Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 39 (1983)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Horst Seebass, Der Gott der ganzen Bibel Biblische Theologie zur Orientierung im

Glauben. Herder-Verlag, Freiburg i.Br. 1982. 256 S., DM 36.10.

Der vorliegende Versuch einer ausgefiihrten Darstellung Biblischer Theologie —einer der
ersten seiner Art in neuerer Zeit — versteht sich angesichts des bisherigen Misslingens
eines entsprechenden Programmes in der jlingsten Vergangenheit (vgl. 27 ff.) bewusst
nicht als ein ausgefeiltes, streng wissenschaftliches Unternehmen, sondern (vgl. den
Untertitel) als Orientierungshilfe fiir Nicht-Fachtheologen fiir die «Einiibung ins Chri-
stentum» =in die Bibel (vgl. 9; 32f.). Der Ansatz ist — damit fallt eine bedeutsame
Entscheidung — auch in der Situation «nach Auschwitz» (7) streng christologisch. Das
Bedeutsame ist vor allem, dass ein Alttestamentler damit die von fast allen Neutesta-
mentlern gegen bisherige, vom AT her gedachte Ansitze zu einer Biblischen Theologie
aus dem Beharren auf der Christusmitte der Schrift heraus festgehaltenen Vorbehalte
ganz ernst nimmt und den Satz «Gott war in Christus» (Il Kor 5,19) als Grundansatz einer
zum AT zuriickfragenden trinitarischen Theologie wihlt. Erkenntnis Gottes ldsst sich fiir
den Christen nur «in Christus», in der Gemeinschaft des Gottesvolkes (52 ff.) aus der
eschatologischen Fragesituation des NTs heraus (vgl. 212 ff.) als Bewegung des Glaubens
hin zu dem kommenden Gott, der in Christus war und sich bereits dem atl. Gottesvolk
bezeugte, gewinnen. So wird denn immer wieder nach Erfahrungen mit Gott zuriickge-
fragt, wie sie im Gottesvolk des Alten Bundes anheben (35 fT.; 59 ff.; 82 {f. 102 ff.; 152 1F.;
1851f.) und sich in das NT hinein fortsetzen (das «Modell einer Einlibung ins Gottes-
verstehen durch das Volk Israel, das in dem Juden Christus Jesus das Siegel letztgiiltiger
Klarheit und Unverbriichlichkeit erhalten hat», 30), wobei totaler Bruch mit dem Alten
und Neuanfang mit dem Weitergehen des Weges mit Gott in dialektischer Spannung
zueinander stehen. Dies wird an wichtigen Themen wie Tora, Auferstehung und Mes-
sianismus, Gottesvolk und Gottesreich, Schopfung, Leiden an Gott durchgefiihrt.

An Einzelheiten kdnnte man manche Kritik iiben, und die spezielle Handschrift des
Verf.s triagt oft aphoristische Ziige. Ellenlange Anmerkungen mit oft schongeistigen
Assoziationen sind liebenswert, aber erschweren stark die Lektiire. Doch ist dem
Gesamtunternehmen hoher Respekt zu zollen. Auf Kosten von Abstrichen an Zentra-
laussagen des christlichen Glaubens ist keine iiberzeugende Biblische Theologie zu
gewinnen. Nur auf diesem Wege wird es hoffentlich méglich sein, auch im streng wis-
senschaftlichen Gesprach die dringend notwendige Verstindigung zwischen den bi-
blischen Fachern AT und NT zu erreichen, die fiir das Gesamtverstandnis der Hl. Schrift
unbedingt erforderlich ist.

Henning Graf Reventlow, Bochum

Helga Weippert, Schipfer des Himmels und der Erde. Ein Beitrag zur Theologie des
Jeremiabuches, Stuttgarter Bibelstudien 102, Verlag Katholisches Bibelwerk GmbH,
Stuttgart 1981. 1118S.

Nachdem sich die Verf.in schon mehrfach in Aufsdtzen zu Problemen des Jeremiabuches

gedussert hat, veroffentlicht sie nun ihre im Mai 1980 in Fribourg gehaltene Gastvorle-

sung. Ausgehend von einer Reihe scheinbar beildufiger Bemerkungen gelingt der Nach-
weis, dass schon vor Deuterojesaja und der Priesterschrift (Gen 1f.) von der Schopfung



120 Rezensionen

geredet wurde in einer Art, die man bisher zu wenig beachtet hat. Die auf alten Tradi-
tionen beruhende Priesterschrift «darf man bei einem Priestersohn aus Anatot ebenso
voraussetzen wie die Kenntnis des jahwistischen Schopfungsberichtes» (52). Absolutes
Neuland hat P nicht beschritten; dagegen verschoben sich die Schwerpunkte durch «die
Erfahrungen der nach Mesopotamien deportierten Judder» (32). Erstaunlich ist nun bei
Jer die Verkniipfung des Schopfungsglaubens mit dem Erwahlungsglauben Israels; hier
wirken sowohl das Deuteronomium als auch Hosea nach. Fiir die Bundesvorstellung ist
der Besitz des Landes konstitutiv; dieser aber «fiihrt zum Glauben an Jahwe als den
gegenwirtig fiir sein Volk sorgenden Schopfer- und Bundesgott». Der Verlust des Landes,
die politische Katastrophe Israels und Judas regten eine Neubesinnung tiber die Grund-
lagen der Existenz des Volkes an, die im «Glauben an Jahwe als den Weltschopfer und
Herrn der Weltgeschichte» ausmiindete (88). Damit war die « Welt» ins Blickfeld Israels
getreten: Gott wurde als Schopfer und Herr der Welt anerkannt, der in der Geschichte
seinen Anspruch geltend machte, ohne aber damit aufzuhoren, der Herr seines Volkes zu
sein. Wie er die Vergangenheit gestaltet hat, so wird auch die Zukunft durch seinen Willen
gelenkt. Wichtig ist die Feststellung, dass der « Weltschopfungsglaube sich an keiner
Stelle verselbstindigt: immer hat er dienende Funktion, indem er den Glauben an Jahwe
als den Herrn der Weltgeschichte untermauert» (76). Der Schopferglaube ist der Jahwe-
religion «erst {iber den Erwahlungsglauben integriert» worden (62, mit Hinweis auf
K.Galling und G. von Rad, die schon im Vorwort 7 erwidhnt werden). — Die Verf.in
unterscheidet sehr gut zwischen urspriinglichem Bestand des Jeremiabuches und der
«Nachgeschichte» (88) oder auch der «nachexilischen Exegese jeremianischer Schop-
fungsvorstellungen» (46). Was einmal als «unecht» disqualifiziert worden ist, kann jetzt
ernst genommen werden! Dass die Terminologie der Schopfung auch «die im Schop-
fungshandeln wirksamen Ordnungsprinzipien, die wir heutzutage am ehesten als «Na-
turgesetze» bezeichnen wiirden», erfasst, erfahrt man nebenbei (37). Die Studie von
H. Weippert gibt Hoffnung, dass die Forschung dem Jeremiabuch allméhlich ebenso
gerecht wird wie Jesaja (Wildberger) und Ezechiel (Zimmerli).

Otto Bdchli, Suhr

Helen Schiingel-Straumann, Der Dekalog — Gottes Gebote ? Stuttgarter Bibelstudien 67,
Katholisches Bibelwerk, Stuttgart, 2. A. 1980. 130S.
H.Schiingel-Straumann verfolgt in ihrer Studie die Fragen nach der Entstehung, dem
Inhalt und dem Zusammenhang der atl. Dekaloggebote mit dem Gottesglauben. In dem
einleitenden Kap. verweist sie auf die zentrale Stellung des Dekalogs in der kirchlichen
Verkiindigung, seine Interpretation im NT und seine hervorgehobene Stellung im AT,
denn im Unterschied zu den dekalogartigen Zusammenstellungen in Ex 20,22-23,33,
Dt 27,15-26 und Lev 18 umfasst der eigentliche Dekalog in Ex 20 und Dt 5 das ganze
Gebiet des Sittlichen. Das zweite Kap. behandelt die Uberlieferung und den Ursprung der
Dekaloge. Die Verf.in arbeitet heraus, dass der Dekalog eine lange Geschichte hinter sich
hat und dass die Texte von Ex 20 und Dt 5 mannigfache Zusitze erfahren haben. Sie lehnt
es allerdings ab, aus dieser Beobachtung eine Urform des Dekalogs abzuleiten. «Jeder
Versuch, einen Urdekalog zu rekonstruieren, ist eine petitio principii» (30). Er ist viel-
mehr «als auswihlende Zusammenstellung aus verschiedenen Sonder- oder Kurzreihen
anzusehen, wobei aber Neubildungen nicht ausgeschlossen sind» (33). Im dritten Kap.
untersucht sie den Aussagegehalt der Einzelgebote unter Heranziehung von Parallelstel-



Rezensionen 121

len. In der Auslegung des Diebstahlverbots in Ex 20,15 bzw. Dt 5,19 unterscheidet sie sich
von der seit A.Alts Untersuchung «Das Verbot des Diebstahls im Dekalog» (1949)
weithin akzeptierten Annahme, dass sich dieses Verbot auf den Menschendiebstahl
beziehe. Hier soll vielmehr Diebstahl in jeder Form verboten werden, «wobei Menschen-
diebstahl als der gravierendste Fall eingeschlossen ist» (56). Die Spannung zum letzten
Dekaloggebot erklirt sie mit der Herkunft der beiden Verbote aus verschiedenen Reihen.
«Nur wer den Dekalog als urspriingliche Einheit betrachtet, muss diese Doppelung als
storend empfinden» (56). (Kritik an der These A. Alts hat jiingst auch H. Klein, Verbot
des Menschendiebstahls im Dekalog? Priifung einer These Albrecht Alts, VT 26 (1976)
161-169, geiibt.)

Im Schlusskapitel geht es um das Verhiltnis des Dekalogs zum Gottesglauben. Durch
die Voranstellung der Einleitungsformel in Ex 20,2 bzw. Dt 5,6 wird unmissverstindlich
deutlich gemacht, dass das Halten der Gebote keine Bedingung fiir Jahwes Gnade ist. Es
ist vielmehr umgekehrt: weil Jahwe gniddig ist und sich erbarmt hat, kann das Volk die
Gebote einsehen und halten. «Alles, was im einzelnen im Dekalog entfaltet ist, ist die
Konsequenz aus der Offenbarung
Jahwes als des Gottes Israels...» (101). Das erste Gebot ist deshalb das wichtigste und
leitende Gebot, weil es Israel daran erinnert, dass sein Gott Ausschliesslichkeit verlangt
und Gerechtigkeit fordert und dass es nur im Vertrauen auf diesen Gott bestehen kann.
Der Dekalog ist die Zusammenfassung dessen, was fiir den Israeliten als grundlegende
Forderung des Glaubens zu gelten hatte. Er strebt eine zeitlose Giiltigkeit an, weil er das
sittliche Handeln in allen Bereichen des menschlichen Lebens situations- und geschichts-
unabhingig machen will. Erist nicht das Gesetz, sondern als Lebenslehre zu verstehen. Er
ist die hermeneutische Regel, die es erlaubt, im konkreten Handeln wenigstens die
Grenze sicher zu kennen, hinter der das Zerstérerische und Gottwidrige liegt. «Der
Dekalog ist also zu interpretieren als sachliche Aufkldrung der vor dem Ganzen verant-
wortlichen praktischen Vernunft und Bestdtigung der menschlichen Autonomie, nicht
als Buchstabengesetz himmlischer Herkunft und Diktat eines dem Menschen fremden
Willens» (114). — Das Buch schliesst mit einem Abschnitt liber «Die bleibende Verbind-
lichkeit des Dekalogs» von Paul Hubert Schiingel.

Dem Buch ist auch weiterhin ein grosser Leserkreis zu wiinschen, denn es bietet
aufgrund der sorgféltigen Textanalysen, der klaren und unpolemischen Sprache und der
Vielzahl der angesprochenen Probleme eine vorziigliche Einfiihrung in das Werden, den
Inhalt und das Wirken des Dekalogs. Im Unterschied zur 1. A. 1973 ist das 165 Titel
umfassende Literaturverzeichnis um 26 weitere Titel ergidnzt worden. — Corrigenda:
107 A. 16: W.H. Schmidt statt H. W. Schmidt; 116: Dekalog statt Dekolog.

Heinz-Dieter Neef Tiibingen

Peter Stuhlmacher, Verséhnung, Gesetz und Gerechtigkeit. Aufsitze zur biblischen
Theologie, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1981. 3198S.

Mit diesem Band legt der Verf. zehn von 1974 bis 1980 in verschiedenen Zeitschriften und

Festschriften bereits veroffentlichte Aufsidtze vor, denen er drei bisher unveréffentlichte

beifiigt. Diese letzteren tragen die Titel: «Die neue Gerechtigkeit in der Jesusverkiindi-

gung»; «Jesu Auferweckung und die Gerechtigkeitsanschauung der vorpaulinischen

Missionsgemeinden» und: «Die Gerechtigkeitsanschauung des Apostels Paulus».



122 Rezensionen

Die Reihenfolge der Aufsitze verrit systematische Absicht, eine biblische Theologie
des NTs kommt in Sicht: Drei Aufsitze liber Jesus stehen voran: Jesus als Versghner, der
sich den Gedanken der alttestamentlich-jiidischen Existenzstellvertretung zu eigen
macht, und in dessen Verkiindigung die «neue Gerechtigkeit» begegnet. Der Ubergang
zur Urgemeinde erfolgt tiber die Thematisierung der Auferstehung Jesu, wobei das
Stichwort «Gerechtigkeit» wieder leitend ist. Sechs Aufsdtze zur Theologie des Apostels
Paulus bilden den Schwerpunkt des Bandes. Als sachliche Leitbegriffe sind dabei erkenn-
bar: Gerechtigkeit, Siihnopfer, Gesetz, Kreuzestheologie und Christologie. Es folgt noch
cine Exegese zu Eph 2,14-18, womit der deuteropaulinische Bereich beschritten wird.
Nach des Verf.s Meinung «fasst sich ein wesentlicher Teil der biblischen Traditionsarbeit
zum Thema Friede und Versohnung» in diesem Text «zusammeny (224). Zwei Aufsitze
zur biblischen Wirkungs- und Auslegungsgeschichte iiber die Confessio Augustana und
zu A.Schlatter beenden die Sammlung.

Zu den durchgingig prisenten entscheidenden Stichworten bemerkt der Verfasser im
Vorwort: «Meiner exegetischen Erfahrung nach gewinnen gerade die zentralen bi-
blischen Traditionen von Jesu Verkiindigung und Hoheitsanspruch, von der Auferwek-
kung der Toten, von Siihne und Verséhnung, vom Gesetz und von der Gerechtigkeit bei
gesamtbiblischer Betrachtungsweise ein ungeahntes historisches Profil und werden so zur
echten theologischen Herausforderung» (5). Natiirlich — so ist man versucht zu sagen —ist
der Band demzufolge H. Gese gewidmet.

Das, was P.Stuhlmacher unter biblischer Theologie versteht, muss nicht abermals
vorgestellt werden. Der Aufsatzband reprasentiert sie in eindrucksvoller Weise. Esist hier
auch nicht der Ort, den Erkenntnisgewinn oder die Problematik dieser Gesamtposition
zu erortern. Ich mdéchte nur im Blick auf das obige Zitat aus dem Vorwort fragen: Wie
etwas «zur echten theologischen Herausforderung» erklirt werden kann, das im ganzen
Band an keiner Stelle im Zusammenhang der neuzeitlichen Wahrheitsproblematik re-
flektiert wird?

Jiirgen Becker, Kiel

Michael Welker, Universitdt Gottes und Relativitit der Welt. Theologische Kosmologie
im Dialog mit dem amerikanischen Prozessdenken nach Whitehead, Neukirchener
Beitrdage zur Systematischen Theologie, Bd.1, Neukirchener Verlag, Neukirchen
1981. 256 S. DM 32.—

M. Welkers Tiibinger Habil.schrift, die der Rez. schon wihrend ihrer Entstehung in

Diskussionen kennenlernen konnte, ist niitzlich und auch mutig. Niitzlich ist es wirklich,

in deutscher Sprache eine kundige, die Sekundérliteratur gleich mitberiicksichtigende

Darstellung der Kosmologie und Metaphysik von A.N. Whitehead (35-137) sowie eine

Typologie amerikanischer Prozesstheologie mit zuverldssigen Referaten iiber ihre unter-

schiedlichen Vertreter (138-202) zu besitzen. Und mutig ist es, ein theologisches Buch

ohne direkte Verwendung der uns géngigen Fragen und Denkformen zu schreiben, um
die heute wieder allzu leicht ins Ethische abgedringte Beziehung zwischen Mensch und

Natur, oder hier eben umfassender: zwischen Gott, Mensch und Natur, zu untersu-

chen.

Die darstellenden Teile sind ausgezeichnet belegt und interessant gruppiert. Was
lange als Defizit empfunden wurde, dass namlich die deutschsprachige Theologie die in
Amerika so lebendige Diskussion um die Rezeption und theologische Nutzung von
Whiteheads Philosophie einfach ignoriert hat, stellt sich vielleicht nachtréglich als Vor-



Rezensionen 123

teil dar, weil wir jetzt eine ausgereifte Analyse geboten bekommen, die uns manchen
Umweg und das Rétselraten um den eigentlichen Sinn der Prozesstheologie erspart. Vor
zehn Jahren noch war auch in den USA der Weg der Prozesstheologie in vielem unklar
und wirr. Deutschsprachige Theologen hétten es sich in ihrer Kritik mit einer Gleich-
setzung von Prozesstheologie und der klassischen natiirlichen Theologie zu leicht
machen konnen (und einige haben das auch getan). W. stellt Whitehead und das Phi-
nomen der von ihm inspirierten Theologien aber in einen viel weiteren Zusammenhang,
nicht historisch, sondern durch neue Uberpriifung systematischer Probleme. Es geht ja
um nichts weniger als die Frage, ob die Sicht der Welt durch personale und perspekti-
vische Kategorien konstitutiert und erklirt werden soll, oder ob diese herkommliche,
moderne Theorie — die ihrerseits schon traditionelle Welterklarungstheorien kritisch
ersetzte — iiberboten werden kann. Wenn Whitehead wirklich eine die alte Physik sowie
den Personalismus und Existentialismus tibergreifende Theorie entwickelt hat, dann
wire auch der Unterschied zwischen physio-morphen und socio-morphen Denkweisen
iiberhoht. Wenn das der Fall wire, so konnte die Theologie unmoglich an dieser Welt-
erklarungstheorie vorbeigehen. W. meint, dass Whitehead dies wirklich bietet. Damit
entfiele auch die Berechtigung zur unguten (augustinischen) Konzentration der Theolo-
gie auf «die Seele und Gott», d. h. auf personale und interpersonale Beziehungen, die man
nur in socio-morpher Sprache ausdriicken kann, die dann aber die gesamte «unbelebte
Natur» aus der Theologie ausklammern muss bzw. einfach in die Ethik verlegt (Okologie
aus Riicksicht auf unsere Enkel und Urenkel und dgl.). Freilich bleibt W.s Darstellung
kritisch, wenn er auch gelegentlich Whiteheads méchtige Figur mit Hegel und seinem
Einfluss vergleicht. Die Probleme einer weitgehend unkritischen Whitehead-Rezeption
sind W. ja auch in der amerikanischen Prozesstheologie ad oculos demonstriert worden.
Die Spannung zwischen einem vorsichtig interpretierten Whitehead und der kritisch
betrachteten Prozesstheologie macht u.a. den Reiz dieses Buches aus.

Es entspricht W.s Konzentration auf metaphysische und theologische Grundfragen,
dass sein Referat sowie auch seine eigene These (203 ff.) die von John B. Cobb neuerdings
so stark in den Vordergrund geriickten ethischen und 6kologischen Themen ausklam-
mert. Damit sind wichtige Weichen gestellt, weil die Gefahr ja mit Handen zu greifen ist,
die Prozesstheologie auf modische Umweltidngste und -programme zu spezialisieren —
gewiss nicht ohne Mitschuld von J. Cobb. Nein, W. schreibt ein Buch iiber die Frage, wie
Gott und Welt, Welt und Gott, zusammengehoren. Am deutlichsten wird das in seinem
eigenen Konzept, den Kap. IV («Unser Vater im Himmel!») und V («Dein Name werde
geheiligt!»). Freilich bestreitet er damit in keiner Weise die Wichtigkeit moglicher 6ko-
logischer Konsequenzen.

Whiteheads Impuls fiir die Theologie liegt nur sekundir in der UberhShung der
Polaritit von sozialer und physischer Wirklichkeit, primir ist seine fiir ihn notwendige
Schlussfolgerung, Gott als das Prinzip der Ermdglichung des Konkretwerdens eines jeden
Seienden zu denken. Diese Prozessphilosophie miindet also in einer «Gotteslehre», die
kognitiv und real den Prozess der wirklichen Ereignisse im Ubergang von ihrer subjek-
tiven Unmittelbarkeit zu ihrer objektiven Einwirkung aufandere Prozesse und Ereignisse
erklért. Dieser Gott, der nicht zwingen, sondern eher locken, nicht verursachen, sondern
eher einladen will, ist seinerseits in den Prozess der Ereignisse derart verwickelt, dass er
nicht nur mitleiden kann, vielmehr hat er auch Anteil am «enjoyment» der verschie-
denen Entitdten im universalen Prozess. In theologische Sprache tibersetzt heisst das: die
alte Lehre von der Apathie Gottes gilt es zu verwerfen, er selbst hat Affekte, man kann zu



124 Rezensionen

ihm beten, er ist Teil vom Leiden und Geniessen seiner Geschopfe. Das ist ja eine
bekannte Grundthese Whiteheads und der ihm folgenden Theologen. Es fragt sich nur, ob
es wirklich Whiteheads bedurfte, um diese Einsichten zu gewinnen. Hat nicht gerade atl.
Exegese der letzten Jahrzehnte, auch neue Arbeiten zur Christologie und Trinitétslehre,
eben dies betont? W. macht sich seine Kritik nicht leicht. Er stellt nicht dhnliche
Ergebnisse anderer Autoren gegen die Prozessdenker, etwa um ihnen die Originalitét
abzusprechen, vielmehr nimmt er sie ausschliesslich bei ihren eigenen Voraussetzungen
und konfrontiert dann die Resultate mit seinen eigenen Uberzeugungen — oder seiner
Sicht der biblischen Texte, oder seinem Credo, oder einer fiir richtig und biblisch gehal-
tenen theologischen Gesamtsicht? Hier liegen auch die Probleme des Buches. Metho-
disch ist es gewiss richtig gewesen, die Prozessdenker — die Philosophen Whitehead und
Hartshorne (letzterer kommt zu kurz) und die ihnen folgenden Theologen —nicht einfach
geistesgeschichtlich zu orten und damit zu relativieren. Aber es wird nicht véllig klar, mit
welchen Masstdben gemessen nun doch Verdikte ausgesprochen werden. Schon in der
Einleitung wird angekiindigt, ein theologischer Urfehler sei die « Verwechslung von Gott
und Himmel» (4), den auch Whitehead massiv begangen habe. Und hier ruht auch das
wesentliche Anliegen des Buches, ndmlich die Bestimmung der « Welt» als « Himmel und
Erde» zu verstehen und die Rede von «Gott im Himmel» zu rehabilitieren, «mit dem
gegenwirtigen Wirklichkeitsbewusstsein versohnen und in die christliche Verkiindigung
zuriickholen» zu kénnen (5).

W.Pannenberg hat (Ev Komm 7/82, 398) W.s These von Whiteheads « Verwechslung
von Gott und Himmel» (130-37) einen «Kunstgrifft» genannt, der Whitehead nicht
gerecht wiirde. Fiir ihn sei der « Himmel» nicht nur «Bereich» der idealen Formen,
vielmehr hinge seine ganze Kosmologie daran, dass Gott — und eben nicht der Himmel -
den Geschopfen ihre Selbstverwirklichung erméglicht. Die Verneinung dieser Einsicht
bedeute einen Verzicht auf die Analyse der Beziechung zwischen Kosmologie und Got-
teslehre oder fiihre zu einer « Vergottung» des Himmels. Die Schwierigkeit liegt weniger
an W. als an Whiteheads inkonsistenter Begrifflichkeit, mdchte man Pannenberg entge-
genhalten. Whiteheads Unterscheidung von Gottes Urnatur (primordial nature) und
Folgenatur (consequent nature) — parallel zur platonischen Ideenwelt einerseits und der
biblischen Rede von Gottes Zuwendung andererseits, mdchte man sagen — bringt das
Problem mit sich, dass er seine feste Absicht, Gott als «Einzelwesen» zu denken, nur
verwirklichen kann um den Preis der Aufgabe seines Prinzips, Einzelwesen und Ereignis
gerade nicht voneinander zu trennen. In seiner Urnatur ist aber Gott gerade kein «Er-
eignis». In einem formallogischen Test zwingt W. (134 f.) Whitehead zu Konsequenzen,
die er selbst so nicht ausgesprochen hat: soll «das» (Gott?), was als Prinzip der Kon-
kretwerdung alles Seienden, «das den Reichtum der Mo6glichkeiten in grosster Extension
bringt», als wirkliches Ereignis gedacht werden (und das muss es, soll es mit anderen in
Prozess-Relation stehen), dann ist das —strikt gesprochen —nicht Whiteheads «Gott» und
auch nicht das «k Himmelreich», sondern eben (in Whiteheads Sprache) der « Himmel».
Dadurch ist die Unterscheidung von der Welt gewéhrleistet, wiewohl im Wechselver-
hiltnis von Himmel und Welt auch der « Himmel», ebensowenig wie «Gott», ewig ist.
Die Nichtewigkeit von Whiteheads Gott ist schon frither beobachtet worden, W.s neue
These ist aufdie innere Logik der Verlagerung der notwendigen Eigenschaften Gottes auf
den «Himmel» abgestellt. Der Verdacht Pannenbergs, ein moglicher Ausweg aus dem
von Whitehead geschaffenen Dilemma sei die «Vergottung des Himmels», wiirde so
Whitehead und nicht W. treffen.



Rezensionen 125

Trotzdem liegt hier ein verborgenes Problem. W. kann ungeniert in bezug auf White-
heads Aussagen fragen, ob dies oder jenes «theologisch haltbar» sei. Woher nimmt er die
Kriterien ? Man findet sie in seinen eigenen theologischen Kapiteln (IV und V) jeweils im
Zusammenhang exegetischer Riickfragen und der Berufung auf einen zwar von ihm so
nicht genannten Konsens neuerer evangelischer Theologen, unter denen K. Barth und
W.s Lehrer J. Moltmann eine hervorgehobene Stellung einnehmen. Dagegen ist an sich
nichts einzuwenden, man fragt sich am Schluss des Buches nur, inwieweit nun der
grossangelegte Theorieentwurf Whiteheads und seine theologische Applikation bei den
Prozesstheologen wirklich zu einer neuen Sicht der Verbindung von Kosmologie und
Gotteslehre gefiihrt hat. Miissen wir uns doch wieder auf socio-morphe Rede beschrian-
ken und die physische Natur weiterhin ausklammern? Zwar gehoren « Himmel und
Erde» als eine Welt zusammen, zwar ist Gott «am Himmel», aber er ist da eigentlich im
Fremden, wenn auch aus liebevoller Zuwendung und Barmherzigkeit. Man muss W.s
weitere Arbeiten zum Thema Barmherzigkeit und Gerechtigkeit abwarten, um die Ver-
mutung, auch er reduziere Kosmologie (und «physio-morphes» Reden generell) auf
klassisch protestantische Rechtfertigungslehre (z.B. 226) und erlaube iiberhaupt als
theologisch haltbar nur direkt christologische Argumente (z. B. 218), die dann etwa Juden
vom theologischen Dialog auslassen miissten. Freilich versucht W. sein Ausserstes, trotz
seiner volligen Abweichung von Whiteheads Gottesbegriff, an jeder Stelle seiner beiden
Schlusskapitel, die ein neues Unterthema aufnimmt, nach Impulsen und der méglichen
«Aufnahme von Einsichten» des Prozessdenkens zu suchen. Trotzdem kann man sich
des Eindrucks nicht erwehren, sein theologisches Geriist sei im wesentlichen schon
erstellt gewesen, bevor er die Impulse des Prozessdenkens damit konfrontierte und an ihm
mass. Vielleicht ist das auch richtig und realistisch. Die Theologie bliebe dann freilich der
Richter der philosophischen Welttheorien und Gotteserkldrungen. Im Hinblick auf die
Prozesstheologie kime es dann auch bei uns zu der fiir Amerika typischen Spaltung in der
Theologenschaft in Prozessdenker, die den anderen mangelnde Weltbezogenheit vor-
werfen, und Vertretern klassischer Theologie, die den Prozesstheologen eine letzte
Orientierung an Philosophie vorhalten. In Welkers Buch ist diese Spannung noch durch-
gehalten, wenn auch klassische, protestantische Theologie iber Whitehead siegt. Es ist
sehr zu hoffen, dass dieses kluge Buch zu einer breiten Diskussion liber Prozessdenken
unter den deutschsprachigen Theologen fiihren wird.

Dietrich Ritschl, Reigoldswil

Jan Lambrecht (Hg.), L’Apocalypse johannique et I’Apocalyptique dans le Nouveau
Testament, Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 33, Gem-
bloux, Editions J.Duculot, und Leuven, University Press, 1980. 458 S.,
FB 1400.-.

Vom 28. bis 30. August 1979 fand in den Ridumen des Papst-Hadrian-Kollegs und des

Maria-Theresia-Kollegs im belgischen Lowen (Leuven, Louvain) das 30. «Colloquium

Biblicum Lovaniense» statt. Der Kongress, gefordert sowohl von der Katholieke Uni-

versiteit te Leuven als auch von der Université Catholique de Louvain, stand unter der

Leitung des Lowener Neutestamentlers Jan Lambrecht S.J.; das Generalthema lautete:

«Das Buch der Offenbarung und die Apokalyptik im Neuen Testament». An drei Tagen

wurden vor dem interkonfessionellen und internationalen Teilnehmerkreis von 125

Neutestamentlern 19 grosse Referate gehalten, ferner Seminare durchgefiihrt und Ar-

beitspapiere diskutiert.



126 Rezensionen

Der vorliegende Sammelband, von Jan Lambrecht herausgegeben und vorbildlich
betreut, verdffentlicht den Ertrag des Lowener Apokalypse-Kongresses. Insgesamt wer-
den, nach einer grundsétzlichen Einfiihrung des Hg.s, 28 Abhandlungen unterschiedli-
chen Umfangs publiziert, und zwar in den Sprachen der miindlichen Vortrage: Englisch,
Franzosisch und Deutsch. L.s kurzes Vorwort (Avant-propos 5) ist franzdsisch, seine
Einfiihrung (The Book of Revelation and Apocalyptic in the New Testament, 11-18)
englisch geschrieben.

Ein erster, grosserer Teil des Buches behandelt L Apocalypse johannique (19-301); er
enthilt 18 Untersuchungen. U.Vanni gibt seinen Forschungsbericht zur Exegese der
Apk. P.-M. Bogaert vergleicht die Apokalypsen des Baruch, des Esra und des Johannes,
und Y. Janssens berichtet iiber Apokalypsen aus Nag Hammadi. Der Herausgeber unter-
nimmt den Versuch einer Gliederung von Apk 4,1-22,5. E. Schiissler Fiorenza (Apo-
kalypsis and Propheteia) stellt die Apk in den Kontext friihchristlicher Prophetie. Nach
Form und Botschaft fragt L. Hartman, indem er Anfang und Schluss der Apk (1-3 und
22,6t linguistisch analysiert und gliedernde «Teiltexte» (partial texts) entdeckt. Text-
kritische Probleme der Apk erdrtert J. Delobel. G. Mussies untersucht das Griechisch der
Apk; die Reihenfolge der Endereignisse in der Apk und bei Ez vergleicht J. Lust. A. Yar-
bro Collins bietet eine formgeschichtliche Analyse von Apk 18 und findet zahlreiche
Elemente eines Klageliedes, aber auch solche eines Spott- und Rachegesangs. Mit Tra-
dition und Reaktion von Apk 21,9-22, 5 befasst sich M. Wilcox. A. P. van Schaik behan-
delt den d@Alog dyyslog von Apk 14,6.8.9.15.17.18, wihrend J. Coppens eine Miszelle
iiber Apk 14, 14 beisteuert. P. Prigent untersucht Zeit und Reich in der Apk, und T. Holtz
befragt die Apk nach ihren Aussagen liber Gott. Dem Gebrauch von 6 ypiotdgin der Apk
geht M. de Jonge nach; B.Dehandschutter fragt nach der Bedeutung von paptupeiv,
paptupio und pdprtugin der Apk. Schliesslich beleuchtet O. Bocher das Verhéltnis zwi-
schen Apokalypse und Evangelium des Johannes aufgrund einer ausfiihrlichen Zusam-
menstellung der Parallelen (Christologie, Pneumatologie, Angelologie, Satanologie,
Ekklesiologie, Eschatologie, Sakramente, Formales).

Der zweite Teil des Sammelbandes (303-429) ist {iberschrieben L’Apocalyptique
dans le Nouveau Testament; hier sind 10 Beitrage vereinigt, die sich mit Problemen
apokalyptischer Texte des NTs ausserhalb der Apk beschéftigen. Ntl. Aussagen {iber die
Wiederherstellung der zwolf Stimme Israels untersucht A.S. Geyser: «Die Rolle Israels
im apokalyptischen Denken des Paulus» behandelt M.Rese. G.Mayeda gibt einen
Uberblick iiber Apokalyptisches im Rom. Tradition, Redaktion und Ermahnung in
I Thess 4,13-5,11 analysiert R.F.Collins, und J. Coppens fiihrt die Diskussion {iber
natéyov/rnatéywv (II Thess 2,6f) weiter. T. Korteweg entdeckt, ausgehend von Joh
7,34, apokalyptische Strukturen in der johanneischen Theologie. Seine neuesten Er-
kenntnisse iiber Mk 13 stellt R. Pesch vor, wihrend F. Neirynck zu Peschs Analyse von
Mk 13, publiziert in dessen Markuskommentar (Herders Theol. Komm. 1I/2, 1977,
264-318), kritisch Stellung nimmt; auf einen «Nachtrag» Peschs reagiert Neirynck —
nach Austausch der Manuskripte — mit einer ausfiihrlichen Réponse au Nachtrag. E. Lo-
vestam dussert sich zur Eschatologie von Mk 13,30 parr. Mk 14,62 bildet den Ausgang-
spunkt einer Untersuchung von G.R.Beasley-Murray iiber Jesus und die Apokalyp-
tik.

Ein Abkiirzungsverzeichnis (431), ein Register der zitierten Autoren (433-439) und
ein Stellenregister (440-458), letzteres angefertigt von J.Gillman und F.Morgan, be-
schliessen den Band.



Rezensionen 127

Der Materialreichtum der vorliegenden Aufsatzsammlung ist immens; er macht
dieses Werk auf Jahre hinaus zu einem Handbuch der Apokalypseforschung. Uber das
Autorenregister und die Fussnoten der Einzelbeitridge kann faktisch die gesamte neuere
Sekundirliteratur erschlossen werden; ein 17 Spalten umfassendes Register der behan-
delten Apokalypsebelege (449-454) macht deutlich, dass zu fast jedem Vers der Apk
mehrfach Stellung genommen wird.

Fiir eine kritische Auseinandersetzung mit den Einzelautoren ist hier nicht der Ort.
Die kiinftige Apokalypse- und Apokalyptikforschung wird nicht nur auf den umfang-
reichen Abhandlungen von P.-M. Bogaert, J. Lambrecht, E. Schiissler Fiorenza, L. Hart-
man, A. Yarbro Collins, T.Holtz und R. F. Collins oder auf der Diskussion von P. Pesch
und F. Neirynck iiber Mk 13 aufbauen, sondern auch auf den wichtigen Einsichten und
Anregungen so kurzer Beitrdge wie derjenigen von J. Lust, J. Coppens, A.S. Geyser oder
T.Korteweg. Besonders hervorgehoben sei immerhin der vorziigliche, durch Ausgewo-
genheit des Urteils ausgezeichnete Forschungsbericht von U.Vanni (L’Apocalypse
Jjohannique — Etat de la question, 21-46).

Otto Bocher, Mainz

Johannes Gl6tzner (Hg.), Kritische Stichwérter zum Religionsunterricht, Kritische Stich-
worter 12, Miinchen, Wilhelm Fink, 1981. 342 S., DM 28.—.

Das Buch bietet eine Reihe von Artikeln in alphabetischer Anordnung tiber verschiedene
Aspekte des schulischen Religionsunterrichts in der BRD. Die einen befassen sich mit
(teilweise nur rudimentdr verwirklichten) Alternativen: altkatholischer, freireligioser,
judischer, islamischer Religionsunterricht, Ethik-Unterricht, atheistische Erziehung u. a.
Die iibrigen Beitrdge stammen alle von Autoren, die in irgendeiner Hinsicht mit dem
«status quo» nicht zufrieden sind: Sie polemisieren gegen den dogmatisch-indoktrinie-
renden Religionsunterricht, kritisieren die rechtlich iiberholten Bestimmungen des GG
7,3 (der Religionsunterricht ist das einzige Schulfach der BRD, das verfassungsrechtlich
abgesichert ist), bekdmpfen den zu grossen Einfluss der Kirchen und ihre antiemanzi-
patorischen Tendenzen in diesem Fach. Sie sind mit dem Zuriick zum Bibel-Unterricht
nicht einverstanden und auch nicht mit der weit verbreiteten Legitimation des Faches mit
Hilfe eines zu allgemein definierten Religionsbegriffs. Ein fiir das Buch typisches Zitat:
«Die Kirchen berufen sich immer wieder auf das Evangelium, auf Jesus. Man stelle sich
Jesus einmal als verbeamteten katholischen Religionslehrer in Bayern vor, versehen mit
einer von Bischof Graber ausgestellten «missio canonica», iiberwacht von Kardinal
Ratzinger und Kultusminister Maier!»

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

