
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Horst Seebass, Der Gott der ganzen Bibel. Biblische Theologie zur Orientierung im
Glauben. Herder-Verlag, Freiburg i.Br. 1982. 256 S., DM 36,10.

Der vorliegende Versuch einer ausgeführten Darstellung Biblischer Theologie - einer der
ersten seiner Art in neuerer Zeit - versteht sich angesichts des bisherigen Misslingens
eines entsprechenden Programmes in der jüngsten Vergangenheit (vgl. 27 ff.) bewusst
nicht als ein ausgefeiltes, streng wissenschaftliches Unternehmen, sondern (vgl. den

Untertitel) als Orientierungshilfe für Nicht-Fachtheologen für die «Einübung ins
Christentum» in die Bibel (vgl. 9; 32 f.). Der Ansatz ist - damit fallt eine bedeutsame

Entscheidung - auch in der Situation «nach Auschwitz» (7) streng christologisch. Das
Bedeutsame ist vor allem, dass ein Alttestamentier damit die von fast allen Neutesta-
mentlern gegen bisherige, vom AT her gedachte Ansätze zu einer Biblischen Theologie
aus dem Beharren auf der Christusmitte der Schrift heraus festgehaltenen Vorbehalte

ganz ernst nimmt und den Satz «Gott war in Christus» (II Kor 5,19) als Grundansatz einer

zum AT zurückfragenden trinitarischen Theologie wählt. Erkenntnis Gottes lässt sich für
den Christen nur «in Christus», in der Gemeinschaft des Gottesvolkes (52 ff.) aus der
eschatologischen Fragesituation des NTs heraus (vgl. 212 ff.) als Bewegung des Glaubens
hin zu dem kommenden Gott, der in Christus war und sich bereits dem atl. Gottesvolk
bezeugte, gewinnen. So wird denn immer wieder nach Erfahrungen mit Gott zurückgefragt,

wie sie im Gottesvolk des Alten Bundes anheben (35ff.; 59ff.; 82ff. 102 ff.; 152ff.;
185 ff.) und sich in das NT hinein fortsetzen (das «Modell einer Einübung ins Gottes-
verstehen durch das Volk Israel, das in dem Juden Christus Jesus das Siegel letztgültiger
Klarheit und Unverbrüchlichkeit erhalten hat», 30), wobei totaler Bruch mit dem Alten
und Neuanfang mit dem Weitergehen des Weges mit Gott in dialektischer Spannung
zueinander stehen. Dies wird an wichtigen Themen wie Tora, Auferstehung und Mes-
sianismus, Gottesvolk und Gottesreich, Schöpfung, Leiden an Gott durchgeführt.

An Einzelheiten könnte man manche Kritik üben, und die spezielle Handschrift des

Verf.s trägt oft aphoristische Züge. Ellenlange Anmerkungen mit oft schöngeistigen
Assoziationen sind liebenswert, aber erschweren stark die Lektüre. Doch ist dem
Gesamtunternehmen hoher Respekt zu zollen. Auf Kosten von Abstrichen an
Zentralaussagen des christlichen Glaubens ist keine überzeugende Biblische Theologie zu
gewinnen. Nur auf diesem Wege wird es hoffentlich möglich sein, auch im streng
wissenschaftlichen Gespräch die dringend notwendige Verständigung zwischen den
biblischen Fächern AT und NT zu erreichen, die für das Gesamtverständnis der Hl. Schrift
unbedingt erforderlich ist.

Henning GrafReventlow, Bochum

Helga Weippert, Schöpfer des Himmels und der Erde. Ein Beitrag zur Theologie des

Jeremiabuches, Stuttgarter Bibelstudien 102, Verlag Katholisches Bibelwerk GmbH,
Stuttgart 1981. IIIS.

Nachdem sich die Verf.in schon mehrfach in Aufsätzen zu Problemen des Jeremiabuches

geäussert hat, veröffentlicht sie nun ihre im Mai 1980 in Fribourg gehaltene Gastvorlesung.

Ausgehend von einer Reihe scheinbar beiläufiger Bemerkungen gelingt der Nachweis,

dass schon vor Deuterojesaja und der Priesterschrift (Gen lf.) von der Schöpfung



120 Rezensionen

geredet wurde in einer Art, die man bisher zu wenig beachtet hat. Die auf alten Traditionen

beruhende Priesterschrift «darf man bei einem Priestersohn aus Anatot ebenso

voraussetzen wie die Kenntnis des jahwistischen Schöpfungsberichtes» (52). Absolutes
Neuland hat P nicht beschritten ; dagegen verschoben sich die Schwerpunkte durch «die
Erfahrungen der nach Mesopotamien deportierten Judäer» (32). Erstaunlich ist nun bei
Jer die Verknüpfung des Schöpfungsglaubens mit dem Erwählungsglauben Israels; hier
wirken sowohl das Deuteronomium als auch Hosea nach. Für die Bundesvorstellung ist
der Besitz des Landes konstitutiv; dieser aber «führt zum Glauben an Jahwe als den

gegenwärtig für sein Volk sorgenden Schöpfer- und Bundesgott». Der Verlust des Landes,
die politische Katastrophe Israels und Judas regten eine Neubesinnung über die Grundlagen

der Existenz des Volkes an, die im «Glauben an Jahwe als den Weltschöpfer und
Herrn der Weltgeschichte» ausmündete (88). Damit war die «Welt» ins Blickfeld Israels

getreten; Gott wurde als Schöpfer und Herr der Welt anerkannt, der in der Geschichte
seinen Anspruch geltend machte, ohne aber damit aufzuhören, der Herr seines Volkes zu
sein. Wie er die Vergangenheit gestaltet hat, so wird auch die Zukunft durch seinen Willen
gelenkt. Wichtig ist die Feststellung, dass der «Weltschöpfungsglaube sich an keiner
Stelle verselbständigt: immer hat er dienende Funktion, indem er den Glauben an Jahwe
als den Herrn der Weltgeschichte untermauert» (76). Der Schöpferglaube ist der
Jahwereligion «erst über den Erwählungsglauben integriert» worden (62, mit Hinweis auf
K. Galling und G. von Rad, die schon im Vorwort 7 erwähnt werden). - Die Verf.in
unterscheidet sehr gut zwischen ursprünglichem Bestand des Jeremiabuches und der

«Nachgeschichte» (88) oder auch der «nachexilischen Exegese jeremianischer
Schöpfungsvorstellungen» (46). Was einmal als «unecht» disqualifiziert worden ist, kann jetzt
ernst genommen werden! Dass die Terminologie der Schöpfung auch «die im
Schöpfungshandeln wirksamen Ordnungsprinzipien, die wir heutzutage am ehesten als <Na-

turgesetze> bezeichnen würden», erfasst, erfährt man nebenbei (37). Die Studie von
H.Weippert gibt Hoffnung, dass die Forschung dem Jeremiabuch allmählich ebenso

gerecht wird wie Jesaja (Wildberger) und Ezechiel (Zimmerli).
Otto Bächli, Suhr

Helen Schüngel-Straumann, Der Dekalog- Gottes Gebote Stuttgarter Bibelstudien 67,
Katholisches Bibelwerk, Stuttgart, 2. A. 1980. 130S.

H. Schüngel-Straumann verfolgt in ihrer Studie die Fragen nach der Entstehung, dem
Inhalt und dem Zusammenhang der atl. Dekaloggebote mit dem Gottesglauben. In dem
einleitenden Kap. verweist sie auf die zentrale Stellung des Dekalogs in der kirchlichen
Verkündigung, seine Interpretation im NT und seine hervorgehobene Stellung im AT,
denn im Unterschied zu den dekalogartigen Zusammenstellungen in Ex 20,22-23,33,
Dt 27,15-26 und Lev 18 umfasst der eigentliche Dekalog in Ex 20 und Dt 5 das ganze
Gebiet des Sittlichen. Das zweite Kap. behandelt die Überlieferung und den Ursprung der
Dekaloge. Die Verf.in arbeitet heraus, dass der Dekalog eine lange Geschichte hinter sich
hat und dass die Texte von Ex 20 und Dt 5 mannigfache Zusätze erfahren haben. Sie lehnt
es allerdings ab, aus dieser Beobachtung eine Urform des Dekalogs abzuleiten. «Jeder
Versuch, einen Urdekalog zu rekonstruieren, ist eine petitio principii» (30). Er ist
vielmehr «als auswählende Zusammenstellung aus verschiedenen Sonder- oder Kurzreihen
anzusehen, wobei aber Neubildungen nicht ausgeschlossen sind» (33). Im dritten Kap.
untersucht sie den Aussagegehalt der Einzelgebote unter Heranziehung von Parallelstel-



Rezensionen 121

len. In der Auslegung des Diebstahlverbots in Ex 20,15 bzw. Dt 5,19 unterscheidet sie sich

von der seit A.Alts Untersuchung «Das Verbot des Diebstahls im Dekalog» (1949)
weithin akzeptierten Annahme, dass sich dieses Verbot auf den Menschendiebstahl
beziehe. Hier soll vielmehr Diebstahl in jeder Form verboten werden, «wobei Menschendiebstahl

als der gravierendste Fall eingeschlossen ist» (56). Die Spannung zum letzten

Dekaloggebot erklärt sie mit der Herkunft der beiden Verböte aus verschiedenen Reihen.

«Nur wer den Dekalog als ursprüngliche Einheit betrachtet, muss diese Doppelung als

störend empfinden» (56). (Kritik an der These A.Alts hat jüngst auch H. Klein, Verbot
des Menschendiebstahls im Dekalog? Prüfung einer These Albrecht Alts, VT26 (1976)

161-169, geübt.)
Im Schlusskapitel geht es um das Verhältnis des Dekalogs zum Gottesglauben. Durch

die Voranstellung der Einleitungsformel in Ex 20,2 bzw. Dt 5,6 wird unmissverständlich
deutlich gemacht, dass das Halten der Gebote keine Bedingung für Jahwes Gnade ist. Es

ist vielmehr umgekehrt: weil Jahwe gnädig ist und sich erbarmt hat, kann das Volk die
Gebote einsehen und halten. «Alles, was im einzelnen im Dekalog entfaltet ist, ist die

Konsequenz aus der Offenbarung
Jahwes als des Gottes Israels...» (101). Das erste Gebot ist deshalb das wichtigste und
leitende Gebot, weil es Israel daran erinnert, dass sein Gott Ausschliesslichkeit verlangt
und Gerechtigkeit fordert und dass es nur im Vertrauen auf diesen Gott bestehen kann.
Der Dekalog ist die Zusammenfassung dessen, was für den Israeliten als grundlegende
Forderung des Glaubens zu gelten hatte. Er strebt eine zeitlose Gültigkeit an, weil er das

sittliche Handeln in allen Bereichen des menschlichen Lebens situations- und geschichts-
unabhängig machen will. Er ist nicht das Gesetz, sondern als Lebenslehre zu verstehen. Er
ist die hermeneutische Regel, die es erlaubt, im konkreten Handeln wenigstens die
Grenze sicher zu kennen, hinter der das Zerstörerische und Gottwidrige liegt. «Der
Dekalog ist also zu interpretieren als sachliche Aufklärung der vor dem Ganzen
verantwortlichen praktischen Vernunft und Bestätigung der menschlichen Autonomie, nicht
als Buchstabengesetz himmlischer Herkunft und Diktat eines dem Menschen fremden
Willens» (114). - Das Buch schliesst mit einem Abschnitt über «Die bleibende Verbindlichkeit

des Dekalogs» von Paul Hubert Schüngel.
Dem Buch ist auch weiterhin ein grosser Leserkreis zu wünschen, denn es bietet

aufgrund der sorgfältigen Textanalysen, der klaren und unpolemischen Sprache und der
Vielzahl der angesprochenen Probleme eine vorzügliche Einführung in das Werden, den

Inhalt und das Wirken des Dekalogs. Im Unterschied zur I.A. 1973 ist das 165 Titel
umfassende Literaturverzeichnis um 26 weitere Titel ergänzt worden. - Corrigenda:
107A. 16: W.H. Schmidt statt H.W. Schmidt; 116: Dekalog statt Dekolog.

Heinz-Dieter Neef, Tübingen

Peter Stuhlmacher, Versöhnung, Gesetz und Gerechtigkeit. Aufsätze zur biblischen
Theologie, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1981. 319 S.

Mit diesem Band legt der Verf. zehn von 1974 bis 1980 in verschiedenen Zeitschriften und
Festschriften bereits veröffentlichte Aufsätze vor, denen er drei bisher unveröffentlichte
beifügt. Diese letzteren tragen die Titel: «Die neue Gerechtigkeit in der Jesusverkündigung»;

«Jesu Auferweckung und die Gerechtigkeitsanschauung der vorpaulinischen
Missionsgemeinden» und: «Die Gerechtigkeitsanschauung des Apostels Paulus».



122 Rezensionen

Die Reihenfolge der Aufsätze verrät systematische Absicht, eine biblische Theologie
des NTs kommt in Sicht: Drei Aufsätze über Jesus stehen voran: Jesus als Versöhner, der
sich den Gedanken der alttestamentlich-jüdischen Existenzstellvertretung zu eigen

macht, und in dessen Verkündigung die «neue Gerechtigkeit» begegnet. Der Übergang

zur Urgemeinde erfolgt über die Thematisierung der Auferstehung Jesu, wobei das

Stichwort «Gerechtigkeit» wieder leitend ist. Sechs Aufsätze zur Theologie des Apostels
Paulus bilden den Schwerpunkt des Bandes. Als sachliche Leitbegriffe sind dabei erkennbar:

Gerechtigkeit, Sühnopfer, Gesetz, Kreuzestheologie und Christologie. Es folgt noch
eine Exegese zu Eph 2,14-18, womit der deuteropaulinische Bereich beschritten wird.
Nach des Verf.s Meinung «fasst sich ein wesentlicher Teil der biblischen Traditionsarbeit
zum Thema Friede und Versöhnung» in diesem Text «zusammen» (224). Zwei Aufsätze

zur biblischen Wirkungs- und Auslegungsgeschichte über die Confessio Augustana und
zu A. Schlatter beenden die Sammlung.

Zu den durchgängig präsenten entscheidenden Stichworten bemerkt der Verfasser im
Vorwort: «Meiner exegetischen Erfahrung nach gewinnen gerade die zentralen
biblischen Traditionen von Jesu Verkündigung und Hoheitsanspruch, von der Auferwek-
kung der Toten, von Sühne und Versöhnung, vom Gesetz und von der Gerechtigkeit bei

gesamtbiblischer Betrachtungsweise ein ungeahntes historisches Profil und werden so zur
echten theologischen Herausforderung» (5). Natürlich - so ist man versucht zu sagen - ist
der Band demzufolge H. Gese gewidmet.

Das, was P. Stuhlmacher unter biblischer Theologie versteht, muss nicht abermals

vorgestellt werden. Der Aufsatzband repräsentiert sie in eindrucksvoller Weise. Es ist hier
auch nicht der Ort, den Erkenntnisgewinn oder die Problematik dieser Gesamtposition
zu erörtern. Ich möchte nur im Blick auf das obige Zitat aus dem Vorwort fragen: Wie
etwas «zur echten theologischen Herausforderung» erklärt werden kann, das im ganzen
Band an keiner Stelle im Zusammenhang der neuzeitlichen Wahrheitsproblematik
reflektiert wird?

Jürgen Becker, Kiel

Michael Welker, Universität Gottes und Relativität der Welt. Theologische Kosmologie
im Dialog mit dem amerikanischen Prozessdenken nach Whitehead, Neukirchener
Beiträge zur Systematischen Theologie, Bd. 1, Neukirchener Verlag, Neukirchen
1981. 256 S. DM 32.-

M. Welkers Tübinger Habil.Schrift, die der Rez. schon während ihrer Entstehung in
Diskussionen kennenlernen konnte, ist nützlich und auch mutig. Nützlich ist es wirklich,
in deutscher Sprache eine kundige, die Sekundärliteratur gleich mitberücksichtigende
Darstellung der Kosmologie und Metaphysik von A.N. Whitehead (35-137) sowie eine

Typologie amerikanischer Prozesstheologie mit zuverlässigen Referaten über ihre
unterschiedlichen Vertreter (138-202) zu besitzen. Und mutig ist es, ein theologisches Buch
ohne direkte Verwendung der uns gängigen Fragen und Denkformen zu schreiben, um
die heute wieder allzu leicht ins Ethische abgedrängte Beziehung zwischen Mensch und
Natur, oder hier eben umfassender: zwischen Gott, Mensch und Natur, zu untersuchen.

Die darstellenden Teile sind ausgezeichnet belegt und interessant gruppiert. Was
lange als Defizit empfunden wurde, dass nämlich die deutschsprachige Theologie die in
Amerika so lebendige Diskussion um die Rezeption und theologische Nutzung von
Whiteheads Philosophie einfach ignoriert hat, stellt sich vielleicht nachträglich als Vor-



Rezensionen 123

teil dar, weil wir jetzt eine ausgereifte Analyse geboten bekommen, die uns manchen
Umweg und das Rätselraten um den eigentlichen Sinn der Prozesstheologie erspart. Vor
zehn Jahren noch war auch in den USA der Weg der Prozesstheologie in vielem unklar
und wirr. Deutschsprachige Theologen hätten es sich in ihrer Kritik mit einer
Gleichsetzung von Prozesstheologie und der klassischen natürlichen Theologie zu leicht
machen können (und einige haben das auch getan). W. stellt Whitehead und das

Phänomen der von ihm inspirierten Theologien aber in einen viel weiteren Zusammenhang,
nicht historisch, sondern durch neue Uberprüfung systematischer Probleme. Es geht ja
um nichts weniger als die Frage, ob die Sicht der Welt durch personale und perspektivische

Kategorien konstitutiert und erklärt werden soll, oder ob diese herkömmliche,
moderne Theorie - die ihrerseits schon traditionelle Welterklärungstheorien kritisch
ersetzte - überboten werden kann. Wenn Whitehead wirklich eine die alte Physik sowie
den Personalismus und Existentialismus übergreifende Theorie entwickelt hat, dann
wäre auch der Unterschied zwischen physio-morphen und socio-morphen Denkweisen
überhöht. Wenn das der Fall wäre, so könnte die Theologie unmöglich an dieser

Welterklärungstheorie vorbeigehen. W. meint, dass Whitehead dies wirklich bietet. Damit
entfiele auch die Berechtigung zur unguten (augustinischen) Konzentration der Theologie

auf«die Seele und Gott», d. h. aufpersonale und interpersonale Beziehungen, die man
nur in socio-morpher Sprache ausdrücken kann, die dann aber die gesamte «unbelebte
Natur» aus der Theologie ausklammern muss bzw. einfach in die Ethik verlegt (Ökologie
aus Rücksicht auf unsere Enkel und Urenkel und dgl.). Freilich bleibt W.s Darstellung
kritisch, wenn er auch gelegentlich Whiteheads mächtige Figur mit Hegel und seinem
Einfluss vergleicht. Die Probleme einer weitgehend unkritischen Whitehead-Rezeption
sind W. ja auch in der amerikanischen Prozesstheologie ad oculos demonstriert worden.
Die Spannung zwischen einem vorsichtig interpretierten Whitehead und der kritisch
betrachteten Prozesstheologie macht u.a. den Reiz dieses Buches aus.

Es entspricht W.s Konzentration auf metaphysische und theologische Grundfragen,
dass sein Referat sowie auch seine eigene These (203 ff.) die von John B. Cobb neuerdings
so stark in den Vordergrund gerückten ethischen und ökologischen Themen ausklammert.

Damit sind wichtige Weichen gestellt, weil die Gefahr ja mit Händen zu greifen ist,
die Prozesstheologie auf modische Umweltängste und -programme zu spezialisieren -
gewiss nicht ohne Mitschuld von J. Cobb. Nein, W. schreibt ein Buch über die Frage, wie
Gott und Welt, Welt und Gott, zusammengehören. Am deutlichsten wird das in seinem

eigenen Konzept, den Kap. IV («Unser Vater im Himmel !») und V («Dein Name werde

geheiligt!»). Freilich bestreitet er damit in keiner Weise die Wichtigkeit möglicher
ökologischer Konsequenzen.

Whiteheads Impuls für die Theologie liegt nur sekundär in der Überhöhung der
Polarität von sozialer und physischer Wirklichkeit, primär ist seine für ihn notwendige
Schlussfolgerung, Gott als das Prinzip der Ermöglichung des Konkretwerdens eines jeden
Seienden zu denken. Diese Prozessphilosophie mündet also in einer «Gotteslehre», die
kognitiv und real den Prozess der wirklichen Ereignisse im Übergang von ihrer subjektiven

Unmittelbarkeit zu ihrer objektiven Einwirkung aufandere Prozesse und Ereignisse
erklärt. Dieser Gott, der nicht zwingen, sondern eher locken, nicht verursachen, sondern
eher einladen will, ist seinerseits in den Prozess der Ereignisse derart verwickelt, dass er
nicht nur mitleiden kann, vielmehr hat er auch Anteil am «enjoyment» der verschiedenen

Entitäten im universalen Prozess. In theologische Sprache übersetzt heisst das: die
alte Lehre von der Apathie Gottes gilt es zu verwerfen, er selbst hat Affekte, man kann zu



124 Rezensionen

ihm beten, er ist Teil vom Leiden und Geniessen seiner Geschöpfe. Das ist ja eine

bekannte Grundthese Whiteheads und der ihm folgenden Theologen. Es fragt sich nur, ob

es wirklich Whiteheads bedurfte, um diese Einsichten zu gewinnen. Hat nicht gerade atl.
Exegese der letzten Jahrzehnte, auch neue Arbeiten zur Christologie und Trinitätslehre,
eben dies betont? W. macht sich seine Kritik nicht leicht. Er stellt nicht ähnliche
Ergebnisse anderer Autoren gegen die Prozessdenker, etwa um ihnen die Originalität
abzusprechen, vielmehr nimmt er sie ausschliesslich bei ihren eigenen Voraussetzungen
und konfrontiert dann die Resultate mit seinen eigenen Uberzeugungen - oder seiner
Sicht der biblischen Texte, oder seinem Credo, oder einer für richtig und biblisch gehaltenen

theologischen Gesamtsicht? Hier liegen auch die Probleme des Buches. Methodisch

ist es gewiss richtig gewesen, die Prozessdenker - die Philosophen Whitehead und
Hartshorne (letzterer kommt zu kurz) und die ihnen folgenden Theologen - nicht einfach
geistesgeschichtlich zu orten und damit zu relativieren. Aber es wird nicht völlig klar, mit
welchen Masstäben gemessen nun doch Verdikte ausgesprochen werden. Schon in der

Einleitung wird angekündigt, ein theologischer Urfehler sei die «Verwechslung von Gott
und Himmel» (4), den auch Whitehead massiv begangen habe. Und hier ruht auch das

wesentliche Anliegen des Buches, nämlich die Bestimmung der «Welt» als «Himmel und
Erde» zu verstehen und die Rede von «Gott im Himmel» zu rehabilitieren, «mit dem

gegenwärtigen Wirklichkeitsbewusstsein versöhnen und in die christliche Verkündigung
zurückholen» zu können (5).

W. Pannenberg hat (Ev Komm 7/82,398) W.s These von Whiteheads «Verwechslung
von Gott und Himmel» (130-37) einen «Kunstgriff» genannt, der Whitehead nicht
gerecht würde. Für ihn sei der «Himmel» nicht nur «Bereich» der idealen Formen,
vielmehr hinge seine ganze Kosmologie daran, dass Gott - und eben nicht der Himmel -
den Geschöpfen ihre Selbstverwirklichung ermöglicht. Die Verneinung dieser Einsicht
bedeute einen Verzicht auf die Analyse der Beziehung zwischen Kosmologie und
Gotteslehre oder führe zu einer «Vergottung» des Himmels. Die Schwierigkeit liegt weniger
an W. als an Whiteheads inkonsistenter Begrifflichkeit, möchte man Pannenberg
entgegenhalten. Whiteheads Unterscheidung von Gottes Urnatur (primordial nature) und

Folgenatur (consequent nature) - parallel zur platonischen Ideenwelt einerseits und der
biblischen Rede von Gottes Zuwendung andererseits, möchte man sagen - bringt das

Problem mit sich, dass er seine feste Absicht, Gott als «Einzelwesen» zu denken, nur
verwirklichen kann um den Preis der Aufgabe seines Prinzips, Einzelwesen und Ereignis
gerade nicht voneinander zu trennen. In seiner Urnatur ist aber Gott gerade kein
«Ereignis». In einem formallogischen Test zwingt W. (134 f.) Whitehead zu Konsequenzen,
die er selbst so nicht ausgesprochen hat: soll «das» (Gott?), was als Prinzip der Kon-
kretwerdung alles Seienden, «das den Reichtum der Möglichkeiten in grösster Extension

bringt», als wirkliches Ereignis gedacht werden (und das muss es, soll es mit anderen in
Prozess-Relation stehen), dann ist das - strikt gesprochen - nicht Whiteheads «Gott» und
auch nicht das «Himmelreich», sondern eben (in Whiteheads Sprache) der «Himmel».
Dadurch ist die Unterscheidung von der Welt gewährleistet, wiewohl im Wechselverhältnis

von Himmel und Welt auch der «Himmel», ebensowenig wie «Gott», ewig ist.
Die Nichtewigkeit von Whiteheads Gott ist schon früher beobachtet worden, W.s neue
These ist auf die innere Logik der Verlagerung der notwendigen Eigenschaften Gottes auf
den «Himmel» abgestellt. Der Verdacht Pannenbergs, ein möglicher Ausweg aus dem

von Whitehead geschaffenen Dilemma sei die «Vergottung des Himmels», würde so

Whitehead und nicht W. treffen.



Rezensionen 125

T rotzdem liegt hier ein verborgenes Problem. W. kann ungeniert in bezug aufWhiteheads

Aussagen fragen, ob dies oder jenes «theologisch haltbar» sei. Woher nimmt er die
Kriterien Man findet sie in seinen eigenen theologischen Kapiteln (IV und V) jeweils im
Zusammenhang exegetischer Rückfragen und der Berufung auf einen zwar von ihm so

nicht genannten Konsens neuerer evangelischer Theologen, unter denen K. Barth und
W.s Lehrer J. Moltmann eine hervorgehobene Stellung einnehmen. Dagegen ist an sich
nichts einzuwenden, man fragt sich am Schluss des Buches nur, inwieweit nun der

grossangelegte Theorieentwurf Whiteheads und seine theologische Applikation bei den

Prozesstheologen wirklich zu einer neuen Sicht der Verbindung von Kosmologie und
Gotteslehre geführt hat. Müssen wir uns doch wieder auf socio-morphe Rede beschränken

und die physische Natur weiterhin ausklammern? Zwar gehören «Himmel und
Erde» als eine Welt zusammen, zwar ist Gott «im Himmel», aber er ist da eigentlich im
Fremden, wenn auch aus liebevoller Zuwendung und Barmherzigkeit. Man muss W.s
weitere Arbeiten zum Thema Barmherzigkeit und Gerechtigkeit abwarten, um die

Vermutung, auch er reduziere Kosmologie (und «physio-morphes» Reden generell) auf
klassisch protestantische Rechtfertigungslehre (z. B. 226) und erlaube überhaupt als

theologisch haltbar nur direkt christologische Argumente (z. B. 218), die dann etwa Juden

vom theologischen Dialog auslassen müssten. Freilich versucht W. sein Äusserstes, trotz
seiner völligen Abweichung von Whiteheads Gottesbegriff, an jeder Stelle seiner beiden

Schlusskapitel, die ein neues Unterthema aufnimmt, nach Impulsen und der möglichen
«Aufnahme von Einsichten» des Prozessdenkens zu suchen. Trotzdem kann man sich
des Eindrucks nicht erwehren, sein theologisches Gerüst sei im wesentlichen schon

erstellt gewesen, bevor er die Impulse des Prozessdenkens damit konfrontierte und an ihm
mass. Vielleicht ist das auch richtig und realistisch. Die Theologie bliebe dann freilich der
Richter der philosophischen Welttheorien und Gotteserklärungen. Im Hinblick auf die

Prozesstheologie käme es dann auch bei uns zu der für Amerika typischen Spaltung in der

Theologenschaft in Prozessdenker, die den anderen mangelnde Weltbezogenheit
vorwerfen, und Vertretern klassischer Theologie, die den Prozesstheologen eine letzte

Orientierung an Philosophie vorhalten. In Welkers Buch ist diese Spannung noch
durchgehalten, wenn auch klassische, protestantische Theologie über Whitehead siegt. Es ist

sehr zu hoffen, dass dieses kluge Buch zu einer breiten Diskussion über Prozessdenken

unter den deutschsprachigen Theologen führen wird.
Dietrich Ritsehl, Reigoldswil

Jan Lambrecht (Hg.), L'Apocalypse johannique et l'Apocalyptique dans le Nouveau
Testament, Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 53, Gem-
bloux, Éditions J.Duculot, und Leuven, University Press, 1980. 458 S.,

FB 1400.-.

Vom 28. bis 30. August 1979 fand in den Räumen des Papst-Hadrian-Kollegs und des

Maria-Theresia-Kollegs im belgischen Löwen (Leuven, Louvain) das 30. «Colloquium
Biblicum Lovaniense» statt. Der Kongress, gefordert sowohl von der Katholieke Uni-
versiteit te Leuven als auch von der Université Catholique de Louvain, stand unter der

Leitung des Löwener Neutestamentiers Jan Lambrecht S.J.; das Generalthema lautete:
«Das Buch der Offenbarung und die Apokalyptik im Neuen Testament». An drei Tagen
wurden vor dem interkonfessionellen und internationalen Teilnehmerkreis von 125

Neutestamentlern 19 grosse Referate gehalten, ferner Seminare durchgeführt und
Arbeitspapiere diskutiert.



126 Rezensionen

Der vorliegende Sammelband, von Jan Lambrecht herausgegeben und vorbildlich
betreut, veröffentlicht den Ertrag des Löwener Apokalypse-Kongresses. Insgesamt werden,

nach einer grundsätzlichen Einführung des Hg.s, 28 Abhandlungen unterschiedlichen

Umfangs publiziert, und zwar in den Sprachen der mündlichen Vorträge: Englisch,
Französisch und Deutsch. L.s kurzes Vorwort (Avant-propos 5) ist französisch, seine

Einführung (The Book of Revelation and Apocalyptic in the New Testament, 11-181

englisch geschrieben.
Ein erster, grösserer Teil des Buches behandelt L'Apocalypse johannique (19-301); er

enthält 18 Untersuchungen. U.Vanni gibt seinen Forschungsbericht zur Exegese der

Apk. P.-M.Bogaert vergleicht die Apokalypsen des Baruch, des Esra und des Johannes,
und Y. Janssens berichtet über Apokalypsen aus Nag Hammadi. Der Herausgeber
unternimmt den Versuch einer Gliederung von Apk 4,1-22,5. E. Schüssler Fiorenza (Apo-
kalypsis and Propheteia) stellt die Apk in den Kontext frühchristlicher Prophétie. Nach
Form und Botschaft fragt L. Hartman, indem er Anfang und Schluss der Apk (1-3 und

22,6 ff.) linguistisch analysiert und gliedernde «Teiltexte» (partial texts) entdeckt.
Textkritische Probleme der Apk erörtert J. Delobel. G. Mussies untersucht das Griechisch der

Apk; die Reihenfolge der Endereignisse in der Apk und bei Ez vergleicht J. Lust. A. Yar-
bro Collins bietet eine formgeschichtliche Analyse von Apk 18 und findet zahlreiche
Elemente eines Klageliedes, aber auch solche eines Spott- und Rachegesangs. Mit
Tradition und Reaktion von Apk 21,9-22,5 befasst sich M. Wilcox. A. P. van Schaik behandelt

den &XXoç äjyeXoq von Apk 14,6.8.9.15.17.18, während J.Coppens eine Miszelle
über Apk 14,14 beisteuert. P. Prigent untersucht Zeit und Reich in der Apk, und T. Holtz
befragt die Apk nach ihren Aussagen über Gott. Dem Gebrauch von ô xpicruôç in der Apk
geht M. de Jonge nach; B. Dehandschutter fragt nach der Bedeutung von paprupslv,
papiupfa und |iàptuç in der Apk. Schliesslich beleuchtet O. Böcher das Verhältnis
zwischen Apokalypse und Evangelium des Johannes aufgrund einer ausführlichen
Zusammenstellung der Parallelen (Christologie, Pneumatologie, Angelologie, Satanologie,

Ekklesiologie, Eschatologie, Sakramente, Formales).
Der zweite Teil des Sammelbandes (303-429) ist überschrieben L'Apocalyptique

dans le Nouveau Testament; hier sind 10 Beiträge vereinigt, die sich mit Problemen
apokalyptischer Texte des NTs ausserhalb der Apk beschäftigen. Ntl. Aussagen über die

Wiederherstellung der zwölf Stämme Israels untersucht A. S. Geyser; «Die Rolle Israels
im apokalyptischen Denken des Paulus» behandelt M. Rese. G. Mayeda gibt einen
Überblick über Apokalyptisches im Rom. Tradition, Redaktion und Ermahnung in
I Thess 4,13-5,11 analysiert R.F.Collins, und J.Coppens führt die Diskussion über
x.aT8xov/5MXTé%cov (II Thess 2,6f.) weiter. T.Korteweg entdeckt, ausgehend von Joh

7,34, apokalyptische Strukturen in der johanneischen Theologie. Seine neuesten
Erkenntnisse über Mk 13 stellt R.Pesch vor, während F.Neirynck zu Peschs Analyse von
Mk 13, publiziert in dessen Markuskommentar (Herders Theol. Komm. II/2, 1977,

264-318), kritisch Stellung nimmt; auf einen «Nachtrag» Peschs reagiert Neirynck -
nach Austausch der Manuskripte - mit einer ausführlichen Réponse au Nachtrag. E. Lö-
vestam äussert sich zur Eschatologie von Mk 13,30 parr. Mk 14,62 bildet den Ausgangspunkt

einer Untersuchung von G. R. Beasley-Murray über Jesus und die Apokalyp-
tik.

Ein Abkürzungsverzeichnis (431), ein Register der zitierten Autoren (433-439) und
ein Stellenregister (440-458), letzteres angefertigt von J.Gillman und F.Morgan, be-

schliessen den Band.



Rezensionen 127

Der Materialreichtum der vorliegenden Aufsatzsammlung ist immens; er macht
dieses Werk auf Jahre hinaus zu einem Handbuch der Apokalypseforschung. Über das

Autorenregister und die Fussnoten der Einzelbeiträge kann faktisch die gesamte neuere
Sekundärliteratur erschlossen werden; ein 17 Spalten umfassendes Register der behandelten

Apokalypsebelege (449-454) macht deutlich, dass zu fast jedem Vers der Apk
mehrfach Stellung genommen wird.

Für eine kritische Auseinandersetzung mit den Einzelautoren ist hier nicht der Ort.
Die künftige Apokalypse- und Apokalyptikforschung wird nicht nur auf den umfangreichen

Abhandlungen von P.-M. Bogaert, J. Lambrecht, E. Schüssler Fiorenza, L. Hartman,

A. Yarbro Collins, T. Holtz und R. F. Collins oder auf der Diskussion von P. Pesch

und F.Neirynck über Mk 13 aufbauen, sondern auch auf den wichtigen Einsichten und

Anregungen so kurzer Beiträge wie derjenigen von J. Lust, J. Coppens, A. S. Geyser oder

T. Korteweg. Besonders hervorgehoben sei immerhin der vorzügliche, durch Ausgewogenheit

des Urteils ausgezeichnete Forschungsbericht von U.Vanni (L'Apocalypse
johannique - État de la question, 21-46).

Otto Bâcher, Mainz

Johannes Glötzner (Hg.), Kritische Stichwörter zum Religionsunterricht, Kritische Stich¬

wörter 12, München, Wilhelm Fink, 1981. 342 S., DM 28.-.
Das Buch bietet eine Reihe von Artikeln in alphabetischer Anordnung über verschiedene

Aspekte des schulischen Religionsunterrichts in der BRD. Die einen befassen sich mit
(teilweise nur rudimentär verwirklichten) Alternativen: altkatholischer, freireligiöser,
jüdischer, islamischer Religionsunterricht, Ethik-Unterricht, atheistische Erziehung u. a.

Die übrigen Beiträge stammen alle von Autoren, die in irgendeiner Hinsicht mit dem
«Status quo» nicht zufrieden sind: Sie polemisieren gegen den dogmatisch-indoktrinie-
renden Religionsunterricht, kritisieren die rechtlich überholten Bestimmungen des GG
7,3 (der Religionsunterricht ist das einzige Schulfach der BRD, das verfassungsrechtlich
abgesichert ist), bekämpfen den zu grossen Einfluss der Kirchen und ihre antiemanzi-
patorischen Tendenzen in diesem Fach. Sie sind mit dem Zurück zum Bibel-Unterricht
nicht einverstanden und auch nicht mit der weit verbreiteten Legitimation des Faches mit
Hilfe eines zu allgemein definierten Religionsbegriffs. Ein für das Buch typisches Zitat:
«Die Kirchen berufen sich immer wieder aufdas Evangelium, auf Jesus. Man stelle sich
Jesus einmal als verbeamteten katholischen Religionslehrer in Bayern vor, versehen mit
einer von Bischof Graber ausgestellten «missio canonica», überwacht von Kardinal
Ratzinger und Kultusminister Maier!»

Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

