
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 2

Artikel: Biblisch-theologische Erwägungen eines Neutestamentlers zum
Problemkreis Ökologie

Autor: Hegermann, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Biblisch-theologische Erwägungen eines
Neutestamentiers zum Problemkreis Ökologie

A. Erwägungen zur gestellten Aufgabe

1. Zur Situation «Ökologiekrise»

In diesem Referat kann es nicht darum gehen, das kräftig angelaufene Gespräch um
Lebensweltkrise und Theologie forschungsgeschichtlich aufzunehmen, auch nicht um
eine allseitig begründete Position, sondern um «Erwägungen» als Gesprächsbeitrag zu
einem drängenden Gegenwartsproblem, das zu Theologie herausfordert; es ist im Rahmen

unserer Arbeitsgruppe zu fragen, in welchem Sinne zu einer biblischen Theologie.
Bei der Vorbereitung eines solchen Referates wird man unwillkürlich hellhöriger für die
erschreckenden Ausmasse der ökologischen Weltkrise, und zwar fast noch mehr für alles,

was längst geschieht an Zerstörung der Lebenswelt des Menschen, als über das in naher
Zukunft Drohende, das vielleicht doch noch abzuwenden ist. Soeben machte eine grosse
Tageszeitung aufmerksam auf die jetzt in Gang befindliche Ausrottung der letzten paar
Tausend afrikanischen Elefanten, direkt durch mit Kalaschnikows ausgerüstete
umherstreunende Idi-Amin-Soldateska, indirekt durch ein paar tausend Elfenbeinhändler, die

den Elefantenmördern das Elfenbein gern abkaufen und mehr oder weniger unwissend

eigentlich durch alle, die Elfenbeinschmuck jetzt erwerben und anlegen. Schon ein
solcher kleiner Nebenzug des entsetzlichen Zerstörungsgeschehens, das heute vom
Menschen ausgeht in seine gesamte natürliche Umwelt, müsste alle vom Stuhl reissen; dazu
braucht man nicht erst zur Bibel zu greifen, gibt es doch eine Evidenz des Ethischen Oder
nicht? Wie soll man sich die vergleichsweise Lethargie erklären, mit der die Nachrichten
der Massenmedien aufgenommen werden Vielleicht gibt es noch immer Menschen, die
sich halt gewohnheitsmässig in Sicherheit wiegen und die, wenn wirklich das Knistern im
Gebälk zu deutlich wird, eine Art grossen Glauben an die Machbarkeit aller Dinge
entwickeln. Aber wahrscheinlicher ist mir eine von Angst, Hoffnungslosigkeit und
Resignation gesteuerte Verdrängung der Wirklichkeit. Wo gibt es denn wirkliche
Auswege, für die sich einzusetzen lohnte? Wird ein Verzicht auf Wirtschaftswachstum und
damit auf Atomreaktoren nicht zu einer hohen Arbeitslosigkeit fuhren und damit zu
einer schlimmen Verschärfung der längst grassierenden, sozialen Destabilisierung?
Schon jetzt können in vielen Städten auch der Bundesrepublik sich Frauen abends nicht
mehr allein auf die Strasse wagen. Und wer kann in der heutigen Weltkonstellation
sinnvoll versuchen, den weltweiten Handel mit Maschinenpistolen und sonstigen Waffen

zu stoppen Das Ausrotten der Tierwelt aus Profitgier könnte gestoppt werden, wenn alle
Menschen wieder fähig und willens würden, sich als Mitkreatur von den tierischen
Lebewesen und der übrigen Natur ansprechen zu lassen. Solche Menschen könnten zu
einer tiefgreifenden Umkehr bereit sein. Derartige Bewusstseins-Umstellungen wären

überhaupt ein Schlüsselvorgang für das Herumwerfen des Steuers. Aber wie kann man
die von den trügerischen Wohlstandsgaben Korrumpierten dazu neu öffnen? Dass die

Dinge so unendlich ineinander verfilzt sind, lässt die Lage vielen als hoffnungslos
erscheinen, und vor allem: Der Totalkollaps, der bei weitergehender ökologischer
Verwüstung, Ausplünderung und Vergiftung allen droht, schockt viele nicht mehr, weil sie



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 103

das Leben ohnehin nicht mehr lieben. Paulus unterscheidet bekanntlich zwischen einer
hoffnungsträchtigen V57tr|, die rettende Umkehr bewirkt-er nennt sie f] xardOsöv Vmr| -
und der todwirkenden Xi3jit| des Kosmos.1 An dieses Wort von der Traurigkeit der
gottfernen Welt musste ich denken im Blick auf die dem Referenten vorgelegten Frage, ob

und warum man sich als Christ angesichts der Ökologiekrise «zurück an die Bibel wenden
muss».2 Man wird natürlich einwenden, diese Antwort ist traditionell und verbraucht
und sie bleibt christlich intern. Zugegeben, ernste nichttheologische Teilnehmer an der
Ökologiediskussion wenden sich wahrscheinlich an die Theologen, wenn überhaupt,
nicht in der Erwartung der Christuspredigt zu Umkehr und Glaube. Oder vielleicht
doch? Vielleicht implizit? Ökologiekrise und Krise des Menschlichen stehen zu deutlich
in engem Zusammenhang, als dass ein Angebot, das neue Ermutigung, Hoffnung und
Orientierung erschliessen kann, irrelevant wäre. Traditionell und verbraucht und ohne
Strahlkraft wird ein solches Angebot nur sein, wenn die hier herausgeforderte Theologie
ihrer Aufgabe schlecht nachkommt. Zu diesem Aspekt sind einige kritische Überlegungen

erforderlich.

2. Kritische Erwägungen für das Vorgehen

2.1. Verpflichtung auf neue Kategorien exegetischen Erkennens?

Günter Altner3 hat mit grossem Nachdruck vertreten, dass die Herausforderung für
die exegetischen Theologen bestehe, ja geradezu Verpflichtung, zur Überprüfung ihrer
«Denkkategorien». Und zwar sei die Theologie denselben Überschätzungen
«objektivierender Erkenntniseinstellungen» verhaftet, wie sie in den Natur-, Gesellschafts- und
Humanwissenschaften herrschten mit der Folge der unheilvollen Spaltung von
erkennendem Subjekt und erkannter, verobjektivierter «Natur», nicht nur für isolierende
Forschungszwecke, sondern auch im Daseinsvollzug selbst. Dabei habe es die Exegese der
Bibel doch mit ganz anders ausgerichteten Sprachzeugnissen zu tun, Zeugnissen
vorwissenschaftlich-ganzheitlicher Lebenserfahrungen, wie solche heute erst wieder neu zu
erschliessen sind.4 Dem hier ausgesprochenen Anliegen kann man folgen, ich sehe nur
nicht, dass dazu das Feld objektivierenden Erkennens zu verlassen ist. Die Überwindung
instrumentell-naturwissenschaftlicher Erkenntnismethoden und eines von ihnen
bestimmten Umgangs mit der Lebenswelt der Menschen in Richtung auf ihre ganzheitliche
Wahrnehmung erscheinen ohne weiteres einleuchtend und zwingend. Aber bei einem
solchen Fortschreiten wird jene Methodik in sich selbst doch nicht - als partielle
Erkenntniswege - erledigt oder auch nur entbehrlich. Ganz dunkel bleibt vor allem,
wiefern Altner in der exegetischen, biblischen Theologie Veränderung der «methodischen

Kriterien der Bibelauslegung»5 als die grosse Herausforderung der Stunde darstellt.

1 II Kor 7,10.
2 Vgl. die Einführung oben S. 65 fF.

3 G. Altner, Die Herausforderung von Theologie und Kirche durch die Energiekrise:
Innerdisziplinäre Verpflichtungen, EvTh39 (1979), 4-15.

4 Altner a.a.O. 11.

5 Altner a.a.O. 14.



104 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

Historisch-objektive Erkenntnisfrüchte wie die eben genannte von der ganzheitlichen
Welt- und Daseinserfassung können und wollen doch gerade in emotiver Betroffenheit,
biblisch gesagt in einem gelebten Glauben umgesetzt werden. Es ist zu prüfen, ob eine

Verbindung besteht zwischen dieser Forderung einer neuen «Erkenntnismethodik der
Exegeten»6 auf der einen Seite und einer m. E. problematischen, offenbarungstheologischen

These auf der anderen. Dazu eine zweite kritische Überlegung.

2.2. Erwartung einer neuen Transzendenzerfahrung in dem Zugehen
auf den Gesamttod der Menschenweit?

«Unter den Zwängen der technischen Zivilisation (wird) das immer unüberhörbarer
werdende Seufzen der gesamten irdischen Kreatur zum Anlass des Aufbrechens, des

Teilens und Heilens», so dass sich nun «der Impuls zur Hoffnung aus dem Abgrund
globaler Zerstörungszwänge erheben können muss. Eschatologia crucis als die Hoffnung
im Angesicht des Todes will heute gegen Entwicklungs- und Wachstumszwänge gelebt
sein, die dem Menschen ein Ausweichen in religiöse Überwelten verstellen, denn es ist
seine, des Menschen Geschichte, die heute scheitert.»7 Hier wird eine Theologia crucis
entwickelt, die kritischer Überprüfung bedarf. Sie wird bei Altner zur leitenden,
theologischen Fragestellung. Weitere Zitate: «Das Seufzen der Kreatur erscheint unter den

bedrohlichen Bedingungen der technischen Zivilisation und der durch sie hervorgerufenen

globalen Zerstörungsfolgen als unbegreifliche Werdevoraussetzung des Schöpferwirkens

Gottes und wird allein durch die darin neu erscheinende Wirklichkeit des Kreuzes
als Zeichen der Hoffnung verständlich».8 - «Es geht um die Frage, wie im Tode Leben,
wie im Todesbewusstsein des Menschen, das ihn von Anbeginn seiner Existenz begleitete,

Lebenshoffnung und nicht nur Angst, Verzweiflung und Verdrängung verborgen
sein könne.»9 Es zeichnet sich hier eine Art neuer Verkündigung ab, in der es um
Aufbruch und Aufbruchstimmung geht, um Impulse zum Leben, aber deutlich losgelöst

von der urkirchlichen Grundkerygmatik, etwa der Osterverkündigung der Tat Gottes am
Gekreuzigten; bei Altner findet sich eine Existenzweisheit, die aus der angenommenen
Kreuzesnot Lebensgewissheiten schöpft. Mit dem parakletischen Grundzug scheint mir
auch seine Kritik an C. F. von Weizsäcker10 zusammenzugehören; Altner kritisiert die

Umsetzung des langfristig Erforderlichen in mittelfristig Machbares als «Rückzug» und
als gefahrliche Verunsicherung derer, die gerade in dem so nötigen «Umdenken» begriffen

sind. Es zeigt sich die Gefahr, dass eine ideologische Bewusstseinsumbildung bei

Altner einen hohen Stellenwert bekommt. Der Gedanke, die Theologie müsse sich von
den Herausforderungen unserer Zeit aus erneuern, ist dringlich, aber dieser Vorschlag ist

m. E. nicht überzeugend. Odil Hannes Steck, der Altners exegetischer Gewährsmann ist,

6 Altner a.a.O. 11.

7 Altner a.a.O. 10.

8 Altner a.a.O. 12.
9 Altner a.a.O. 13.
10 Altner a.a.O. 5-7. Vgl. C.F. von Weizsäcker, Mit der Kernenergie leben, in Die

Zeit 1978/13,9 ff.



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 105

hat das Postulat, der Exeget müsse eine kategorial neue Schöpfungstheologie entwickeln,
in seinem Buch11 zwar aufgenommen ; was er als Überschreiten des in der Exegese bisher
Geltenden benennt, scheint mir keineswegs neue Kategorien anzuzeigen. Insbesondere

vertritt Steck für das Neue Testament nachdrücklich: Etwas anderes als das Evangelium
mit seinem Ruf zu Umkehr und Glaubensleben hat die Theologie nach wie vor nicht
anzubieten. Die Ökologiediskussion in der Theologie muss weitergehen. Ich würde dafür
plädieren, emotionalisierende Sprache in dieser Diskussion abzubauen. Ein aufgeladenes
Stichwort wie «Machbarkeitswahn» kann mit dem Missbrauch der Sachwalterschaft des

Menschen nach Gen 1 zu leicht auch diese Sachwalterschaft selbst niederschlagen. Der
Christ kann und soll alle Formen modernen Wahns und moderner Angst und Resignation

in der vom Glauben an Gott in Christus erleuchteten Rationalität ansprechen und zu
überwinden suchen. Die Urkirche hat mit ihrer Bewältigung der frühjüdischen und
urchristlichen Apokalyptik dafür ein wegweisendes Beispiel gegeben. Wieviel in der
Diskussion unserer Tage für das Christentum auf dem Spiel steht, möge eine abschliessende

Beobachtung zu der Position von Altner noch herausstellen.

2.3. Preisgeben des Sonderdenkens und der Sonderexistenz der Christen?

Dies wird von Altner in der Tat gefordert. Es ist theologisch konsequent, zugleich aber
höchst bedenklich, dass Altners Ansatz bei einer neuen Transzendenzerfahrung mit
einem Abbau des unterscheidend Christlichen einhergeht. Endgültig wird dann deutlich,
dass wir zwischen Kreuzesweisheit und Kreuzesglaube der Urkirche zu unterscheiden
haben. Es gibt eine sublime Art, die Torheit des Kreuzestodes Jesu in eine, dem um sein
Überleben furchtenden modernen Menschen eingängige Existenzweisheit zu verwandeln
unter bewusster Aufgabe der vocatio specialis der Christenheit. Nach Altner sollen sich

«die Christen inmitten der Krise so unter das Kreuz dieser Zeit gestellt wissen..., dass es

nur noch ein Leben in diesen Zusammenhängen und keine Sonderexistenz mehr gibt.
Würden Theologie und Kirche diese Herausforderung ernst nehmen können, so hätte
dies für ihre Formen des Denkens und ihre Existenz gewaltige Folgen, denn sie könnten

nun nicht mehr unter Beanspruchung einer Sonderexistenz und eines Sonderdenkens in
dieser Welt leben. Das theologische Denken müsste sich aus der Isoliertheit seiner
Formen und Voraussetzungen lösen, die gerade so die cartesianische Spaltung wiedergeben.»

- Die Christen müssten «aus den Vorstellungen und Erfahrungsfeldern der Vergangenheit

aufbrechen»12. Die jetzt folgenden, eigenen Erwägungen gehen statt dessen davon

aus, dass nur der Rückgriff auf die biblischen Kriterien uns die Kompetenz geben kann,
den Herausforderungen der Theologie heute zu begegnen.

11 O.H. Steck, Welt und Umwelt, Kohlhammer-TB 1006 Stuttgart 1978. In diesem

ausgezeichneten Beitrag finden sich bahnbrechende, interdisziplinär-hermeneutische
Hinführungen; die auf solche Weise erschlossene, biblische Schöpfungstheologie bewegt
sich kategorial nicht auf neuen Wegen.

12 Altner a.a.O. 14f.



106 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

B. Thesen zu dem biblischen Zeugnis angesichts der
Lebensweltkrise heute

These 1: Der biblische Exeget hat als Theologe die Aufgabe, heute
verbindliche neutestamentliche Theologie zu erarbeiten und zu vertreten.

Dabei sind die im Neuen Testament überlieferten, urchristlichen
Dokumente massgebend in den in der Urkirche erreichten, gemeinsamen

theologischen Grundentscheidungen für das Leben und die Lehre
des Glaubens.

1.1. Nicht verbindliche Lehre, sondern Anregungen und Impulse
wird der nichttheologische und auch der nichtchristliche Zeitgenosse
wohl normalerweise suchen, wenn er sich in einer solchen brennenden
Frage wie der des Überlebens der Lebenswelt des Menschen an Theologen

und gar exegetische Theologie wendet. Aber der biblische Exeget
ist Theologe, und als christlicher ist er letztlich neutestamentlicher
Theologe.13 Ihm genügen nicht historische Theologierekonstruktionen
in der Hoffnung auf eine existenzielle Relevanzerfahrung und Aneignung

heute. Zu den Spezifica Christiana gehört es vielmehr, dass das

unterscheidend Christliche sich noch heute aus dem massgebenden

Ursprung dieser Glaubensgeschichte im Urchristentum bestimmt.
1.2. Solche verbindliche neutestamentliche Theologie liegt nicht

biblizistisch einfach aufdem Tisch. Sie muss in jeder Zeit neu erarbeitet
werden. Solch Erarbeiten ist schon von allem Anfang an typisch für den

Gottesglauben der Urkirche. Besonders die Paulusbriefe zeigen das in
actu an.

1.3. Welch eine Disparatheit in Textüberlieferung, Vorstellungsweisen,

Eschatologie, Christologien Aber es gibt die in der Urkirche
erreichten, gemeinsamen theologischen Grundentscheidungen. Vor
allem vier von ihnen betreffen unser Thema und sollen deshalb jetzt
kurz präsentiert und interpretiert werden. Dabei wird nicht nach einem
Reiz der Neuheit irgendwelcher Thesen ausgeschaut ; wichtig sind
vielmehr konsensfähige Aussagen und Einsichten.

13 Zum Problem der Verbindlichkeit neutestamentlicher Theologie vgl. J. M. Robinson,

Die Zukunft der neutestamentlichen Theologie, in: Neues Testament und christliche

Existenz, FS H. Braun, 1973, 387-400. Zum «neutestamentlichen» Charakter einer
christlich orientierten AT-Exegese wären breitere Darlegungen erforderlich; der Sinn
dieser Bestimmung wird unten zu These 4 kurz erläutert.



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 107

These 2. Angesichts des apokalyptisch geschonten Endes der
Menschenwelt and die pharisäische Heiligungsbewegung vor Augen hat die
Urkirche gegen alle Heilsrelevanz des menschlichen Wollens und
Glaubens im Sinne des Strebens nach eigener Gerechtigkeit entschieden

und das Leben allein aus dem neuen Gabegeschehen gesucht, das
allen angeboten ist in der Selbstoffenbarung Gottes in Christus.

Es besteht ein relativ breiter Konsensus unter uns darüber, dass die
Entscheidung gegen die Heilsmacht der Tora eine, vielleicht die grösste
theologische Entscheidung der Urkirche ist. Wie einschneidend sie war,
ist durch neuere Einsichten in die theologiegeschichtliche Situation des

damaligen Judentums noch deutlicher hervorgetreten. Sie bestimmte
m. E. die gesamte, neue Bewegung der Jesusgläubigen seit Ostern, nachdem

sie bereits in der Torafreiheit Jesu grundgelegt worden war. Dies
wird allerdings erst deutlich, wenn wir auf die religiöse Praxis der
Anfange der Urkirche achten. Praktiziert wurde die genannte theologische

Grundentscheidung von Anfang an, indem seit den frühnach-
österlichen Anfängen überall die Taufe auf den Namen Jesu als alleinige

Eröffnung der endzeitlichen Rettung galt. Die theologische
Aufarbeitung folgte nach. In ihrem Fortgang kam es zum Apostelkonzil,
dort wurde diese Grundentscheidung gegen den leidenschaftlichen
Widerstand theologischer Kreise der Urgemeinde durchgesetzt, mit
massgeblicher Beteiligung des Paulus. Letztes Gewicht erhielt dieses

Geschehen aus der Naherwartung der Weltkatastrophe und des

Endgerichtes, aber auch von dem Gegenüber zu einer hohen pharisäischen
Toratheologie, die eindrucksvoll praktiziert wurde in der grossen,
pharisäischen Heiligungsbewegung jener Tage. Diese Entscheidung bedeutet

eine Absage an alles Vertrauen auf den ethischen Appell. Ein
solcher spielt wahrhaftig eine enorme Rolle in der Urkirche, aber alle
urkirchliche Paraklese setzt den Glauben voraus, dass jetzt das neue
Herz geschenkt, ein neues Menschsein aus Gott gnadenhaft erschlossen

ist, gründet damit in einem hochgreifenden Glauben an die neue Nähe
und Heilsmacht Gottes, des Schöpfers, im Christusgeschehen. Aufdrei
Aspekte dieser Sicht sei noch im einzelnen hingewiesen.

2.1. Am Anfang der urkirchlichen Glaubensgeschichte stehen
voneinander unabhängige, jedoch in der Sache gleiche persönliche
Glaubensentscheidungen der massgebenden Urzeugen. Die Verkündigung
und Theologie des Paulus wurzeln nach seinem ausdrücklichen
Selbstzeugnis in seiner persönlichen, radikalen Umkehr aufgrund der Oster-
erfahrung. Auf dem Weg des Toraeifers «Feind» Gottes als Verfolger



108 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

der Gemeinde geworden, erfahrt Paulus «Gnade und Apostelamt» zur
Verkündigung des Christus als Ende des Gesetzes.14 Eine ganz andere,
aber analoge Damaskus-Wende wird in der Verkündigungsgeschichte
überliefert, die Petrus nahesteht, also doch in dessen eigenster Autorität.

Der vorösterlich bereits nachfolgte, scheitert im Passionsgeschehen,

indem er Jesus verleugnet und erfährt Gnade und erneuerte
Jüngersendung im Ostergeschehen. Ein analoges, erzähltes Bekenntnis der
rettenden Gnade ist vorauszusetzen für die «Brüder des Herrn» (und
seine Mutter?). Vor Ostern haben die Brüder des Herrn Jesus als
Verrückten geschmäht und haben versucht, seinem Wirken gewaltsam
entgegenzutreten (Mk 3,21. 31), um dann im Ostergeschehen Gnade
und Sendung zu empfangen (vgl. Gal 1,19; 2,9; I Kor 9,5; Act 1,14). Die
von Paulus im Blick auf die alte Glaubenslehre in I Kor 15 behauptete
und beim Apostelkonzil in entscheidender Situation bewährte Einheit
trotz grosser Verschiedenheiten war also tief begründet. Entsprechend
kraftvoll wurde gemeinsam gehandelt, wurden Tendenzen gemeinsam
abgewiesen, nach welchen die Urkirche zu einer den Pharisäern analogen

Heiligungsbewegung gemacht werden sollte.
2.2. Das Nein zum Weg der Tora war die Kehrseite eines grossen

Glaubens an die neuschaffende Gottesmacht in Christus. Bemerkenswert

und für unser Thema auszuwerten ist die in diesem Glauben
enthaltene, neue Sicht der Weltwirklichkeit. Sie ist engstens mit dem so

persönlich-individuellen Heilsglauben verbunden, insbesondere mit
dem radikalen Umkehrgedanken. Alle Menschen, Juden und Nichtju-
den, sind nach diesem Glauben durch das Urteil Gottes im
Christusgeschehen als todverfallene und todverbreitende Sünder enthüllt unter
Mitwirkung der anklagenden Tora. Alle aber werden durch die
Feindesliebe Gottes im Christusgeschehen angenommen, befreit, mit Gott
für immer vereint, aus dem Geist Gottes neu geschaffen, als «Kinder»
Gottes in den Herrschaftsbereich seiner Liebe gestellt. Die Welt aber ist
damit grundsätzlich schon jetzt zur Welt Gottes und der Söhne Gottes
geworden, sie wird schon jetzt Ort des Anbruchs der neuen Gottesherrschaft,

sie wird es im bevorstehenden Vollendungsgeschehen umfassend

werden, und zwar über den Menschen An des Menschen neuer
Gottesnähe gewinnt bereits jetzt die Schöpfung anbruchhaft Anteil.
Die grosse Parole des Paulus: «alles ist euer» gewinnt anbruchhaft

14 Gal 1,13-16; 2,7-9; I Kor 15,9f.



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 109

Gestalt, wo Christen im Heiligen Geist Kranke heilen, sittliche
Zerrüttung überwinden, wo die Weltwirklichkeit überall für ihren Schöpfer

durch Danksagung in Anspruch genommen wird. Und in der
Vollendung sieht man die ganze Schöpfung an der Herrlichkeit der
Gottessöhne partizipieren.15

2.3. Wenn die Ökologiekrise ihre wahren Ursachen im Menschen
selbst hat, ist dieser neutestamentliche Ansatz für unser Thema äusserst
relevant. Es fragt sich nur, in welchem Sinne der Mensch zu dem
Problem der Welt geworden ist. Nicht einfach schon darin, dass er sich

überhaupt angemasst hat, die Welt für sich zu nutzen. Erst das Wie
einer solchen Weltnutzung rief und ruft die Krise hervor. Gegen die

Verfälschung des Gebrauchs in den Missbrauch erfolgreich vorzugehen,

ist aber weniger eine Frage zu erarbeitender, neuer Technologien
oder Theologien und auch nicht neuer machtvoller Paraklese. Wir
glauben, dass der Mensch neu zu der ihm bestimmten Freiheit,
Mündigkeit, Sachwalterkompetenz befreit werden muss und dass es keinen
anderen Weg dahin gibt als den des Jesusglaubens, mag die Geschichte
der Christenheit diesen Weg noch so sehr diskreditiert haben. Dass sie

es hat, zeigt nur, dass die Christenheit selbst der genannten Befreiung
erneut dringend bedarf.

These 3. Einer neuen, unkritischen Heilsprophetie in Korinth, in
gutem Einklang stehend mit Umweltanalogien (Mysterien, Frühgno-
sis), stellt Paulus eine unheilsprophetische Kritik entgegen; Paulus
stellt den Gläubiggewordenen aufs neue vor die alttestamentliche
Alternative Segen - Fluch, und er interpretiert Zerrüttung der Lebenswelt
des Menschen als Zorngeschehen.

Es gibt in der antiken Umwelt der Urkirche starke Strömungen
religiöser Abkehr von der Welt: in den antiken Mysterienreligionen, in
der jüdischen, dualistisch-apokalyptischen Weisheit, in den Anfängen
der Gnosis. Entsprechende Tendenzen leben auch inmitten der neuen,
urchristlichen Glaubensbewegung auf, vor allem greifbar in der
korinthischen Krise. Paulus hat die intensive, individuelle Frömmigkeit des

korinthischen Enthusiasmus nicht als solche bekämpft, im Gegenteil
fallt hier eine wichtige Entscheidung/ür pneumatische Ergriffenheiten
als erstrebenswerte Gestalt gelebten Glaubens; wohl aber wird ent-

15 Rom 5,8; I Kor 3,21b-23; 10,25f.30; 12,4-11; Rom 8,19-21.



110 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

schieden gegen das Sich-Abkoppeln des Gläubigen von dieser Welt,
gegen eine konsequente Soteriologie der Entweltlichung. Der neue
Mensch ist nach Paulus kein leibloses Geistwesen, er ist Leib (ocbpa)
und mit dieser Leiblichkeit weltzugewandt im verantwortlichen Handeln

ebenso wie im Mitbetroffensein vom Leiden. Paulus setzte im
korinthischen Streit die Grundentscheidung durch gegen enthusiastische

Weltverleugnung. Ihn leitet dabei der Glaube an die schöpferliche
und richterliche Weltzuwendung Gottes. Der Schöpfer erhebt escha-

tologischen Anspruch auf das ganze, leibhaftige Dasein des Menschen
und auf seine Lebenswelt in toto; im Endgeschehen will der Schöpfer
die Schöpfung nicht preisgeben, sondern sie «verherrlichen».16 Einige
wichtige Aspekte dieser These seien kurz näher beleuchtet.

3.1. Absage an eine falsche Schalom-Prophetie in Korinth. Im
urchristlichen Gottesdienst zu Korinth begann man den himmlischen
Gottesfrieden im Geist zu feiern im verzückten Überstieg über die

Weltwirklichkeit, unbeeindruckt von nackter Not mancher Glieder der
Bruderschaft, von groben sittlichen Verfehlungen, und das alles im
Namen Jesu, im Leibe Christi. «Ihr seid schon vollgefüllt, schon reich
geworden,... schon zum Herrschen gelangt» - man hat die Welt,
Weltverantwortung und Weltgericht hinter sich gelassen, während ein Paulus

sich noch «im Fleisch» herumschlägt und herumquält.17 In schweren

Kämpfen gewinnt Paulus die korinthische Gemeinde zurück, setzt

er die Entscheidung durch gegen eine solche theologia gloriae, die leerer

Trug ist, die den Gekreuzigten preisgegeben hat und ihre Anhänger
dem Gericht Gottes ausliefert. In Wahrheit geht die göttliche
Geistmacht von der Liebestat Gottes am Kreuz aus und eint den
Christuszugehörigen unauflöslich mit dem Leiden und Sehnen der ganzen
Schöpfung.18

3.2. Einschärfung verantwortlichen Handelns in Bruderschaft und
Welt, verbunden mit neuer, unheilsprophetischer Gerichtsverkündigung.

Paulus tritt den korinthischen Heilspropheten gut alttestament-
lich als ein neutestamentlicher Unheilsprophet entgegen. Zwar nicht in
der Terminologie, aber in der Sache stellt er die Korinther vor die
Alternative Segen - Fluch, Umkehr - Gericht, warnt er die vermeintlich

himmlisch gesicherten Pneumatiker vor dem jederzeit drohenden

16 Rom 8,21.
17 I Kor 4,6-13.
18 Rom 8,26f.



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 111

Absturz. Ein solcher Sturz tritt da ein, wo der Herrschaftsanspruch der
Liebe Christi negiert wird. Der Mensch in Christus steht allein auf
Gnade, aber in seinem innerweltlichen Tun und Lassen droht er aus der
Gnade zu fallen. So erhält das Verhalten in der Bruderschaft und
gegenüber denen «draussen» grosses Gewicht. Paulus sieht den
Menschen in Christus in eine gefahrliche Lreiheit eingesetzt; er wählt
zwischen Leben und Tod, indem er sich dem Dienst Gottes hingibt oder

versagt (Rom 6,12-23; 8,13).
3.3. Die Zerrüttung der Lebenswelt des Menschen als Offenbarung

des Zorngerichtes Gottes. Nach Paulus und nach der ganzen Urkirche
hat der Mensch es bei dem in der Welt gegenwärtigen Elend und Unheil
auf eine geradezu abgründige Weise mit Gott zu tun. Gott hat den
Menschen an die Lrucht seiner Abwendung von Gott preisgegeben,
lehrt Paulus, und diese Frucht ist ein vielgestaltiger Tod. Von einer
solchen Absage an Gott sieht Paulus die ganze vorchristliche Welt
bestimmt mit den entsprechenden Folgen (Rom 1,18-32). Erst recht
und definitiv zieht das Nein des Menschen und der Menschenwelt zu
dem Evangelium Jesu Christi mit seinem Angebot von Umkehrgnade
und Christusheil ein Preisgabegeschehen nach sich. Bekannt ist die

diesbezügliche Verkündigung der Johannesoffenbarung, nach welcher
globale Zerrüttung und Zerstörung der Menschenwelt mit Einschluss
der ganzen belebten und unbelebten Schöpfung die Folge der Absage
der Menschen an Gott im Endgeschehen ist. Die Johannesoffenbarung
steht mit dieser Sicht im Neuen Testament nicht allein. Nach dem

Gesamtzeugnis der Urkirche gehen die Menschen und geht ihre Welt
im Endgeschehen auf ein unvorstellbares und bodenloses Verderben

zu, und nur in Umkehr ist Rettung. Wir stehen vor der Frage, ob sich
moderne Versuche, angesichts der düsteren Zukunft dieser unserer
Welt neue Hoffnung zu begründen, sich an dieser biblischen Botschaft

messen lassen müssen.

These 4. In dem mit Jesus und Ostern eingetretenen Neueinsatz der
Glaubensgeschichte Israels erfolgt eine kritische Integration der heiligen

Überlieferungen Israels. Dabei wird alttestamentlicher Schöpferglaube

erneuert.
Eine kurze Zwischenbesinnung ist angezeigt auf die Art und Weise,

in welcher die neutestamentlichen Zeugen die vorauslegende Glaubens-

und Theologiegeschichte aufnehmen. Wir hatten schon von
scharfer Traditionskritik zu sprechen; wir sahen, dass die urkirchli-



112 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

chen, theologischen Entscheidungen von den urkirchlichen Anfängen
selbst aus voll verständlich werden; auf der anderen Seite wird fraglos
auf Schritt und Tritt auch Kontinuität erkennbar. Die vorliegende
These hält das Element der Kontinuität nicht für selbstverständlich.
Vielmehr muss man m.E. auch hier eine der grossen Grundentscheidungen

der Urkirche sehen, die Entscheidung für die kritische Integration

der religiösen Überlieferungen Israels in die neue Offenbarung des

Gottes Israels im Christusgeschehen. Dazu noch einige Bemerkungen.

4.1. Neueinsatz der Glaubensgeschichte Israels. In bewusster
Zuspitzung wird in der These von einem österlichen, neuen Einsetzen der
Glaubensgeschichte Israels gesprochen. Schon Johannes der Täufer
hatte dem Volke die Heilsbasis der Abrahamskindschaft rundweg
bestritten. Jesus stellte ganz Israel vor die eschatologische Entscheidung
einer rettenden Umkehr oder eines Sturzes in äusserste Gottesferne.
Am Ende des Wirkens Jesu sind keine siebentausend übrig, nicht einmal

die Zwölf, nur der Eine selbst ist es, der Glauben hält, und ihn hat
Gott für uns zur Sünde gemacht.19 Er hat das bittere Ende der
Glaubensgeschichte Israels schmecken müssen. Diese Sicht galt nur für die
kleine Minderheit der Jesusgläubigen. Ansonsten ging die jüdische
Glaubensgemeinschaft, ging das jüdische Volk seinen Weg kontinuierlich

weiter und schloss den Jesusglauben als Abfall aus. Die Frage ist, ob
für uns die Entscheidung der Urkirche verbindlich bleibt.

4.2. Das Alte Testament - die Bibel der Urkirche? Nein, wenn
«Bibel» hier meint die theologisch massgebliche Regel und
Richtschnur, die norma normans. Dies war vielmehr das Christusgeschehen
als Offenbarungstat Gottes, in seinem theologischen Aussagesinn
artikuliert in den alten Homologietexten und in einer Glaubenslehre wie
I Kor 15,3-5, vor allem aber auch von Paulus selbst, der sich mit der
Verkündigung des einen Evangeliums verantwortlich betraut weiss.

Eben dieses eine Evangelium, das in dem sprechenden Geschehen von
Golgata und Ostern in der Sache den Apostel selbst normiert, ist die

norma normans, die auch die Heiligen Schriften der alttestamentlich-
jüdischen Überlieferung in den Rang einer norma normata verweist.
Das erklärt Paulus deutlich in II Kor 3, so verfährt er praktisch in
seinem theologischen AT-Gebrauch. Aber eben so ist Paulus nun

19 II Kor 5,21.



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 113

gewiss, in der Geschichte Gottes mit Israel zu stehen. Israels
Glaubensgeschichte ist nach dem Gottesurteil dieser Heiligen Schriften selbst

(vgl. Rom 3) auf der Menschenseite gänzlich zu Bruch gegangen, doch
die Treue Jahwes zu seinem Volk hat niemals aufgehört und wird
niemals aufhören, gerade aufgrund der neuen Gottesoffenbarung im
Christusgeschehen.20

4.3. Nicht endende Interpretationsaufgabe. Es wird mit alledem

nun doch die Schrift, wie Paulus abgekürzt sagt, neu in Kraft gesetzt.
Das hat man in Gestalt der unzähligen AT-Zitate im Neuen Testament
deutlich vor Augen. Dabei beobachtet man eine nicht abreissende

Folge neuer Integrationsentscheidungen und Integrationsvollzüge. Vor
allem aber steht die Urchristenheit und die Christenheit bis heute vor
einem unermesslichen Potential unausgeschöpfter Texte, Themen und
Traditionen. Für unseren Themenkreis sei ein dreifaches herausgestellt.

a) Die Verkündigung des einen Gottes als des Weltschöpfers der
Synagoge, insbesondere der hellenistisch-jüdischen Mission, hat die
Urkirche in ihrer Missionspredigt und von daher auch in ihrer Gotteslehre

breit übernommen, wie vor allem das neugefasste, zweiteilige
Bekenntnis I Kor 8,6 bekundet, b) Der Glaube an den Gott Israels als
den Schöpfergott ist in der Urkirche in neuer Kraft und Gewichtung da.

Rom 4 stellt eine gewaltige Steigerung dar gegenüber allen voraufgehenden

Aussagen alttestamentlich-jüdischen Schöpferglaubens, wird
doch Gottes Gottheit selbst nun entscheidend darin bekannt und
geehrt, dass der Gott Israels als der totenerweckende, als der aus dem
Nichts selbst schöpferisch mächtige und treue Gott geglaubt wird,
c) Die Einsetzung des Menschen als Bild Gottes im Sinne von Gen 1

wird in der Urkirche nur rudimentär ausgeschöpft.
Hierzu ist das Wesen neutestamentlicher Paraklese zu bedenken. Sie

geht davon aus, dass die in Christus erneuerte Vernunft in actu Urteilskraft

hat. Die neu entstehende parakletische Tradition versteht sich

primär als exemplarische Anleitung, nicht als in sich feste, neue Weisung

(Tora). So fehlt es an vielen wichtigen Themenbearbeitungen
mangels konkreter Herausforderung durch Situationen. Etwa haben

wir keine Paraklese für Regierende, und die für Regierte in Rom 13 wird
schon deshalb prekär, solange man die genannte Eigentümlichkeit
urkirchlicher Paraklesetradition nicht berücksichtigt. Eine Anrede des

20 Rom 11,29-32.



114 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

Gläubigen auf die verantwortliche Weltherrschaft des Menschen
kommt aus ähnlichen Gründen im Neuen Testament kaum vor.
Ansätze und Andeutungen zeigen paulinische Hoffnungstexte wie I Kor
6,2-3 oder Rom 8,21: Die aussermenschliche Schöpfung, jetzt in der
Teilhabe an der Verlorenheit des Menschen stöhnend, wird befreit
werden zum Teilhaber an der Freiheit der Herrlichkeit der Kinder
Gottes, also an der nun heilbringenden, in Freiheit setzenden und
gottgesmässen Herrschaft des in Gott erneuerten Menschen.

4.4. Ein solcher Traditionsvorgang, in welchem eine kritische
Integration überlieferten Glaubens in neue Offenbarung Jahwes erfolgt,
kann im übrigen schon inneralttestamentlich festgestellt werden.
Schon da ist Jahwe der je neu Kommende und gerade so seinem

untreuen Volk Treue, der eine Glaubensgeschichte von Abraham bis
Paulus und bis heute zustande bringt.21

These 5. Der zeitgenössischen Verehrung des Kosmos als des Mittlers

göttlicher Lebensmacht hat die Urkirche das Bekenntnis zu Jesus
Christus als dem präexistenten Offenbarungsmittler in Schöpfung und
Geschichte entgegengestellt, in kritischer Umprägung frühjüdischer
Sophiologie.

Der hier herausgestellten, urkirchlichen Entscheidung gegen
Kosmosfrömmigkeit und Kosmosverehrung gebührt in unserem
Themazusammenhang besondere Aufmerksamkeit. Die Zeit der Urkirche war
eine Zeit nicht nur der Weltabkehr, sondern ebenso der Weltfrömmigkeit.

Der antike Mensch erhoffte sich von den kosmischen Mächten den

Zustrom aller Lebenskräfte und ein günstiges Geschick. Besonders die
kosmischen Muttergottheiten wie Isis hatten grosse religiöse Faszination.

Die alttestamentlich-jüdische Weisheitsüberlieferung hat schon
früh in der Gestalt der göttlichen Weisheit, der «Throngenossin»
Jahwes, diesen mächtigen Strom von Religiosität in den Jahwe-Glauben
kritisch integriert; dem Jahwe-Verehrer wird das Weltall vertraut,
indem er sich der Weisheit Gottes öffnet, die das All gütig und richtend
durchwaltet. Konkret geschah solch ein Sich-Öffnen dort in der Hingabe

an die Tora als der Offenbarung der göttlichen Weisheit.22 Die

21 Zu dem hier skizzierten Bild biblischer Traditionsgeschichte vgl. vorläufig
H. Gese, Das biblische Schriftverständnis, in: Ders., Zurbiblischen Theologie, BevTh 78,

1977, 9-30, daraus 16 f.: Das Alte wird jeweils «in neues Licht gestellt».
22 Vgl. B.L. Mack, Logos und Sophia, Göttingen 1973, bes. 29-49.63-95.



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 115

Urkirche machte den Kosmos dem Gläubigen dadurch vertraut, dass

sie solche Offenbarungsmittlerschaft und darin betont auch
Schöpfungsmittlerschaft dem Christus zuerkennt. Durch ihn will der Vater
alle Menschen retten, durch ihn ist auch das All geworden und regiert.23
Dabei wird nicht einfach ein Name für den anderen gesetzt. Die
Schöpfungsmittlerschaft des Christus zu glauben, entzieht den kosmischen
Instanzen alle eigene Mächtigkeit. Im jüdischen Glauben gelten sie als

die Sachwalter der Torabegnadung und Toraforderung, die auch als

kosmische Ankläger den Übertreter unerbittlich verfolgen.24 Jesus

dagegen erhebt die Geretteten in die Gottnähe der «Söhne Gottes», legt
dem in Gott neugegründeten und geborgenen Menschen die Welt zu
Füssen. Die alttestamentliche Absage an die Faszinationen des Kosmos
wird da bedeutsam erneuert. Einige Aspekte dieser urkirchlichen
Entscheidung gegen Kosmosfrömmigkeit seien kurz näher erläutert.

5.1. Die Befreiung des Menschen in Christus als Entmachtung der
Mächte. Die Unheilssituation des Menschen wurde als kosmische

Knechtung, als vielgestaltiges Versklavtsein unter Todesmächte erlebt
und verstanden ; antike Astrologie war zu einer Art Weltreligion geworden,

wirkte auch in Judentum und Urchristentum stark hinein. Die
urchristliche Freiheitsverkündigung bringt eine radikale Entgötterung
und Entzauberung der Welt, jedoch nicht durch «Aufklärung»,
sondern durch einen höchst lebendigen, neuen Schöpferglauben. Die vielen

«Götter und Herren», die «Elemente der Welt», die «Mächte und
Gewalten»25 werden als Nicht-Götter enthüllt in Kraft der neuen
Erfahrung der Nähe des «einen Gottes», des Schöpfers, der seinen
neuschaffenden Geist des Lebens allen erfahrbar zuwendet, die den
«einen Kyrios Jesus» bekennen und lieben.26 Nicht durch einen Auszug

aus der Welt nach oben und innen, sondern durch die gnadenhafte
Vereinigung mit dem Schöpfer wird der Mensch in Christus befreit von
den Verderbensmächten in der Menschenwelt, wird er unabhängig von
den bewahrenden, kosmischen Mächten, die den Menschen in Unmündigkeit

festhalten (Gal 4,1-7). Nicht in Abkehr von der Welt oder in
Weltverachtung, sondern im Teilhaben an der weltzugewandten Ho-

23 I Kor 8,6.
24 Zur Torabeziehung der Engelmächte vgl. Gal 3,10.19; Rom 8,33 f. 38 f; Kol 2,14 f;

Hebr 2.2.
25 I Kor 8,5f.; Gal 4,1-9; Rom 8,38 etc.
26 I Kor 8,1-3.6.



116 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

heit des Schöpfers ist hier Freiheit von der Welt gegeben. Die
Heilsvollendung wird demgemäss nicht im Bilde der endgültigen Himmelfahrt

der Heiligen, sondern in ihrer Kosmosherrschaft nach der definitiven

«Ankunft» des Kyrios vom Himmel her erwartet, so dass Gottes
heilvolles Herrschen das All durchdringt.27

5.2. Kein Kult des kosmischen Christus, sondern Christusdienst im
Alltag der Welt. Möglichkeiten einerneuen, nun christologisch gegründeten

Kosmosfrömmigkeit zeichnen sich in der Urkirche da ab, wo
man den himmlischen Christus visionär zu schauen beginnt und von
ihm primär wunderbare Machtwirkungen in Geist- und Wundererfahrungen

erwartet. Doch solchen Anfangen erneuter «Himmel-Faszinationen

wurde scharf entgegengetreten, so dass es zu irgendwelchen
Begehungen des Christus-Mysteriums in der Urkirche nicht kommt;
das Bekenntnis zu dem Christus als dem Schöpfungsmittler bleibt
vielmehr eigentümlich blass, seine hymnische Feier vereinzelt. Zu sehr
bleibt Jesus auch als der Erhöhte Mensch, bleibt der Erstgeborene
Bruder; die «himmlische» Macht, an der die vielen Brüder teilhaben,
hat die Gestalt der schöpfermächtigen Liebe.28 Schon jetzt zeichnet sich
für den urkirchlichen Glauben klar ab, was einmal die herrscherliche,
weltumspannende Hoheit der Söhne Gottes ausmachen wird: Alles ist
dem freigegeben, der Gott wahrhaft kennt, d.h. der liebt. «Tragt
einander die Lasten und erfüllt so das Gesetz Christi.»29 Die Nüchternheit,
die den Blick auf das Geschaffene im Neuen Testament kennzeichnet,
nach welcher alles zum Gebrauch und Verbrauch freisteht, hat nichts
mit menschlicher Habgier und Selbstsucht gemein, hat zur Voraussetzung

das Mitgestorbensein mit Christus, das neue Leben in der göttlichen

Liebe (Kol 2,20-3,10).
5.3. Wahre Weltaneignung in der Danksagung an den Schöpfer. In

antiker Konkretheit wird die neue Weltsouveränität der Christen da

ausgesagt, wo er auf «Geweihtes» stösst, nämlich auf das den heidnischen

Nicht-Göttern Geweihte. Solchem «Kraftglauben» setzt Paulus
nicht ein überlegenes Sakrament, eine Art Antiweihe oder Überweihe

entgegen, sondern Danksagung. Das den «Bildern» geweihte Fleisch
wird dadurch, dass ich für es dem Schöpfer danke, seiner schöpfungs-

27 I Thess 2,19; 4,16f.; Phil 3,20f. etc.; I Kor 15,28.
28 II Kor 5,14f.; Kol 3,14.
29 I Kor 6,12; 8,2f.; 10,23f.; Gal 6,2.
30 I Kor 8,10.



H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen 117

mässigen Reinheit zurückgegeben. «Wenn ich mit Dank nehme, was
werde ich geschmäht wegen dessen, für das ich Dank sage? Die Erde
ist des Herrn und was sie erfüllt» (I Kor 10,26.30). Was kann den

Menschen machtvoller einen mit allem Geschaffenen als eine solche

Danksagung, die alles als Eigentum des Schöpfers anerkennt und ihm
weiht.

Zusammenfassende Gesichtspunkte

1. Der grosse Glaube der Urkirche
Was die Bibel angesichts der akuten ökologischen Krise anbietet, ist

nichts anderes als der grosse Glaube derUrkirche. Es ist kein Glaube an
die Machbarkeit aller Dinge, sondern an Gottes Heilszusage an eine
verlorene Welt. Die uns bedrängende Möglichkeit totaler Yerlorenheit
der Menschenwelt nahm die urchristliche Apokalyptik mit ihrer
katastrophalen Welt- und Zukunftsperspektive prophetisch vorweg und
setzte dieser radikalen Unheilsschau eine grosse, ungestüme Hoffnung
für diese Welt entgegen.

2. Der letzte Entscheidungscharakter
Der grosse Glaube an Gott geht zusammen mit einer äusserst gesteigerten

Verantwortlichkeit des Menschen. Das zeigt die Neufassung des

Endgerichtsgedankens. Sachwalter des Schöpfers in der ganzen Schöpfung

zu sein ist nach dem Neuen Testament des Menschen unverlorene
Chance, ja seine endgeschichtliche Würde und Bestimmung; es ist
jedoch angesichts der gefahrlichen Freiheit, in die der Mensch
endgeschichtlich in Christus eingesetzt ist, zugleich eine todernste Aufgabe.
Mit dem Christentum und der Christenheit steht biblisch gesehen die
Welt auf dem Spiel.

3. Der Anbruch-Glaube
Die alte Weltwirklichkeit wurde im Christusgeschehen dazu

bestimmt und befähigt, Ort des Anbruches der neuen Wirklichkeit zu
sein. Senfkornartig Unscheinbares, wie der Gehorsam des Einen bis ans

Kreuz, wie die Treue der ersten Christuszeugen bis in den Tod, wie die
Erfahrungen einer neuen Geborgenheit und Freiheit in Gott durch die
verschwindend kleine Urchristenheit wurden zum Unterpfand, ja zur
Präsenz des übergewaltigen kommenden Heils, weil Gott in diesem
Geschehen war - und ist.



118 H. Hegermann, Biblisch-theologische Erwägungen

4. Die urkirchlichen Grundentscheidungen als verbindliche Weisung

Kern des grossen Glaubens der Urkirche ist der neue, gnadenhaft in
Gott gegründete Mensch. Die tieferen Ursachen der ruinösen Masslo-
sigkeit des Menschen liegen in der Erosion des Menschlichen.
Insbesondere führt der Verlust einer tragenden Daseinsdeutung zu einem
partiell blinden Wissenschafts-, Verfügbarkeits- und Fortschrittswahn.
Um der Welt willen ist daher das «Sonderdenken» und die «Sonderexistenz»

der Christen, oder biblisch-theologisch gesagt die besondere

Berufung des Volkes Gottes inmitten der Völkerwelt auf keinen Fall
aufzugeben, sondern neu ernst zu nehmen als unverzichtbare Basis und
Quelle jedes verheissungsvollen christlichen Weltdienstes. Die der
exegetisch-theologischen Arbeit neu gestellte Aufgabe, die biblischen
Überlieferungen im Horizont der gegenwärtigen Febensweltprobleme
aufzuarbeiten, kann sich nur dies zum Ziel setzen, Weltbezug und
Weltbedeutung des christlichen Glaubens von den Ursprüngen her neu
zu verlebendigen. Niemand wird zugunsten eines neuen, gesellschaftlichen

Gebrauchswertes der Theologie nach Modernitäten haschen

wollen, aber die Gefahr besteht, dass es aus der Betroffenheit von der
Situation in verzweifelter Ausschau nach Hilfe zum Entwurf biblisch
fragwürdiger Soteriologie kommt. Gerade jetzt muss nach dem
verbindlichen biblischen Zeugnis gefragt werden, muss den in der Urkirche

erreichten, theologischen Grundentscheidungen Orientierung
abgewonnen werden. Wie das aussieht, muss in breit gefächerter Diskussion

erarbeitet werden. Ein Gesprächsbeitrag zu dieser dringend
anstehenden Aufgabe war das Anliegen dieser Studie.

Harald Hegermann, München


	Biblisch-theologische Erwägungen eines Neutestamentlers zum Problemkreis Ökologie

