
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 39 (1983)

Heft: 2

Artikel: Biblische-theologische Erwägungen eines Alttestamentlers zum
Problemkreis Ökologie

Autor: Preuss, Horst Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Biblisch-theologische Erwägungen eines
Alttestamentlers zum Problemkreis Ökologie

Vorfragen:

1. Was soll, was will dieses Referat versuchen?1 Im Protokoll unserer letzten Tagung,
auf der die Thematik der jetzigen vorbesprochen wurde, heisst es: Es soll versucht werden,

«die Rahmenbedingungen biblischer Theologie, ausgehend von den konkreten
Aufgaben einer Applikation biblischer Texte im Zusammenhang einer Fragestellung, die

von einem konkreten Gegenwartsproblem ausgeht, zu erproben. Erwartungen, Funktionen,

Methoden biblischer Theologie können nach Auffassung der Diskussionsteilnehmer

von dem einzelnen Theologen nur von einem Zugang heutiger Erfahrung her überprüft
werden, wobei - analog zu den methodischen Schritten bei einer Predigtvorbereitung -
der ganze Weg zu einer Rückfrage nach den Texten beider Testamente zurückzulegen
wäre, der für eine biblisch begründete Antwort auf die Gegenwartsfrage nötig ist.»

Ausgangspunkt ist damit ein uns vorgegebenes Sachproblem, ein Problem heutiger
Daseins- und Handlungsorientierung.2 Von dorther soll eine orientierende Rückfrage
nach dem Zeugnis der Schrift erfolgen, und dies in konkreter Vollzugskombination von
Sachfrage und Diskussion der Methodenproblematik biblischer Theologie. Die Fragen
«Wie mache ich das?», «Was entdecke ich?» und «Was kommt m.E. dabei heraus und
warum?» gehen ein Miteinander ein.

2. Ob dabei wirklich der «ganze Weg» (s. o.) abgeschritten werden kann, d. h. der von
biblisch-theologischen Erhebungen über systematisch-theologische und darin besonders

ethische Geltungsfragen zur Diskussion der ökologischen Problemstellungen und damit
doch auch der Diskussion innerhalb der Ökologie, erscheint fraglich, zumal noch unklar
bleibt, zu welchen ökologischen Problemen Stellung zu nehmen wäre. Ökologie spricht ja

1 Gekürzte und leicht überarbeitete Fassung eines Referates, das im März 1981 vor
der Arbeitsgruppe «Biblische Theologie» der Wiss. Gesellschaft für Theologie in
Stuttgart-Birkach gehalten wurde. - Die ergänzten Anmerkungen wurden bewusst knapp
gehalten.

2 Zur allgemeinen Orientierung: G. Altner u. a., Sind wir noch zu retten 1978 (darin
zum AT: N. Lohfink, 15 ff). - Erfahrung und Schöpfung, epd-Dokumentation Nr. 31

(1975). -G. Liedke, Die Selbstoffenbarung der Schöpfung, EvKomm 8 (1975), 398-400.

- Ders., Die Verheissung gilt aller Kreatur, LM 18(1979), 469-473.-Ders., Im Bauch des

Fisches. Ökologische Theologie, 1979. - R. Rendtorff, Macht euch die Erde Untertan,
EvKomm 10 (1977), 659-661. - O.H. Steck, Welt und Umwelt, 1978. - epd-Dokumen-
tationen Nr. 38 (1979); Nr. 40 (1979); Nr. 48 (1979) (Weltkonferenz über Glaube,
Wissenschaft und Zukunft usw.). - Vgl. auch G. S. Hendry, Theology of Nature, 1980. -
J. Wiebering, Die Natur als Partner des Menschen, in: Theol. Versuche XI, 1979,
165-176. - E. Wölfel, Welt als Schöpfung, ThEx 212 (1981).



H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 69

von den Wechselbeziehungen zwischen allem innerhalb dieser unserer Welt. Hier scheint

folglich Einschränkung nötig, Einschränkung etwa auf die folgende Frage:
Was kann der Rückgriff auf das Zeugnis der Bibel beider Testamente, was kann ein

solches Rückfragen nach der «Biblischen Theologie» für eine Diskussion ökologischer
Probleme heute überhaupt leisten? Wie sieht der Beitrag Biblischer Theologie zur
Diskussion ökologischer Fragen aus? Ist die Theologie auch hier wieder nur ein
«Durchlauferhitzer» (G. Sauter)? Dabei soll dann das biblisch-theologische Zeugnis zu erheben
versucht werden, aber zugleich und dabei das Gespräch mit anderen Theologen gesucht
werden, die auf den Gebieten, die zu berühren sind, sich schon konkret oder auch

allgemein methodisch geäussert haben.

3. Der Ausgangspunkt der Fragestellung, von dem her der Exeget fragen und arbeiten
möchte, muss dabei wohl noch deutlicher markiert werden. Er besteht aus aussertheo-

logischen wie innertheologischen Faktoren.
Innerhalb der aussertheologischen Faktoren sind Umweltkrise und ökologische Krise

offenkundig. Unsere «Kultur» entfaltet und erhält die Welt, sie zerstört sie aber zugleich,
und die zerstörenden Faktoren überwiegen hierbei immer mehr. Ist Wirtschaftswachstum

eine Notwendigkeit oder eine zu überwindende Ideologie? Die Probleme scheinen
weithin (auch in Theologie und Kirche?) eher verdrängt als angepackt zu werden. Man
kennt sehr wohl die vier Gesetze der Ökologie, nach denen jedes Ding mit jedem anderen
in Beziehung steht, alles irgendwo bleiben muss, die Natur es im Zweifelsfall besser weiss

als der Mensch, und es so etwas wie «Freibier» (G. Liedke) in ihr nicht gibt. Aber was folgt
daraus? Wieviel Zeit zum Umdenken und zu neuem Handeln bleibt noch, und wie kann
ein notwendiger Aktionsverbund aussehen Angesichts des steigenden sozialen Gefälles
in unserer Welt und angesichts ökologischer Ohnmachtserfahrungen - z. B. schon im
Grenzstreit an sich befreundeter Staaten o.ä. - macht sich immer mehr die Resignation
breit.

Im innertheologischen Raum steht die Frage von C. Amery (und anderen), ob all das

soeben Aufgelistete nicht nur die gnadenlose Folge des Christentums sei, die Folge eines

falsch verstandenen Herrschaftsauftrages des Menschen über die Natur oder gar nur die

Konsequenz keineswegs missverstandener biblischer Aussagen. Wie steht es um die

anthropozentrische Isolierung des Menschen heraus aus der ihn umgebenden Natur? Der
australische Biologe Birch zitierte Hos 4,1-4 als Anklage gegen die Theologie. Haben wir
zu sehr nach Heil und Geschichte gefragt, zu wenig nach Wohl und nach Schöpfung?
Haben wir vielleicht diese soteriologisch-anthropologische Engführung auch dadurch

mitbewirkt, dass wir zu sehr nur nach der Botschaft des Neuen Testaments schauten, die
doch erheblich weniger von der Schöpfung redet oder zu reden scheint, als dies im Alten
Testament der Fall ist? Haben wir ferner Schöpfung meist nur in anthropologischen
Kategorien ausgesagt, die Welt und die Kreatur zwar gut biblisch entgöttlicht, aber darin
zugleich auch profanisiert und allein zum Objekt des Menschen gemacht, über das er
verfügen kann Wurde christlicher Glaube zu ausschliesslich in der Beziehung von Gott
und Mensch, nicht aber in der von Gott und Welt wichtig, oder wurde er sogar als

Entweltlichung verstanden und dadurch erneut zur Ursache vieler Entfremdungen
zwischen Mensch und Natur? War die Säkularisation von «Welt» auch dadurch schon

mitgesetzt (F. Gogarten), dass die «Werke» des Christen seit der Reformation keine
Heilsbedeutung mehr hatten? Wie ist das Verhältnis von Schöpfungstheologie zu
Geschichtstheologie, von Schöpfung und Heil, von Schöpfung und Erlösung, vielleicht



70 H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

auch (mit C. Westermann) von segnendem und rettendem Handeln Gottes näher zu
bestimmen? Wie das von Weltordnung, Schöpfung und Heil (H. H. Schmid), wohl auch
das von Weltschöpfung und Menschenschöpfung (R. Albertz)?3

Zu fragen wäre also nach dem biblischen Zeugnis von Schöpfung, d. h. nach dem von
Welt und Mensch, genauer von Gott, Welt und Mensch, noch genauer von Gott, Welt
und dem Menschen als Sünder und doch auch als glaubendem Christen, und diese Fragen
werden dann eben nicht nur aus innertheologischem Interesse gestellt, sondern aus der
Not der Gegenwart heraus und mit dem Versuch, erste tastende Antworten zu finden oder
auch Richtungen zu weisen.

Innerhalb der Bereiche von Schöpfungstheologie, innerhalb der Bereiche biblischen
Zeugnisses von Gott, Welt, Mensch und Gemeinde nach Orientierungs- und Handlungshilfen

fragen, heisst nun m. E. aber, nach Grundstrukturen dieses biblischen Zeugnisses

zu forschen. Die Einzelexegese der anzuführenden Texte muss dabei sozusagen im Rük-
ken sein und bleiben. Aber vielleicht bietet ja die vorgesehene Diskussion auch die

Möglichkeit, einzelne Textaussagen genauer zu erheben oder zu kennzeichnen.

I

Wenn nach Grundstrukturen des biblischen Zeugnisses zu Schöpfung,

Welt, Mensch und Gott gefragt werden soll, gilt es also Umschau
zu halten. Ein themenorientiertes Durchmustern der beiden Testamente

hat zu erfolgen, wobei Durchblicke verschiedener Art und in
verschiedene Richtungen zu versuchen sind. Es geht hierbei zuerst um
(notwendig knappe) historische, form- und traditionsgeschichtliche
Durchblicke.

Das Alte Testament redet nicht überall und stets von Schöpfung, das

Neue Testament noch weniger. Vielmehr zeichnen sich für biblische
Zeugnisse von der Schöpfung deutlich historische Schwerpunkte, aber
auch Schwerpunkte in bestimmten Textsorten ab. Warum ist das so,
und wie ist der Befund zu deuten? Lassen sich «Grundstrukturen»
erheben?

a) Der alte, ursprüngliche Jahweglaube war offensichtlich kein
Glaube an diesen Jahwe als den «Schöpfer». Die Texte vom Auszug aus

3 Vgl. dazu C. Westermann, Schöpfung, Themen der Theologie 12, 1971. - Ders.,

Theologie des Alten Testaments in Grundzügen, ATD Erg. Bd. 6,1978. - H. H. Schmid,
Rechtfertigung als Schöpfungsgeschehen, in: FS E. Käsemann, 1976, 403-414. - Ders.,

Schöpfung, Gerechtigkeit und Heil. «Schöpfungstheologie» als Gesamthorizont
biblischer Theologie, in: Altorientalische Welt in der alttestamentlichen Theologie, 1974,

99-30 ZThK 70 [1973], 1-19). - R. Albertz, Weltschöpfung und Menschenschöpfung,
1974.



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 71

Ägypten, die von der Theophanie am Sinai sprechen nicht davon, die

(m.E. in ihren Grundlagen alten) Patriarchenerzählungen auch nicht
(zu Gen 14 s.u.). Aber der Auszug aus Ägypten bezeugt mit dem
rettenden Wunder am Meer (Ex 13/14) doch implizit Jahwe auch als den

potentiellen Herrn der Naturmächte (Wasser, Wind), und die Sinai-
theophanie hatte (wie auch andere alte Theophanieerzählungen; vgl.
etwa I Reg 19; Ps 68) kosmische Begleiterscheinungen. Ziel der
Wanderungen war für die Patriarchengruppe(n) wie für die Mosegruppe des

späteren Volkes Israel das Land. Aber als man begann, über die Frage
nachzudenken, ob Jahwe auch der Geber der Früchte und Gaben des

Landes sei (Hosea ; vgl. später das Dt), da wurde nicht gesagt, dass er dies
als der Schöpfer sei, sondern eben als der Gott, der sein Volk geschichts-
mächtig in dies Land geführt, der ihm dieses Land gegeben habe. Mit
allem gab es sozusagen «Anknüpfungspunkte» im Jahweglauben für
eine spätere Schöpfungstheologie, aber eine solche war selber noch
nicht ausgebaut oder explizit mit dem frühen Jahweglauben mitgesetzt.

b) Die berühmten Credotexte (Dt 26,5-9; 6,20-24.25f.; Jos

24,2b—13.17 f.)4 sind nun - anders als noch G. von Rad es meinte, durch
den diese Texte berühmt wurden, - nicht als alte Texte anerkannt
(anders vielleicht der ähnliche Text Num 20,15 f.). Von ihnen her ist
folglich keine Priorität des Heilsglaubens für das alte Israel beweisbar.
Es zeigt sich hier vielmehr die vorwiegend geschichtstheologisch
ausgerichtete deuteronomistische Theologie, und die Aussagen über
«Schöpfung» sind innerhalb des Alten (und Neuen) Testaments nicht
selbstverständlich, sondern sie werden sehr gezielt eingesetzt, wie zu
zeigen sein wird. Im Buch Jona (Jon 1,9) kommt erst eine
Credoformulierung vor, die auch eine Schöpfungsaussage enthält, aber auch sie

ist klar situationsgebunden und situations- und kontextbezogen und
verweist mit ihrer Nennung des Gottes des Himmels ausserdem deutlich

in die persische Zeit.
c) Ein doch wohl altes Stück (ursprünglich ausserisraelitischen?)

Überlieferungsgutes, das eine Schöpfungsaussage enthält, ist der in die

Abrahamserzählungen eingefügte Abschnitt Gen 14,18 -20, wo in
Verbindung mit Melkhisedeq, dem König von (Jeru-)Salem, von Elals dem
Schöpfer des Himmels und der Erde die Rede ist. Diese Verbindung ist

4 Zu ihnen als Überblicksorientierung (und mit Lit.): H. D. Preuss, Deuteronomium,
EdF 164, 1982, 145-147 + 236 f.



72 H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

in späteren Texten selten, und so sieht man wohl mit Recht in diesen

Aussagen ein Kompendium jebusitischer Theologie (F. Stolz) mit El
'eljôn, Schöpfungsaussage, Zusammenhang von Priestertum und Königtum

(vgl. Ps HO) und Beziehung zu Jerusalem, damit zur späteren
Zionstheologie Israels, auf die (gerade wegen ihrer Schöpfungstheologie)

später zurückzukommen sein wird.
d) Der (z.B. mit F. Crüsemann, L. Schmidt, W.H. Schmidt, H. See-

bass) in der Zeit des salomonischen Grossreichs anzusetzende Jahwist
(J) bringt in den ihm zuzuordnenden Texten Gen 2,4b-3,24; 8,20-22,
vgl. 6,5 (vgl. auch Gen 10; 11,1-9) Schöpfungstheologie zur Sprache.
Dabei sind in dem erzählenden Text Gen 2-3 (dessen mögliche Schichtung

und überlieferungsgeschichtliche Differenzierung hier nicht zu
erörtern sind) Schöpfung und Fall, d.h. Schöpfung von Mensch und
Welt sowie Zusammenhang von Welt und Sünde, nicht trennbar. Auch
zwischen Schöpfung, Flut und Neubeginn danach besteht ein deutlicher

Zusammenhang. Die theologische Wertung der Völker in Gen
10-11 entspricht der des Menschen in Gen 2-3: beide sind Geschöpfe
Jahwes, die sich aber gegen ihn wenden. Nach Gen 2 wird zuerst der
Mensch (als Mann) erschaffen und gebildet, die Welt dann um ihn
herum erbaut und ihm zugeordnet. Weltschöpfung und Menschenschöpfung

sind verbunden. Der Mensch darf die Tiere benennen und
übt darin (analog zu Gen 1) seine Herrschergewalt über sie aus. Der
Mensch soll bereits noch im Garten Eden arbeiten, nämlich den Garten
bebauen und bewahren (Gen 2,5.15; 3,17-19.23), wozu Lamech mit
seiner Zerstörungswut und Mordlust (Gen 4,23 f.) sowie das in Gen
11,1-9 Erzählte wohl bewusste Kontraste bilden sollen. Erst mehrere
Menschen, erst Mann und Frau (Gen 2,23) bilden das volle Menschsein.

Der «Fall» des Menschen besteht im Sein-Wollen wie Gott, besteht
darin, dass man Gott nicht mehr als Herrn über sich anerkennen will,
dass man Verantwortlichkeit vor Gott ablehnt. Der Fall des Menschen
hat Folgen auch für die ihn umgebende Welt (vgl. Sintflut), und die
Fluchworte in Gen 3,14ff. machen zugleich deutlich, dass der Mensch
sich in der Welt nicht (mehr) nur wohl fühlen kann und soll. Der auf
sein Eigeninteresse und seine Eigenverantwortung pochende Mensch
ist eine Gefahr für die Welt insgesamt (vgl. V. 35 am Ende von Ps 104!).
Jahwes Fluchwort trifft auch den Ackerboden (Gen 3,17), und das sich
durch Gen 2-4 hindurchziehende und in Gen 12,3b betont aufgenommene

adümäh-Motiv verbindet auch Urgeschichte und Vätergeschich-



H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 73

ten. Es macht zugleich die Verbundenheit von Mensch und Erde
('ädäm-'adämäh) deutlich, weist wohl auch (und zwar nicht nur wegen
Gen 12,1-3) auf die Bedeutung der Landverheissung für die Theologie
von J voraus.

Entscheidend für das «Kerygma» von J ist nun aber, dass dieser

«sündige» und gestrafte Mensch doch ein von Jahwe gehaltener ist. Der
Mensch wird zwar aus dem Garten Eden vertrieben, und dieser bleibt
ihm fortan verschlossen, aber er nimmt von dort nicht nur die Arbeit
und die Frau, sondern auch schützende Felle mit (Gen 3,21), so wie der
Brudermörder Kain doch auch ein Schutzzeichen erhält (Gen 4,15) und
Jahwe in Noah dann doch auch zugleich seine Schöpfung liebt. Die
Erhaltungszusage von Gen 8,22 schliesst sich an die Fürsorgen Jahwes
nach Gen 3-4 gut an.

Durch das "dämäh-Motiv vorbereitet und durch den offenen
Schluss von Gen 11,1-9 klar signalisiert, lässt J dann erkennen, dass

Gen 1-11, was wir so schön als «Urgeschichte» bezeichnen, keine
selbständige theologische Einheit mit eigenständig zu erhebender Aussage
sind, sondern dass alles auf Gen 12 ff. zuläuft und dort weitergeführt
wird.

Insgesamt wird erkennbar, dass die Welt und ihr Geschick mit dem
Verhalten des Menschen gegenüber Jahwe verbunden sind, und dieser
Mensch ist nicht nur straffluchbeladen (vgl. auch Gen 9,20-27),
sondern segensbedürftig. Diesen notwendigen und notwendenden Segen
aber kann er in, bei und durch Abram/Abraham bekommen.
Weltgeschichte und Heilsgeschichte sind miteinander verzahnt, und auch Gen

9,20 ff. zielen schon aufVolksgeschichte, die dann in Gen 10-11 sowie
in 12,1-3 thematisch angepackt wird. Menschen wie Tiere sind mit
Jahwes Lebenshauch begabt (Gen 7,22), beide sind aber auch sterblich.
Obwohl die jetzige Welt nicht dem Ursprungswillen Jahwes entspricht,
wirkt doch in ihr sein Schöpferwille weiter. Sein Erhaltungswille wirkt
sich aus (Gen 8,22), und sein Segensangebot gilt. Die Schöpfung
beginnt ausserdem mit der Erschaffung des Menschen, nicht aber
irgendwo vor dieser. Wie in Gen 1 sind folglich auch hier Schöpfung
und Geschichte verbunden. Von Theogonie, Theomachie oder ähnlichem

wird (beredt) geschwiegen.
Ob hinter der Aussage, dass Jahwe im Rhythmus der Natur (Gen

8,22), der jedoch dem insgesamt «linearen» Geschichtsbild des Jahwi-
sten klar eingeordnet ist, diese Welt erhält, eine gewollte Usurpation
von Funktionen Baals durch Jahwe vorliegt, ist nicht eindeutig, würde



74 H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

aber für die Intention von J eine Zeugnisnähe zu den Eliageschichten
(Jahwe gibt Dürre und Regen, nicht Baal) und zu Hosea herausstellen -
was noch nichts über Datierungen dieser Texte aussagt. Es war ja wohl
doch das davidisch-salomonische Grossreich, das durch seine Eingliederung

ursprünglich kanaanäischer Gebiete mit deren Bevölkerung die
erste intensivere, weil direkt existentielle Berührung Israels mit der
kanaanäischen Religion brachte.

e) Gen 14,18-20 sowie der Jahwist machen es wahrscheinlich, die

weiteren, gleich zu nennenden Texte machen es m.E. eindeutig, dass

die der sog. Zionstradition zuzuordnenden Texte des Alten Testaments
(trotz ihres nachexilischen Ausbaus) auf vorexilisch-judäische Grundlagen

zurückgehen und vornehmlich eine Kombination von vorjahwi-
stisch-jebusitischer Stadttheologie (vgl. Ez 16,3 über Jerusalem!) mit
jahwistischer Ladetheologie darstellen.5 Auch sie und gerade sie sind

nun für bestimmte Schöpfungsaussagen wichtig und lassen erkennen,
dass «Schöpfung» ein Glaubensthema war, das mehr dem Bereich der
«sedentären» Frömmigkeit zuzuordnen ist.6 Am Zion und vom Zion
her wird Jahwe auch als Schöpfer bezeugt, nicht am Sinai.

Der Zion ist der Gottesberg, zu dem auch der Gottesgarten gehört,
von dem die Ströme ausgehen, von denen die Welt insgesamt lebt (Gen
2,10-14). Zion/Jerusalem wird in Psalm 46 und 48, in Psalm 76,87 und
24 (vgl. Jes 6), dann auch in den Jahwe-Königspsalmen (Ps 47 ; 93 ; 99 ;

nachexilisch-eschatologisch: Ps 96,97, vgl. auch Ps 22,28-30) tran-
szendiert. Jahwe wird als Weltenherr gepriesen, der von Zion aus die
kosmische Ordnung errichtet und erhält. Er ist aber als König auch hier
eher König der Menschen als der Götter, da der letztere Titel nur noch
traditionelles Element ist. Die Welt ist unter seiner Macht, und das

heisst, dass es die Völker sind. Die Chaosmächte wie die Völker als ihre
Vertreter und Repräsentanten branden vergeblich gegen Jahwe und
seine Stadt an. In und als Gefahr wie in und als Bewahrung sind Kosmos
und Geschichte auch hier klar verbunden (vgl. neben Ps 46,6f.;
48,5-8; 76,2-7 auch Jes 7,Iff.; 8,1-8; 29,1-7; 31,1 + 3.4.5.8a; auch
28,17-19?), und diese kosmische wie politische Chaosbewältigung Jahwes

sind ein sowohl einmaliger wie dauernder Akt Jahwes: creatio und

5 Dazu: J. Jeremias, Lade und Zion, in: FS G. von Rad, 1971, 183-198.
6 Vgl. V. Maag, Das Gottesverständnis des Alten Testaments, in: Kultur,

Kulturkontakt und Religion, 1980, 256-299 NedThT 21 [1966/67], 162-207). Dieser wichtige

Aufsatz verdient mehr Beachtung, als er zur Zeit erfahrt.



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 75

creatio continua gehören (hier wie in Gen 2-3) zusammen (Ps 68,23;
74,13f.; 77,17-19; 89,10f.; 93,3f.; 104,5ff.). Der «Friede», das Heil,
welches Jahwe vom Zion her schafft, umfasst Natur wie Völker (Ps 46

u.ö.), denn vom Zion her schützen Jahwe und sein Haus letztlich im
Kern die Welt, so wie auch der menschliche König von Jerusalem für
Politik und Kosmos gleichzeitig zuständig sein kann (Ps 72). Und wenn
(nicht nur dort, aber hier besonders) in Texten der Zionstradition von
Jahwes heilschaffender Gerechtigkeit gesprochen wird (Ps 96,13f.;
97,2.6; 98,1-3.9; 99,4; vgl. 89,15), so umgreift auch diese sein
Heilswirken an Welt und Geschichte, an Israel und der Schöpfung gemeinsam

und hat Wirkung auf Kosmos und Geschichte. Am Zion verdeutlicht

sich ausserdem (vgl. J) die bedrohte und doch zugleich von Jahwe

gehaltene Welt, und es ist die Gemeinde Jahwes (vgl. Gen 9,26f.;
12,1-3 usw.), welche sich mit ihrem «Der Herr Zebaoth ist mit uns» (Ps

46,8.12 ; vgl. Jes 7,14 Ende) als auch für den Kosmos heilvermittelnde
Grösse aussagt und anbietet und die zugleich damit einlädt, zu diesen

«Uns» zu gehören. Wieder begegnet also hier der Zusammenhang von
Mensch, Geschichte, Welt und Gott, wieder die Wechselwirkung von
Geschichte und Kosmos, und es ist die Gemeinde Jahwes hier wie dort,
die sich als Kern und Keim der durch Jahwe gehaltenen Schöpfung
bekennt, als Zuflucht in bedrohter Welt, als Quelle des Segens
angesichts von Fluch (J), als Ort der Ruhe (Gen 2,l-4a P).

Bei der der Zionstradition zuzuordnenden Textgruppe ist schliesslich

ein eschatologisches Gefälle ihrer Zentralaussagen deutlich (vgl. Ps

96 + 97; DtJes 52,7-10; vgl. 41,21; 43,15; 44,6: Jahwe als König des

Zion, der Welt und seines Volkes; vgl. auch Ps 22,28ff).
Das besonders für die Zionstradition typische, aber auch bereits

beim Jahwisten begegnende Miteinander von Schöpfung und
Geschichte findet sich dann z.B. auch in Jer 5,21-25; 10,12-16; 27,5f.;
31,35 fF.7, und hier ist (wie bei Hosea oder im Dt) die Landtheologie
erneut verbindendes Element, dann ferner in fortschreitender Weise
innerhalb der Festkalender Israels (Ex 23; 34; Dt 16; Lev 23; Num
28/29), später z.B. in Neh 9 und öfter im Chronistischen Geschichtswerk.

Dass auch in prophetischen Gerichtsansagen das Gericht Jahwes
oft Menschen und andere Kreatur gemeinsam trifft, dass es Israel und
sein Land mit dessen Gaben vernichtet, sei nur noch angemerkt.

7 Zu diesen Texten jetzt ausfuhrlich: H. Weippert, Schöpfer des Himmels und der
Erde. Ein Beitrag zur Theologie des Jeremiabuches, SBS 102, 1981.



76 H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

f) Wie die Zionstheologie in wesentlichen Bestandteilen weithin aus
Israels Umwelt übernommen, dann aber jahwesiert worden ist (vgl.
Gen 14,18-20), so gilt dies auch für bestimmte Schöpfungspsalmen, die

(oft sogar erweisbare; vgl. die Kommentare) ältere Traditionen aufnehmen

bzw. auf ältere Textgrundlagen zurückgehen und folglich auch als

dem Jahweglauben zugewachsen, durch Israel übernommen und
umgeprägt sowie angereichert anzusehen sind.

Ps 8 - ein m. E. alter Psalm, der nicht von Gen 1 abhängig ist, sondern
die hinter beiden Texten stehende gemeinsame ältere Tradition erkennen

lässt und auf einen alten kanaanäischen Königspsalm aus dem
Gottesdienst der Neujahrsnacht zurückgehen dürfte8 - besingt preisend
die Macht und Herrlichkeit Jahwes/Gottes in der Natur und im
Menschen wiederum gemeinsam, und dies tut, wie die Kehrverse zeigen
(V.2 + 10), auch wieder die Gemeinde. Jahwe schafft den Menschen
nicht nur, sondern er «gedenkt» seiner und richtet sein Augenmerk auf
ihn (V. 5). Jedoch ist nicht der Mensch allein in seinem Verhältnis zu
Gott das Thema, auch nicht Mensch und Mitmensch, sondern Mensch
und Kreatur sind verbunden durch und unter Gott, und es ist keineswegs

alles in der Welt nur auf den Menschen bezogen und um seinetwillen

da (vgl. Hi 38 f.). Gott, Mensch und Welt stehen im Miteinander.
Der kleine Mensch in der weiten Welt unter dem grossen Gott ist doch
der durch Gott gewürdigte Mensch (V. 5-7).

In Ps 19 ist bekanntlich ein (alter) Schöpfungspsalm (V. 1-7) mit
einem (jüngeren) Torapsalm (V. 8—15) sekundär zusammengefügt worden.

Nach dem Psalmteil A redet zwar die Schöpfung selber sogar (vgl.
Ps 97,6), und es handelt sich somit eigentlich nicht um einen
Schöpfungshymnus des Menschen, aber der Mensch versteht diese ihre Sprache

nicht. Der Mensch stellt nur fest, dass die Gestirne durch ihr Dasein
den kfbôdEF s preisen. Sie tun es-nicht: sie sollen es tun! Hier ist

wohl älteres Gut aus einem Sonnenhymnus (Utu/Schamasch als Gott
der Weltordnung?, als «Sonne der Gerechtigkeit»?) verarbeitet worden.

Psalmteil B bringt dann die interpretatio israelitica. In der Schöpfung

(Psalmteil A) redet Gott zwar, aber dem Menschen nicht
vernehmlich und nicht verständlich. In der Tora redet er klar und ver-

8 Vgl. J. Hempel, FF 35,1961,119-123. - Zu Ps 8: G. Wallis, Psalm 8 und die ethische

Fragestellung in der modernen Naturwissenschaft, ThZ 34 (1978), 193-201.



H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 77

ständlich - zu Israel (vgl. Dt 29,28). Die Tora auch redet vom Willen
Jahwes, was die Schöpfung nicht tut. Auch hier wird der Israelit damals
wie der Bibelleser heute über eine reine und isolierte Theologie der
Schöpfung hinausgeführt und auf «Israel» und Jahwes Tora verwiesen.

In Ps 1049 ist das Ineinander von Tradition, Erfahrung und Reflexion,

das Miteinander verschiedener Stil- und Textelemente sowie das

Miteinander von Mensch, Kreatur und Welt im Lobpreis des Schöpfers
und seines Waltens besonders schön zu erkennen. Dieser jetzt insgesamt

späte Psalm hat eine klar ausgrenzbare alte Grundlage, denn die
besondere Nähe der Verse 20-30 zum Sonnengesang des Echnaton ist
so offensichtlich wie bekannt. Ob eine direkte oder eine kanaanäisch
vermittelte Abhängigkeit vorliegt, kann hier unentschieden bleiben.
Das schöne Plus des israelitischen Psalms gegenüber seiner gerade hier
besonders nahen ägyptischen Vorlage in V.26 sollte nicht unerwähnt
bleiben: Jahwe hat den Leviathan geschaffen, «um damit zu spielen»!
In allem geht es deutlich um den gut gefügten, elementaren
Zusammenhang aller Lebewesen und Lebensbedingungen, und da der Psalmist

sich sogar daran wagt, diese Welt aus der Optik Jahwes zu betrachten,

kommt er zu einer insgesamt doch optimistischen Weltschau,
obwohl auch das Bedrohliche der Natur nicht abgeblendet wird. Es ist
aber doch das Zueinandergeordnetsein, was Leben insgesamt und für
alle und alles ermöglicht, Leben allerdings unter der stetigen Zuwendung

Jahwes zur Welt, die damit nicht als «Objekt» des Menschen

gewertet werden kann. Im grossen Zusammenhang der Schöpfung hat
und erhält hier jeder und jedes seinen Lebensraum, und «Schöpfung»
meint auch hier erneut nicht nur eine Ersterschaffung, sondern die

Lebensgewährung immer und überall. Der Psalm ist - wie gesagt - an
sich optimistisch in seiner Weltschau, da er alles von Jahwe herleitet.
Dass Jahwe den Tieren Nahrung gibt, Wohnung und Wasser schenkt,
Regen und Jahreszeiten gewährt und in allem seine Schöpfung erhält,
wird auch in anderen Psalmen dankbar bekannt (vgl. etwa Ps 36,7;
74,15.17; 84,4; 147,9; dann auch I Reg 17f.; Dt 11,11 ff.). Was in Ps 104

aber nun auffallt, oft überlesen oder zumindest nicht ausreichend
gewürdigt wird, ist der Schluss- und Zielvers des Psalms, ist die Aussage

9 Vgl. zu ihm: O. H. Steck, Der Wein unter den Schöpfungsgaben. Überlegungen zu
Psalm 104, TThZ 87 (1978), 178-191. - E. von Nordheim, Der grosse Hymnus des

Echnaton und Psalm 104, in: FS E. Link, 1978, 51-74.



78 H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

über die «Sonderstellung» des Menschen in dieser schönen Welt
Jahwes, ist das Sündersein des Menschen, das nach Vernichtung ruft
(V. 35)! Nur er, nur der Mensch stört in diesem «Kosmos», nur er kann
Gegenkraft sein. Damit ist die Welt also wohl auch hier (vgl. Ps 19 als

Einheit) als Gebotsgefüge Jahwes zu sehen. Das theologische Problem
der Schöpfung ist hiernach (und nicht nur hiernach) der Mensch als
Sünder Die Schöpfung stellt durch den Menschen die Heilsfrage - auch
in Ps 104. Schöpfungshymnus (vgl. noch Ps 65, 10-14) ist Transzen-
dierung der Welt auf Gott hin, ist lobende Antwort des Geschöpfes an
seinen Schöpfer, in der die Welt als Zeichen göttlicher Zuwendung
besungen, nicht als Objekt vereinnahmt wird. Weder eine autonome
Natur noch ein autonomer Mensch wird hier gepriesen. «Schöpfung»
wird vielmehr existentiell als zum Lob befreiend erfahren und als
Einbettung in das Welterleben interpretiert - wobei allerdings diese Welt
dieses Gottes für den Sünder, welcher der Mensch nun einmal ist (vgl.
Theologie des Jahwisten!), die völlige Bergung nicht geben kann (Ps

104,35).
g) Ein deutlicher Schwerpunkt schöpfungstheologischer Aussagen

liegt dann in Texten aus derZeit des babylonischen Exils. Da ist zuerst
die sog. Priester(grund)schrift P bzw. PG) zu nennen, und für sie geht
es um Gen 1,1-2,4a, um ihren Anteil an Gen 6-8 (Sintflut) und um
Gen 9,1-17.10 Auch für P gibt es keine Theogonie und Theomachie
(trotz der Anklänge in Gen 1,2), keine Zeit vor der Zeit dieser Welt.
Gottes machtwirkendes Wort (vgl. DtJes) bewirkt Welt und Menschen,
und diese Schöpfung setzt die Geschichte des Menschen, sie beginnt mit
ihr und zielt mit dem Sabbat(!) als Krone der Schöpfung und Gabe
Gottes (Gen 2,l-4a) bereits deutlich auf die (Heils-)Geschichte Gottes
mit und für Israel, was oft nicht recht gewürdigt wird. Von der Welt und
ihren gottgesetzten Ordnungen, die Halt geben sollen, schreitet das

Schöpfungswerk zum Menschen, dann zum Sabbat und zeigt hier
bereits sein deutlich markiertes Ziel, das in der Gabe des Kultus an
Israel, in der Zusage der Wohnung Jahwes bei seinem Volk (Ex
29,43 ff.) besteht. Die Ordnungen der Schöpfung, die durch P mit einer
Weltordnung des Tun-Ergehen-Zusammenhanges nicht in Zusam-

10 Zu diesen Texten (neben den Kommentaren): N. Lohfmk, Unsere grossen Wörter.
Das Alte Testament zu Themen dieser Jahre, 1977 (156 ff., 172 ff, 190 ff); W. Zimmerli,
Der Mensch im Rahmen der Natur nach den Aussagen des ersten biblischen
Schöpfungsberichtes, ZThK 76 (1979), 139-158.



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 79

menhang gesetzt werden, sind fur die Gegenwart der durch P (bzw. PG)

Angeredeten Hilfe und Stütze. Babylonisches Kolorit und Gegenüber
wird in Gen 1 (und 6-8) mehrmals erkennbar, und zahlreiches älteres

Traditionsgut wird verwendet, um der Exilsgemeinde durch die
schöpfungstheologisch unterbaute Heilszusage neuen Mut zuzusprechen:
«Der Wolken, Luft und Winden gibt Wege, Lauf und Bahn, der wird
auch Wege finden, da dein Fuss gehen kann.» Der Blick auf die Welt
hilft zur neuen Standortbestimmung in ihr (vgl. Hi 38). Der Segen

Gottes über dem Menschen (Gen 1,28, vgl. 9,7; 17,5) wird auch den
Tieren zuteil (1,22; zu den Landtieren vgl. 8,17)", und Weltschöpfung
und Menschenschöpfung sind verbunden. Der zuerst nur an pflanzliche

Kost verwiesene Mensch (1,29) darf erst nach der grossen Störung
durch die Flut auch Tiere verzehren, jedoch auch hier noch nicht ihr
Blut, das das Leben ist (9,4). Der Mensch wird aber auch dann noch
nicht zum absoluten Herrscher über seine Umwelt. Tiere werden vor
dem Menschen, der Mensch vor den Tieren geschützt (9,4f.). Die
Sintflut beweist auch hier die Schicksalsgemeinschaft zwischen
Mensch und Welt, und das «es war gut» (Gen 1,4 u.ö.; 1,31) wird als

Urteil über Welt wie über Mensch gesprochen.
Das sog. dominium terrae nach Gen 1,27 f., dessen zu negative

Interpretation in der Auslegungsgeschichte bis mindestens zu G. v. Rad
reicht (ATD z. St.), würdigt den Menschen als Gottes Abbild und
Entsprechung, als Gottes Herrschaftspartner. Rechte Herrschaft im Auftrag

Gottes, die durch die Selbstüberlegung Gottes den Menschen auf
seine Besonderheit klar anspricht, kann aber nach dem Gesamtzeugnis
des Alten Testaments nie eine absolute und selbstherrliche sein. Die
Verben in Gen 1,28b haben zudem durch N. Lohfink eine überzeugende

Deutung als «in Besitz nehmen» und «weiden», nicht aber nur
als «niedertrampeln» und «herrschen» erhalten. Ausserdem ist der
Mensch als Herrschaftspartner Gottes sowohl durch den folgenden
Sabbat als auch an ihm auch Jahwes Gesprächspartner - an dem Tag,
den Jahwe aussonderte und mit seinem Segen begabte, und der wohl
besonders der Exilsgemeinde Hilfe und Halt war (Ez 20,12-20). Es ist
der Tag der gegenseitigen Zuordnung von Gott und Mensch - genauer:

11 In Gen 1 fehlt der Segen über die Landtiere wohl, weil hier der mögliche «Konflikt»

zwischen dem Menschen und diesen Tieren noch deutlicher vermieden werden
sollte; vgl. die Kommentare.



80 H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

von Jahwe und Israel (vgl. Ex 16,22-36 mit P-Anteil). Auch Gen 1 und
auch PG bieten daher keine von der weiterlaufenden Erzählung und
Geschichte12 isolierbare, eigenständige Theologie der Urgeschichte.
Gen 1 will Israel in der Schöpfung begreifen, nicht die Schöpfung als

solche. Wenn später nach P die Begegnung zwischen Israel und Jahwe

am Sinai auch an einem 7. Tag geschieht (Ex 24,15), wenn die Ver-
heissung und der Auftrag der Mehrung aus Gen 12,8 in Ex 1,7

aufgenommen wird und somit in Israel an sein erstes Ziel gelangt, wenn die

Schöpfung und die Geschichte nach P auf die Stiftung des Kultus für
Israel hinlaufen, dann darf man in Gen 1 keine allgemeine, von Israel
und seiner Geschichte ablösbare Schöpfungstheologie suchen. Gott
setzt die Welt und will sie erhalten (Gen 9, 1-17); aber Gen 9 ist nicht
ohne Weiterschau auf Gen 17 (P) interpretierbar, wodurch das bisher
Gesagte erneut unterstrichen wird.

Dass beim ebenfalls exilischen Deuterojesaja (DtJes) oft von Schöpfung13

gesprochen wird, dieses Reden dabei aber so gut wie nie ein
Eigengewicht hat, sondern Aussagen über Heil und Geschichte
zugeordnet ist, ist anerkannt und unbestritten. Jahwe wird als schöpfungsmächtig

und geschichtsmächtig zugleich bezeugt (vgl. Jes 43,14ff. mit
dem P-Anteil in Ex 14), und es ist hier wie dort sein Wort (Gen 1; Jes

40,3-5; 55,8-11; vgl. auch Ez 37,Iff.!), das in beidem wirkt.
Schöpfungsaussagen und Geschichtsaussagen sind bei DtJes klar miteinander
verbunden und aufeinander bezogen, damit aber auch Geschichte und
Natur. Israels Schöpfung ist seine Erwählung oder Berufung (Jes

51,9-13; 42,5; 43,2.19 u.ö.), und Jahwe ist auch «Schöpfer» von
Geschichte (Jes 40,12-17 ; 41,25-29). Der neue Exodus wird angesichts
einer verwandelten Schöpfung geschehen (Jes 40,3; 40,28-31; 46,9f.
u.ö.). Als Schöpfer ist Jahwe Herr der Welt und ihrer Geschichte (Jes

45,7 Es ist wahrscheinlich, dass sowohl bei P als auch bei DtJes diese

Aussagen eine religionspolemische Spitze enthalten: Jahwe ist Schöpfer,

nicht aber Marduk! Damit ist auch (vgl. P) die angesprochene
Gegenwart in der Hand des Gottes Israels als des machtvollen Schöp-

12 Zur Gesamtproblematik: N. Lohfink, Die Priesterschrift und die Geschichte,
VTS29 (1978), 189-225.

13 Vgl. dazu ausfuhrlicher H.D. Preuss, Deuterojesaja. Eine Einführung in seine

Botschaft, 1976,58-61 und die dort genannte Lit. ; ferner: E. Haag, Gott als Schöpfer und
Erlöser in der Prophétie des Deuterojesaja, TThZ 85 (1976), 193-213. - W. Kirchschläger,

Die Schöpfungstheologie bei Deuterojesaja, BiLi 49 (1976), 407-422.



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 81

fers, nicht aber in der Hand der macht- und sprachlosen Götzen. Jahwe
als der eine Gott (Jes 44,6) ermöglicht diese Zusammenschliessung von
Schöpfung, Geschichte, Gottesvolk und Völkern im Jetzt des Heils. Er
ist als König Israels der Herr der Gesamtwelt (Jes 52,7-10; 41,21;
43,15; 44,6). Der Heilsglaube sagt somit hier, dass Jahwe das Heil
seines geschlagenen Volkes (neu) will. Die den Heilszusagen (und anderen

Textsorten) zugeordneten Schöpfungsaussagen unterstreichen, dass

Jahwe dieses Heil auch wirklich schaffen kann. So ist es auch kein
Zufall, dass sich innerhalb des Alten Testaments der Selbstpreis Jahwes

(auch als des Schöpfers) nur hier bei DtJes (41,4b ; 42,8 ; 43,10b—13 u. ö.)
und dann später noch in Hiob 38f. (V.9-11 + 23 ; 39,6) findet. Die
Zusammenbindung von Schöpfung und Geschichte, von Schöpfung
und Heil wirkt dann in mehreren nachexilischen Psalmen weiter
(s.u.).

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass ausserdem die dem Amosbuch
später eingefügten sog. Gerichtsdoxologien (Am 4,13; 5,8f.; 9,5), die
sämtlich Schöpfungshymnusteile sind und vielleicht einmal
zusammengehörten, ebenfalls der Exilszeit entstammen. Sie würden dann
ebenfalls (als absichtlich an schwere Gerichtsworte angefügte, den

Herrn dieses Gerichts preisende und sein Gericht annehmende Texte)
die Hoffnung der Exilsgemeinde als auf den weltmächtigen Jahwe
erkennen lassen. Dass ein Rückgriffaufdas eigene Geschaffensein eines

Menschen Stütze individueller Hoffnung sein kann, zeigen Ps 22,10f.
(vgl. den Kontrast in Jer 20,14f.; Hi 3,Iff).

h) Schaut man kurz auf einige nachexilische Schwerpunkte und
Eigenarten des Redens von Schöpfer und Schöpfung, so zeigen zuerst
eine Gruppe von Psalmen14, dass auch hier (in Fortführung von P und
DtJes vor allem) der Glaube an Jahwe als den Schöpfer neue Hoffnung
in der Geschichte vermitteln soll (Ps 74; 89; 102; dann 115; 124; 33

usw.).
Wo dann von neuer Schöpfung in Weiterführung der Hoffnung auf

eine Verwandlung der Schöpfung (vgl. schon Hos 2,20 ff.) gesprochen
wird, da ist auch diese Hoffnung nie isoliert, sondern mit der auf das

neue Gottesvolk, den neuen Zion, den neuen Tempel, den neuen
Davididen verbunden, und neben dem Tierfrieden steht der Völkerfriede,

die paradiesische Fruchtbarkeit neben dem Kommen des «Mes-

14 Dazu L.Vosberg, Studien zum Reden vom Schöpfer in den Psalmen, 1975.



82 H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

sias» (vgl. als Beispiele: Am 9,11-15; Jes 7,21 f.; 11,6-9; Jer 31,31-34;
vgl. 31,22; dann zum Sabbat in Jes 66,22; ferner Ez 11,19f.; 36,16-36;
47,1-12 ; Lev 26,4 f. 9 ; Jes 65,17-25 ; 66,18-22 ; Joel 4,18; Sach 14,6-11;
Jes 2,1-4 par.). Die an den Grenzen des Alten Testaments zögernd und
noch begrenzt erhoffte Auferstehung erfolgt hinein in Gottes neues
Volk in Gottes neuer Welt (Jes 26,19 ; Dan 12,2 ; Ps 22,28 ff.). Wenn und
wo die Beziehung Gott-Mensch nicht mehr stimmt (Ex 36 ; Ps 51 ; Jer 31

u.ö.), wird nicht nur sie erneuert, sondern zusammen mit ihr auch die
Welt. Dass Welt und Kreatur zusammen hoffen, ist nicht erst die
Überzeugung des Paulus (Rom 8,22-25).

Als Beispiel frühjüdischer Apokalyptik, die sich angesichts von
Weltnot oft der Theodizeefrage stellen musste (vgl. schon Qoh 3,10f.),
sei IV Esra 6,38-7,50 (vgl. 6,59: wenn die Welt um unsertwillen
erschaffen ist, warum haben wir sie dann nicht in Besitz genannt. Die
Welt ist nach dem Wort Gottes um Israels willen erschaffen (vgl. V. 55),
aber jetzt herrschen andere Völker über sie. Um zur Antwort zu gelangen,

wird dann Gen 1 paraphrasiert, und die Antwort, nach der diese

arge Welt nur der Durchgang zur kommenden guten sei, bezeugt nochmals

das Ineinander von Welthoffnung und Hoffnung auf die Vollendung

der Geschichte Israels. Der Jahweglaube wird (vgl. noch Jub 2;
äth. Hen 45; 72; 91 u.ö.) als Schöpfungs- und Heilsglaube angesichts
negativer Welterfahrung hoffend durchgehalten.

i) Inneralttestamentlich bleibt die Weisheitsliteratur auf ihr Reden

von Schöpfer und Schöpfung zu befragen15.
Die Proverbien reden zwar mehrfach, aber meist unreflektiert von

Jahwe als dem Schöpfer, z.B. des Armen wie des Reichen (Prov 22,2;
vgl. ferner 14,31; 16,4.11; 19,17; 20,12; 29,13), so dass, wer den Geringen

bedrückt, dessen Schöpfer schmäht (17,5). Damit geht es hier
zunächst stets (nur) um Menschenschöpfung, nicht um Weltschöpfung,
so dass es schon von daher Schwierigkeiten bereitet, die «Weisheit» via
Schöpfungstheologie dem Jahweglauben zuzuordnen. Das Thema

15 Dazu: F. E. Eakin, Wisdom, Creation and Covenant, PRSt4 (1977, Nr. 3),

225-239. - H.-J. Hermisson, Observations in the Creation Theology in Wisdom
Literature, in: FS S. Terrien, 1978, 43-57. - L.J. Hoppe, Biblical Wisdom: A Theology of
Creation, Listening 14 (1979), 196-203. - G. von Rad, Christliche Weisheit? in: TB 48,
1973, 267-271. - Ders., Weisheit in Israel, 1970. - Ders., Gottes Wirken in Israel, 1974

(darin: 108 ff., 119ff.). - R. Rendtorff, Weisheit und Geschichte im Alten Testament,
EvKomm 9 (1976), 216-218. - B. Vawter, Prov 8:22: Wisdom and Creation, JBL 99

(1980), 205-216. -



H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 83

«Schöpfung» hat fur die ältere Weisheit Israels keine konstitutive
Funktion im Blick auf die Orientierung des Weisen in der Welt. Die
Weisheit fragt vielmehr nach «Ordnung», nach ethischer und kosmischer

Weltordnung. Dies aber ist etwas völlig anderes als dem
Jahweglauben zugeordnete oder ihm entwachsene Schöpfungsaussagen. Die
Welt ist sonst für Israel, da und wie sie von Jahwe geschaffen ist,
keineswegs ein überschaubarer und funktionierender Ordnungsmechanismus.

Schöpfungsglaube ist im Alten Testament nicht identisch mit der
Erfahrung der Welt als «Ordnung», etwa vor allem im Rahmen eines

Tun-Ergehen-Zusammenhanges. Wenn gesagt wird, dass Jahwe eben
auch diese Welt und ihre Ordnung geschaffen habe, so muss rückgefragt
werden, was hier in der Weisheit und was z. B. bei J, bei DtJes oder auch
bei P usw. unter «Ordnung» verstanden wird, und warum die Prover-
bien dann ausgerechnet von der Weltschöpfung schweigen - und
warum dieses Thema, als es dann im Hiobbuch zentral herangezogen
wird, gerade in weisheitskritischer Funktion begegnet (Hi 38 f.). Vieles

der «Ordnungen» der Schöpfung bleibt dem Menschen unergründ-
bar (Prov 30,15 f. 18 f. 24—28), denn der Jahweglaube setzt nicht die
Erkennbarkeit von Ordnungen frei (Prov 16,9; 21,1.30f.; vgl. Jes 28,

23-29).
Dass Gott alles «schön» (Qoh 3,11- nicht «gut»!) gemacht habe zu

seiner Zeit, und dass man auf die Schöpfung auch als auf ein Vorbild
schauen kann, um an ihr aber gerade die Unverfügbarkeit Gottes zu
lernen (11,4-6), hilft dem Qohelet in seiner Resignation angesichts der
dem Menschen entnommenen Verfügung über alles Sein (3,1-15) sowie

angesichts des Zufalls (9,11) auch nicht weiter. Der Mensch verfügt
nicht über die Welt, und Mensch und Tier sind miteinander in der
Todesverfallenheit, die Qohelet öfter zur Markierung der Grundlagenkrise

der Weisheit thematisiert (7,15 ; 8,5-12a. 12b—13 ; 8,16-9,6),
verbunden (3,19).

Im Hiobbuch16 wird öfter von Gott als dem Schöpfer (Hi 4,17 ; 31,15 ;

vgl. 10,8-11; 32,22; 35,10; 36,3) und dem Menschen als Geschöpf
gesprochen (4,17ff; 5,8ff; 15,14-16; 25,1-6; 37,1-13. 14-26; zu
Kap. 28 siehe unter k). Besonders in der Klage wird gefragt, ob denn der
Schöpfer sein Geschöpf vernichte (10,3.8-13.18; 14,13-15; 31,15; vgl.

16 Vgl. zu ihm aus den Kommentaren vor allem den von G. Fohrer, KAT. - Dann
R. Albertz (s.A.3). - S.Wagner, «Schöpfung» im Buche Hiob, ZdZ 1980, Nr. 3,
93-96.



84 H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

Ps 22,10f.; 71,5f.; 138,8; Jes 64,7), wobei mit «Schöpfung» offensichtlich

meist die Geburt des Menschen gemeint ist (vgl. weiter Hi 10,8 -22
insgesamt; dann 3,20-23 ; 7,12-16; in 7,17f. wird Ps 8 parodiert!; dann
Hi 11,7f.; 12,7-9; 4,17). Manche dieser Texte geben so nebenbei einen
Blick auf das damalige Weltbild frei (etwa 26,7; 36,8).17 Was Hiob in
seinen Klagen und Anklagen bezweifelt, ist dann aber die gerechte
Ordnung dieser Welt-nicht ihr Geschaffensein! Ob aber die Schöpfung
sich (nach Hi 12,7-9) selbst interpretiert, sich selbst als vertrauenswürdig

darstellt und dem, der sich auf sie einlässt, selbst ihre Wahrheit
erweist18 (welche Wahrheit?!), erscheint doch wohl vom Hiobbuch
insgesamt her als eher fraglich.

In den Dialogteil sind dann mehrere grössere Texteinheiten eingefügt,

die jetzt mit ihrer Schöpfungstheologie faktisch auf das Anliegen
und die Eigenart der Schöpfungsaussagen der Gottesreden hinführen,
die jedoch eher umgekehrt als spätere, von den Gottesreden bereits
beeinflusste ausführende Zusätze anzusehen sind (9,4-10; 10,3.8-12;
vgl. 9,24; dann 12,7-11; 26,7-13 oder V. 10-14; 34,10-15(19).19

Nirgends wird dann aber vom Schöpfungshandeln Gottes/Jahwes
innerhalb des Alten Testaments so breit geredet, wie in den Gottesreden

des Hiobbuches.20 Ob ursprünglich nur eine Gottesrede anzunehmen

ist oder beide ursprünglich sind, soll hier aufsich beruhen. Wichtig
ist vor allem, dass hier Jahwe selbst redet, und dass er dies auch in der
Form der (sonst dem Hymnus zugehörenden) rhetorischen Frage und

sogar im (sonst nur noch bei DtJes begegnenden) Selbstpreis tut. Dabei
haben die Hinweise auf seine Schöpfung und auf seine Schöpfertätigkeit

die Funktion einer kritischen Anfrage an Hiob. Insofern ist unbedingt

wichtig, wovon Jahwe redet, nicht aber nur, dass er es tut. Jahwes

mit einer (Gerichts-?) Theophanie verbundene Rede ist eine Streitrede,
die auch die Funktion eines Gottesurteils hat (vgl. Ex 33,18 f. und dazu
Hi 9,11).

17 Dazu: G. von Rad, Aspekte alttestamentlichen Weltverständnisses, in: TB 8,

31965, 311-331. - L.I. J. Stadelmann, The Hebrew Conception of the World, 1970. -
M. K. Wakeman, God's Battle with the Monster, 1973. - H. Gese, Die Frage des

Weltbildes, in: Zur biblischen Theologie, 1977, 202-222.
18 So G. von Rad, TB 48, 268 f.
19 So z.B. mit G. Fohrer, KAT z.St.
20 Zu den Gottesreden im Hiobbuch vgl. neben meinem Beitrag in der FS W. Zim-

merli (1977, 323-343) jetzt vor allem O. Keel, Jahwes Entgegnung an Ijob, 1978. - H.-P.
Müller, Das Hiobproblem, EdF 84,1978,101 ff. - V. Kubina, Die Gottesreden im Buche

Hiob, 1979.



H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 85

Schöpfungstheologie wird bemüht, um weisheitliches Ordnungsdenken

kritisch in Frage zu stellen. Diese Polemik macht es wohl
erneut unmöglich, gerade in der Schöpfungtheologie die Basis der
Weisheit zu sehen. Und wenn dann Jahwe von allem nur möglichen aus
seiner Schöpfung spricht, nicht aber vom Menschen, um den es doch an
sich im Hiobbuch geht, dann soll damit doch wohl deutlich gemacht
werden, dass Schöpfung und Welt nicht nur der Beurteilung des
Menschen entzogen sind, sondern dass vor allem nicht alles in der Welt nur
auf den Menschen beziehbar und als von ihm her beurteilbar anzusehen

sein soll. Dass Gottes Freude an seiner Welt hier anklingt, mag man
gerne zugestehen, kaum aber, dass der Mensch eingeladen wird, an ihr
teilzunehmen, sondern sich nicht als Mittelpunkt der Welt zu sehen. In
Hi 38 ff. wird vor allem Jahwes Macht als Schöpfer herausgestellt, was
nicht aussschliesst, dass auch die Zuwendung zu seiner Schöpfung mit
genannt wird. Alles ist einander zugeordnet, alles greift ineinander (vgl.
Ps 104), auch wenn der Mensch dies nicht erkennt.

Der Schluss des Hiobbuches (und nicht nur er) machen nun auch
deutlich, dass Schöpfungsgeschehen und Erstellen von dem Menschen
einsichtigen (sittlichen) Weltordnungen nicht identisch sind - auch
nicht, wenn man von einem Schöpfungsglauben im weiteren Sinne des

Wortes ausgeht.21 Dass «Rechtfertigung» bei Paulus auch in Kategorien
des schöpferischen Handelns Gottes ausgesagt wird, ist etwas anderes,
als Schöpfungstheologie und «Gerechtigkeit als Weltordnung» zum
Gesamthorizont biblischer Theologie zu erklären. Ob die Fragen nach
Tun-Ergehen-Zusammenhang und Weltordnung wirklich das Thema
der Theologie sind oder sein sollten, ist doch sehr die Frage.22

k) Innerhalb der Weisheitsliteratur spielen nun noch einige Texte
aus der sog. theologischen Weisheit Israels eine besondere Rolle, und
zwar wegen der in ihnen (angeblich oder wirklich) vollzogenen
Verzahnung von Schöpfung und Weisheit und ferner wegen ihrer (möglichen)

traditionsgeschichtlichen Bedeutung für die neutestamentliche

21 So nach H.H. Schmid; s.A. 3 und ders., Gerechtigkeit als Weltordnung, 1968.
22 Neben H. H. Schmid wird diese These in Anwendung auf eine «Biblische Theologie»

durchzuführen versucht von U. Luck, Welterfahrung und Glaube als Grundproblem

biblischer Theologie, ThEx 191, 1976; vgl. ders., Inwiefern ist die Botschaft von
Jesus Christus «Evangelium»? ZThK 77 (1980), 24-41.



86 H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

Sophia-Christologie und die dortigen Aussagen über die
Schöpfungsmittlerschaft Christi (vgl. unten III).23

Nach Prov 3,19 hat Jahwe die Erde in (durch?) Weisheit gegründet
und nach seiner Einsicht die Himmel bereitet. Hier ist demnach
nicht von einer dem Menschen aus der Schöpfung zugänglichen
Weisheit Gottes die Rede (zu Prov 1,24-28 vgl. Joh 1,11; zur Sache s.

auch Ps 104,24).
Prov 8,22-31(36) bieten eine Selbstvorstellung der personifizierten

Weisheit. Sie spricht von ihren geheimnisvollen Anfängen bei Jahwe

vor der Schöpfung und davon, dass Jahwe sie von Ewigkeit her bei
sich hatte (zu V. 25 vgl. Ps 90,2 Sie war schon bei ihm, ehe die Erde
war. Sie spielte vor ihm und war, als er die Erde schuf, sein Kind - also
höchstens zuschauend, nicht aber mittätig. Damit kann auch
angesichts von Prov 8 nicht von der Weisheit als dem in die Welt gesenkten
Schöpfungsgeheimnis gesprochen werden, sondern Weisheit ist auch
hiernach etwas, was Gott besitzt, was bei ihm war und (zweckfrei)
spielte. Weisheit ist Attribut Jahwes und vielleicht Geheimnis in der
Schöpfung, aber es wird eben auch hier nicht von der Schöpfung als

Weisheit oder der Weisheit als Schöpfung gesprochen, und dass die
Weisheit der Schöpfung eingestiftet wurde, wird nicht gesagt - auch

wenn man es später so verstanden hat und noch heute immer wieder so

(falsch) versteht.24

Dies wird angesichts von Hi 28 noch deutlicher.25 Auch in diesem
Text geht es nicht um die Selbstoffenbarung der Weisheit, sondern es

wird betont, dass die wahre Weisheit die Weisheit Gottes ist, und diese

ist und bleibt dem Menschen absolut unzugänglich und unergründbar
(vgl. V. 12 + 20 mit ihren Fragen), da Gott allein sie hat und kennt. Die
Weisheit wie die Ordnung sind als Geheimnis der Schöpfung
Geheimnis Gottes (V. 24+27). Diese Weisheit war zwar bei der Schöpfung

wieder dabei (vgl. Prov 3,19; 8,22 ff.), sie ist aber nicht dem
Menschen via Schöpfung erkennbar. Wenn also von der Weisheit als dem

23 Zur Sache vor allem: M. Küchler, Frühjüdische Weisheitstraditionen, OBO 26,
1979. - H. Gese, Die Weisheit, der Menschensohn und die Ursprünge der Christologie als

konsequente Entfaltung der biblischen Theologie, SEÂ 44 (1979), 77-114.
24 Der in A. 15 genannte Aufsatz von Vawter ist hier so herzerfrischend kritisch wie

theologisch hilfreich.
25 Flierzu neben Gese (A. 23) und H.-P. Müller (A. 20), 129 ff. noch P. P. Zerafa, The

Wisdom of God in the Book of Job, 1978.



H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 87

Ordnungsgeheimnis der Welt geredet wird, muss der Ton eindeutig auf
Geheimnis liegen und verbleiben. Erst der sekundäre Abschluss des

Gedichts (vgl. Prov 8,32ff.) bringt in Prosa und als Anrede an den

Menschen plötzlich noch die vom Menschen zu praktizierende Weisheit

ins Spiel (V. 29), wohl weil man sie hier noch vermisste, sie also in
den Versen eben nicht fand.26

Der Blick muss weitergehen zu Sir 24 (vgl. äth. Hen 42,2; 93,8).
Wieder spricht die Weisheit in einer Selbstoffenbarungsrede (vgl. Prov
8 ; Hi 28) von ihrer Präexistenz und als Person. Aber hier nun kommt
sie nicht nur von Gott und durchwaltet seine Schöpfung, ist sie nicht
nur Quelle der Wahrheit für die Völker (wo sie allerdings keine
Aufnahme fand; vgl. Joh 1,11), sondern sie nahm schliesslich Wohnung auf
dem Zion und identifiziert sich (in Weiterbildung von Dt 4,6-8; Esr
7,25) mit der Tora Israels. Auch nach Sir 1,1-10 hat Jahwe die Weisheit
durch seinen Heiligen Geist erschaffen, sie ausgeschüttet über allen
seinen Werken, und gibt sie denen, die ihn lieben. Hier wird aber nun
m.E. eher die Tora von der Weisheit her gedeutet als umgekehrt, da

offensichtlich die Tora es ist, die theologisch mehr Federn lassen muss,
indem sie zur Weisheitslehre wird. Aber was von Rad für Prov 8, Hi 28

und Sir 24 in Anspruch nimmt27, nämlich dass hier das unbestritten
vorhandene Schöpfungsgeheimnnis der Welt in Verbindung gebracht
werde mit der Israel widerfahrenen geschichtlichen Offenbarung, gilt
doch wohl nicht erst für diese Textgruppe, sondern etwa auch für Gen
1-2. Wer die Welt als Schöpfung erkennen und verstehen will, muss
nicht erst hier, sondern z.B. auch schon für die Zionspsalmen, der
Gemeinde Jahwes angehören.

Zu verweisen bleibt noch aufSap 7,22 -9,19 (auch 7,17-21), wonach
die Weisheit als Person, ja als «Hypostase» in der Schöpfung und der
Geschichte Israels wirksam war und auch in der Endzeit wirken wird.
Damit sind hier Weltschöpfung, Heilsgeschichte und Eschatologie und
mit allen auch die Weisheit eng miteinander verbunden. Jahwes Handeln

in Schöpfung und Geschichte wird so zusammenzubringen
versucht, dass man Geschichts- und Schöpfungsoffenbarung ebenfalls
einander zuordnet - und das alles via Weisheit. Über die Weisheit bekom-

26 H. Gese, der (A. 23,83f.) den Textunterschied sehr wohl erkennt, zieht keine
Folgerungen aus dieser Erkenntnis.

27 TB 8, 330.



88 H D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

men die Völker Anteil an der Offenbarung Jahwes, was in die Nähe von
Rom 1 führt28.

In diesem letzten der das Material kurz skizzierenden Abschnitte
wurde damit eine Textgruppe verhandelt, die nach Meinung vieler
Forscher in die Sophia-Christologie des Neuen Testaments einmündet
und für das neutestamentliche Zeugnis von Christus als dem
Schöpfungsmittler wichtig wurde (vgl. dazu unter III). H. Gese29 hat hier sogar
wieder eine durchlaufende traditions- und offenbarungsgeschichtliche
Linie aufzuzeigen versucht und es unternommen, von der späteren
Weisheitsentwicklung her den Zusammenhang der Testamente zu
beleuchten. Was uns von ihm unterscheidet, ist mehrfach genannt
worden. Da werden erstens manche Texte einfach missverstanden
(Prov 8 und Hi 28). Da ist nicht klar, warum sein Einsatz bei Hi 28 und
nicht z.B. auch bei der älteren Weisheit davor erfolgt. Womit sind
dieser Einsatz, womit die Textauswahl als theologisch relevant
begründbar? Die Weisheitstradition(en) sind älter, länger, schwerer
ausgrenzbar und weiter verzweigt verlaufen (Qoh; Hiobbuch) als Gese

darstellt. Auch hier ist die Einlinigkeit des Traditionsprozesses und
seine dann daraufhin erfolgende theologische (Auf-)Wertung nicht
begründbar. Hi 38 ff. und ihr Zeugnis vom Verhältnis von Weisheit und
Schöpfung bleiben z. B. auch unberücksichtigt, wie - abgesehen von Hi
28 - auch sonst das gesamte Hiobbuch. Hier wird folglich weitergefasst
zu fragen sein, auch wenn die erstrebte Einlinigkeit eines Traditionsprozesses

dabei sich als unhaltbar erweist.

II

Versuchen wir - vorerst noch relativ ungeordnet - einige Resultate
der Durchmusterung des alttestamentlichen Befundes festzuhalten,
einige Grundstrukturen des alttestamentlichen Zeugnisses von Gott,
Schöpfung und Mensch zu markieren.

Mensch und Tier sind in Mitkreatürlichkeit verbunden (Gen 1-2;
Qoh 3,19; Hi 14,12, Prov 12,10; Dt 25,4 u.ö.). Beide sind aber auch eine
Gefahr füreinander (Tiere als Gerichtswerkzeuge Jahwes usw.). Beide

28 Dies hat schon W. Eichrodt genauer ausgeführt (ders., Theologie des Alten
Testaments, Bd. II/III, 71974, 50-56).

29 Siehe A. 23.



H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 89

stehen sie unter der Fürsorge Jahwes (Ps 104 ; Ps 8 ; Gen 1 ; 2 ; 9), und die
Tiere sind daher auch der Fürsorge des Menschen befohlen (Lev 25,7;
Ex 23,5.10 f. 12 ; Dt 22,1.6 f. ; 25,4). Die verantwortliche Verbundenheit
von Mensch und «Natur» wird auch durch das Verbot des Umhauens
von Bäumen (Dt 20,19) wie durch die Bestimmungen von Sabbatjahr
und Jobeljahr unterstrichen (Lev 25), auch wenn letztere mehr
Programm als Wirklichkeit gewesen sein sollten.

Die traditionsgeschichtliche Trennung von Welt- und Menschenschöpfung

trägt für das alttestamentliche Zeugnis von Schöpfung
insgesamt nichts (mehr) aus.

Die in Gen 1-11 erzählte Urgeschichte, das dortige Zeugnis vom
Urgeschehen als Grundgeschehen ist weder für J noch für P noch
insgesamt von ihrer Fortsetzung ablösbar.30 Eine selbständige Theologie
der Urgeschichte ist vom Alten Testament her unmöglich. Man kann
und soll auch nicht die direkte religionsgeschichtliche Umwelt des

Alten Testaments ins Allgemein-Menschliche unkonturiert ausweiten,
was zuweilen im Genesis-Kommentar von C. Westermann der Fall zu
sein scheint. Daher ist auch keine Erfahrung dieses Urgeschehens,
abgesehen vom Glauben, möglich, wie Liedke will. Die Urgeschichte
des Alten Testaments ist vielmehr vom Glauben Israels her gestaltet
(vgl. Rahmung der Sintflut, Kain und Jahwe, Schöpfung und Sabbat,
Fluch und Segen u.a.m.) und daher nicht von ihm und seinen
Geschichtserfahrungen lösbar. Sie führt auch deutlich hin auf die
«Heilsgeschichte» Israels und mündet in sie ein. Auch in den Zionspsalmen,
den Jahwekönigspsalmen, bei DtJes, in Neh 9, in der Theologie des

Landes (Dt/DtrG vor allem, aber auch schon bei Hosea)31 ist die für das

Alte Testament besonders typische Verbindung von Schöpfung und
Geschichte klar und deutlich (vgl. erneut J und P). Es ist kein Zufall,

30 Damit wird hier grundlegend anders gewertet als etwa bei C. Westermann, BK1/1,
1974, 798 ff., bei G. Liedke oder auch R. Albertz (vgl. A. 2 und die epd-Dokumentation
Nr. 31/1975).

31 Zu ihr besonders: P. Diepold, Israels Land, 1972. -E. Cortese, La terra di Canaan,
1972. - Th. F. Kane, God Who Gives, 1973. - W.D. Davies, The Gospel and the Land,
1974. - R. Rendtorff, Israel und sein Land, ThEx 188, 1975. - F.-W. Marquardt, Die
Juden und ihr Land, 1975. - W. Brueggemann, The Land, 1977. - A. Ohler, Israel, Volk
und Land, 1979. - A.G. Auld, Joshua, Moses & the Land, 1980. - H.D. Preuss (A. 4),
191-194. - Das für das Alte Testament so wichtige Theologumenon «Land» ist für die in
ihm geschehene Verbindung von Schöpfung und Geschichte noch viel zu wenig beachtet
worden.



90 H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

dass die Schöpfung mit der menschlichen Zeit und Geschichte, nicht
aber davor beginnt. Die Schöpfungsaussagen haben hier stützende und
ausweitende Funktion: Es ist die gesamte Welt, welche als in und aus
der Hand des Gottes Israels geglaubt werden darf. Jahwe will retten
(Geschichte, Heilsglaube), und er kann es auch (Schöpfungsaussagen),
weil diese Welt aus seiner Hand kommt und in seiner Hand ist.

Was G. von Rad seinerzeit über die Zuordnung von Schöpfungsglauben

und Heilsglauben in Israel schrieb32 war zwar überbetont und
wohl auch durch theologische Strömungen der damaligen Zeit mitbe-
einflusst, es war aber auch nicht nur falsch33 und kann z. B. nicht durch
eine alttestamentlich nicht gerechtfertigte isolierte Theologie der
Urgeschichte korrigiert werden, da eine solche dem alttestamentlichen
Zeugnis und der Eigenart von Gen 1-11 nicht gerecht wird.

Auch die alttestamentliche Weisheitsliteratur tut dem heutigen
Menschen und dem heutigen Theologen nicht den Gefallen, dass sie via
Weisheit eine allgemein zugängliche Erfahrung der Welt als Schöpfung
Gottes darbietet. Schöpfungsaussagen sind nicht identisch mit dem
weisheitlichen Interesse an Weltordnung und ordnen sich diesen nicht
bruchlos zu. Gottes Weisheit ist dem Menschen aus der Schöpfung
weder zugänglich noch erkennbar (Hi 28 ; Prov 3 ; 8), so dass man auch
hier nicht von einer Selbstoffenbarung der Schöpfung reden kann, denn

was offenbart diese Schöpfung, wem und wodurch? Es ist doch wohl
auch nicht nur ein Zufall, dass Ps 19 A (V. 1-7) in Ps 19 B (V. 8-15) als

interpretatio israelitica eine weiterführende und präzisierende Fortsetzung

erhielt. Hinter allem steht die nach wie vor doch zumindest nicht
einseitig als klares Ja entscheidbare Frage nach der Möglichkeit einer
natürlichen Theologie, nach dem Weg zu Christus durch die Welt oder

32 G. von Rad, Das theologische Problem des alttestamentlichen Schöpfungsglaubens

(1936), jetzt in: TB 8,31965, 136-147.
33 Vgl. ferner zur Sache: K.-H. Bernhardt, Zur Bedeutung der Schöpfungsvorstellung

Israels in vorexilischer Zeit, ThLZ 85 (1960), 821-824. - A. S. Kapelrud, Die Theologie
der Schöpfung im Alten Testament, ZAW 91 (1979), 159-170. - R. Lux, Schöpfungstheologie

im Alten Testament, ZdZ 31 (1977), 416-431. - K.-D. Schunck, Die Auffassung
des Alten Testaments von der Natur, ThLZ 104 (1979), 401-412. - O. H. Steck, Zwanzig
Thesen als alttestamentlicher Beitrag zum Thema: «Die jüdisch-christliche Lehre von
der Schöpfung in Beziehung zu Wissenschaft und Technik», KuD 23 (1977), 277-299. -
Ders., Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur, ThZ 34 (1978), 202-211.

- R. Mosis, Alttestamentliches Reden von Schöpfer und Schöpfung und naturwissenschaftliche

Methodenproblematik, in: Evolutionstheorie und ethische Fragestellungen,
Eichstätter Beiträge 2, 1981, 189-229. - Vgl. sonst die in A. 2 genannte Lit.



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 91

durch Christus zur Welt. Der theologische Ort der Weisheit ist innerhalb

des Alten Testaments nur schwer als «Schöpfungstheologie»
bestimmbar, wie schon die Proverbien, vollends aber auch Hiob 38 ff.
deutlich machen. Und selbst wenn man dies trotzdem versucht (wie vor
allem W.Zimmerli, dann auch S.Wagner), begegnet hier dann eine Art
von Schöpfungstheologie, die innerhalb des Alten Testaments weder
die bestimmende noch die häufigste ist.

Die Schöpfungsaussagen des Alten Testaments zeigen ferner, dass

Gott und Welt nicht als identisch geglaubt wurden. Es gab keine Kon-
substantialität zwischen Gott, Welt und Mensch (der Mensch wurde
z.B. nicht mit dem Blut eines Gottes erschaffen o.ä.). Daher war aber
auch kein Dualismus in bzw. betreffs der Welt möglich (Jes 45,7!),
daher kommen auch Krankheit und Unglück von Jahwe und stellen
den Frommen vor seinen Gott. Daher auch gilt das Bilderverbot, da
Geschaffenes nicht den Schöpfer analog abbilden kann und darf, denn
Jahwe ist als Schöpfer der Herr, nicht aber nur eine der tragenden
Weltkräfte. Hier auch liegt der letzte Grund für die Ablehnung jeder zu
direkten natürlichen Theologie. Sowohl Natur wie Geschichte sind nur
«Gleichnis» und «Darstellungsniveau» der Wirklichkeit Gottes (Chr.
Link)34 und seiner worthaften Offenbarung.

Diese Welt wird ferner als nicht nur geschaffene, sondern auch als

bedrohte, aber zugleich von Gott und von ihm allein gehaltene bezeugt
(J; P; Zionstradition; Jahwe-Königspsalmen). Hierund auch sonst sind
die Schöpfungsaussagen nicht rückwärtsgewandt, sondern sie sind vor
allem gegenwartsbezogener Zuspruch. Sie wollen den jeweils Angeredeten

vermitteln, dass diese ihre Welt in der Hand des Gottes Israels

liegt, wollen neue Orientierung und Glaubenshilfe schenken, sind
daher auch an Weltbildfragen relativ uninteressiert.

Der Schöpfungsglaube ist innerhalb des Alten Testaments
offensichtlich (vgl. Patriarchengeschichten, Geschichten der Mosegruppe
usw.) gegenüber dem Heilsglauben nicht primär. Es wird nicht so

argumentiert, dass, weil man Jahwe als Schöpfer kennt, man ihn auch als
Befreier erfahren und erhoffen kann. Wo wird in dieser Reihenfolge
oder logischen Abfolge argumentiert - wobei Ps 124,8 doch allein diese

Konstruktion nicht tragen kann35, zumal auch der Ort dieses Textes

34 Chr. Link, Die Welt als Gleichnis, 1976.
35 So aber G.M. Landes, Creation and Liberation, USQr 33 (1978), 79-89.



92 H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

genauer zu bestimmen wäre. Durch Schöpfungsaussagen wird vielmehr
Jahwes Verfügungsgewalt erweitert (K.-H. Bernhardt).

Dass auch der Schöpfungsglaube innerhalb des Alten Testaments
eine Geschichte durchlaufen hat, ist so eindeutig wie selbstverständlich.

Israel nahm dieses Thema offensichtlich mehrfach und aus jeweils
konkretem Anlass und in bestimmtem Gegenüber auf (Kanaan, Exil
usw.), und diese Aufnahme war nicht nur in Gen 1 eine zugleich auch

polemische («Jahwe ist sein Name!»; vgl. die Doxologien bei Arnos).
Dies aber ist hier nicht näher zu verfolgen.

Wichtig aber ist noch, dass sich innerhalb der Schöpfungsaussagen
oft die Gemeinde der (so) Glaubenden zu Worte meldet. Sie ist es, die
hier Welt, Schöpfung und Geschichte deutet, die sich als «wir» und
«uns» direkt einbringt und ihre Rolle innerhalb dieser Schöpfung
herausstellt (J ; P ; DtJes ; Zionstradition u. ö. bis hin zur Apokalyptik). Sie

bekennt Jahwe als den Geber und Erhalter des Lebens, der zu seiner
Welt steht trotz der Sünde der Menschen, der Leben gewährt, aber nicht
nur dem Menschen. Das Miteinander von Gott, Welt und Mensch wird
von der glaubenden Gemeinde, nicht aber von jedem erkennenden
Menschen ausgesagt, denn es ist ein Miteinander durch das gemeinsame

«von und unter Gott», durch das gemeinsam gewährte, erhaltene
und auch in Zukunft erhoffte Leben. Welterkenntnis ist nicht ohne

Menschenerkenntnis, beides alttestamentlich (und biblisch) nicht ohne
Gotteserkenntnis zu haben. Und dass z.B. der Mensch in seiner
Erkenntnis stets ein begrenzter sein und bleiben wird, was das Alte
Testament sehr genau weiss36, hängt eng mit der Erkenntnis Gottes

zusammen, die alttestamentlich gesehen keine primär oder isoliert aus
der Schöpfung zu erhebende ist und sein kann.

III

Und beim Blick auf das Neue Testament scheinen dem Alttesta-
mentler für das gesamtbiblische Zeugnis von der Schöpfung vier
Aspekte wesentlich zu sein.

1. Das Neue Testament fusst in seinem (oft relativ beiläufig erfol-

36 Vgl. dazu schön Mosis (A. 33 am Ende), 221 f.; 223ff.



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 93

genden) Reden von Schöpfung37 zunächst klar auf dem Zeugnis des

Alten Testaments und des Frühjudentums.38
Nach Mt 5,44 f. (Gottes Sonne scheint über Böse und Gute) und Mt

6,26.28-30 (Hinweis auf Gottes Fürsorge für die Vögel und Lilien)
nimmt Jesus beispielhaft auf die Natur Bezug und stellt an ihr Gottes
gegenwärtiges Schöpferwirken und Erhalten als creatio continua heraus.

Auch Paulus verweist so nebenbei auf Dinge der Schöpfung, so in
I Kor 3,6 (ich habe gepflanzt, Apollos begossen, Gott hat das Gedeihen
gegeben) oder in Rom 11,17 ff. mit dem (bekanntlich etwas missglückten)

Bild vom Baum und den Zweigen. Nach I Kor 9,9 ist er allerdings
überzeugt, dass Gott sich nicht um Ochsen kümmere, was ihn jedoch
nicht hindert, in Rom 11,36 zu betonen, dass alle Dinge von, durch und
zu Gott hin sind. Unter den Gefahren, die Paulus nach II Kor 11,23 tf.
hatte durchstehen müssen, nennt er auch Naturgewalten.

Die alttestamentliche Gottesbezeichnung «lebendiger Gott», die
sich auch 16mal im Neuen Testament findet, ist allerdings nicht besonders

mit der Schöpfungstheologie verbunden,39 so dass Paulus diese
auch kaum gerade durch jene Formel aktualisiert.

2. Auch im Neuen Testament wird die Verbundenheit von Mensch
und Kreatur herausgestellt. Zwischen beiden besteht nicht nur eine

Leidensgemeinschaft (Rom 8,18)40, sondern auch eine Hoffnungsgemeinschaft

(Rom 8,21 ; Apk 21), und die Tatsache, dass Jesus Menschen
heilt und speist, macht deutlich, dass auch das in ihm und seinem Werk
anbrechende Gottesreich an kreatürlichen Nöten nicht vorbeigehen

37 Zum neutestamentlichen Zeugnis von der Schöpfung vgl. die Kommentare zu Joh

1,1-18 ; Rom 8,18-25;! Kor 8,6; Kol 1,15 -20 ; Hebr 1,3; Apk 21 ; dann die Lit.-Angaben
in den Arbeitsbüchern zum NT vonj. RoloffundH. Conzelmann-A. Lindemann sowie
in der Bibelkunde von H. Merkel; dann die Theologien des Neuen Testaments von
R. Bultmann, L. Goppelt und E. Lohse. - Ferner: H. Beck, Der ur- und endgeschichtliche

Universalismus der Schrift als hermeneutischer Schlüssel für eine gesamtbiblische
Theologie, ThBeitr9 (1978), 182-194. - H. Dembowski, Ansatz und Umrisse einer

Theologie der Natur, EvTh 37 (1977), 33-49. - H. Gese (s. A. 23). -H. Hegermann, Die
Vorstellung vom Schöpfungsmittler im hellenistischen Judentum und im Urchristentum,

1961. - T. Holtz, Die Hoffnung der Kreatur nach Paulus, ZdZ (1980), 96 ff. - O. H.
Steck (s. A. 2), 173 ff. (Lit. - W. Stenger, Die Gottesbezeichnung «lebendiger Gott» im
Neuen Testament, TThZ 87 (1978), 61-69.-H.-F. Weiss, Schöpfung in Christus, ZdZ 31

(1977), 431-437.
38 Vgl. Westermann, Schöpfung, 167 f.
39 So aber W. Stenger (s. A. 37).
40 Zu Rom 8 siehe auch G. Kehnscherper, ThLZ 104, 1979, Sp. 411 ff.



94 H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

wird. Wenn die Christen jetzt aber schon den Geist Gottes haben, sind
sie darin auch eine Verheissung fur die Welt insgesamt.

3. Auch das Neue Testament nimmt das alttestamentliche Zeugnis
vom Menschen als dem «Ebenbild Gottes» auf und bezieht es auf den
Menschen allgemein (I Kor 11,7; Kol 3,10; Jak 3,9). Voll gilt dieser
Ehrentitel allerdings für Christus (II Kor 4,4; Kol 1,15) und für die

Gläubigen in ihrer Verbundenheit zu Christus (so Paulus in Rom 8,29 ;

I Kor 15,49; II Kor 3,18). Bei Paulus ist eixcav fteoC dabei öfter mit öö^a
verbunden, weil der Christ diese durch Christus gewinnt. Der
Zusammenhang von Anthropologie und Christologie wird damit betont, und
dies wird auch noch durch den sog. eschatologischen Vorbehalt
unterstrichen, nach dem der Christ eben durch Christus in den Bereich des

Schon-Jetzt wie den des Noch-Nicht gerückt ist (Rom 8; I Kor 15;

II Kor 3). Recht vom Menschen reden heisst hier also sehr wohl von
Christus reden (vgl. K.Barth), was auch innerhalb des Alten Testaments

seine Vorgeschichte hat, wo z.B. sowohl J als auch P oder auch
das Chronistische Geschichtswerk viel mehr am Israeliten in seiner
Gottesbeziehung interessiert sind als daran, Aussagen über den
Menschen überhaupt und allgemein zu machen.

Die Adam-Christus-Typologie des Paulus allerdings kann man
wohl kaum41 zur entscheidenden Verbindung der Testamente hochstilisieren

und noch weniger in ihr den sachgemässesten Ausgangspunkt
für den Dialog zwischen Naturwissenschaften und Theologie finden.

4. Wichtig ist nun aber das neutestamentliche Zeugnis von Christus
als dem Schöpfungsmittler. Da sind nach I Kor 8,6 alle Dinge durch
Christus und wir durch ihn. Da ist Christus das Wort Gottes, durch das

alles geschaffen wurde (Joh 1,1-18; vgl. Hebr 1,1-2. 3 zu diesem «Prolog»),

und die Beziehung zwischen Jesus und dem Kosmos ist (in Joh

1,9-13) neben denen zu Johannes dem Täufer und zu Mose ein eigenes
Thema. Hier ist neben den oben genannten Weisheitstexten (siehe I k)
auch Gen 1 prägend gewesen (vgl. besonders die Nähe von Joh 1 zu
Gen 1), um diese Spielarten der sog. Logoschristologie oder der Sophia-
christologie herauszubilden. Im Christushymnus Kol 1,15-20 (vgl.
Phil 2,6-11 ; I Tim 3,16 ; I Petr 3,18-22 ; Hebr 1,1-3), der wie Joh 1,1-18
auch übernommenes und z.T. umgeprägtes Gut aus der Umwelt
enthält,42 war mit dem «Leib» vielleicht sogar ursprünglich die Welt

41 Gegen H. Beck (s.A. 37).
42 Vgl. besonders E. Schweizer, EKK z. St.



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 95

gemeint, während er jetzt auf die Kirche bezogen wird: die Gemeinde
erhält auch hier ihre wichtige Rolle für den Kosmos und seine

Erlösung.

Da werden Präexistenz und Schöpfungsmittlerschaft Christi ausgesagt,

zusammen mit oder zielend auf Inkarnation, Leiden und Tod, auf
Auferstehung und Erhöhung, in Kombination mit der Betonung der
Unterwerfung der Mächte. Was ist letztlich darin gesagt, gemeint,
angesprochen? Danach ist der Heilswille Gottes bereits der gesamten
Schöpfung eingestiftet. Das in Christus gewährte Heil ist Norm und Ziel
der Schöpfung, so wie in I Kor 3,22f. («alles ist euer, ihr aber seid

Christi») der gesamte Zugang zur Welt ein durch Christus vermittelter
ist. Dadurch wird ferner das Miteinander, das auch und gerade hier sich

neu findende Zugeordnetsein von Schöpfungsaussagen und Heilsglauben

erneut deutlich, und es wird besonders theologisch zentral verankert.

Es wird auch hier signalisiert, dass zur Theologie der Schöpfung
sozusagen «noch etwas hinzukommen muss», um sie voll aussagen zu
können, und es wird auch hier eindeutig, dass die Heilsfrage der Welt
durch den Menschen, durch den Menschen als Sünder gestellt und
bewirkt wird, was auch schon im Alten Testament in vielen seiner
Bereiche klar war. In allem wird alttestamentliches Glaubensgut
aufgenommen, weitergeführt, theologisch verstärkt: Der Erlöser der Welt
ist ihr Schöpfer, der Schöpfer ist ihr Erlöser - damit also anders, als z. B.

später Marcion meinte und wollte. Es wird weiter die Neue Schöpfung
erhofft, die in Christus jetzt bereits angebrochen ist (II Kor 5,17; Gal
6,15; Apk 21,1-8; vgl. Mt 19,28), und auch die Hoffnung auf die
Auferstehung der Toten gründet sich nicht unwesentlich auf den Glauben
an die Schöpfermacht Gottes (Rom 14,16-23; 1 Kor 15,35ff.; vgl.
II Makk 7).

G. Altner43 hat diese neutestamentlichen Aussagen weiterzuführen
versucht in Richtung auf eine Kreuzestheologie der Schöpfung. Hièr-
nach fuhren die Annahme der Ohnmacht Gottes in der Todesverfal-
lenheit dieser Welt durch Teilnahme am Tod zu dessen Aufhebung.
Christus als Mittler der Schöpfung heisst: Im Leiden der Kreatur wird
das Menschsein verfehlt, wie die Bibel es sieht und will. Nicht nur der
Umgang mit der Welt soll durch das Kreuz Christi bestimmt sein,
sondern das Kreuz Christi ist in die Schöpfung hineinzuziehen und

43 Siehe A. 2 und ders., Zwischen Natur und Menschengeschichte, 1975 ; Schöpfung
am Abgrund, 21977; Leidenschaft für das Ganze, 1980.



96 H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

hineingezogen. Aber an diesen Thesen wird nur die Gesamtproblematik
der Aussagen von Schöpfungsmittlerschaft deutlich, und es fragt

sich besonders, ob man eine letztlich personale Kategorie so (spekulativ!)

übertragen kann.
In allem wird somit das alttestamentliche Zeugnis von der Schöpfung

im Neuen Testament aufgenommen und zugleich neu begriffen.

IV

Versuchen wir, Ergebnisse zu fixieren und Folgerungen zu ziehen.
1. Israel wurde weithin durch Einflüsse der Umwelt zur Aufnahme

von Schöpfungstheologie und zur Herausbildung eigener Anschauungen

aufdiesem Gebiet sowie zu ihrer Anwendung aufgrund bestimmter
historisch bedingter, theologischer Situationen genötigt. Die Streuung
der Schöpfungsaussagen wie ihre Entwicklung machen dies deutlich.
Israel strebte dabei aber auch über das, was seine Umwelt zu diesem
Thema zu sagen hatte, bewusst hinaus, und dies aufgrund der Eigenart
seines Jahweglaubens (keine Theogonie usw.). «Schöpfung» und
«Schöpfer» sind somit eher aus dem Jahweglauben erst sekundär
abgeleitete Aussagen, sind dem Heils- und Geschichtsglauben zugewachsene

Glaubenserkenntnisse und Glaubensfolgerungen, die ihn
unterbauen und ausweiten. Es dürfte daher schon aus diesen Gründen
problematisch und schwierig sein, theologische Aussagen über die Schöpfung

nur rein schöpfungstheologisch anzusetzen.
2. In allen Bereichen des biblischen Zeugnisses ist im Bereich der

Aussagen über Schöpfung zwar von einer Sonderstellung des Menschen
in der Welt die Rede, aber diese Sonderstellung ist zuerst die der

Verantwortung für die Welt vor Gott. Denn der Mensch ist mit der übrigen
Kreatur in Mitgeschöpflichkeit und Solidarität verbunden, ist in die
Welt eingebettet, von ihr umschlossen und auf sie bezogen. Weltschöpfung

und Menschenschöpfung sind grundsätzlich nicht mehr trennbare
Traditionen. Die Bibel bezeugt die Mitgeschöpflichkeit, die
Leidensgemeinschaft, die Todesgemeinschaft von Mensch und Kreatur. Sie

sieht den Menschen in der Welt, nicht nur im Gegenüber zu ihr. Die
Welt ist kein neutraler Bereich für den Menschen, sondern er kann
ohne sie nicht sein. Sie ist Vorgabe (O.H. Steck) wie Aufgabe seines

Lebens. Eine Trennung von Mensch und Welt, eine «Trennung der
Liebenden» (Altner) ist nicht die notwendige Folge des biblischen
Menschenbildes, sondern eher Folge scholastischer Philosophie wie



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 97

des Denkens eines Descartes. Schöpfungsglaube heisst Ja zur Wirklichkeit

in gleichzeitiger Achtung vor ihr. Die Einheit des Gottesglaubens
führt zur Einheit der Weltsicht. Weder das Alte noch das Neue Testament

kennen oder übernehmen trotz Parsismus, Apokalyptik und
Gnosis einen vollen kosmologischen Dualismus. Und infolge dieser
einheitlichen Weltschau des Glaubens bestehen Wechselbeziehungen
zwischen dem Menschen und allen Kreaturen (d.h. «Ökologie» wird
bejaht), was schon das Alte Testament weiss. Die Aussagen über die

Schöpfung sind schliesslich auch schon in der Bibel primär von ihrer
Intention her gegenwartsbezogene Aussagen, und sie wollen Hilfe und
Orientierung in Krisenzeiten vermitteln. Die Hoffnung, dass sie Analoges

auch heute sein und tun können, sollte gewagt werden.
3. Wenn von einer «Sonderstellung» des Menschen in der Welt die

Rede ist oder sein soll, dann muss dies vor allem aber auch so geschehen,

dass das Sündersein dieses Menschen betont wird. Er ist der
eigentliche Störfaktor im Gefüge dieser Welt (Gen 3; 6 ff.; Ps 104, 35;
Rom 5 usw.). Auch hier ist erneut auf Altner zu verweisen, der diese

biblischen Aussagen weiterinterpretiert: Der Mensch will nicht leiden,
die Kreatur aber leidet, und zwar vor allem durch den und unter dem
Menschen. Durch Mitleiden und Mitsterben des Menschen mit der
Kreatur wird auch die Verbundenheit beider deutlich. Die Schöpfungsaussagen

der Bibel haben daher auch nirgends eine heile Welt und einen

aus ihr erhebbaren nur guten Gott im Blick, und Zukunft und Hoffnung
werden biblisch nicht allein aus dem Thema «Schöpfung» heraus
gedacht, entwickelt oder gewagt. Denn nach der Bibel erfährt der
Mensch in und aus der Welt sowohl deren Ordnung und Grösse, in ihr
Geborgenheit und Gehaltensein, aber auch Lebensminderung,
Entfremdung, Bedrohung, Ausschau nach Sinn angesichts von Aporien,
Ausschau nach Änderung eben dieses Menschen, an dem und an der
das Entscheidende liegt. Abstandsgefühl, Verbundenheitsgefühl,
Geborgenheitsgefühl, Verantwortung und Hoffnung sind aufeinander
bezogen, und dass der Mensch es ist, der die Welt zerstörte und zerstört,
der den Fluch über die Kreatur durch seine Sünde, die Sintflut ebenfalls

«verantwortete», der Kriege heraufführt, unter denen auch die Kreatur
leiden muss, ist zentrale biblische Überzeugung. Eine Theologie der
Natur muss daher zur Soteriologie der Natur werden (Dembowski) und
kann nicht allein im Bereich des ersten Glaubensartikels verharren.44

44 Vgl. Wölfel (s.a. 2), 39ff.



98 H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

4. Daraus folgt für das Alte wie für das Neue Testament das Ineinander

von Gotteserkenntnis, Menschenverständnis, Welterkenntnis und
Weltverantwortung. Natur und Mensch werden gemeinsam unter Gott
gesehen und so Erfahrungen transzendiert und reflektiert. Natur und
Mensch werden erlebt und zugleich theologisch beurteilt und vom
Glauben her qualifiziert. Das führt zur Achtung vor der Welt, auch

sogar zur Hoffnung für sie durch Verbundenheit von Welt und Mensch
auch unter Gottes Verheissung und Rettung. Der entscheidende Einsatz

aller theologischen Weltverantwortung sieht sich dann aber vor
allem vor die Frage nach der Veränderbarkeit des Menschen gestellt.
Der Mensch, der die Natur bewertet und mit ihr umgeht, ist Sünder.
Kann er sich im Umgang mit der Natur selbst beherrschen, selbst
verändern oder bessern? Vernunftgründe allein werden bei dieser Art des

Menschen dann wohl allein nicht reichen, um zu einem besseren und
anderen Umgang mit der Welt zu führen. Anders gesagt: Es ist in der
heutigen ökologischen Weltlage nicht nur nach der Erschöpfung der
Rohstoffvorkommen, nach dem Versiegen vieler Energiequellen usw.
zu fragen, sondern auch und besonders danach, wie es um die Kraft, die
Energie des Menschen bestellt ist, wo seine Quellen liegen und wie weit
oder wie lange diese reichen. Biblisch ist die Hoffnung aufdie neue Welt
eng mit der auf den neuen Menschen verbunden. Die neue Welt ist nur
so möglich, dass ein neuer Mensch auf ihr wohnt, und all dies geschieht
nur durch Umkehr des Menschen, durch Gottes Werk und Geist. Und
in diesem Zusammenhang ist nun unbedingt auf die oben bereits mehrmals

angesprochene Rolle der Gemeinde in der Theologie der Schöpfung

zurückzukommen. Diese Gemeinde nämlich meldet sich gerade
in Schöpfungsaussagen der Bibel oft besonders zur Wort. Sie redet in
der Welt und für die Welt besonders von sich, von ihren besonderen
Gaben, von ihrer besonderen Verantwortung, von ihrer herausgehobenen

Begabung durch Gott zur Vermittlung an Mensch und Welt
allgemein. Die Gemeinde hat durch Gott in Christus (wie durch Jahwe am
Zion, durch den Sabbat, durch Jahwes Gesetz usw.) das Angebot Gottes
für einen neuen Weg des Menschen. Der Rufzur Umkehr ergeht daher
als Rufhin zu Christus, als Rufzu einer neuen menschlichen Gemeinschaft

als Keim eines neuen Umgangs auch mit der Schöpfung.
5. Aus dem biblischen Befund lassen sich nun aber keine weiteren

direkten und ausreichenden Handlungsorientierungen erheben für die
Probleme der Bewältigung der heutigen ökologischen Krise. Die Bibel
kennt schon nicht unseren Begriff der «Natur» (vgl. dort z. B. die viel



H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 99

mehr theologisch angereicherte Wendung «Himmel und Erde»; das

«All» nur in Jer 10,16 ; 51,19 ; Gestirne sind nach dem Alten Testament
belebt, Planzen unbelebt usw.). Was hat die Kirche folglich heute zu
den hier (vgl. oben unter «Vorfragen») aufgelisteten Problemen zu
sagen? Soll die Kirche zum Sparen aufrufen, vom Verschwenden
wegrufen, soll sie von Verzicht und Askese (Amery) reden - soll sie nur dies,
dies aber auch zusammen mit vielen anderen sagen? Soll sie (nach
Liedke) die Leiden der Kreatur verringern helfen? Bei orientierender
Rückfrage an die Bibel wird deutlich, dass dort eine prinzipielle Bedrohung

der Welt und eine Grenze allen Lebens durch den Menschen noch
nirgends im Blick ist. Der Mensch soll nach dem Zeugnis der Schrift
sein Leben fristen, er darf es auch geniessen (vgl. über den Wein oder
bestimmte Aspekte des hebräischen Schalom) und all dies unter
möglichster Wahrung des Lebensrechtes des aussermenschlichen Lebens

(O.H. Steck). So weit kann man Weisungen extrapolieren, wie dann
aber weiter? Die heutigen Probleme von Übervölkerung, Kinderzahl
und Bevölkerungsplanung, von Natur und Chemie, vom Wasserhaushalt

der Welt, vom notwendigen Nebeneinander von übergreifender
international-ökologischer Politik und kleiner Schritte im persönlichen

Bereich können aber nur durch ein Zusammenspiel, ein Miteinander

von Glauben und Denken, von Umkehr und Einsatz der
Vernunft angepackt werden. Hierbei muss das erkennende Subjekt der
Natur wieder eingefügt werden, nicht aber nur im Gegenüber zu ihr
verharren. Lortschritt, Veränderung und Verzicht müssen sowohl jeder
für sich als auch alle in ihrer Zuordnung Sinn haben und erhalten im
Blick auf die Gesamtwelt und ihr Gefüge. Die Überlebensangst des

(auch gerade hier!) sündigen Menschen allein dürfte wohl nicht als

Gegengewicht zur ökologischen Bedrohung ausreichen, da auch in ihr
und in den dann erstellten Gegenmitteln diese Sünde wieder gegenwärtig

und nicht ausklammerbar ist. Dass man z.B. die eigenen Lreiheiten
mit den Bedürfnissen der Umwelt abstimmt, ist nicht nur eine
Einsichtsfrage. Verstehen und Tun folgen keineswegs mit innerer Notwendigkeit

aufeinander. Zum Ernstnehmen der Natur als gleichberechtigtem

Partner des Menschen gehört offensichtlich mehr als nur ein Stück
Vernunft.

6. Daraus ergibt sich weiter, dass die biblische Erkenntnis, nach der
der Wille Gottes nicht aus der Schöpfung allein deduzierbar und
erkennbar ist, gerade für die heutigen ökologischen Probleme neu ganz
ernst zu nehmen ist. Biblisch sind auch nicht allein Welt und Vernunft



100 H. D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen

einander zugeordnet, sondern Gott, Welt und Glaube. Die Weisung
und Kraft, die der Mensch als Sünder in dieser Welt benötigt, kommen
nicht aus der Schöpfung selber. Die Gemeinde Gottes, die Christen
bringen vielmehr zur Erforschung und Interpretation der Welt noch
etwas hinzu, z.B. schon dadurch, dass sie in der Welt die Schöpfung
Gottes sehen, nicht aber nur «Natur». Sie werden daher versuchen,
zwischen Weltflucht und Machbarkeitswahn auf seiten der Natur zu
stehen und deren Manipulation zu reduzieren (Altner; Liedke). Sie

wissen dabei, dass die «Ordnungen» dieser Welt nicht allein aus dieser
selbst eindeutig und damit hilfreich erhebbar sind, und dass Schöp-
fungs- und Heilsaussagen durch die Hauptfrage nach dem Heilwerden
des sündigen Menschen innerhalb der Kreatur aufeinander bezogen
und miteinander verzahnt sind. Christliche Schöpfungstheologie ist
nicht identisch mit natürlicher Gotteserkenntnis, sondern für sie sind
das Miteinander von Schöpfung und Geschichte, von Schöpfung und
Heilsfrage, von Segen und Rettung wesentlich.

Anders und zusammenfassend gesagt: Die Bibel zeigt m.E. eindeutig,

dass zum vollgültigen theologischen Reden von Schöpfung etwas
«hinzukommen» muss, nämlich die Geschichte, das Heil, die Christo-
logie. Auch hinter dem Reden von der der Schöpfung eingestifteten,
wenn auch dem Menschen verborgen bleibenden Weisheit Gottes
steht eben dieses Anliegen, diese Erkenntnis. Da es in allem um die

Gottesgemeinschaft des sündigen Menschen in dieser Welt und um das

Handeln dieses Menschen aus dieser Gottesgemeinschaft heraus geht,
kann nicht nur zu einer neuen «Theologie der Schöpfung» in irgendwie
überarbeiteter oder aktualisierter Form aufgerufen werden. Damit wird
nicht die Schöpfung theologisch abgewertet, sondern eingebettet. Es

kommt sowohl zur Vergeschichtlichung der Natur als auch zur Ver-
natürlichung von Geschichte. Es geht nicht um eine Prävalenz von
Geschichte und Heil, wohl aber um das notwendige und biblisch klar
bezeugte Miteinander beider, und es ist ausserdem der Mensch, der in
beiden Bereichen verbindend und entscheidend vorkommt. Dieses
Miteinander wird sich bewähren und neu erweisen in der Auferstehung
der Menschen hinein in Gottes neue Welt. Und wenn Schöpfungsaussagen

biblisch sehr oft im Gotteslob ihren Ort haben, machen sie eben

dadurch nochmals deutlich, dass es eben die Gottesbeziehung des

Menschen ist, welche ihn die Welt so sehen und den Gott dieser Welt so

preisen lässt.
8. Die Vielfalt des biblischen Zeugnisses zum Thema «Schöpfung»



H.D. Preuss, Biblisch-theologische Erwägungen 101

lässt folglich trotz aller historischer, form- und traditionsgeschichtlicher

AufFächerung und Streuung doch bestimmte Grundstrukturen
erkennen, deren Darstellung versucht wurde. Sie auf ihre Verbindlichkeit

hin weiterzuverfolgen, wäre Sache der Hermeneutik, der systematischen

und der praktischen Theologie sowie des christlich verantworteten

politischen Handelns, wobei das Gespräch mit der Philosophie,
der Naturwissenschaft, der Ökonomie und der Politik jeweils konkret
von den hier erhobenen Grundpositionen her zu führen wäre.45 Zu
diesem Gespräch und vor allem zu dem notwendigen neuen Ansatz des

Lebens brauchen wir die Gruppe, die Gemeinde (wie schon das Alte
Testament zeigt), nicht aber nur einzelne, und zwar die Gemeinde, die
das Menschsein nicht nur durch Imperative, durch Steigerung oder

Maximierung allein beschreibt oder herausfordert. Ob unser aller
Verhältnis zur Welt neu wird, entscheidet sich nicht allein an der Arbeit der
Theologie, sondern hier sind die Gemeinde, die Kirche, ihre Verkündigung

und ihr Leben mit herausgefordert. Und mögliche Impulse aus
der biblischen Theologie zum Thema Ökologie sind auch noch nicht
die hier notwendige theologische Besinnung insgesamt, geschweige
denn das daraus folgende oder dadurch heraufgeführte Handeln. Aber
der vom Zeugnis der Bibel bestimmte Glaube fliesst wohl auch dort
schon oft mit ein, wo ich heute irgendwem sagen muss, was ich für eine

angemessene Sachentscheidung halte, weil ich als Christ für diese Welt
Gottes nur in Verantwortung vor ihm und im Gespräch mit dem

Zeugnis der Schrift entscheiden will und kann. Das Gespräch aber mit
der Schrift wird sich an den Grundstrukturen des biblischen Zeugnisses
immer wieder zu orientieren haben.46

Horst Dietrich Preuss, Neuendettelsau

45 Nicht mitverhandelt konnten werden die Bereiche der Prozesstheologie, der
Diskussion um Geist und Materie oder zwischen den Naturwissenschaften und der Theologie.

Zu letzterem vgl. vor allem: J. Track, Naturwissenschaften und Theologie, KuD 21

(1975), 99-119. - Gott-Geist - Materie. Theologie und Naturwissenschaft im Gespräch
(zur sache, Heft 21), 1980. - N.A. Luyten (Hg.), Naturwissenschaft und Theologie,
1981.

46 Nach Abschluss des Manuskriptes erschien der Band: M. Stöhr (Hg.), Jüdische
Existenz und die Erneuerung der christlichen Theologie, 1981, in dem zwei Beiträge zum
Thema «Schöpfung und Erlösung» enthalten sind (von E. L. Ehrlich, 182 ff. und J.M.
Lochman, 198 ff); auf diese kann nur noch verwiesen werden. - Vgl. schliesslich noch
W. Houston, «And let them have dominion». Biblical Views of Man in Relation to the
Environmental Crisis, in: JSOT Suppl 11 (1979), 161-184; R. Knierim, Cosmos and

History in Israel's Theology. In: Horizons in Biblical Theology, Vol. 3, 1981, 59-123.


	Biblische-theologische Erwägungen eines Alttestamentlers zum Problemkreis Ökologie

