
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 6

Artikel: Der Reformator Bugenhagen : Neuordnung der Kirche unter dem
Einfluss reformatorischer Theologie

Autor: Beintker, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Reformator Bugenhagen
Neuordnung der Kirche unter dem Einfluss

reformatorischer Theologie

Gerhard Ebeling zum 70. Geburtstag

Die theologische Art der Neuordnung, mit der Bugenhagens Name
als Reformator Bestand hat, findet wieder Anklang. Die Bekennende
Kirche z.B. dachte auf verschiedene Weise den Fragen theologischer
Begründung der Ordnung und Erbauung von Gemeinden nach. Sie

wusste sich dabei in der Nachfolge und unter mancherlei Einfluss von
reformatorischer Theologie des sechzehnten Jahrhunderts: Karl Barth
mehr in reformierter Ausprägung', der wesentlich jüngere - Martin
Luther und Dietrich Bonhoeffer besonders verbundene - Gerhard Ebeling2

mehr in Aufnahme der Wittenberger Modelle. Danach weiss und
glaubt «der reformatorische Typus» die Heiligkeit der Kirche
unabhängig «von der Heiligkeit ihrer Glieder» und sucht er «vom biblischen
Denken her unter Überwindung des Subjekt-Objekt-Gegensatzes» die

Fragen nach Zugehörigkeit, Grenze, Kirchenordnung und -zucht in der
Gemeinde, auf die Ebeling in einem Vortrag am 9.4.1946 auf einer
Arbeitstagung der Kirchlich-theologischen Sozietät in Stuttgart konkret

abhob, etwa «in der Weise zu lösen, dass er die Heiligkeit der
Kirche immer neu geschenkt glaubt durch die Gegenwart Christi im
gepredigten Wort und gespendeten Sakrament»3 (vgl. CA VII).

Ebeling bestreitet in Einvernehmen mit Bonhoeffer4 «auf das

entschiedenste», den konfessionell divergierenden «geschichtlichen
Unterschied zu einem grundsätzlich» gewordenen gelten zu lassen, «als
seien sich nicht echte Lutheraner und echte Reformierte, trotz einzel-

1

Vgl. K. Barth, Die Ordnung der Gemeinde, zur dogmatischen Grundlegung des

Kirchenrechts (1955) Kirchl. Dogmatik IV/2 [1955] § 67,4).
2 G. Ebeling, Kirchenzucht (1947), widmet diese Arbeit «Der Bekennenden

Gemeinde in Berlin-Hermsdorf und Frohnau», der er «sechs Jahre lang im Kirchenkampf
und während des Krieges dienen durfte»: 5-7.

3 Ebd. 15.
4 Vgl. auch Ebelings Position im Kreis der Teilnehmer am Predigerseminar der

Bekennenden Kirche Finkenwalde unter der Leitung von Bonhoeffer etwa nach G. Ebeling,

Die «nicht-religiöse Interpretation biblischer Begriffe»: Die mündige Welt II (1956),
12-73 (=ZThK52 [1955], 296-360).



533

ner Abweichungen in Begründung und Ausführung, doch in der Frage
der Notwendigkeit von» den oben genannten Aufgaben «einig».5 Er
unterstreicht allerdings seinen inneren Anschluss an Luther, indem er
«gesetzliche Wege der Kirchenzucht», die «in sich logisch und konsequent

und berechenbar sind», abweist; «der reformatorische Typus als

evangelischer Weg der Kirchenzucht» entbehre aller selbstherrlichen
Logik, Konsequenz und Berechenbarkeit» und sei «Schritt für Schritt
aufden Weg des Glaubensgehorsams gewiesen».6 «Die reformatorische
Lehre von der Kirchenzucht und deren Handhabung», in der sich
evangelisches Ordnungshandeln bewährt, bedarf in der Tat einer
«besonders gründlichen Untersuchung»7, wobei Ebeling von vornherein
konstatiert, dass «sie auf reformierter Seite energischer angepackt
wurde als auf der lutherischen», obschon «die vorhandenen Ansätze
auf beiden Seiten durch die gleichen geschichtlichen Faktoren in Verfall

geraten sind»8. Hier gilt es auch in Aufnahme der Ansätze durch
Johannes Bugenhagens reformatorische Tätigkeit, mit denen wir uns
für die Erneuerung eines evangelischen Kirchenwesens vertraut
machen sollten9, auf der damals von Ebeling schon geforderten reforma-

5 Ebeling (A.2), 16. Er hält übrigens wie auch R.Hermann (vgl. A.7) «die in der
Formula concordiae ausgesprochene Verurteilung der Schwenckfeldschen These, <dass

keine rechte christliche Gemeinde sei, da kein öffentlicher Ausschluss oder ordentlicher
Prozess des Bannes gehalten werdet, für eine gefährliche Verirrung» (ebd.).

6 Ebd. 16 ; weiterführend argumentiert Ebeling: «Darum ist es geschichtlich verständlich,

wenn sowohl der katholische wie der schwärmerische Typ verführerisch straffe und
festgefügte Ordnungen der Kirchenzucht entfalten konnten, während der reformatorische

Typ zwischen der Szylla des katholischen und der Charybdis des schwärmerischen
Irrwegs den anfechtungsvollen Weg einer letztlich nie verfügbaren, sondern im
Glaubensgehorsam immer neu geschenkten und ergriffenen bzw. im Unglauben oft genug
verfehlten Kirchenzucht gehen musste.»

7 Ebd. 16. R. Hermann, Theologische Fragen nach der Kirche. Ges. u. nachgel. Werke,

6 (1977), 275-288. 308-319, geht es grundsätzlich an, untersucht aber auch speziell
«Die Probleme der Exkommunikation bei Luther und Thomas Erastus»: Ges. Studien z.

Theol. Luthers u. der Reformation (1960), 446-472, und regt die Diss, darüber an: Ruth
Götze, Wie Luther Kirchenzucht übte. Eine kritische Untersuchung von Luthers
Bannsprüchen und ihrer exegetischen Grundlegung aus der Sicht unserer Zeit (1959).

8 Ebeling (A.2), 16.
9 Ansätze gibt es mehrfach, z.B. die ökumenische Studientagung «Kirche, Recht,

Gesellschaft im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit», die in Güstrow/DDR vom
14.-18.9.1981 stattfand und bei der mir das einleitende sowie ein speziell kirchenrechtliches

Referat zu Bugenhagen aufgetragen war (letzteres erscheint in einem Aufsatzband
in der DDR aus Anlass des 500. Geburtstages von Bugenhagen 1985).



534 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

torischen Richtlinie10 fortzusetzen. Da mich selber die Fragen nach der
Grenze der Kirche, nach der Zugehörigkeit zu ihr, nach ihrer Ordnung
und damit auch nach einer rechten disciplina ecclesiaen beschäftigt und
wiederholt zu Beiträgen veranlasst haben12, möchte - in verschiedener
Hinsicht einer langjährigen Verbindung zu Gerhard Ebeling entsprechend

- die folgende, für den Druck zugerichtete Fassung des Güstrower

Einleitungsreferates den Jubilar herzlich grüssen.

1.

Die reformatorische Tätigkeit Bugenhagens steht im Schatten
Luthers. Wenn sie unter kirchenrechtlichen und systematisch-theologischen

Aspekten gesichtet wird, tritt ihre Bedeutung schärfer hervor, ja
das geschichtliche Urteil über Bugenhagen, den Reformator in
Norddeutschland, scheint von daher einer Revision unterzogen werden zu
müssen.13

Der «Doktor Pomer», auch Johannes Bugenhagens Pomeranus oder
nur Johannes Pomeranus literarisch sich selbst nach seiner niederdeutschen

Heimat nennend, ist mehr als bloss ein zur Einführung der
Reformation in verschiedene Städte gerufener «Kirchenorganisator»
von kirchlichen Neuordnungen, die von der Wittenberger Bewegung

10 Etwa mit der «These: So wahr die Lehre von der Rechtfertigung allein aus Glauben

der articulus stantis et cadentis ecclesiae ist, so wahr aktualisiert sich das rechte
Bekenntnis zu dieser Lehre in dem rechten Verständnis und der rechten Handhabung der
Kirchenzucht», zeigt Ebeling den roten Faden, «der die Geschichte der Kirche durchzieht»

(a.a.O. A.8,9 u. 14; vgl. im Text bei A.3).
11 Ebeling, ebd. 18, fordert sie und hofft (1946/1947), «es möchte uns bald einmal eine

gründliche und verantwortliche Entfaltung des locus de disciplina ecclesiae geschenkt
werden». Hier ist viel unternommen worden, man denke nur an die Arbeiten von
W.Maurer, S.Grundmann, J.Heckel, H.Dombois, E.Schott, R.Smend, Erik und Ernst
Wolf.

12 Etwa: Die Christenheit und das Recht bei A. Schlatter (1957); Wesen und Gestalt
der Kirche, ZdZ (1960); Zur Beachtung von Luthers Kirchenverständnis, Festschrift
F. Lau (1967); Amt-Ordnung-Zucht: Amtsbl. d. Ev. Luth. Kirche in Thür. (1977); Zur
ökumenischen Dimension einer der Kirche eigenen Ordnung, ZEvKR23 (1978);
Gemeinde und Amt, Die Christenlehre 31 (1978).

13 Vgl. Hans Hermann Holfelder, Bugenhagen, TRE7 (1981), 354-363. Über den

Forschungsstand siehe dort und bei H.-G. Leder, Zum Stand und zur Kritik der Bugen-
hagenforschung, Herbergen der Christenheit (1977/1978), 65-100.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 535

ausgingen. Als solcher ist er wiederholt in den grossen Nachschlagewerken

gelobt worden. Das grundsätzliche Neue, um das es dabei ging,
war vielleicht zu selbstverständlich, um bewusst herausgestellt zu werden,

und trat so in der modernen Literatur über Bugenhagen noch
wenig oder kaum ins Blickfeld. Jedenfalls ist Bugenhagens reformatorischer

Ansatz in den Kirchenordnungsfragen speziell unter theologischer

Sicht zu selten beleuchtet und bewusst gemacht.14

Im geistigen Range steht Bugenhagen freilich Luther nach. Er hat
aber, abgesehen von noch zu wenig untersuchten exegetischen
Eigenständigkeiten, andere Gaben und Fähigkeiten als Luther, die dieser
stets hoch anerkannte. Sie heben ihn vor anderen heraus, mit denen er
meist in einer Reihe gesehen worden ist, wie z.B. mit Justus Jonas,
Caspar Cruciger, Spalatin oder auswärtigen «Reformatoren». Bugenhagen

steht gleichrangig neben Melanchthon, dem Präzeptor Germa-
niae und Begründer des humanistisch und kirchlich motivierten
Bildungsaufbruchs15 im sechzehnten Jahrhundert mit seinen weitreichenden

Wirkungen im protestantischen Raum. Er publiziert auch mit ihm
zusammen, z.B. in einem sogenannten «Bedenken». Die Schrift «Et-
lich Christliche bedencken von der Mess vnd andern Cerimonien», im
Impressum «Gedruckt zu Wittemberg Hans Weyss. M.D. xxv.»,
vereinigt vier Texte: «Des Pomern bedencken von der Messe»; «Magister
Philipps Melanchthon bedencken von der Mess vnd entpfahung des

hoch wirdigen Sacraments»; «Des Pomern bedencken wie sich die
Fürsten vnd Herrn gegen den vnchristlichen mysbreuchen der kirchen
halten sollen. 1.5.24.»; «Des Pomern pfarrers zu wittern berg
bedencken / wie mans mit den Ampten der Kirchen halten soll 1.5.24.»,
so dass die beiden ersten Texte wohl 1525 anzusetzen sind.

Gewichtig sind in diesen vier deutschen Texten wohl Melanchthons reformatorische
55 Thesen. Sie wollen laut Gliederung in These 1 «... die Leer des glawbens / die Leer der
werck / vnd die zeychen der verheyssung odder des worts des glawbens» behandeln,
werden mit den beiden ersten Stücken aber schnell fertig: «Der Glawb ist die gerech-

tickeyt»; «Die werck sind die fruchte der gerechtickeyt» (=These 2 und 3). Die folgenden
52 Thesen, eingeleitet mit These 4 «Die zeychen sind widder die gerechtickeyt noch
fruchte der gerechtickeyt», entfalten - auch in Aufnahme von Luthers Theologie - den

14 E. Sehling (Hg. u.a.), Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts
(1902 ff. ; noch nicht abgeschlossen), geben schon mittels Personenregister seine Wirkung
wieder; vgl. Holfelder (A. 13), 358,34fF.

15 Vgl. G.Ebeling, Einführung in theologische Sprachlehre 7 ff. (1971).



536 H.Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

rechten Gebrauch des Altarsakraments und mehr am Rande nehmen sie Gesichtspunkte
über Glaube und Werke auf. Bei solchen Vergleichen kommt aber Bugenhagen sogar als

der eigentliche geschichtlich wirksame Begründer der reformatorischen Kirchen nach der
Seite ihrer Gestalt heraus, sofern es ausserhalb Wittenbergs - aber auch für die Stadt

Wittenberg selbst und für die sächsischen Lande und für alle sich daran anschliessenden

Städte und Länder - um den inneren Aufbau und die äusseren Ordnungen, die stets die
zentralen reformatorischen Lehren aufnahmen, zum Leben der christlichen Gemeinden
im Einflussbereich der Reformation ging.

Schon in der eben genannten Schrift haben wir gleich eingangs solche Kernsätze wie
«Christum höret man / wenn das Euangelium gepredigt wird. Christum sihet man / wenn
man dem gepredigten Euangelion glawbt.» oder «... so du nicht dem herrn Christo alle

gerechtickeyt zu schreybest / so bistu dises Sacraments vnwirdig.» oder in dem von 1524

aufgenommenen Text über die kirchlichen Ämter: «Vor allen dingen mus man darob

seyn / das man rechtschaffene prediger habe / die Christum weyslich predigen Das er seyn
leyb dargeben vnd seyn blut vergossen habe / zu Vergebung vnser sunde / Auff das wyr
erlöset wurden aus dem reych des todts / vnd kinder gotes wurden / Durch wilche eynige
predige alle yrthumb abfallen / durch die wyr bisher sind verfuret worden.»16.

Man sieht, wie Aufbau, Ordnung und Gottesdienst gleich mit der
Lehre einsetzen muss. Luther, der Theologe, Melanchthon, der Lehrer,
Bugenhagen, der Hirte: das sind die drei knappsten und damit gewiss
einen wahren Kern treffenden Bezeichnungen der führenden Männer
der von Wittenberg ausgehenden Reformation. Warum es jedoch
überhaupt gelang, die Erneuerung der christlichen Kirche in Ablösung von
den mittelalterlichen Gesellschaftsstrukturen voranzubringen und die
alten Ordnungen durch eine neue, den geistigen Aufbrüchen der Zeit
gemässe und in vielen Ordnungsfragen grundsätzlich bis in die Gegenwart

positiv wirksame und erprobte Struktur zu ersetzen, und welche
Bedeutung dafür vor anderen Bugenhagens Überlegungen und
Vorschlägen über die Ämter in den Gemeinden und dann seine Kirchen-
ordnungen zukommt, das ist mit einer fast schlagwortartigen
Schematisierung nicht zu beantworten.

Methodisch sollte man sich beim Vergleichen der Leistungen unserer

reformatorischen Väter von allzu schnellen, abstufenden Bewertungen

freihalten. Das entspräche auch dem Selbstverständnis Luthers und
vieler Reformatoren des sechzehnten Jahrhunderts. Denn darin
unterscheiden wir ja im Anschluss an sie Reformen und Reformation. Reformen,

die manchmal fast anonym, manchmal mit einem Namen gekop-

16 Zitiert aus dem Original, das sich in der von Buddeus gesammelten und der

UB Jena gehörenden Bibliothek befindet (4° Bud. Theol. q. 175/6), Bl. A iija, Aija/b,
B iija.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 537

pelt vonstatten gehen, gab und gibt es immer in kirchlichen und
allgemeingesellschaftlichen Bereichen. Sie nehmen von menschlichen
Einsichten und Bemühungen her ihren Aus- und Fortgang.17 Eine
Reformation aber - um hier an Luthers bekanntes Urteil zu erinnern - «ist
nicht Sache eines einzigen Menschen, ...sondern Sache der ganzen
Welt, ja, Gottes allein. Die Zeit für die Reformation aber weiss allein
der, der die Zeiten geschaffen hat», fahrt Luther in seinen «Resolutio-
nes disputationum de indulgentiarum virtute. 1518.» fort, indem er für
die revolutionären Bedingungen solchen grundsätzlichen Wandels der
Gesellschaftsstruktur, wie sie sich damals vollzog und die ganze
Neuzeitentwicklung mitbrachte oder, bzw. nur (darüber kann man streiten),

mindestens initiierte, ein hellwaches Verständnis hat: «Unterdessen

können wir so handgreifliche Fehler (wie vorhanden)» - sagt Luther
im Blick aufkirchliche Missstände - «nicht leugnen. Die Schlüssel sind
in Missbrauch und dienen dem Geld- und Ehrgeize».18 Diese Sorge
bezieht sich auf die entscheidende Voraussetzung für menschliches
Leben und Handeln, nämlich auf die intakte persönliche Verbundenheit

der Menschen mit Gott. Natürlich sind für die Durchführung und
Erneuerung von Reformen gesellschaftlicher Strukturen menschliches
Planen und fleissig-aktives Tätigwerden vonnöten. Kein evangelischer
Theologe und kein kirchlicher Vorstand wird das verschweigen oder
verringern wollen. Aber Luther hat mit seiner Meinung über den
mangelhaften Erfolg bloss menschlicher Bemühungen dazu und die von
Gott geführte Reformation der Kirche - das hiess damals Reformation
einer besonders wichtigen Grösse im religiösen wie auch im politischen
Leben der Völker -, Luther hat darüber eine Ansicht, wie sie z. B. Bert
Brecht auf seine Weise ausdrückte: «Mach einen Plan und noch einen,
gehen tun sie beide nicht!»

Revolutionäre Umbrüche sind unaufhaltsam. Meist vollziehen sie

sich gegen jeden Widerstand. Die Reformation ist solch revolutionärer
Umbruch. Das beweist auch die überaus reiche Flugschriften-Literatur.19

Wegen der erstaunlich geringen Zahl von Märtyrern in der evan-

17 Vgl. M.Seils, Glaube und Werk in den reformatorischen Kirchenordnungen, ZKG
(1978), 12 f.

18 WA1,627, 27-32.
19 J.Benzing, Lutherbibliographie. Verzeichnis der gedruckten Schriften Martin

Luthers bis zu dessen Tod (1966), verzeichnet über 3700 Lutherdrucke, für die H.Claus,
der bereits s.Z. mitarbeitete, 1983 den gegenwärtigen Stand der Bibliographie zeitgenös-



538 H.Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

gelischen Sache-jedenfalls bis 1525 - könnte man auch von evolutionären

Gesellschaftsentwicklungen, von der kirchlichen Besinnung
ausgehend, reden. Die frühbürgerliche Revolution, die in rein wirtschaftlichen,

politischen und ständischen Lebensvorgängen angesetzt wird,
ist noch etwas anderes als die grundsätzliche Veränderung in der
Christenheit, die schon zwischen 1521 und 1524, also in drei Jahren, einen
entscheidenden Wandel schuf mit Säkularisierung von kirchlichem
Lehenswesen, Aufhebung der Klöster, beginnender Trennung von Kirche

und Staat, Neuordnung von Lehre und Fömmigkeitskultus, Schule
und Kirchgemeinde sowie mit der Entstehung von weitgehend anderen
Lebensformen, aber eben auch von Ordnungen, in denen das alles sich
vollzieht. «Die Flut bricht aus der Tiefe mit reissender Gewalt, und es

steht nicht bei uns, sie aufzuhalten»20, war Luthers dem entsprechende
Beschreibung als Zeitgenosse, der sich nur als Gottes Werkzeug in das

geschichtliche Geschehen - freilich höchst aktiv handelnd -
eingespannt sah. Das gilt gleichermassen von Bugenhagen, der nur zwei
Jahre jünger als Luther selber 1521 aus angesehener Schulleiterstellung
nach Wittenberg zur Klärung seiner an Luther und der beginnenden
Reformation entstandenen Fragen gekommen war und alsbald mit an
vorderster Stelle in Schriftauslegung, Lehre, Amtsverständnis, Predigt,
Gemeindeleitung, Gottesdienstordnung, literarischer Produktion und
reformatorischem Handeln stand. Lukas Cranachs Darstellung von
Bugenhagen auf der rechten Tafel des Wittenberger Flügelaltars in der
Stadtkirche mit den Schlüsseln, die sonst ikonographisch dem Petrus
zukommen, gibt eine sprechende Erläuterung vom lösenden und
bindenden Handeln dieses Reformators für die Ordnungsfrage von
Gemeinden und Kirchen. Doch betrachten wir sein Leben und Wirken
daraufhin etwas genauer. Dabei kann die sein Werk betreffende
biographische Skizze etwas dafür abgeben, wieso das traditionelle Bugen-
hagenbild seit einiger Zeit im Wandel ist.21

sischer Lutherdrucke auf nahezu 3850 ergänzen kann: eine sehr beachtliche Bestätigung
des Jenaer J.G. Walch, der 1745 im «Vorbericht von der Reformation überhaupt»
schrieb: «Lutherus verfertigte eine Schrifft nach der andern: sie wurden sehr häufig
gedruckt und in andere Sprachen gebracht; dadurch aber gieng das Licht des Evangelii
iemehr und mehr auf.» Walch, D.Martin Luthers ...Sämtliche Schriften. 15,57a.

20 WA 1,627,32 f.
21 Holfelder (A. 13) belegt das mit Arbeiten von E. Kähler, H.G. Leder, A. Sprengel-

Ruppenthal, E.Wolf u.a.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 539

2.

Zunächst beachten wir den Verlauf bis zum Übertritt nach Wittenberg.

Johannes Bugenhagen (24.6.1485-20.4.1558) wuchs in der alten
Bischofsstadt Wollin an der Dievenow als Sohn des Ratsherrn Gerhard
Bugenhagen und mit der Bildung - wie gründlich ist unsicher - der
dortigen Lateinschule auf. Am 24.1.1502, also mit sechzehneinhalb
Jahren, kam er zur Landesuniversität in Greifswald an die unterste
(artistische) Fakultät. Hier trieb er fleissig humanistische Studien.
Hermann v. dem Busche, der die berühmte Schule von Deventer besucht
und auch in Greifswald bahnbrechend für die humanistischen Studien

gewirkt hat22, war zwar dort nicht mehr, aber sein Einfluss auf Bugen-
hagens eigene Lehrwirkung darf angenommen werden.

Nach Abschluss des Studium artium wurde Bugenhagen von dem
damaligen Abt des Prämonstratenserklosters Belbuck 1504 nach Treptow

an der Rega als Rektor einer unter Ordenspatronat stehenden
Stadtschule geholt. Eine obere Fakultät absolvierte er nicht, gewann
aber in den siebzehn Jahren als Leiter der Lateinschule reichlich
pädagogische Erfahrungen und bildete sich selbst im humanistischen Sinne
weiter. Der Abt ernannte ihn 1505 auch zum kirchlichen Notar und
1509 wurde er vom Camminer Bischof zum Priester geweiht. Nach
kirchlicher Ordnung erhielt er im Konvent der Kanoniker der Trep-
tower Marienkirche seinen Platz.23 Schon bald hatte die Treptower
Stadtschule durch ihn einen solchen Ruf, dass aus Westfalen und aus
Livland Schüler zu ihm kamen. Der neue humanistische Geist
bestimmte ihn auch so sehr, dass ihm viel daran lag, seine besten Schüler
zu weiteren Studien dem angesehenen Humanisten und von ihm
verehrten Freund Johannes Murmellius nach Münster in Westfalen
zuzusenden. Der Briefwechsel mit Murmellius von 1512 zeigt den humanistischen

Einfluss deutlich. Bugenhagen lehnt die philosophische und
sophistische Denkart der Scholastik ab, nimmt die Kirchenväter als in
der Theologie reiner auf und fragt Murmellius am 23.4.1512 brieflich,
ob gegenwärtig ein entsprechender Theologe zu nennen sei. Murmellius

nennt ihm Erasmus.24

Über die Schriften von Erasmus kommt er zum Bibelstudium. Er

22 Vgl. RGG 1 (31957), 1533f.; 2 (31958), 1851.
23 G.Kawerau, Bugenhagen, RE 3 (31897), 526,25 f. Holfelder (A. 13), 355,4-6.
24 Kawerau (A.23), 526,34; Holfelder (A. 13), 355,10-15.17-24.



540 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

beginnt selber Schriftlesungen zu halten und vertieft sich in diese Aufgabe

mehr und mehr. Auch Bürger, nicht nur Geistliche und Mönche,
finden bei ihm sich ein. Johann Boldewan, der neue Abt von Belbuck,
ernennt ihn 1517 zum Lektor der Heiligen Schrift und der Kirchenväter
an der neuerrichteten Klosterschule zu Belbuck.25

Von Belbuck aus durchreist Bugenhagen im herzoglichen Auftrag
ganz Pommern, um nach Urkunden und Chroniken zu forschen und
Vorarbeiten für geschichtliche Arbeiten zu erstellen. Was er fand,
verarbeitete er zu der am 27.5.1518 von ihm vollendeten «Pomerania»,
einer Quellenkompilation der gefundenen Stücke zur Geschichte
Pommerns, welche der Herzog in Auftrag gegeben hatte. Sie ist für uns noch
interessant infolge verschiedener freimütiger Schilderungen des

Volkswesens und der kirchlichen Zustände.26

Einen wirklich reformatorischen Anstoss über die reformerischen
Tendenzen des Humanismus hinaus empfing Bugenhagen mit den

angeführten Einflüssen noch nicht. Sie blieben beschränkt auf die Kritik

am Ablasshandel, am zuchtlosen Leben der Kleriker und an der mit
Legenden geschmückten Predigtweise. In der scharfen Mahnpredigt
vom 24.6.1519 (71520)27 bezieht er sich «auf des Erasmus Ratio seu

Compendium verae Theologiae, und fordert Bussfertigkeit statt
Satisfaktionswerken, brüderliche Liebe statt der Stiftung von Seelmessen».

Freilich notiert er später bewertend, ihn habe das wahre Christsein
darin nicht erfasst, «noch sei er papista», noch sei die Zeit der Verirrung
(tempus erroris) gewesen, als er die Mahnpredigt hielt, «aber doch sei

auch schon die Sehnsucht» nach rechtem Christsein («esse Christianus»)

in ihm «erwacht gewesen»28. Welchen Eindruck dann Luthers
Schriften aufihn machten, die alsbald auch in Belbuck studiert wurden,
ist ja bekannt.

Die dem Volk gepredigten Zehn Gebote, von Luther 1518 zum
Druck gegeben29, und die «Auslegung deutsch des Vaterunsers für die

einfaltigen Laien. 1519.»30 fanden Bugenhagens lebhafte Zustimmung;

25 Kawerau (A.23), 526,36-36; Holfelder (A. 13), 355,27-30.
26 Vgl. von Wegele, Geschichte der deutschen Historiographie (1885), 306ff.;

Holfelder (A. 13), 359,14f.
27 Hg. von K.A.Tr. Vogt: Greifsw. Univ. Programm (1856), 13ff.
28 Kawerau (A.23), 526,49-51.
29 Benzing(A. 19), Nr. 192-196: Decern praecepta Wittenbergensi praedicata populo

(=WA 1,[394], 398-521).
30 Benzing (A. 19), Nr.260-283 (=WA 2 [74], 80-130).



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 541

das Buch «de captivitate Babylonica ecclesiae»31, das die Fundamente
der römischen Kirche zu erschüttern begann, als es 1520 erschien,
erschreckte zunächst auch Bugenhagen tief. Mit Luthers Angriffaufdie
mittelalterliche Sakramentslehre war nach erstem Eindruck für ihn die

Aufhebung der tragenden Säulen von Kirche und damaliger Gesellschaft

verbunden. Flatte Luther in der Schrift «An den christlichen
Adel deutscher Nation» (Juli 1520) «mit Bitten um Gottes Hilfe und
kraft des göttlichen Wortes» die drei «strohernen und papierenen
Mauern»32 umgestossen, hinter denen sich die Romanisten verschanzten -
nämlich erstens Hierarchie und Priesterstand mittels absolut und als

göttlich behaupteten Vorrechten über alle anderen Rechte und weltliche

Stände zu setzen, zweitens das Recht der Schriftauslegung für die

Begründung von Dogma und Gesetz, von Glaubenslehre und Leben

nur dem Papste vorzubehalten und drittens nur dem Papst das Recht
der Konzilseinberufung zu geben33 -, so legte Luther jetzt die Fesseln

dar, mit denen man die Seelen der Christen gefangenhielt. Waren zuerst
die neutestamentlich-reformatorischen Grundsätze ausgesprochen
worden, wonach durch Taufe, Evangelium und Glauben alle Christen
wahrhaft geistlichen Standes und von Christus nach I Petr 2,9 und Apk
5,10 alle zu Priestern gemacht sind und dass alle Christen von Gott
gelehrt werden sollen (Joh 6,45) und nach Paulus I Kor 14,30 ein
Lehrer stillschweigen und weichen soll, wenn einem in der Gemeinde
etwas Besseres offenbar werde, so wandte Luther sich nun in der neuen
umfangreichen Schrift, die er im August und September 1520 schrieb,
der sakramental verrechtlichten Lebenseingrenzung der Menschen zu.
Wir müssen die entscheidenden Punkte kurz nennen, um Bugenhagens
reformatorischen Durchbruch dabei zu beleuchten. Denn nach erstem
Lesen empfand er: «das sei ja Ketzerei in höchster Potenz!»34

Luther entwickelte mit aller Klarheit aus der Heiligen Schrift eine
evangelische Sakramentslehre. Dabei lässt er nur solche Sakramente
gelten, die sich aufChristi Einsetzung gründen. Ganz besonders befasst

31 Benzing (A. 19), Nr. 704-717 (=WA 6 [484], 497-573).
32 WA 6,407,4-6. Für die ausführliche Darlegung dieser reformatorischen Hauptschrift

siehe noch immer J. Köstlin-G. Kawerau, Martin Luther 51903,1,319-334; neuere
(Teil-) Gesamtdarstellungen gehen entweder gar nicht mehr auf sie ein (H. Bornkamm)
oder doch zu wenig mit direktem Textbezug (M.Brecht). Zur Verbreitung: Benzing
(A. 19), Nr.683-698.

33 WA 6,406, 28-407,3; vgl. Köstlin-Kawerau (A.32), 322.
34 Kawerau (A.23), 526,54f.



542 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

er sich mit der Verkehrung des Abendmahls: «aus Gottes Gabe an die
Menschen hatte man ein Gott dargebrachtes Opfer, aus Gottes Testament

eine Haupteinnahmequelle der Geistlichen gemacht - anderer
Missbräuche, wie der Kelchentziehung, nicht zu gedenken»35. So

unterzieht er die sieben Sakramente seiner Kritik und begründet die rechte
Lehre aufChristi Anordnung und Stiftung; am ausführlichsten nimmt
er sich die römische Abendmahlslehre vor. Im Abschnitt von der Ehe
werden Gewissensfragen laut. Er versteht die Ehe als ein Bild Christi
und der Gemeinde, aber nicht als Sakrament.36 «Lieber Gott, mir graut
davor, den Frevel der römischen Tyrannen zu betrachten, die so völlig
nach ihrem Belieben Ehen zerreissen und wieder zusammenzwingen.
Um Gottes willen» - ruft er aus -, «sind denn die Menschenkinder ihrer
Willkür preisgegeben, dass sie nur ihren Mutwillen mit ihnen treiben,
sie auf alle Weise missbrauchen und um schnöden Geldes willen alles

aus ihnen machen, was ihnen beliebt?»37

Auf die künstlich aufgerichteten Ehehindernisse ging Luther näher
ein und greift dabei die Unmoral von ernsten sittlichen Einsichten aus

an. Er kommt grundsätzlich auf das Eheverbot bei Priestern zu sprechen

(impedimentum ordinis) und fordert eine Eheerlaubnis für Geistliche.

Das alles war für Bugenhagen in seinem an das Studium dieser
Schrift unmittelbar folgenden Durchstoss zu Luther und zur Sache der
Reformation von Gewicht. Für sein konkretes Verhalten nach seiner

Entscheidung für Luthers reformatorischen Neuansatz wirkte es geradezu

befreiend. Luther hatte geschrieben: «Auch das <Hindernis der
Priesterweihe> ist reines Menschenfündlein, zumal wenn sie davon
schwatzen, dass es sogar eine geschlossene Ehe trenne, indem sie

beständig ihre Satzungen über Gottes Gebote erheben. Zwar masse ich
mir kein Urteil an über den priesterlichen Stand, wie er heutzutage
beschaffen ist, aber ich sehe, dass Paulus [I Tim 3,2] befiehlt, ein
Bischof solle eines Weibes Mann sein, und dass daher die Ehe eines

Diakonen, Priesters und Bischofs oder irgendeiner anderen geistlichen
Amtsstufe nicht getrennt werden kann, obgleich Paulus diese Art Prie-
stertum und die Rangstufen nicht kennt, die wir heutigen Tages haben.

Hinweg also mit diesen verfluchten Menschensatzungen, die nur dazu

35 WA 6, 502-526 zum Altarsakrament; Kawerau in seiner Einleitung dazu:
Braunschw. Ausg. 2,377.

36 WA 6,553, 9-13.
37 Braunschw.Ausg.2,474; WA 6, 553,24-28.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 543

sich eingeschlichen haben, dass der Gefahren, Sünden und Übel in der
Kirche immer mehr würden. Es besteht also» - argumentiert und
schliesst Luther - «zwischen einem Priester und seiner Frau eine
wahrhaftige und unzertrennliche Ehe, durch göttliche Gebote bestätigt. Wie

nun, wenn gottlose Menschen aus reiner Tyrannei sie verbieten oder
trennen? Mag sie dann immerhin vor Menschen unerlaubt sein, vor
Gott ist sie doch erlaubt, dessen Gebot das Vorrecht verdient, wenn es

Menschengeboten widerstreitet.»38 Klar steht, dass für Luther der

ganze Codex kanonischer Bestimmungen, die Bugenhagen z.B. schon
als kirchlicher Notar genügend kennengelernt hatte, mit seinem
Sakramentsrecht sowohl Menschengebot, menschliche Satzung und menschliches

Recht als auch weithin gegen göttliches Gebot und Recht ist.
Es ist sehr begreiflich, wie solche weitgehenden Konsequenzen einen

gesellschaftlichen Umsturz bedingten und fürs erste Widerspruch vom
kirchenrechtlichen und theologischen Denken des Mittelalters her
herausforderten.39 Schrecken löst das Buch Luthers auch im Kloster Bel-
buck beim ganzen Konvent aus, denn an dieser lateinischen Schrift
erlebte Bugenhagen seine Bekehrung: «nach wiederholter Lektüre
muss er bekennen: die ganze Welt ist blind - dieser allein sieht die
Wahrheit!»40 Im Treptower Konvent und Freundeskreis gärt es

dadurch kräftig. Bugenhagen wendet sich an Luther selbst mit Fragen.
Luther anwortet ihm mit Zusendung und Widmungseintrag des Traktats

«De libertate Christiana». Ergeht dabei auf die Frage Bugenhagens
ein, wie der Christ sein Leben einrichten solle, und gibt den Rat: «Du
hast geschrieben, dass ich dir eine bestimmte Weise für das Leben
mitteilen sollte. Der Christ braucht wirklich keine Moralgesetze. Der
Geist des Glaubens führt ihn nämlich zu allem, was Gott will und
brüderliche Liebe erfordert. Dieses [Büchlein von der christlichen Freiheit]

lies daher! Nicht alle glauben dem Evangelium. Der Glaube wird

38 Braunschw. Ausg.2,480f.; WA 6,557,11-23.
39 Vgl. Kawerau (A.35), 378: «Der Beichtvater des Kaisers z.B. erklärte erregt, er

wäre bei der Lektüre derselben [Schrift] nicht weniger erschrocken gewesen, als wenn ihn
einer mit einer Geissei vom Haupt bis zu den Füssen gehauen hätte. Schon im April 1521

erschien eine Gegenschrift der Pariser Theologen, und ein Vierteljahr darauf gar eine

Verteidigung der römischen Sacramentslehre gegen Luthers Angriff durch König Heinrich

VIII. von England, der dafür von dem dankbaren Papst den Titel <Verteidiger des

Glaubens> geschenkt erhielt.»
40 Kawerau (A. 23), 526,55-57.



544 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

im Herzen begriffen.»41 Wie stark Bugenhagen davon berührt wurde,
zeigt das Eintragen dieser Sätze Luthers in der knappsten lateinischen
Fassung, die er vielleicht selber als Schlüssel noch verdichtete, in sein

Exemplar aufs Titelblatt,42 offensichtlich von ihm abgeschrieben, übertrug,

um es als ein Dokument der Umkehr und des Neuanfangs für
immer festzuhalten.

3.

Was bringt der Neuanfang? Das unmittelbar Wirkende hat schnelle
Folgen. Bugenhagen wird bewusst, dass er, ohne Theologie je wirklich
erfasst und auf seine bisherigen Erkenntnisse und die neue Einsicht
bezogen zu haben, über die Grundfragen von Glauben, christlichem
Leben und Kirche nicht sicher befinden kann. Der Einladung seines

Freundes Peter Suave, nach Wittenberg zu kommen, der mit Herzog
Barnim dort seit 1518 studierte, folgt er im Frühjahr 1521. Es ist kurz vor
Luthers Aufbruch zum Reichstag nach Worms. Bugenhagen findet bei
ihm und anderen Universitätslehrern willkommene Aufnahme. Die
Immatrikulation geschah am 29.4.1521. Zunächst will er selber lernen,
beginnt aber bald im privaten Kreis mit einer kontinuierlichen
Psalmenauslegung. Mit Melanchthon schliesst der jetzt 36jährige Freundschaft.

Vor der Immatrikulation war er wohl schon etwas da, so dass er
Luthers grosse Psalmenvorlesung, die am 13.1.1521 mit der zweiten
Dekade des Psalters (nach Vulgatazählung) fertig war,43 wahrscheinlich
gerade noch zum 22. Psalm einige Male erlebte. Als Luther von Worms
nicht nach Wittenberg zurückkehrte, wird ihm die Auslegung des Psalters

übertragen. Man kann ihn in gewisser Hinsicht als einen Vollender
von Luthers Plan, einen evangelischen Psalmenkommentar im Druck
vorzulegen, bezeichnen.44 Allerdings müssen Selbständigkeit und Ab-

41 J.Rogge, Johannes Bugenhagen, Quellen 30/11 (1962), 114f. ; vgl. Kawerau (A.23),
526,57-60, der den Fundort mitteilt (unter Verweis auf Köstlin). Nach Holfelder (A. 13),

356,11-17 (unter Verweis auf E.Kähler) «spricht vieles» für die Echtheit der Antwort
Luthers.

42 Dazu bei den Autoren in A.41 und bei O.Vogt, Johannes Bugenhagens
Briefwechsel (1888), 8 ferner WA 48,289.

43 WA 5,6.
44 Dafür spricht Luthers Vorwort (Benzing Nr. 1862-1874); vgl. WA 5,7; 15,3ff.;

auch meinen Beitrag in dem Studienband der Mitarbeiter der WA «Luthers Bemühungen



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 545

hängigkeit, beider Eigenarten in hermeneutischem Ansatz und in der

Ausfuhrung noch weiter geklärt werden.45

In derchristologischen Interpretation der Psalmen ist Bugenhagen von Luther abhängig.

Das tritt sofort bei der Auslegung von Ps 1,1-3 hervor: «Beatus uir, qui hic descri-

bitur, primum est, Christus dominus propter nos homo factus. Deinde quilibet homo qui
est in Christo.»46 Aber auch der soteriologischen Verklammerung von Mensch und Gott
bei Luther folgt Bugenhagen, wenn es ziemlich anschliessend heisst: «Incidunt ergo et

sancti in uiam peccatorum nonnumquam, ut agnoscant qui sint, ut discant non in se

confidere, sed cautiores fieri per legem domini, dum sic neglecto uerbo dei se uident
corruisse. Non igitur a beatitudine cecidit, qui licet in uia peccatorum fuerit, tarnen non
stetit, id est, non permansit, sed agnito peccato fide regressus est: Septies enim cadit iustus

et resurgit [Spr24,16]. Consolatio itaque est nostri, quod praedicaturbeatus, non qui non
peccauit, quis enim est hic? sed qui in uia peccatorum non stetit.»47 Und hier schliesst
eine aufschlussreiche «Confessio autoris» an, die wir übersetzt folgen lassen: «Ich habe

den ersten Vers dieses Psalms» - <Selig der Mensch, der über dem Gesetz des Herrn
nachsinnt Tag und Nacht>, könnte man vielleicht eingeben und dabei erinnern, dass lex
Domini Verbum Dei meint - «gewiss in meiner unglücklichen Lage, aber durch Christus
glücklich genug gelehrt. Indem ich aus der weltlichen Gemeinschaft und solchen
Tätigkeiten und zwar als junger Mensch herausgerissen wurde, die auch die Welt verurteilt,
wurde ich noch ärger als die Welt. Während ich mein voriges Leben bessern wollte, fiel
ich schmachvoll in die päpstlichen Gesetze und Menschenlehren. Was darüber hinaus als

heilig gepredigt wurde und sich etwa auf die Ablässe, wie sie sagen, bezog, ergriff ich so

ganz, dass der Rufvon meiner vermaledeiten Heiligkeit weit und breit Menschen in den
Ohren gellte. Hier zeigte mir der Herr meine Sünde, damit er mich oft durch deren

Früchte unterwies - zu dieser Zeit aber noch vergebens; denn an der Beichte, an den

Sühneleistungen und Werken hing ich damals mehr als an Gottes Wort. Wenn jemand an

mir diesen Weg der Sünder und den Rat der Gottlosen, dem ich folgte, gestraft hätte,
würde ich es nicht gleichmütig haben ertragen können. Zuletzt, damit an meinem
gottlosen Wesen ja nichts fehlte, begann ich mich aufdas verderbliche Katheder zu begeben,

so sehr vertraute ich auf meine Weisheit. Dort wollte ich mit grösstem Fleiss lehren, was

es um Christus ist (wovon ich ganz sicher bin, dass du [mein evangelischer Leser] weisst,
wie doch unsere gute Absicht (bona intentio) nichts ist); freilich bestätigte ich zugleich,
was die übergrosse Gottferne der Pharisäer bedingt, nämlich Menschliches mit Göttlichem

gleichzustellen, dass ich nicht sage, wie sie jenes Menschliche dem Göttlichen
vorziehen, indem sie nur nach dem Ihrigen fragen.»

um einen Psalmenkommentar zwischen 1515 und 1523», der 1983 im Archiv zur WA
erscheint.

45 Holfelder, Tentatio et consolatio. Studien zu Bugenhagens «Interpretatio in li-
brum psalmorum (1974); P.Friedrich legt eine von mir angeregte Dissertation mit
Vergleich Bugenhagens mit Luther zu Psalm 5 vor.

46 Rogge (A. 41), 50 f. Von mir wurde das Jenaer Exemplar benutzt (4° Bud. The-
ol.34).

47 Rogge (A. 41), 50-52.



546 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

Hier erhebt sich dieses Selbstbekenntnis zur Höhe der augustinischen Confessiones:

«Aber weder hier noch in den früheren Irrtümern hat mich die Hand des gütigen Vaters
verlassen, die mich törichtes Jüngelchen geleitet hat - und ich wusste es nicht, so dass er
mich endlich um so mehr zu seinem Schuldner machte. Denn als ich begann, andere zu
lehren, gab er mir einen solchen Sinn, dass ich beim Lehren die Schüler in der Heiligen
Schrift [gesetzlich] zu unterrichten suchte - nur gegen die groben Vergehen, den

Zinswucher und äusserlichen Aberglauben, wovon die Unseren sich jetzt auch nicht
enthalten -, damit sie, durch das Wort Gottes unterwiesen, sich der Sünde enthielten und
ihrem Schöpfer reine Herzen bewahrten. Aber was war das in Wahrheit anderes, als eine

Art von Pharisäismus zu lehren? Inzwischen wusste ich von dem Wesen des Glaubens,
durch welchen alle jene Dinge vor sich gehen müssen, noch nichts, bis sich aus seiner

Höhe und Tiefe Gott über die Irrtümer der Menschen erbarmte und uns die apostolischen
Zeiten und das dem Geiste Christi gemässe Predigen seines Evangeliums wiederherstellte.
Von daher bin ich, der ich ehemals Gott ein Ärgernis war, nun den Menschen ein
Ärgernis geworden - aber nur denen, bei welchen Christi Evangelium als ein grösseres

Ärgernis, als ich es sein kann, gelten muss.»48

Der Kommentar zum ganzen Psalter, in dem diese Confessio
gedruckt wurde, erschien aufgrund der vorab erwähnten öffentlichen
Vorlesungen 1524 in Basel bei Adam Petri mit einer lobenden Vorrede
Luthers.49 Zugleich folgen im Druck auch andere lateinische Vorlesungen

bzw. Auslegungen der Paulusbriefe an die Galater, Epheser, Kolosser,

Thessalonicher, der Briefe an Timotheus und Titus, des Philemon-
und Hebräerbriefes, die ihn nun als evangelischen Theologen ausweisen.

Nach Hans Hermann Holfelder, der sich dafür auf Georg Heibig
und Ernst Kähler beruft, muss Bugenhagen als «der Theologe und
Exeget noch entdeckt werden».50

Für die in Treptow zurückgelassene Schule vertraute bei seinem

Weggang im frühesten Frühjahr 1521 Bugenhagen darauf, «dass sein

Kollege Andreas Knopke(n) sie weiter in Heilserkenntnis fördern werde».

51 Als er in Wittenberg dann von der lebhaften Auseinandersetzung
bei seinen ehemaligen Schülern über Luther und dessen Schriften

48 Rogge (A.41), 52-55. Die Übersetzung verschiedentlich von mir geändert.
49 Vgl. o. A. 44. Luther wollte selber einen Kommentar zum ganzen Psalter vorlegen,

was er aus vielen Gründen nicht verwirklichen konnte (s. dazu meine Studie 1983), und
lobte Bugenhagens Eintreten. Noch der Titel des Frankfurter Druckes (bei Egenolff, bald
nach 1544: Gotha Theol. 4° 91) hebt den Anschluss ans Kolleg hervor: «in Academia
Vuittembergensi publice praelectis», der Basler Erstdruck hat «Wittembergae publice
lecta».

50 Holfelder (A. 13), 358,44.
51 Kawerau (A.23), 527,6f.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 547

erfahrt, fasst er sein Urteil über Luther und dessen reformatorische
Gedanken für sie in einem langen Brief zusammen. Das hat die
Annahme lutherischer Lehre gefördert, wenn es auch im Juli 1521 zu
nur singulär gebliebenem bischöflichem Eingreifen «wegen martinischer

Predigt» kommt, dann aber bald staatliches Eingreifen folgt:
«Ende 1521 kommt das Kloster unter herzogliche Vermögensverwaltung,

der Abt und die Mönche fliehen». Das Zerschlagen des Treptower
Kreises hatte jedoch «unmittelbare Wirkung für die Ausbreitung der
reformatorischen Bewegung»52, denn Christian Ketelhodt, von 1528

Superintendent in Stralsund, und der obengenannte Reformator von
Livland und Riga A. Knopken gehören zu ihm und übernehmen wie
Bugenhagen sogleich leitende Aufgaben in der sich ausbreitenden
Wittenberger Bewegung.

Das Schreiben nach Treptow entstand wahrscheinlich bald nach
Luthers Abreise nach Worms.53 Bugenhagen verfasste es in der damals
üblichen Form der oft gedruckten ausführlichen Sendschreiben, ob-
schon es bis 1837 ungedruckt blieb.54 Es war seine erste grundsätzliche
Stellungnahme zum Verhältnis von Heiliger Schrift und «jenem Geist
der Wahrheit», der verheisst, «alle Wahrheit zu lehren» (Joh 16,13).55

Ferner schreibt er darin über Christus als die Mitte der Heiligen Schrift,
über sein Erlösungswerk und das Tun der Menschen, über das

Doppelgebot der Liebe und die Gebote Gottes, über die Rechtfertigung und
den neuen Menschen, über die Beichte, das Fasten, Almosen und Gebet
und über das Herrenmahl. Was er seinen ehemaligen Schülern von
Luther besonders ans Herz legt, sind die oben genannten zwei Schriften,
«damit ihr sie euch, sobald es möglich ist, kauft: die Auslegung zum
Herrngebet, die allgemein das Vaterunser Martin Luthers genannt

52 Holfelder (A. 13), 356,23.25-27 (unter Verweis auf Heyden).
53 Zum Zeitpunkt, den die Forschung etwas offen hält, lässt sich m. E. nach inhaltlichen

Kriterien vermuten, dass zum Urteilen Bugenhagens über die Situation gehörte,
sich Luther in Worms als noch nicht abgeurteilt mit Bestätigung der kirchlichen
Verdammung vorzustellen. Denn sonst hätte er anders geschrieben, dass dort in Worms die

causa Lutheri auf dem Programm stand oder ähnlich, nicht «quod non possum totius
causae esse cognitor» (bei Rogge [A. 41], 28). Das dürfte vordem 8. Mai 1521 geschrieben
sein bzw. bevor die Nachricht von der Verurteilung und dem Verschwinden Luthers
amtlich in Wittenberg war; es war aber alles ziemlich umgehend bekannt geworden.

54 Johannes Bugenhagens Sendbrief an die Schüler zu Treptow. Aus einer
gleichzeitigen Handschrift mitgetheilt von Carl Eduard Förstemann, ZHTh 7(1837); die Hs. ist
in Marburg (Ms. theol. lat. 8" 41,2).

55 Bugenhagen (A. 54), 141; bei Rogge (A.41), 14 f.



548 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

wird.56 Ich habe niemals ein besseres Buch gelesen. Dazu kommt die
Abhandlung über die Zehn Gebote, die die Gnade Gottes so verkündigt,

dass jeder, der sie gelesen hat, viel Licht sich erworben haben

sollte, um die apostolischen Schriften zu verstehen. Die Auffassungen
Martin Luthers darin halte ich für so beschaffen, dass der göttliche
Paulus sie ohne Bedenken unterschreiben würde. Diese beiden kleinen
Bücher sind so christlich, dass keiner sie verachten soll, es sei denn, er
sei selbst unzweifelhaft ein Feind der Wahrheit»!57

Bugenhagen geht es wie Luther um die Wahrheit des Evangeliums.
Das führt ihn zu ihm und zur Wittenberger Bewegung. Er beruft sich
dafür auf Jesu Ankündigung des Heiligen Geistes (Joh 16,13):

«Die Heilige Schrift gab uns jener allwissende Geist Gottes. Wer ihr nicht glaubt, ist
nicht aus Gott. In ihr ist alle Wahrheit sowohl verborgen als auch offen zu lesen, die dem
Menschen zum Heil nötig ist... Keiner lernt die Heilige Schrift, es sei denn durch den

Meister, durch eben diesen Geist, der nicht den einzelnen alles gibt, sondern den
einzelnen zuteilt, je nachdem er will, damit keiner sich zuweilen die Einsicht in diese

anmasst. Es ist der Heiligen Schrift gemäss zu beurteilen, was von den Menschen gelehrt
wird. Wenn etwas mit ihr übereinstimmt, ist es heilig und aus Gott. Wenn es von ihr
abweicht, ist es Irrtum und vom Übel, obgleich es geschehen kann, dass, wer so lehrt,
nicht gänzlich bösen Sinnes ist. Denn wer handelt niemals unsinnig oder täuscht sich nie
Das ist die wirkliche Gefahr, vor der sich der Lehrende am meisten hüten muss / Verum
hoc periculum quam maxime cavendum docenti, et recta ratio et Deus ipse monet, et
praecipue in rebus nostrae salutis.. ,».58

«Deshalb denke ich über Martin Luther nicht schlecht, da er ja
beinahe alles aus der Heiligen Schrift ableitet, auf deren Worte allein
ich geschworen habe.»59

4.

Luthers lange Abwesenheit und die Ereignisse in Wittenberg mit
dem Wandel in Gottesdienst, Lebensordnung und kirchlicher Autorität,

der den Messkultus insbesondere betraf und die Fragen zu
Klostergelübden und Priesterehe nicht gesetzlich, sondern auch für Bugenha-

56 Vgl. die Angaben bei und in A. 30, für die zweite Schrift A.29.
57 Bugenhagen (A. 54), 147; bei Rogge (A. 41), 30 f.
58 Bugenhagen (A.54), 141; bei Rogge (A.41), 14-17.
59 Bugenhagen (A.54), 147: «Igitur de Martino non male sentio, quippe qui fere

omnia ex sacris agit literis, in quarum ego solummodo verba iuravi».



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 549

gen nach der Freiheit eines Christenmenschen beantwortete, «förderten

seine innere Entwicklung und zogen ihn in den Kreis der Mithandelnden

hinein».60 Am 13.10.1522 schloss er die Ehe mit seiner, nur
dem Vornamen nach bekannten Walburga. Er war noch ohne feste

Anstellung. Luther bemühte sich sehr, den ausgezeichneten Dozenten
in Wittenberg festzuhalten. Es drohte sogar eine Berufung nach Erfurt
und sofort liess sich kein freier Platz für ihn finden; obwohl seine Lage
immer drückender wurde, blieb er in Wittenberg und versah die
Auslegung der Heiligen Schrift mit, gleichsam als Lehrbeauftragter. Ende

September 1523 starb der Stadtpfarrer Magister Simon Heinsius. Der
Rat der Stadt wählte Bugenhagen gegen die Verschleppungstaktik in
dieser Sache von Seiten des Kapitels der Schlosskirche zum Nachfolger.
Das mächtige Schlosskirchenkapitel war kirchenrechtlich nach bisheriger

Besetzungsordnung für die Nachfolgeregelung zuständig. Die
Zustimmung der Gemeinde und die Wahl des Rates machten unter
Luthers die Sache förderndem Vorgehen Bugenhagen zum Pfarrer an
der Stadtkirche.6'

Doch war den Wittenbergern Bugenhagens Bleiben in diesem
Doppeldienst, Lector in biblicis und Pastor, damit keineswegs garantiert.
Bugenhagen war ein sehr tätiger und erfolgreicher Dozent und Pfarrer.
Dafür sprechen schon die vielen Veröffentlichungen der folgenden
Jahre.62 Zu erwähnen sind auch seine vor allem praktischen Hilfen in
der oft aufgelegten Anleitung für Prediger: «Indices quidam in euan-
gelia Dominicalia. 1524», und in seinen Katechismuspredigten von
1525 und 1532. Er richtet die aufgelöste Stadtschule in Wittenberg
wieder ein, sorgt für tägliche Predigtgottesdienste, für Seelsorge an den
Armen und Gefangenen, für eine Privatbeichte mit Glaubensunterricht,

hilft bei der Übertragung von Luthers Septembertestament ins
Niederdeutsche (1524 und mehr noch in der Ausgabe von 15 2 5).63 Die
Nicolaigemeinde in Hamburg beruft Bugenhagen schon Sommer 1524;
es gab auch einen Ruf der Danziger an ihn. Aber die Wittenberger

60 Kawerau (A.23), 527,14 f.
61 Vgl. Kawerau (A.23), 527,16-24; Holfelder(A. 13), 356,44-47; W. Friedensburg,

Geschichte der Universität Wittenberg (1917), 168.171.
62 Vgl. G.Geisenhof, Bibliotheca Bugenhagiana. Bibliographie der Druckschriften

des D. Joh. Bugenhagen (1908). Das «Bestandsverzeichnis der Drucke und Handschriften»

von Bugenhagen: Veröffentl. d. Landesbibl. Gotha 9 (1962), 11-32, weist 89 Titel
(mit Signaturen) auf, die Geisenhof noch ergänzen.

63 E.Kruse, Bugenhagens plattdeutsche Bibel, Luther 29 (1958), 73-80. 135-140.



550 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

Gemeinde wehrte sich dagegen, obwohl Luther zuriet - und dann nach
Danzig doch einen anderen entsandte. Was Hamburg betraf, redete
Luther Bugenhagen zu, dem Ruf wenigstens, gleichsam beurlaubt, für
einige Zeit «Folge zu leisten».64 St. Nicolai war eine der drei
Hauptkirchen der Hansestadt, in der das Evangelium erst Fuss fasste. Die
Hamburger wollten ihn als Pfarrer und evangelischen Reformator
haben, aber dagegen protestierte der Rat der Hansestadt. Er wollte sich

ans Wormser Edikt vom 8. 5.1521 gebunden halten und nahm deshalb
Anstoss an einem verheirateten Priester.

Bugenhagen nahm in seinem Antwortschreiben an die Hamburger
Gemeinde Anlass, dem Rat die Verantwortlichkeit für sein Wegbleiben
zu geben. Er argumentiert und legt dar, dass ein kaiserliches Mandat,
wie das Wormser Verdammungsurteil über Luthers Auflehnung gegen
die Bannbulle Papst Leos X. das «Hören und Lesen» von Gottes Wort
«nicht verbieten» könne. Hatte doch auch der Kaiser überdies
reichsrechtlich etwas gewaltsam verfügt. Ohne wirklichen Beschluss des

Reichtages, der Fürsten und der Stände setzte er diesen «Abschied» als

Bestätigung der römischen Verurteilung Luthers gegen die herrschende

Stimmung in weiten Gebieten Deutschlands durch. Bugenhagen
schrieb deshalb aus theologischer und kirchlicher Verantwortung an
den Hamburger Rat, dass «man dem Kaiser und weltlichen Schwert in
anderen Stücken gehorsam sein solle». Statt dem Kaiser etwa das in
einem servilen Gehorsam zu «geben, was Gott gehöre»65, müsse man
auf Gottes Wort hören.

Bugenhagen richtete mit dieser Form der Zwei-Reiche-Lehre auch
in der aktuellen Ehefrage klare Fronten auf. Ordensleute, Nonnen und
Priester könnten Gottes Schöpferwort mit einem ehelichen Leben
folgen. De conjugio episcoporum, 1525 ist eine grundsätzliche Schrift zur
Ehe und zur aktuellen Sachlage, seine folgende Schrift für die neue
Trauform legt Formen des kirchlichen Handelns dazu fest. 1526
erarbeitete er zusammen mit Justus Jonas eine neue Ordnung für die
Gottesdienste in der Stiftskirche; die Armenversorgung in Wittenberg
wurde von ihm 1527 neu organisiert. Mit dem «Sendbrieff widder den

newen yrthumb, bey dem Sacrame(n)t des leybs vnd bluts vnsers Herren

Jesu Cristi[!]. Johan. Bugenhagen Pomer. Wittenberg. 1525.», der in
Nürnberg gleich nachgedruckt wird, beginnt von Wittenberg aus mit

64 Kawerau (A.23), 527,50-52.
65 Vogt (A. 42), 22.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 551

Zwingli die Diskussion in der Sakramentsfrage.66 Im gleichen Jahre
verfasst Bugenhagen eine Lehrschrift von über 250 Seiten: «Von de(m)
Christlichen glauben, vnd rechten guten wercken, wider den falschen

glauben, vnnd erdichte gûdte werck Darzû, wie man es soll anrichten
mitt gûten christlichen Predigern das solcher glaub vnd werck recht
predigt werden. An die Erenreych Stat Hamburg.»67 Sie kommt erst
1526 heraus und liegt 1527 wie andere Schriften von ihm auch in
Nürnberg, bei Friedrich Peypus verlegt, vor. In ihr fasst er die Hauptpunkte

seiner Kirchenreform und reformatorisch geprägten Theologie
zusammen.

Diese Programmschrift Bugenhagens nimmt das neue theologische
Anliegen der Reformation auf: Glaube und Liebe. Damit beschreibt er
die Zuordnung von Glaube und Werken und wegweisend die reformatorische

Hauptwirkung. Besonders im zweiten Teil der Schrift nimmt
er die wichtigsten Punkte seiner reformatorischen und kirchenorganisatorischen

Tätigkeit der folgenden Jahre in niederdeutschen und
skandinavischen Gebieten vorweg. Wenigstens im Überblick soll ein
Eindruck davon gegeben sein. Wie sah diese neuordnende und reformatorische

Arbeit aus?

«Oft ein Jahr und länger von seinen Ämtern in Wittenberg, wo ihn
Luther vertritt, beurlaubt, visitiert und reformiert Bugenhagen - seine

Familie begleitet ihn aufmancher Reise - in der Zeit zwischen 1528 und
1542 die kirchlichen und schulischen Verhältnisse im politischen und
theologischen Einflussbereich der sächsischen Reformation.»68 So leitet

Holfelder den Abschnitt über die ökumenische Wirksamkeit Bugenhagens

ein. Bugenhagen hat die Grundlage seiner Arbeit - nämlich
Wittenberg und die Verbindung mit Luther - nie aufgegeben; von der
Stadt und von ihm zu neuem Auftrag beurlaubt und gesandt, aber
immer wieder zurückkehrend, baute er überall, wohin er berufen wurde,

die Gemeinden nach der Botschaft des Gekreuzigten auf, indem er
das Beispiel von Wittenberg übertrug.

Meist beruft ihn die städtische Obrigkeit, mehrfach auch der
Landesherr. Er beginnt sein fast immer schwieriges, jedoch geschickt ange-

66 Vgl. W. Köhler, Zwingli und Luther, 1 (1924 1971), 196; 2 (1953). Von Geisenhof
(A. 62) ist Nr. 163 «Eyn Sendbrieff widder den newen yrrthumb bey dem Sacrament des

leeybs vnd blutts vnsers Herrn Jhesu Christi. Wittemberg 1525» genannt Gotha; 5 an
Theol. 4' 191/1), aber zu beachten ist ebenso die Schrift, die A.16 belegt ist.

67 Geisenhof (A. 62), Nr.209 Gotha: Th 662/19).
68 Holfelder (A. 13), 357,21-25.



552 H.Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

packtes Ordnungswerk mit Predigen und Visitieren und führt es

zielstrebig zum Abschluss mit einer Kirchenordnung, die von Gemeinde
und Rat angenommen wird. So von Mai bis Oktober 1528 in
Braunschweig69, danach in Hamburg bis Juni 1529. Schon von dort aus
versucht er die Reformation in Ostfriesland, wohin er gerufen wird,
brieflich vorwärts zu bringen71; im April 1529, von dem Kronprinzen
Herzog Christian von Holstein dringend aufgefordert, leitet er in Flensburg

eine theologische Disputation, die mit Melchior Hoffmann
stattfindet, der in Livland, Schweden und Ostfriesland enthusiastisch als
Wiedertäufer wirkte. Bei diesem Religionsgespräch trat Bugenhagen
mit weiser Mässigung auf und forderte von dem Neuerer die gewissenhafte

Erforschung der Wahrheit aus der Heiligen Schrift.72

Von Oktober 1530 bis April 1532 ist Bugenhagen wieder länger
abwesend von Wittenberg. Er führt die Reformation in Lübeck73 und
von November 1534 bis August 1535 in Pommern74 durch. Hier scheitert

jedoch die Reorganisation der Universität Greifswald75, und auch
für Stettin, wie es geplant war, gelang keine Hochschulgründung. Auf
Bitten des dänischen Königs Christian III. hin ordnete und reformierte
Bugenhagen in Dänemark, Norwegen und den dazugehörigen Herzogtümern

Schleswig und Holstein in den folgenden Jahren die kirchlichen
Aufgaben und Bereiche. Dazu gehörte das Schul- und also auch das

Hochschulwesen. An der von ihm neu eröffneten Universität Kopenhagen,

der er 1538 sogar als erster Rektor der neuen Ära vorsteht76, hält

69 Vgl. Chr. Bellermann, Das Leben des Johannes Bugenhagens nebst einem
vollständigen Abdruck seiner Braunschweigischen Kirchenordnung vom Jahre 1528 (1859).
Diese Kirchenordnung bekam Modellcharakter für weitere. E. Sehling (A. 14), 6/1 (1955),
348-455 gibt eine krit. Ausgabe von «Der erbarn statdt Bruswig christlike ordeninge to
denste dem hilgen evangelio, christliker lere, tucht, Frede unde eynicheit. Ock darunder
vele christlike lere vor de borgere. Durch Joannem Bugenhagen Pomeron bescreven. 1528

Wittenberg bei Joseph Kluck.»
70 Vgl. Bugenhagens Bericht aus Hamburg vom 1.11.1528 über sein Vorgehen mit

Predigt, Schriftauslegung und beharrlichem Verhandeln bei Vogt (A.42), Nr.26.
71 Vgl. A. Sprengler-Ruppenthal, Bugenhagen und das protestantische Kirchenrecht:

Zeits. d. Savigny-Stiftung f. Rechtsgesch. Kanon. Abt 88 (1971), 204.
72 Vgl. Bellermann (A. 69), 49. Hoffmann starb in Strasbourg 1534 im Gefängnis.
73 Die Kirchenordnung bei E.Sehling (A. 14), 6/1 (1955).
74 Die Kirchenordnung bei E. Sehling (A. 14), 4 (1911).
75 Vgl. Holfelder (A. 13), 357,32f.; H.Heyden, Die Kirchengeschichte Pommerns

(21957). Melanchthon war in der Universitätsreformfrage beherrschend.
76 N.K.Andersen, Det teologiske Fakultet 1479-1597, Kobenhavns Universitet

1479-1979, 5 (1980), 14-20.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 553

er täglich Vorlesungen. Die schleswig-holsteinsche Kirchenordnung77
wird in der landessprachlichen Fassung aufdem Landtag zu Rendsburg
angenommen. Bugenhagen nimmt an diesem Landtag von Februar bis
Mai 1542 teil. Ebenfalls 1542 predigt und visitiert er von August bis
November in Hildesheim78 und im Lande Braunschweig-Wolfenbüttel

79
; seine reformatorische Arbeit hat längst -wenn man es vergleichen

will - erzbischöfliches Format.
In diesen Jahren werden Bugenhagen auch die Bischofssitze Schleswig

(1541) und Cammin (1544) vorgeschlagen für seine endgültige Heimat.

Christian III. wollte ihn gern für immer in der Universität Kopenhagen

anstellen, weil er ihn selber persönlich so hoch schätzte. Bugenhagen

bleibt aber in Wittenberg. Auf Drängen des Kurfürsten promoviert

er 1533 und wird damit ordentliches Mitglied der Theologischen
Fakultät, der er seit 1522 als ausserordentliches Mitglied angehört hatte.

1532 hatte ihm Johann Friedrich, kurz nach seinem Regierungsantritt,

die kirchliche Leitung des Kurkreises rechts der Elbe, also des

Kernlandes von Kursachsen, als «Superattendanten», wie man statt
Bischof nun sagte, übertragen. Die Personalunion von vierter theologischer

Professur in Wittenberg und Stadtpfarramt, wie wir das auch
andernorts später finden, z. B. für Hermann Cremer in Greifswald an
St. Marien und Universität80, legen die Statuten von 1536 fest.81 In
diesem Doppelamt, das er bis ins Alter behielt und versah, ist Bugenhagen

Wittenberg erhalten geblieben.
Mit Beginn der auswärtigen kirchenordnenden Aufgaben ging die

literarische Tätigkeit naturgemäss zurück, von exegetischen Arbeiten
kam ausser Nachauflagen wenig Neues. Der Psalmenkommentar und
andere Psalmenauslegungen82 begründeten seinen Ruf als Exeget und
gaben Anlass zu seinem bekannten Wappen mit Davids Instrument im
geschmückten Siegeskranz.83 Einiges wird aus aktuellem Anlass
geschrieben und publiziert, z.B. ist anlässlich der Pest 1527 entstanden:
«Ioannis Bvgenhagii commentarius, In quatuor capita prioris Epistolae

77 Es handelt sich um eine Übertragung der dänischen Kirchenordnung.
78 Diese Kirchenordnung bei E. Sehling (A. 14), 7/2/1 (1980).
79 Die Kirchenordnung bei E. Sehling (A. 14), 6/1 (1955).
80 Für Wittenberg bei Friedensburg (A.61), 195.
81 Vgl. H.Beintker, Hermann Cremer, TRE 8 (1981), 231,1-21.
82 Geisenhof (A.62), Nr. 3.9.11.12.26.309.
83 Bugenhagens Wappen findet sich mit anderen Wappen der Reformatoren in der

Titeleinfassung des von Hans Lufft 1538 gedruckten « Vnterricht der Visitatorn», Benzing



554 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen

ad Corinthios, de sapientia & iusticia dei quae Christus est, et de auto-
ritate sacrae scripturae & doctrinae Apostolicae in ecclesia Christi.
Wittenberg 1530».84 Bei der Auslegung des 29. Psalms85, einer Stellungnahme

Bugenhagens zur Kindertaufe, handelt es sich wie im Fall 1525

mit Melanchthon um eine gemeinsame Schrift mit Luther, bzw. um
einen speziellen Beitrag, für den Bugenhagen Luther gewinnt.86 Als eine

Kampfschrift gegen Rom erscheint 1550 noch ein Kommentar zum
Propheten Jonas87, in dem er auch verschiedenen Verdächtigungen
gegenüber seinem Verhalten in der Zeit nach dem katastrophalen Ausgang

des Schmalkaldischen Krieges entgegentritt.88

Bugenhagen hat an dem Vorwurf zu loyaler Einstellung zur neuen
kurfürstlichen Herrschaft, zu Melanchthon und zur Wittenberger
Universität, den ihm auch alte Freunde machten, schwer getragen. Er war
ja Luthers Seelsorger und enger Vertrauter gewesen und stand nach
dessen Tod oft allein. In seiner besonderen Bindung an den in Wien
gefangenen abgesetzten Kurfürsten Johann Friedrich und den
beibehaltenen, bleibenden Verpflichtungen gegenüber Stadtgemeinde und
Universität suchte er den ihm von der Sache und der Treue zu den

Wittenberger Ämtern her zugeordneten Weg zu gehen. Ein bekenntnisartiger

Abschnitt aus seinem Antwortbrief vom 23.1.1553 nach Dänemark

an Christian III. mag der sinnvolle Schlusspunkt zu dem etwas
näher beleuchteten Zusammenhang zwischen Bugenhagen und
Luthers Stadt Wittenberg sein: «Ich komme nimmer aus dieser Stadt. Hie
predige ich, lese Lectionen in der Schulen, schreibe, richte Kirchensachen

aus, examiniere, ordiniere und sende viel Prediger aus, bete mit
unser Kirchen und befehle alles dem himmlischen Vater im namen
unseres HERRN Jesu Christi.»89

Horst Beintker, Jena, DDR

(A. 19), Nr.2496, wiedergegeben bei O.Thulin, Die Lutherstadt Wittenberg (1962), 28,
und neu gezeichnet auf dem Umschlag der Gothaer Veröffentlichung (A.62).

84 Geisenhof (A.62), Nr.266 (Gotha: Druck 706).
85 Geisenhof (A.62), Nr. 307-309 (Gotha: 9 an Theol. 4" 331/1 u.13 an Theol. 4°

191/1); Benzing (A. 19), Nr. 3395-3397.
86 Vgl. WA 53 (202) 205-208.
87 Geisenhof (A.62), Nr. 387 f.
88 Vgl. O.Vogt, Melanchthons und Bugenhagens Stellungnahme zum Interim und

die Rechtfertigung des letzteren in seinem Jonaskommentar (1887), 21-38, und Bugenhagen,

Wie es vns zu Wittemberg in der Stadt gegangen ist, in diesem vergangen Krieg...
1547 (Geisenhof, Nr. 387).

89 Vogt (A.42), 547.


	Der Reformator Bugenhagen : Neuordnung der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie

