Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 6

Artikel: Der Reformator Bugenhagen : Neuordnung der Kirche unter dem
Einfluss reformatorischer Theologie

Autor: Beintker, Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Reformator Bugenhagen
Neuordnung der Kirche unter dem Einfluss
reformatorischer Theologie

Gerhard Ebeling zum 70. Geburtstag

Die theologische Art der Neuordnung, mit der Bugenhagens Name
als Reformator Bestand hat, findet wieder Anklang. Die Bekennende
Kirche z.B. dachte auf verschiedene Weise den Fragen theologischer
Begriindung der Ordnung und Erbauung von Gemeinden nach. Sie
wusste sich dabei in der Nachfolge und unter mancherlei Einfluss von
reformatorischer Theologie des sechzehnten Jahrhunderts: Karl Barth
mehr in reformierter Auspriagung', der wesentlich jiingere — Martin
Luther und Dietrich Bonhoeffer besonders verbundene — Gerhard Ebe-
ling? mehr in Aufnahme der Wittenberger Modelle. Danach weiss und
glaubt «der reformatorische Typus» die Heiligkeit der Kirche unab-
hiangig «von der Heiligkeit ihrer Glieder» und sucht er «vom biblischen
Denken her unter Uberwindung des Subjekt-Objekt-Gegensatzes» die
Fragen nach Zugehorigkeit, Grenze, Kirchenordnung und -zucht in der
Gemeinde, auf die Ebeling in einem Vortrag am 9.4.1946 auf einer
Arbeitstagung der Kirchlich-theologischen Sozietét in Stuttgart kon-
kret abhob, etwa «in der Weise zu losen, dass er die Heiligkeit der
Kirche immer neu geschenkt glaubt durch die Gegenwart Christi im
gepredigten Wort und gespendeten Sakrament»? (vgl. CA VII).

Ebeling bestreitet in Einvernehmen mit Bonhoeffer* «auf das ent-
schiedenste», den konfessionell divergierenden «geschichtlichen Un-
terschied zu einem grundsitzlich» gewordenen gelten zu lassen, «als
seien sich nicht echte Lutheraner und echte Reformierte, trotz einzel-

I vgl. K.Barth, Die Ordnung der Gemeinde, zur dogmatischen Grundlegung des
Kirchenrechts (1955) (= Kirchl. Dogmatik IV/2 [1955] § 67,4).

2 G.Ebeling, Kirchenzucht (1947), widmet diese Arbeit «Der Bekennenden Ge-
meinde in Berlin-Hermsdorf und Frohnauy, der er «sechs Jahre lang im Kirchenkampf
und wihrend des Krieges dienen durfte»: 5-7.

3 Ebd. 5.

4 Vgl. auch Ebelings Position im Kreis der Teilnehmer am Predigerseminar der
Bekennenden Kirche Finkenwalde unter der Leitung von Bonhoeffer etwa nach G. Ebe-
ling, Die «nicht-religidse Interpretation biblischer Begriffe»: Die miindige Welt 11 (1956),
12-73 (=ZThK 52 [1955], 296-360).



533

ner Abweichungen in Begriindung und Ausfiihrung, doch in der Frage
der Notwendigkeit von» den oben genannten Aufgaben «einig».® Er
unterstreicht allerdings seinen inneren Anschluss an Luther, indem er
«gesetzliche Wege der Kirchenzucht», die «in sich logisch und konse-
quent und berechenbar sind», abweist ; «der reformatorische Typus als
evangelischer Weg der Kirchenzucht» entbehre aller selbstherrlichen
Logik, Konsequenz und Berechenbarkeit» und sei «Schritt fiir Schritt
auf den Weg des Glaubensgehorsams gewiesen».® «Die reformatorische
Lehre von der Kirchenzucht und deren Handhabung», in der sich
evangelisches Ordnungshandeln bewéahrt, bedarf in der Tat einer «be-
sonders griindlichen Untersuchung»’, wobei Ebeling von vornherein
konstatiert, dass «sie auf reformierter Seite energischer angepackt
wurde als auf der lutherischen», obschon «die vorhandenen Ansitze
auf beiden Seiten durch die gleichen geschichtlichen Faktoren in Ver-
fall geraten sind»®. Hier gilt es auch in Aufnahme der Ansitze durch
Johannes Bugenhagens reformatorische Tédtigkeit, mit denen wir uns
fiir die Erneuerung eines evangelischen Kirchenwesens vertraut ma-
chen sollten’, auf der damals von Ebeling schon geforderten reforma-

> Ebeling (A.2), 16. Er hilt iibrigens wie auch R.Hermann (vgl. A.7) «die in der
Formula concordiae ausgesprochene Verurteilung der Schwenckfeldschen These, <«dass
keine rechte christliche Gemeinde sei, da kein 6ffentlicher Ausschluss oder ordentlicher
Prozess des Bannes gehalten werdey, fiir eine gefdhrliche Verirrung» (ebd.).

6 Ebd. 16; weiterfiihrend argumentiert Ebeling: « Darum ist es geschichtlich versténd-
lich, wenn sowohl der katholische wie der schwirmerische Typ verfiihrerisch straffe und
festgefiigte Ordnungen der Kirchenzucht entfalten konnten, wihrend der reformatori-
sche Typ zwischen der Szylla des katholischen und der Charybdis des schwérmerischen
Irrwegs den anfechtungsvollen Weg einer letztlich nie verfiigbaren, sondern im Glau-
bensgehorsam immer neu geschenkten und ergriffenen bzw. im Unglauben oft genug
verfehlten Kirchenzucht gehen musste.»

7 Ebd.16. R.Hermann, Theologische Fragen nach der Kirche. Ges. u. nachgel. Wer-
ke, 6 (1977), 275-288. 308-319, geht es grundsétzlich an, untersucht aber auch speziell
«Die Probleme der Exkommunikation bei Luther und Thomas Erastus»: Ges. Studien z.
Theol. Luthers u. der Reformation (1960), 446—472, und regt die Diss. dariiber an: Ruth
Gotze, Wie Luther Kirchenzucht iibte. Eine kritische Untersuchung von Luthers Bann-
spriichen und ihrer exegetischen Grundlegung aus der Sicht unserer Zeit (1959).

8 Ebeling (A.2), 16.

9 Ansitze gibt es mehrfach, z.B. die 6kumenische Studientagung «Kirche, Recht,
Gesellschaft im Spatmittelalter und in der frithen Neuzeit», die in Glistrow/DDR vom
14.-18.9.1981 stattfand und bei der mir das einleitende sowie ein speziell kirchenrecht-
liches Referat zu Bugenhagen aufgetragen war (letzteres erscheint in einem Aufsatzband
in der DDR aus Anlass des 500. Geburtstages von Bugenhagen 1985).



534 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

torischen Richtlinie'® fortzusetzen. Da mich selber die Fragen nach der
Grenze der Kirche, nach der Zugehorigkeit zu ihr, nach ihrer Ordnung
und damit auch nach einer rechten disciplina ecclesiae" beschiftigt und
wiederholt zu Beitridgen veranlasst haben'?, mochte — in verschiedener
Hinsicht einer langjdhrigen Verbindung zu Gerhard Ebeling entspre-
chend - die folgende, fiir den Druck zugerichtete Fassung des Giistro-
wer Einleitungsreferates den Jubilar herzlich griissen.

Die reformatorische Tatigkeit Bugenhagens steht im Schatten Lu-
thers. Wenn sie unter kirchenrechtlichen und systematisch-theologi-
schen Aspekten gesichtet wird, tritt ihre Bedeutung schéarfer hervor, ja
das geschichtliche Urteil iiber Bugenhagen, den Reformator in Nord-
deutschland, scheint von daher einer Revision unterzogen werden zu
miissen.”

Der «Doktor Pomer», auch Johannes Bugenhagens Pomeranus oder
nur Johannes Pomeranus literarisch sich selbst nach seiner niederdeut-
schen Heimat nennend, ist mehr als bloss ein zur Einfiihrung der
Reformation in verschiedene Stiadte gerufener «Kirchenorganisator»
von kirchlichen Neuordnungen, die von der Wittenberger Bewegung

10 Etwa mit der « These: So wahr die Lehre von der Rechtfertigung allein aus Glau-
ben der articulus stantis et cadentis ecclesiae ist, so wahr aktualisiert sich das rechte
Bekenntnis zu dieser Lehre in dem rechten Verstdndnis und der rechten Handhabung der
Kirchenzucht», zeigt Ebeling den roten Faden, «der die Geschichte der Kirche durch-
zieht» (a.a.0. A.8,9 u. 14; vgl. im Text bei A.3).

T Ebeling, ebd. 18, fordert sie und hofft (1946/1947), «es mdchte uns bald einmal eine
griindliche und verantwortliche Entfaltung des locus de disciplina ecclesiae geschenkt
werden». Hier ist viel unternommen worden, man denke nur an die Arbeiten von
W.Maurer, S. Grundmann, J. Heckel, H. Dombois, E. Schott, R. Smend, Erik und Ernst
Wolf.

12 Etwa: Die Christenheit und das Recht bei A. Schlatter (1957); Wesen und Gestalt
der Kirche, ZdZ (1960); Zur Beachtung von Luthers Kirchenverstdndnis, Festschrift
F.Lau (1967); Amt — Ordnung — Zucht: Amtsbl. d. Ev. Luth. Kirche in Thiir. (1977); Zur
Okumenischen Dimension einer der Kirche eigenen Ordnung, ZEvVKR 23 (1978); Ge-
meinde und Amt, Die Christenlehre 31 (1978).

13 vgl. Hans Hermann Holfelder, Bugenhagen, TRE7 (1981), 354-363. Uber den
Forschungsstand siehe dort und bei H.-G. Leder, Zum Stand und zur Kritik der Bugen-
hagenforschung, Herbergen der Christenheit (1977/1978), 65-100.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 535

ausgingen. Als solcher ist er wiederholt in den grossen Nachschlage-
werken gelobt worden. Das grundsitzliche Neue, um das es dabei ging,
war vielleicht zu selbstverstdndlich, um bewusst herausgestellt zu wer-
den, und trat so in der modernen Literatur iiber Bugenhagen noch
wenig oder kaum ins Blickfeld. Jedenfalls ist Bugenhagens reformato-
rischer Ansatz in den Kirchenordnungsfragen speziell unter theologi-
scher Sicht zu selten beleuchtet und bewusst gemacht."

Im geistigen Range steht Bugenhagen freilich Luther nach. Er hat
aber, abgesehen von noch zu wenig untersuchten exegetischen Eigen-
stindigkeiten, andere Gaben und Fihigkeiten als Luther, die dieser
stets hoch anerkannte. Sie heben ihn vor anderen heraus, mit denen er
meist in einer Reihe gesehen worden ist, wie z.B. mit Justus Jonas,
Caspar Cruciger, Spalatin oder auswartigen «Reformatoren». Bugen-
hagen steht gleichrangig neben Melanchthon, dem Pridzeptor Germa-
niae und Begriinder des humanistisch und kirchlich motivierten Bil-
dungsaufbruchs® im sechzehnten Jahrhundert mit seinen weitreichen-
den Wirkungen im protestantischen Raum. Er publiziert auch mit thm
zusammen, z.B. in einem sogenannten «Bedenken». Die Schrift «Et-
lich Christliche bedencken von der Mess vnd andern Cerimonien», im
Impressum «Gedruckt zu Wittemberg Hans Weyss. M.D. xxv.», ver-
einigt vier Texte: «Des Pomern bedencken von der Messe»; « Magister
Philipps Melanchthon bedencken von der Mess vnd entpfahung des
hoch wirdigen Sacraments»; «Des Pomern bedencken wie sich die
Fursten vnd Herrn gegen den vnchristlichen mysbreuchen der kirchen
halten sollen. 1.5.24.»; «Des Pomern pfarrers zu wittem berg be-
dencken / wie mans mit den Ampten der Kirchen halten soll 1.5.24.»,
so dass die beiden ersten Texte wohl 1525 anzusetzen sind.

Gewichtig sind in diesen vier deutschen Texten wohl Melanchthons reformatorische
55 Thesen. Sie wollen laut Gliederung in These 1 «. ..die Leer des glawbens / die Leer der
werck / vnd die zeychen der verheyssung odder des worts des glawbens» behandeln,
werden mit den beiden ersten Stiicken aber schnell fertig: «Der Glawb ist die gerech-
tickeyt»; «Die werck sind die friichte der gerechtickeyt» (= These 2 und 3). Die folgenden
52 Thesen, eingeleitet mit These 4 «Die zeychen sind widder die gerechtickeyt noch
friichte der gerechtickeyt», entfalten — auch in Aufnahme von Luthers Theologie — den

14 E.Sehling (Hg. u.a.), Die evangelischen Kirchenordnungen des X VI. Jahrhunderts
(1902 ff.; noch nicht abgeschlossen), geben schon mittels Personenregister seine Wirkung
wieder; vgl. Holfelder (A.13), 358,34ft.

15 Vel. G.Ebeling, Einfiihrung in theologische Sprachlehre 7fF. (1971).



536 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

rechten Gebrauch des Altarsakraments und mehr am Rande nehmen sie Gesichtspunkte
iiber Glaube und Werke auf. Bei solchen Vergleichen kommt aber Bugenhagen sogar als
der eigentliche geschichtlich wirksame Begriinder der reformatorischen Kirchen nach der
Seite ihrer Gestalt heraus, sofern es ausserhalb Wittenbergs — aber auch fiir die Stadt
Wittenberg selbst und fiir die sdchsischen Lande und fiir alle sich daran anschliessenden
Stddte und Ldnder — um den inneren Aufbau und die dusseren Ordnungen, die stets die
zentralen reformatorischen Lehren aufnahmen, zum Leben der christlichen Gemeinden
im Einflussbereich der Reformation ging.

Schon in der eben genannten Schrift haben wir gleich eingangs solche Kernsitze wie
«Christum héret man / wenn das Euangelium gepredigt wird. Christum sihet man / wenn
man dem gepredigten Euangelion glawbt.» oder «...so du nicht dem herrn Christo alle
gerechtickeyt zu schreybest / so bistu dises Sacraments vnwirdig.» oder in dem von 1524
aufgenommenen Text iiber die kirchlichen Amter: «Vor allen dingen mus man darob
seyn / das man rechtschaffene prediger habe / die Christum weyslich predigen Das er seyn
leyb dargeben vnd seyn blut vergossen habe / zu vergebung vnser sunde / Auff das wyr
erl&set wurden aus dem reych des todts / vnd kinder gotes wurden / Durch wilche eynige
predige alle yrthumb abfallen / durch die wyr bisher sind verfuret worden.»!®.

Man sieht, wie Aufbau, Ordnung und Gottesdienst gleich mit der
Lehre einsetzen muss. Luther, der Theologe, Melanchthon, der Lehrer,
Bugenhagen, der Hirte: das sind die drei knappsten und damit gewiss
einen wahren Kern treffenden Bezeichnungen der fiihrenden Ménner
der von Wittenberg ausgehenden Reformation. Warum es jedoch iiber-
haupt gelang, die Erneuerung der christlichen Kirche in Ablgsung von
den mittelalterlichen Gesellschaftsstrukturen voranzubringen und die
alten Ordnungen durch eine neue, den geistigen Aufbriichen der Zeit
gemasse und in vielen Ordnungsfragen grundsatzlich bis in die Gegen-
wart positiv wirksame und erprobte Struktur zu ersetzen, und welche
Bedeutung dafiir vor anderen Bugenhagens Uberlegungen und Vor-
schligen iiber die Amter in den Gemeinden und dann seine Kirchen-
ordnungen zukommt, das ist mit einer fast schlagwortartigen Schema-
tisierung nicht zu beantworten.

Methodisch sollte man sich beim Vergleichen der Leistungen unse-
rer reformatorischen Viter von allzu schnellen, abstufenden Bewertun-
gen freihalten. Das entsprache auch dem Selbstverstandnis Luthers und
vieler Reformatoren des sechzehnten Jahrhunderts. Denn darin unter-
scheiden wir ja im Anschluss an sie Reformen und Reformation. Refor-
men, die manchmal fast anonym, manchmal mit einem Namen gekop-

16 Zitiert aus dem Original, das sich in der von Buddeus gesammelten und der
UB Jena gehorenden Bibliothek befindet (4° Bud. Theol. q.175/6), Bl. A iija, Aija/b,
B iija.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 537

pelt vonstatten gehen, gab und gibt es immer in kirchlichen und allge-
meingesellschaftlichen Bereichen. Sie nehmen von menschlichen Ein-
sichten und Bemiihungen her ihren Aus- und Fortgang."” Eine Refor-
mation aber — um hier an Luthers bekanntes Urteil zu erinnern — «ist
nicht Sache eines einzigen Menschen, ...sondern Sache der ganzen
Welt, ja, Gottes allein. Die Zeit fiir die Reformation aber weiss allein
der, der die Zeiten geschaffen hat», fahrt Luther in seinen «Resolutio-
nes disputationum de indulgentiarum virtute. 1518.» fort, indem er fiir
die revolutiondren Bedingungen solchen grundsatzlichen Wandels der
Gesellschaftsstruktur, wie sie sich damals vollzog und die ganze Neu-
zeitentwicklung mitbrachte oder, bzw. nur (dariiber kann man strei-
ten), mindestens initiierte, ein hellwaches Verstdndnis hat: «Unterdes-
sen konnen wir so handgreifliche Fehler (wie vorhanden)» —sagt Luther
im Blick aufkirchliche Missstdnde — «nicht leugnen. Die Schliissel sind
in Missbrauch und dienen dem Geld- und Ehrgeize».”® Diese Sorge
bezieht sich auf die entscheidende Voraussetzung fiir menschliches
Leben und Handeln, namlich auf die intakte personliche Verbunden-
heit der Menschen mit Gott. Natiirlich sind fiir die Durchfiihrung und
Erneuerung von Reformen gesellschaftlicher Strukturen menschliches
Planen und fleissig-aktives Tdtigwerden vonnoéten. Kein evangelischer
Theologe und kein kirchlicher Vorstand wird das verschweigen oder
verringern wollen. Aber Luther hat mit seiner Meinung iiber den man-
gelhaften Erfolg bloss menschlicher Bemiihungen dazu und die von
Gott gefiihrte Reformation der Kirche — das hiess damals Reformation
einer besonders wichtigen Grosse im religiosen wie auch im politischen
Leben der Volker —, Luther hat dariiber eine Ansicht, wie sie z. B. Bert
Brecht auf seine Weise ausdriickte: «Mach einen Plan und noch einen,
gehen tun sie beide nicht!»

Revolutiondre Umbrliche sind unaufhaltsam. Meist vollziehen sie
sich gegen jeden Widerstand. Die Reformation ist solch revolutionirer
Umbruch. Das beweist auch die liberaus reiche Flugschriften-Litera-
tur.!” Wegen der erstaunlich geringen Zahl von Mirtyrern in der evan-

I7 Vgl. M. Seils, Glaube und Werk in den reformatorischen Kirchenordnungen, ZKG
(1978), 12£.

18 WA 1,627, 27-32.

19 J.Benzing, Lutherbibliographie. Verzeichnis der gedruckten Schriften Martin
Luthers bis zu dessen Tod (1966), verzeichnet tiber 3700 Lutherdrucke, fiir die H. Claus,
der bereits s. Z. mitarbeitete, 1983 den gegenwirtigen Stand der Bibliographie zeitgends-



538 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

gelischen Sache - jedenfalls bis 1525 — kénnte man auch von evolutio-
ndren Gesellschaftsentwicklungen, von der kirchlichen Besinnung aus-
gehend, reden. Die friihbiirgerliche Revolution, die in rein wirtschaft-
lichen, politischen und stdndischen Lebensvorgingen angesetzt wird,
ist noch etwas anderes als die grundséitzliche Verdnderung in der Chri-
stenheit, die schon zwischen 1521 und 1524, also in drei Jahren, einen
entscheidenden Wandel schuf mit Siakularisierung von kirchlichem
Lehenswesen, Aufhebung der Klgoster, beginnender Trennung von Kir-
che und Staat, Neuordnung von Lehre und Fommigkeitskultus, Schule
und Kirchgemeinde sowie mit der Entstehung von weitgehend anderen
Lebensformen, aber eben auch von Ordnungen, in denen das alles sich
vollzieht. «Die Flut bricht aus der Tiefe mit reissender Gewalt, und es
steht nicht bei uns, sie aufzuhalten»?®, war Luthers dem entsprechende
Beschreibung als Zeitgenosse, der sich nur als Gottes Werkzeug in das
geschichtliche Geschehen — freilich héchst aktiv handelnd - einge-
spannt sah. Das gilt gleichermassen von Bugenhagen, der nur zwei
Jahre jiinger als Luther selber 1521 aus angesehener Schulleiterstellung
nach Wittenberg zur Klarung seiner an Luther und der beginnenden
Reformation entstandenen Fragen gekommen war und alsbald mit an
vorderster Stelle in Schriftauslegung, Lehre, Amtsverstdndnis, Predigt,
Gemeindeleitung, Gottesdienstordnung, literarischer Produktion und
reformatorischem Handeln stand. Lukas Cranachs Darstellung von
Bugenhagen auf der rechten Tafel des Wittenberger Fliigelaltars in der
Stadtkirche mit den Schliisseln, die sonst ikonographisch dem Petrus
zukommen, gibt eine sprechende Erlduterung vom lésenden und bin-
denden Handeln dieses Reformators fiir die Ordnungsfrage von Ge-
meinden und Kirchen. Doch betrachten wir sein Leben und Wirken
daraufhin etwas genauer. Dabei kann die sein Werk betreffende bio-
graphische Skizze etwas dafiir abgeben, wieso das traditionelle Bugen-
hagenbild seit einiger Zeit im Wandel ist.?!

sischer Lutherdrucke auf nahezu 3850 ergiinzen kann: eine sehr beachtliche Bestitigung
des Jenaer J.G. Walch, der 1745 im «Vorbericht von der Reformation iiberhaupt»
schrieb: «Lutherus verfertigte eine Schrifft nach der andern: sie wurden sehr hiufig
gedruckt und in andere Sprachen gebracht; dadurch aber gieng das Licht des Evangelii
iemehr und mehr auf.» Walch, D.Martin Luthers ...Simtliche Schriften, 15,57a.

20 WA 1,627,32f.

21 Holfelder (A.13) belegt das mit Arbeiten von E. Kidhler, H. G. Leder, A.Sprengel-
Ruppenthal, E. Wolf u.a.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 539
2.

Zunichst beachten wir den Verlauf bis zum Ubertritt nach Witten-
berg. Johannes Bugenhagen (24.6.1485-20.4.1558) wuchs in der alten
Bischofsstadt Wollin an der Dievenow als Sohn des Ratsherrn Gerhard
Bugenhagen und mit der Bildung — wie griindlich ist unsicher — der
dortigen Lateinschule auf. Am 24.1.1502, also mit sechzehneinhalb
Jahren, kam er zur Landesuniversitit in Greifswald an die unterste
(artistische) Fakultit. Hier trieb er fleissig humanistische Studien. Her-
mann v. dem Busche, der die beriihmte Schule von Deventer besucht
und auch in Greifswald bahnbrechend fiir die humanistischen Studien
gewirkt hat??, war zwar dort nicht mehr, aber sein Einfluss auf Bugen-
hagens eigene Lehrwirkung darf angenommen werden.

Nach Abschluss des studium artium wurde Bugenhagen von dem
damaligen Abt des Praimonstratenserklosters Belbuck 1504 nach Trep-
tow an der Rega als Rektor einer unter Ordenspatronat stehenden
Stadtschule geholt. Eine obere Fakultidt absolvierte er nicht, gewann
aber in den siebzehn Jahren als Leiter der Lateinschule reichlich pad-
agogische Erfahrungen und bildete sich selbst im humanistischen Sinne
weiter. Der Abt ernannte thn 1505 auch zum kirchlichen Notar und
1509 wurde er vom Camminer Bischof zum Priester geweiht. Nach
kirchlicher Ordnung erhielt er im Konvent der Kanoniker der Trep-
tower Marienkirche seinen Platz.?* Schon bald hatte die Treptower
Stadtschule durch 1hn einen solchen Ruf, dass aus Westfalen und aus
Livland Schiiler zu thm kamen. Der neue humanistische Geist be-
stimmte ihn auch so sehr, dass thm viel daran lag, seine besten Schiiler
zu weiteren Studien dem angesehenen Humanisten und von ithm ver-
ehrten Freund Johannes Murmellius nach Miinster in Westfalen zuzu-
senden. Der Briefwechsel mit Murmellius von 1512 zeigt den humani-
stischen Einfluss deutlich. Bugenhagen lehnt die philosophische und
sophistische Denkart der Scholastik ab, nimmt die Kirchenviter als in
der Theologie reiner auf und fragt Murmellius am 23.4.1512 brieflich,
ob gegenwirtig ein entsprechender Theologe zu nennen sei. Murmel-
lius nennt ihm Erasmus.?*

Uber die Schriften von Erasmus kommt er zum Bibelstudium. Er

22 vgl. RGG 1 (1957), 1533f.; 2 (31958), 1851.
23 G.Kawerau, Bugenhagen, RE 3 (?1897), 526,25 f. Holfelder (A.13), 355,4—6.
24 Kawerau (A.23), 526,34; Holfelder (A.13), 355,10-15.17-24.



540 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

beginnt selber Schriftlesungen zu halten und vertieft sich in diese Auf-
gabe mehr und mehr. Auch Biirger, nicht nur Geistliche und Mdnche,
finden bei ihm sich ein. Johann Boldewan, der neue Abt von Belbuck,
ernennt ihn 1517 zum Lektor der Heiligen Schrift und der Kirchenvater
an der neuerrichteten Klosterschule zu Belbuck.?®

Von Belbuck aus durchreist Bugenhagen im herzoglichen Auftrag
ganz Pommern, um nach Urkunden und Chroniken zu forschen und
Vorarbeiten fiir geschichtliche Arbeiten zu erstellen. Was er fand, ver-
arbeitete er zu der am 27.5.1518 von ihm vollendeten «Pomeraniay,
einer Quellenkompilation der gefundenen Stiicke zur Geschichte Pom-
merns, welche der Herzog in Auftrag gegeben hatte. Sie ist fiir uns noch
interessant infolge verschiedener freimiitiger Schilderungen des Volks-
wesens und der kirchlichen Zustdnde.?¢

Einen wirklich reformatorischen Anstoss iiber die reformerischen
Tendenzen des Humanismus hinaus empfing Bugenhagen mit den
angefiihrten Einfliissen noch nicht. Sie blieben beschridnkt auf die Kri-
tik am Ablasshandel, am zuchtlosen Leben der Kleriker und an der mit
Legenden geschmiickten Predigtweise. In der scharfen Mahnpredigt
vom 24.6.1519 (?1520)?" bezieht er sich «auf des Erasmus Ratio seu
Compendium verae Theologiae, und fordert Bussfertigkeit statt Satis-
faktionswerken, briiderliche Liebe statt der Stiftung von Seelmessen».
Freilich notiert er spater bewertend, ihn habe das wahre Christsein
darin nicht erfasst, «noch sei er papista», noch sei die Zeit der Verirrung
(tempus erroris) gewesen, als er die Mahnpredigt hielt, «aber doch sei
auch schon die Sehnsucht» nach rechtem Christsein («esse Christia-
nus») in ihm «erwacht gewesen»®®. Welchen Eindruck dann Luthers
Schriften aufihn machten, die alsbald auch in Belbuck studiert wurden,
ist ja bekannt.

Die dem Volk gepredigten Zehn Gebote, von Luther 1518 zum
Druck gegeben?’, und die «Auslegung deutsch des Vaterunsers fiir die
einfiltigen Laien. 1519.»* fanden Bugenhagens lebhafte Zustimmung;

25 Kawerau (A.23), 526,36-36; Holfelder (A.13), 355,27-30.

26 ygl. von Wegele, Geschichte der deutschen Historiographie (1885), 306 ff.; Hol-
felder (A.13), 359,14 f.

27 Hg. von K. A.Tr. Vogt: Greifsw. Univ. Programm (1856), 13 ff.

28 Kawerau (A.23), 526,49-51.

29 Benzing (A.19), Nr.192-196: Decem praecepta Wittenbergensi praedicata populo
(=WA 1,[394], 398-521).

30 Benzing (A.19), Nr.260-283 (=WA 2 [74], 80-130).



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 541

das Buch «de captivitate Babylonica ecclesiae»®', das die Fundamente
der romischen Kirche zu erschiittern begann, als es 1520 erschien,
erschreckte zundchst auch Bugenhagen tief. Mit Luthers Angriffaufdie
mittelalterliche Sakramentslehre war nach erstem Eindruck fiir ihn die
Aufhebung der tragenden Siulen von Kirche und damaliger Gesell-
schaft verbunden. Hatte Luther in der Schrift «An den christlichen
Adel deutscher Nation» (Juli 1520) «mit Bitten um Gottes Hilfe und
kraft des gottlichen Wortes» die drei «strohernen und papierenen Mau-
ern»’? umgestossen, hinter denen sich die Romanisten verschanzten —
namlich erstens Hierarchie und Priesterstand mittels absolut und als
gottlich behaupteten Vorrechten iiber alle anderen Rechte und weltli-
che Stinde zu setzen, zweitens das Recht der Schriftauslegung fiir die
Begriindung von Dogma und Gesetz, von Glaubenslehre und Leben
nur dem Papste vorzubehalten und dritfens nur dem Papst das Recht
der Konzilseinberufung zu geben?* —, so legte Luther jetzt die Fesseln
dar, mit denen man die Seelen der Christen gefangenhielt. Waren zuerst
die neutestamentlich-reformatorischen Grundsidtze ausgesprochen
worden, wonach durch Taufe, Evangelium und Glauben alle Christen
wahrhaft geistlichen Standes und von Christus nach I Petr 2,9 und Apk
5,10 alle zu Priestern gemacht sind und dass alle Christen von Gott
gelehrt werden sollen (Joh 6,45) und nach Paulus I Kor 14,30 ein
Lehrer stillschweigen und weichen soll, wenn einem in der Gemeinde
etwas Besseres offenbar werde, so wandte Luther sich nun in der neuen
umfangreichen Schrift, die er im August und September 1520 schrieb,
der sakramental verrechtlichten Lebenseingrenzung der Menschen zu.
Wir miissen die entscheidenden Punkte kurz nennen, um Bugenhagens
reformatorischen Durchbruch dabei zu beleuchten. Denn nach erstem
Lesen empfand er: «das sei ja Ketzerei in hochster Potenz !'»*
Luther entwickelte mit aller Klarheit aus der Heiligen Schrift eine
evangelische Sakramentslehre. Dabei ldsst er nur solche Sakramente
gelten, die sich auf Christi Einsetzung griinden. Ganz besonders befasst

31 Benzing (A.19), Nr.704-717 (=WA 6 [484], 497-573).

32 WA 6,407,4-6. Fiir die ausfiihrliche Darlegung dieser reformatorischen Haupt-
schrift siehe noch immer J. K&stlin-G. Kawerau, Martin Luther 31903, 1, 319-334; neuere
(Teil-) Gesamtdarstellungen gehen entweder gar nicht mehr auf sie ein (H. Bornkamm)
oder doch zu wenig mit direktem Textbezug (M.Brecht). Zur Verbreitung: Benzing
(A.19), Nr.683-698.

33 WA 6,406, 28-407,3; vgl. Késtlin-Kawerau (A.32), 322.

34 Kawerau (A.23), 526, 54f.



542 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

er sich mit der Verkehrung des Abendmabhls: «aus Gottes Gabe an die
Menschen hatte man ein Gott dargebrachtes Opfer, aus Gottes Testa-
ment eine Haupteinnahmequelle der Geistlichen gemacht — anderer
Missbrauche, wie der Kelchentziehung, nicht zu gedenken»**. So un-
terzieht er die sieben Sakramente seiner Kritik und begriindet die rechte
Lehre auf Christi Anordnung und Stiftung; am ausfiihrlichsten nimmt
er sich die romische Abendmahlslehre vor. Im Abschnitt von der Ehe
werden Gewissensfragen laut. Er versteht die Ehe als ein Bild Christi
und der Gemeinde, aber nicht als Sakrament.* «Lieber Gott, mir graut
davor, den Frevel der romischen Tyrannen zu betrachten, die so vollig
nach ihrem Belieben Ehen zerreissen und wieder zusammenzwingen.
Um Gottes willen» —ruft er aus —, «sind denn die Menschenkinder ihrer
Willkiir preisgegeben, dass sie nur ihren Mutwillen mit ihnen treiben,
sie auf alle Weise missbrauchen und um schnéden Geldes willen alles
aus ihnen machen, was ihnen beliebt ?»*’

Auf die kiinstlich aufgerichteten Ehehindernisse ging Luther nidher
ein und greift dabei die Unmoral von ernsten sittlichen Einsichten aus
an. Er kommt grundsitzlich auf das Eheverbot bei Priestern zu spre-
chen (impedimentum ordinis) und fordert eine Eheerlaubnis fiir Geist-
liche. Das alles war fiir Bugenhagen in seinem an das Studium dieser
Schrift unmittelbar folgenden Durchstoss zu Luther und zur Sache der
Reformation von Gewicht. Fiir sein konkretes Verhalten nach seiner
Entscheidung fiir Luthers reformatorischen Neuansatz wirkte es gera-
dezu befreiend. Luther hatte geschrieben: «Auch das <Hindernis der
Priesterweihe» ist reines Menschenfiindlein, zumal wenn sie davon
schwatzen, dass es sogar eine geschlossene Ehe trenne, indem sie
bestdndig ihre Satzungen liber Gottes Gebote erheben. Zwar masse ich
mir kein Urteil an iiber den priesterlichen Stand, wie er heutzutage
beschaffen ist, aber ich sehe, dass Paulus [I Tim 3,2] befiehlt, ein
Bischof solle eines Weibes Mann sein, und dass daher die Ehe eines
Diakonen, Priesters und Bischofs oder irgendeiner anderen geistlichen
Amtsstufe nicht getrennt werden kann, obgleich Paulus diese Art Prie-
stertum und die Rangstufen nicht kennt, die wir heutigen Tages haben.
Hinweg also mit diesen verfluchten Menschensatzungen, die nur dazu

35 WA 6, 502-526 zum Altarsakrament; Kawerau in seiner Einleitung dazu:
Braunschw. Ausg. 2,377.

36 WA 6,553, 9-13.

37 Braunschw. Ausg.2,474; WA 6, 553,24-28.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 543

sich eingeschlichen haben, dass der Gefahren, Siinden und Ubel in der
Kirche immer mehr wiirden. Es besteht also» — argumentiert und
schliesst Luther — «zwischen einem Priester und seiner Frau eine wahr-
haftige und unzertrennliche Ehe, durch géttliche Gebote bestétigt. Wie
nun, wenn gottlose Menschen aus reiner Tyrannei sie verbieten oder
trennen? Mag sie dann immerhin vor Menschen unerlaubt sein, vor
Gott ist sie doch erlaubt, dessen Gebot das Vorrecht verdient, wenn es
Menschengeboten widerstreitet.»*® Klar steht, dass fiir Luther der
ganze Codex kanonischer Bestimmungen, die Bugenhagen z. B. schon
als kirchlicher Notar geniigend kennengelernt hatte, mit seinem Sakra-
mentsrecht sowohl Menschengebot, menschliche Satzung und mensch-
liches Recht als auch weithin gegen gottliches Gebot und Recht ist.
Es ist sehr begreiflich, wie solche weitgehenden Konsequenzen einen
gesellschaftlichen Umsturz bedingten und fiirs erste Widerspruch vom
kirchenrechtlichen und theologischen Denken des Mittelalters her her-
ausforderten.’® Schrecken 16st das Buch Luthers auch im Kloster Bel-
buck beim ganzen Konvent aus, denn an dieser lateinischen Schrift
erlebte Bugenhagen seine Bekehrung: «nach wiederholter Lektiire
muss er bekennen: die ganze Welt ist blind — dieser allein sieht die
Wahrheit!»* Im Treptower Konvent und Freundeskreis girt es da-
durch kriftig. Bugenhagen wendet sich an Luther selbst mit Fragen.
Luther anwortet ihm mit Zusendung und Widmungseintrag des Trak-
tats «De libertate Christiana». Er geht dabei auf die Frage Bugenhagens
ein, wie der Christ sein Leben einrichten solle, und gibt den Rat: «Du
hast geschrieben, dass ich dir eine bestimmte Weise fiir das Leben
mitteilen sollte. Der Christ braucht wirklich keine Moralgesetze. Der
Geist des Glaubens fiihrt ihn ndmlich zu allem, was Gott will und
briiderliche Liebe erfordert. Dieses [Biichlein von der christlichen Frei-
heit] lies daher! Nicht alle glauben dem Evangelium. Der Glaube wird

38 Braunschw. Ausg.2,480f.; WA 6,557,11-23.

3% vgl. Kawerau (A.35), 378: «Der Beichtvater des Kaisers z.B. erklirte erregt, er
wire bei der Lektiire derselben [Schrift] nicht weniger erschrocken gewesen, als wenn ihn
einer mit einer Geissel vom Haupt bis zu den Fiissen gehauen hitte. Schon im April 1521
erschien eine Gegenschrift der Pariser Theologen, und ein Vierteljahr darauf gar eine
Verteidigung der romischen Sacramentslehre gegen Luthers Angriff durch Konig Hein-
rich VIIL. von England, der dafiir von dem dankbaren Papst den Titel <Verteidiger des
Glaubens> geschenkt erhielt.»

40 Kawerau (A.23), 526,55-57.



544 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

im Herzen begriffen.»* Wie stark Bugenhagen davon beriihrt wurde,
zeigt das Eintragen dieser Satze Luthers in der knappsten lateinischen
Fassung, die er vielleicht selber als Schliissel noch verdichtete, in sein
Exemplar aufs Titelblatt,*? offensichtlich von ihm abgeschrieben, {iber-
trug, um es als ein Dokument der Umkehr und des Neuanfangs fiir
immer festzuhalten.

Was bringt der Neuanfang? Das unmittelbar Wirkende hat schnelle
Folgen. Bugenhagen wird bewusst, dass er, ohne Theologie je wirklich
erfasst und auf seine bisherigen Erkenntnisse und die neue Einsicht
bezogen zu haben, liber die Grundfragen von Glauben, christlichem
Leben und Kirche nicht sicher befinden kann. Der Einladung seines
Freundes Peter Suave, nach Wittenberg zu kommen, der mit Herzog
Barnim dort seit 1518 studierte, folgt er im Friihjahr 1521. Es ist kurz vor
Luthers Aufbruch zum Reichstag nach Worms. Bugenhagen findet bei
ithm und anderen Universitdtslehrern willkommene Aufnahme. Die
Immatrikulation geschah am 29.4.1521. Zunichst will er selber lernen,
beginnt aber bald im privaten Kreis mit einer kontinuierlichen Psal-
menauslegung. Mit Melanchthon schliesst der jetzt 36jdhrige Freund-
schaft. Vor der Immatrikulation war er wohl schon etwas da, so dass er
Luthers grosse Psalmenvorlesung, die am 13.1.1521 mit der zweiten
Dekade des Psalters (nach Vulgatazidhlung) fertig war,** wahrscheinlich
gerade noch zum 22. Psalm einige Male erlebte. Als Luther von Worms
nicht nach Wittenberg zuriickkehrte, wird ihm die Auslegung des Psal-
ters libertragen. Man kann ihn in gewisser Hinsicht als einen Vollender
von Luthers Plan, einen evangelischen Psalmenkommentar im Druck
vorzulegen, bezeichnen.** Allerdings miissen Selbstindigkeit und Ab-

41 J.Rogge, Johannes Bugenhagen, Quellen 30/11 (1962), 114 f.; vgl. Kawerau (A.23),
526,57-60, der den Fundort mitteilt (unter Verweis auf Kostlin). Nach Holfelder (A.13),
356,11-17 (unter Verweis auf E. Kahler) «spricht vieles» fiir die Echtheit der Antwort
Luthers.

42 Dazu bei den Autoren in A.41 und bei O.Vogt, Johannes Bugenhagens Brief-
wechsel (1888), 8 ferner WA 48,289,

43 WA 5,6.

44 Dafiir spricht Luthers Vorwort (Benzing Nr.1862-1874); vgl. WA 5,7; 15,3ff;
auch meinen Beitrag in dem Studienband der Mitarbeiter der WA «Luthers Bemiihungen



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 545

héngigkeit, beider Eigenarten in hermeneutischem Ansatz und in der
Ausfiihrung noch weiter gekldrt werden.*’

In der christologischen Interpretation der Psalmen ist Bugenhagen von Luther abhén-
gig. Das tritt sofort bei der Auslegung von Ps 1,1-3 hervor: «Beatus uir, qui hic descri-
bitur, primum est, Christus dominus propter nos homo factus. Deinde quilibet homo qui
est in Christo.»*® Aber auch der soteriologischen Verklammerung von Mensch und Gott
bei Luther folgt Bugenhagen, wenn es ziemlich anschliessend heisst: «Incidunt ergo et
sancti in uiam peccatorum nonnumguam, ut agnoscant qui sint, ut discant non in se
confidere, sed cautiores fieri per legem domini, dum sic neglecto uerbo dei se uident
corruisse. Non igitur a beatitudine cecidit, qui licet in uia peccatorum fuerit, tamen non
stetit, id est, non permansit, sed agnito peccato fide regressus est: Septies enim cadit iustus
et resurgit [Spr 24, 16]. Consolatio itaque est nostri, quod praedicatur beatus, non qui non
peccauit, quis enim est hic? sed qui in uia peccatorum non stetit.»*’ Und hier schliesst
eine aufschlussreiche «Confessio autoris» an, die wir iibersetzt folgen lassen: «Ich habe
den ersten Vers dieses Psalms» — <Selig der Mensch, der iiber dem Gesetz des Herrn
nachsinnt Tag und Nacht», konnte man vielleicht eingeben und dabei erinnern, dass lex
Domini Verbum Dei meint — «gewiss in meiner ungliicklichen Lage, aber durch Christus
gliicklich genug gelehrt. Indem ich aus der weltlichen Gemeinschaft und solchen Tatig-
keiten und zwar als junger Mensch herausgerissen wurde, die auch die Welt verurteilt,
wurde ich noch drger als die Welt. Wahrend ich mein voriges Leben bessern wollte, fiel
ich schmachvoll in die papstlichen Gesetze und Menschenlehren. Was dariiber hinaus als
heilig gepredigt wurde und sich etwa auf die Ablisse, wie sie sagen, bezog, ergriff ich so
ganz, dass der Ruf von meiner vermaledeiten Heiligkeit weit und breit Menschen in den
Ohren gellte. Hier zeigte mir der Herr meine Siinde, damit er mich oft durch deren
Friichte unterwies — zu dieser Zeit aber noch vergebens; denn an der Beichte, an den
Siihneleistungen und Werken hing ich damals mehr als an Gottes Wort. Wenn jemand an
mir diesen Weg der Siinder und den Rat der Gottlosen, dem ich folgte, gestraft hitte,
wiirde ich es nicht gleichmiitig haben ertragen kénnen. Zuletzt, damit an meinem gott-
losen Wesen ja nichts fehlte, begann ich mich auf das verderbliche Katheder zu begeben,
so sehr vertraute ich auf meine Weisheit. Dort wollte ich mit grosstem Fleiss lehren, was
es um Christus ist (wovon ich ganz sicher bin, dass du [mein evangelischer Leser] weisst,
wie doch unsere gute Absicht (bona intentio) nichts ist); freilich bestitigte ich zugleich,
was die iibergrosse Gottferne der Pharisier bedingt, nimlich Menschliches mit Gottli-
chem gleichzustellen, dass ich nicht sage, wie sie jenes Menschliche dem Gottlichen
vorziehen, indem sie nur nach dem Ihrigen fragen.»

um einen Psalmenkommentar zwischen 1515 und 1523», der 1983 im Archiv zur WA
erscheint.

43 Holfelder, Tentatio et consolatio. Studien zu Bugenhagens «Interpretatio in li-
brum psalmorum (1974); P. Friedrich legt eine von mir angeregte Dissertation mit Ver-
gleich Bugenhagens mit Luther zu Psalm 5 vor.

46 Rogge (A.41), 50f. Von mir wurde das Jenaer Exemplar benutzt (4° Bud. The-
ol.34).

47 Rogge (A.41), 50-52.



546 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

Hier erhebt sich dieses Selbstbekenntnis zur Hohe der augustinischen Confessiones:
«Aber weder hier noch in den friheren Irrtiimern hat mich die Hand des giitigen Vaters
verlassen, die mich torichtes Jiingelchen geleitet hat —und ich wusste es nicht, so dass er
mich endlich um so mehr zu seinem Schuldner machte. Denn als ich begann, andere zu
lehren, gab er mir einen solchen Sinn, dass ich beim Lehren die Schiiler in der Heiligen
Schrift [gesetzlich] zu unterrichten suchte — nur gegen die groben Vergehen, den
Zinswucher und 4dusserlichen Aberglauben, wovon die Unseren sich jetzt auch nicht
enthalten —, damit sie, durch das Wort Gottes unterwiesen, sich der Siinde enthielten und
ihrem Schopfer reine Herzen bewahrten. Aber was war das in Wahrheit anderes, als eine
Art von Pharisdismus zu lehren ? Inzwischen wusste ich von dem Wesen des Glaubens,
durch welchen alle jene Dinge vor sich gehen miissen, noch nichts, bis sich aus seiner
Hohe und Tiefe Gott iiber die Irrtiimer der Menschen erbarmte und uns die apostolischen
Zeiten und das dem Geiste Christi gemisse Predigen seines Evangeliums wiederherstellte.
Von daher bin ich, der ich ehemals Gott ein Argernis war, nun den Menschen ein
Argernis geworden — aber nur denen, bei welchen Christi Evangelium als ein grosseres
Argernis, als ich es sein kann, gelten muss.»*

Der Kommentar zum ganzen Psalter, in dem diese Confessio
gedruckt wurde, erschien aufgrund der vorab erwihnten 6ffentlichen
Vorlesungen 1524 in Basel bei Adam Petri mit einer lobenden Vorrede
Luthers.* Zugleich folgen im Druck auch andere lateinische Vorlesun-
gen bzw. Auslegungen der Paulusbriefe an die Galater, Epheser, Kolos-
ser, Thessalonicher, der Briefe an Timotheus und Titus, des Philemon-
und Hebrierbriefes, die 1thn nun als evangelischen Theologen auswei-
sen. Nach Hans Hermann Holfelder, der sich dafiir auf Georg Helbig
und Emnst Kidhler beruft, muss Bugenhagen als «der Theologe und
Exeget noch entdeckt werden».>

Fiir die in Treptow zuriickgelassene Schule vertraute bei seinem
Weggang im friihesten Friihjahr 1521 Bugenhagen darauf, «dass sein
Kollege Andreas Knopke(n) sie weiter in Heilserkenntnis fordern wer-
de».”! Als erin Wittenberg dann von der lebhaften Auseinandersetzung
bei seinen ehemaligen Schiilern iiber Luther und dessen Schriften

48 Rogge (A.41), 52-55. Die Ubersetzung verschiedentlich von mir geéindert.

49 Vgl. 0. A. 44. Luther wollte selber einen Kommentar zum ganzen Psalter vorlegen,
was er aus vielen Griinden nicht verwirklichen konnte (s. dazu meine Studie 1983), und
lobte Bugenhagens Eintreten. Noch der Titel des Frankfurter Druckes (bei Egenolff, bald
nach 1544: Gotha Theol. 4° 91) hebt den Anschluss ans Kolleg hervor: «in Academia
Vuittembergensi publice praelectis», der Basler Erstdruck hat « Wittembergae publice
lectax.

0 Holfelder (A.13), 358,44.

31 Kawerau (A.23), 527,6f.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 547

erfahrt, fasst er sein Urteil liber Luther und dessen reformatorische
Gedanken fiir sie in einem langen Brief zusammen. Das hat die
Annahme lutherischer Lehre gefordert, wenn es auch im Juli 1521 zu
nur singuldr gebliebenem bischoflichem Eingreifen «wegen martini-
scher Predigt» kommt, dann aber bald staatliches Eingreifen folgt:
«Ende 1521 kommt das Kloster unter herzogliche Vermogensverwal-
tung, der Abt und die Monche flichen». Das Zerschlagen des Treptower
Kreises hatte jedoch «unmittelbare Wirkung fiir die Ausbreitung der
reformatorischen Bewegung»®?, denn Christian Ketelhodt, von 1528
Superintendent in Stralsund, und der obengenannte Reformator von
Livland und Riga A. Knopken gehoren zu ihm und iibernehmen wie
Bugenhagen sogleich leitende Aufgaben in der sich ausbreitenden Wit-
tenberger Bewegung.

Das Schreiben nach Treptow entstand wahrscheinlich bald nach
Luthers Abreise nach Worms.>® Bugenhagen verfasste es in der damals
iiblichen Form der oft gedruckten ausfiihrlichen Sendschreiben, ob-
schon es bis 1837 ungedruckt blieb.** Es war seine erste grundsitzliche
Stellungnahme zum Verhiltnis von Heiliger Schrift und «jenem Geist
der Wahrheit», der verheisst, «alle Wahrheit zu lehren» (Joh 16,13).%°
Ferner schreibt er darin iiber Christus als die Mitte der Heiligen Schrift,
iiber sein Erlosungswerk und das Tun der Menschen, tiber das Dop-
pelgebot der Liebe und die Gebote Gottes, iiber die Rechtfertigung und
den neuen Menschen, liber die Beichte, das Fasten, Almosen und Gebet
und tiber das Herrenmahl. Was er seinen ehemaligen Schiilern von
Luther besonders ans Herz legt, sind die oben genannten zwei Schriften,
«damit ihr sie euch, sobald es moglich ist, kauft: die Auslegung zum
Herrngebet, die allgemein das Vaterunser Martin Luthers genannt

52 Holfelder (A.13), 356,23.25-27 (unter Verweis auf Heyden).

33 Zum Zeitpunkt, den die Forschung etwas offen hilt, l4sst sich m.E. nach inhalt-
lichen Kriterien vermuten, dass zum Urteilen Bugenhagens iiber die Situation gehorte,
sich Luther in Worms als noch nicht abgeurteilt mit Bestdtigung der kirchlichen Ver-
dammung vorzustellen. Denn sonst hitte er anders geschrieben, dass dort in Worms die
causa Lutheri auf dem Programm stand oder dhnlich, nicht «quod non possum totius
causae esse cognitor» (bei Rogge [A. 41], 28). Das diirfte vor dem 8. Mai 1521 geschrieben
sein bzw. bevor die Nachricht von der Verurteilung und dem Verschwinden Luthers
amtlich in Wittenberg war; es war aber alles ziemlich umgehend bekannt geworden.

34 Johannes Bugenhagens Sendbrief an die Schiiler zu Treptow. Aus einer gleich-
zeitigen Handschrift mitgetheilt von Carl Eduard Forstemann, ZHTh 7 (1837); die Hs. ist
in Marburg (Ms. theol. lat. 8° 41,2).

33 Bugenhagen (A.54), 141; bei Rogge (A.41), 14f.



548 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

wird.’® Ich habe niemals ein besseres Buch gelesen. Dazu kommt die
Abhandlung iiber die Zehn Gebote, die die Gnade Gottes so verkiin-
digt, dass jeder, der sie gelesen hat, viel Licht sich erworben haben
sollte, um die apostolischen Schriften zu verstehen. Die Auffassungen
Martin Luthers darin halte ich fiir so beschaffen, dass der gottliche
Paulus sie ohne Bedenken unterschreiben wiirde. Diese beiden kleinen
Biicher sind so christlich, dass keiner sie verachten soll, es sei denn, er
sei selbst unzweifelhaft ein Feind der Wahrheit»!*’

Bugenhagen geht es wie Luther um die Wahrheit des Evangeliums.
Das fiihrt ihn zu ihm und zur Wittenberger Bewegung. Er beruft sich
dafiir auf Jesu Ankiindigung des Heiligen Geistes (Joh 16,13):

«Die Heilige Schrift gab uns jener allwissende Geist Gottes. Wer ihr nicht glaubt, ist
nicht aus Gott. In ihr ist alle Wahrheit sowohl verborgen als auch offen zu lesen, die dem
Menschen zum Heil nétig ist... Keiner lernt die Heilige Schrift, es sei denn durch den
Meister, durch eben diesen Geist, der nicht den einzelnen alles gibt, sondern den ein-
zelnen zuteilt, je nachdem er will, damit keiner sich zuweilen die Einsicht in diese
anmasst. Es ist der Heiligen Schrift gemiss zu beurteilen, was von den Menschen gelehrt
wird. Wenn etwas mit ihr iibereinstimmt, ist es heilig und aus Gott. Wenn es von ihr
abweicht, ist es Irrtum und vom Ubel, obgleich es geschehen kann, dass, wer so lehrt,
nicht ginzlich bdsen Sinnes ist. Denn wer handelt niemals unsinnig oder tiduscht sich nie ?
Das ist die wirkliche Gefahr, vor der sich der Lehrende am meisten hiiten muss / Verum
hoc periculum quam maxime cavendum docenti, et recta ratio et Deus ipse monet, et
praecipue in rebus nostrae salutis. ..».58

«Deshalb denke ich iiber Martin Luther nicht schlecht, da er ja
beinahe alles aus der Heiligen Schrift ableitet, auf deren Worte allein
ich geschworen habe.»*

4.

Luthers lange Abwesenheit und die Ereignisse in Wittenberg mit
dem Wandel in Gottesdienst, Lebensordnung und kirchlicher Autori-
tit, der den Messkultus insbesondere betraf und die Fragen zu Kloster-
geliibden und Priesterehe nicht gesetzlich, sondern auch fiir Bugenha-

36 Vgl. die Angaben bei und in A. 30, fiir die zweite Schrift A.29.

57 Bugenhagen (A.54), 147; bei Rogge (A.41), 30f.

8 Bugenhagen (A. 54), 141; bei Rogge (A.41), 14-17.

39 Bugenhagen (A.54), 147: «Igitur de Martino non male sentio, quippe qui fere
omnia ex sacris agit literis, in quarum ego solummodo verba iuravi».



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 549

gen nach der Freiheit eines Christenmenschen beantwortete, «forder-
ten seine innere Entwicklung und zogen ihn in den Kreis der Mithan-
delnden hinein».®® Am 13.10. 1522 schloss er die Ehe mit seiner, nur
dem Vornamen nach bekannten Walburga. Er war noch ohne feste
Anstellung. Luther bemiihte sich sehr, den ausgezeichneten Dozenten
in Wittenberg festzuhalten. Es drohte sogar eine Berufung nach Erfurt
und sofort liess sich kein freier Platz fiir ihn finden; obwohl seine Lage
immer driickender wurde, blieb er in Wittenberg und versah die Aus-
legung der Heiligen Schrift mit, gleichsam als Lehrbeauftragter. Ende
September 1523 starb der Stadtpfarrer Magister Simon Heinsius. Der
Rat der Stadt wihlte Bugenhagen gegen die Verschleppungstaktik in
dieser Sache von seiten des Kapitels der Schlosskirche zum Nachfolger.
Das michtige Schlosskirchenkapitel war kirchenrechtlich nach bishe-
riger Besetzungsordnung fiir die Nachfolgeregelung zustdndig. Die
Zustimmung der Gemeinde und die Wahl des Rates machten unter
Luthers die Sache forderndem Vorgehen Bugenhagen zum Pfarrer an
der Stadtkirche.®!

Doch war den Wittenbergern Bugenhagens Bleiben in diesem Dop-
peldienst, Lector in biblicis und Pastor, damit keineswegs garantiert.
Bugenhagen war ein sehr titiger und erfolgreicher Dozent und Pfarrer.
Dafiir sprechen schon die vielen Veroffentlichungen der folgenden
Jahre.®? Zu erwihnen sind auch seine vor allem praktischen Hilfen in
der oft aufgelegten Anleitung fiir Prediger: «Indices quidam in euan-
gelia Dominicalia. 1524», und in seinen Katechismuspredigten von
1525 und 1532. Er richtet die aufgeloste Stadtschule in Wittenberg
wieder ein, sorgt fiir tagliche Predigtgottesdienste, fiir Seelsorge an den
Armen und Gefangenen, fiir eine Privatbeichte mit Glaubensunter-
richt, hilft bei der Ubertragung von Luthers Septembertestament ins
Niederdeutsche (1524 und mehr noch in der Ausgabe von 1525).%3 Die
Nicolaigemeinde in Hamburg beruft Bugenhagen schon Sommer 1524,
es gab auch einen Ruf der Danziger an ihn. Aber die Wittenberger

60 Kawerau (A.23), 527,14f.

61 vgl. Kawerau (A.23), 527,16-24; Holfelder (A.13), 356,44—-47; W. Friedensburg,
Geschichte der Universitdt Wittenberg (1917), 168.171.

62 Vgl. G.Geisenhof, Bibliotheca Bugenhagiana. Bibliographie der Druckschriften
des D.Joh. Bugenhagen (1908). Das «Bestandsverzeichnis der Drucke und Handschrif-
ten» von Bugenhagen: Verodffentl. d. Landesbibl. Gotha 9 (1962), 11-32, weist 89 Titel
(mit Signaturen) auf, die Geisenhof noch ergdnzen.

63 E.Kruse, Bugenhagens plattdeutsche Bibel, Luther 29 (1958), 73-80. 135-140.



550 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

Gemeinde wehrte sich dagegen, obwohl Luther zuriet — und dann nach
Danzig doch einen anderen entsandte. Was Hamburg betraf, redete
Luther Bugenhagen zu, dem Ruf wenigstens, gleichsam beurlaubt, fiir
einige Zeit «Folge zu leisten».%* St. Nicolai war eine der drei Haupt-
kirchen der Hansestadt, in der das Evangelium erst Fuss fasste. Die
Hamburger wollten ihn als Pfarrer und evangelischen Reformator
haben, aber dagegen protestierte der Rat der Hansestadt. Er wollte sich
ans Wormser Edikt vom 8. 5. 1521 gebunden halten und nahm deshalb
Anstoss an einem verheirateten Priester.

Bugenhagen nahm in seinem Antwortschreiben an die Hamburger
Gemeinde Anlass, dem Rat die Verantwortlichkeit fiir sein Wegbleiben
zu geben. Er argumentiert und legt dar, dass ein kaiserliches Mandat,
wie das Wormser Verdammungsurteil iiber Luthers Auflehnung gegen
die Bannbulle Papst Leos X. das « Horen und Lesen» von Gottes Wort
«nicht verbieten» konne. Hatte doch auch der Kaiser iiberdies reichs-
rechtlich etwas gewaltsam verfiigt. Ohne wirklichen Beschluss des
Reichtages, der Fiirsten und der Stidnde setzte er diesen «Abschied» als
Bestatigung der romischen Verurteilung Luthers gegen die herrschende
Stimmung in weiten Gebieten Deutschlands durch. Bugenhagen
schrieb deshalb aus theologischer und kirchlicher Verantwortung an
den Hamburger Rat, dass «man dem Kaiser und weltlichen Schwert in
anderen Stiicken gehorsam sein solle». Statt dem Kaiser etwa das in
einem servilen Gehorsam zu «geben, was Gott gehdre»®®, miisse man
auf Gottes Wort horen.

Bugenhagen richtete mit dieser Form der Zwei-Reiche-Lehre auch
in der aktuellen Ehefrage klare Fronten auf. Ordensleute, Nonnen und
Priester konnten Gottes Schopferwort mit einem ehelichen Leben fol-
gen. De conjugio episcoporum, 1525 1st eine grundsitzliche Schrift zur
Ehe und zur aktuellen Sachlage, seine folgende Schrift fiir die neue
Trauform legt Formen des kirchlichen Handelns dazu fest. 1526 erar-
beitete er zusammen mit Justus Jonas eine neue Ordnung fiir die Got-
tesdienste in der Stiftskirche; die Armenversorgung in Wittenberg
wurde von ihm 1527 neu organisiert. Mit dem «Sendbrieff widder den
newen yrthumb, bey dem Sacrame(n)t des leybs vnd bluts vnsers Her-
ren Jesu Cristi[!]. Johan. Bugenhagen Pomer. wittenberg. 1525.», derin
Niirnberg gleich nachgedruckt wird, beginnt von Wittenberg aus mit

64 Kawerau (A.23), 527,50-52.
65 Vogt (A.42), 22.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 551

Zwingli die Diskussion in der Sakramentsfrage.® Im gleichen Jahre
verfasst Bugenhagen eine Lehrschrift von {iber 250 Seiten: « Von de(m)
Christlichen glauben, vnd rechten guten wercken, wider den falschen
glauben, vnnd erdichte gidte werck Darzfi, wie man es soll anrichten
mitt ghten christlichen Predigern das solcher glaub vnd werck recht
predigt werden. An die Erenreych Stat Hamburg.»®’ Sie kommt erst
1526 heraus und liegt 1527 wie andere Schriften von ihm auch in
Niirnberg, bei Friedrich Peypus verlegt, vor. In ihr fasst er die Haupt-
punkte seiner Kirchenreform und reformatorisch geprigten Theologie
zusammen,

Diese Programmschrift Bugenhagens nimmt das neue theologische
Anliegen der Reformation auf: Glaube und Liebe. Damit beschreibt er
die Zuordnung von Glaube und Werken und wegweisend die reforma-
torische Hauptwirkung. Besonders im zweiten Teil der Schrift nimmt
er die wichtigsten Punkte seiner reformatorischen und kirchenorgani-
satorischen Tatigkeit der folgenden Jahre in niederdeutschen und skan-
dinavischen Gebieten vorweg. Wenigstens im Uberblick soll ein Ein-
druck davon gegeben sein. Wie sah diese neuordnende und reformato-
rische Arbeit aus?

«Oft ein Jahr und lénger von seinen Amtern in Wittenberg, wo ihn
Luther vertritt, beurlaubt, visitiert und reformiert Bugenhagen — seine
Familie begleitet ihn auf mancher Reise —in der Zeit zwischen 1528 und
1542 die kirchlichen und schulischen Verhaltnisse im politischen und
theologischen Einflussbereich der sidchsischen Reformation.»®® So lei-
tet Holfelder den Abschnitt iiber die 6kumenische Wirksamkeit Bugen-
hagens ein. Bugenhagen hat die Grundlage seiner Arbeit — ndmlich
Wittenberg und die Verbindung mit Luther — nie aufgegeben; von der
Stadt und von ihm zu neuem Auftrag beurlaubt und gesandt, aber
immer wieder zuriickkehrend, baute er iiberall, wohin er berufen wur-
de, die Gemeinden nach der Botschaft des Gekreuzigten auf, indem er
das Beispiel von Wittenberg iibertrug.

Meist beruft ihn die stiadtische Obrigkeit, mehrfach auch der Lan-
desherr. Er beginnt sein fast immer schwieriges, jedoch geschickt ange-

66 Vgl. W.Ké&hler, Zwingli und Luther, 1(1924=1971), 196; 2 (1953). Von Geisenhof
(A.62) ist Nr.163 «Eyn Sendbrieff widder den newen yrrthumb bey dem Sacrament des
leeybs vnd blutts vnsers Herrn Jhesu Christi. Wittemberg 1525» genannt (= Gotha: 5 an
Theol. 4° 191/1), aber zu beachten ist ebenso die Schrift, die A.16 belegt ist.

67 Geisenhof (A.62), Nr.209 (= Gotha: Th 662/19).

58 Holfelder (A.13), 357,21-25.



552 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen. Neuordnung

packtes Ordnungswerk mit Predigen und Visitieren und fiihrt es ziel-
strebig zum Abschluss mit einer Kirchenordnung, die von Gemeinde
und Rat angenommen wird. So von Mai bis Oktober 1528 in Braun-
schweig®, danach in Hamburg bis Juni 1529.7° Schon von dort aus
versucht er die Reformation in Ostfriesland, wohin er gerufen wird,
brieflich vorwirts zu bringen; im April 1529, von dem Kronprinzen
Herzog Christian von Holstein dringend aufgefordert, leitet er in Flens-
burg eine theologische Disputation, die mit Melchior Hoffmann statt-
findet, der in Livland, Schweden und Ostfriesland enthusiastisch als
Wiedertdufer wirkte. Bei diesem Religionsgespriach trat Bugenhagen
mit weiser Missigung auf und forderte von dem Neuerer die gewissen-
hafte Erforschung der Wahrheit aus der Heiligen Schrift.”

Von Oktober 1530 bis April 1532 ist Bugenhagen wieder lianger
abwesend von Wittenberg. Er fiihrt die Reformation in Liibeck” und
von November 1534 bis August 1535 in Pommern’ durch. Hier schei-
tert jedoch die Reorganisation der Universitdt Greifswald’°, und auch
fiir Stettin, wie es geplant war, gelang keine Hochschulgriindung. Auf
Bitten des ddnischen Konigs Christian III. hin ordnete und reformierte
Bugenhagen in Didnemark, Norwegen und den dazugehdrigen Herzog-
tiimern Schleswig und Holstein in den folgenden Jahren die kirchlichen
Aufgaben und Bereiche. Dazu gehorte das Schul- und also auch das
Hochschulwesen. An der von ihm neu er6ffneten Universitidt Kopen-
hagen, der er 1538 sogar als erster Rektor der neuen Ara vorsteht, hilt

9 Vgl. Chr. Bellermann, Das Leben des Johannes Bugenhagens nebst einem voll-
standigen Abdruck seiner Braunschweigischen Kirchenordnung vom Jahre 1528 (1859).
Diese Kirchenordnung bekam Modellcharakter fiir weitere. E. Sehling (A. 14), 6/1 (1955),
348-455 gibt eine krit. Ausgabe von «Der erbarn statdt Bruswig christlike ordeninge to
denste dem hilgen evangelio, christliker lere, tucht, Frede unde eynicheit. Ock darunder
vele christlike lere vor de borgere. Durch Joannem Bugenhagen Pomeron bescreven. 1528
wittenberg bei Joseph Kluck.»

70 vgl. Bugenhagens Bericht aus Hamburg vom 1.11.1528 iiber sein Vorgehen mit
Predigt, Schriftauslegung und beharrlichem Verhandeln bei Vogt (A.42), Nr.26.

71 vgl. A.Sprengler-Ruppenthal, Bugenhagen und das protestantische Kirchen-
recht: Zeits. d. Savigny-Stiftung f. Rechtsgesch. Kanon. Abt 88 (1971), 204.

2 ygl. Bellermann (A.69), 49. Hoffmann starb in Strasbourg 1534 im Gefingnis.

3 Die Kirchenordnung bei E.Sehling (A.14), 6/1 (1955).

74 Die Kirchenordnung bei E. Sehling (A.14), 4 (1911).

75 Vgl. Holfelder (A.13), 357,32f.; H.Heyden, Die Kirchengeschichte Pommerns
(21957). Melanchthon war in der Universititsreformfrage beherrschend.

76 N.K.Andersen, Det teologiske Fakultet 1479-1597, Kebenhavns Universitet
1479-1979, 5 (1980), 14-20.



der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie 553

er tidglich Vorlesungen. Die schleswig-holsteinsche Kirchenordnung”
wird in der landessprachlichen Fassung auf dem Landtag zu Rendsburg
angenommen. Bugenhagen nimmt an diesem Landtag von Februar bis
Mai 1542 teil. Ebenfalls 1542 predigt und visitiert er von August bis
November in Hildesheim’ und im Lande Braunschweig-Wolfenbiit-
tel?; seine reformatorische Arbeit hat langst — wenn man es vergleichen
will — erzbischofliches Format.

In diesen Jahren werden Bugenhagen auch die Bischofssitze Schles-
wig (1541) und Cammin (1544) vorgeschlagen fiir seine endgiiltige Hei-
mat. Christian III. wollte ihn gern fiir immer in der Universitidt Kopen-
hagen anstellen, weil er 1thn selber personlich so hoch schitzte. Bugen-
hagen bleibt aber in Wittenberg. Auf Drdngen des Kurfiirsten promo-
viert er 1533 und wird damit ordentliches Mitglied der Theologischen
Fakultit, der er seit 1522 als ausserordentliches Mitglied angehort hat-
te. 1532 hatte ihm Johann Friedrich, kurz nach seinem Regierungsan-
tritt, die kirchliche Leitung des Kurkreises rechts der Elbe, also des
Kernlandes von Kursachsen, als «Superattendanten», wie man statt
Bischof nun sagte, tlibertragen. Die Personalunion von vierter theolo-
gischer Professur in Wittenberg und Stadtpfarramt, wie wir das auch
andernorts spiter finden, z.B. fiir Hermann Cremer in Greifswald an
St. Marien und Universitdt®®, legen die Statuten von 1536 fest.®' In
diesem Doppelamt, das er bis ins Alter behielt und versah, ist Bugen-
hagen Wittenberg erhalten geblieben.

Mit Beginn der auswartigen kirchenordnenden Aufgaben ging die
literarische Téatigkeit naturgemdss zuriick, von exegetischen Arbeiten
kam ausser Nachauflagen wenig Neues. Der Psalmenkommentar und
andere Psalmenauslegungen® begriindeten seinen Ruf als Exeget und
gaben Anlass zu seinem bekannten Wappen mit Davids Instrument im
geschmiickten Siegeskranz.®® Einiges wird aus aktuellem Anlass ge-
schrieben und publiziert, z. B. ist anlédsslich der Pest 1527 entstanden:
«loannis Bvgenhagii commentarius, In quatuor capita prioris Epistolae

Es handelt sich um eine Ubertragung der déinischen Kirchenordnung.

8 Diese Kirchenordnung bei E.Sehling (A.14), 7/2/1 (1980).

" Die Kirchenordnung bei E. Sehling (A.14), 6/1 (1955).

80 Fiir Wittenberg bei Friedensburg (A.61), 195.

81 vgl. H.Beintker, Hermann Cremer, TRE 8 (1981), 231,1-21.

82 Geisenhof (A.62), Nr.3.9.11.12.26.309.

83 Bugenhagens Wappen findet sich mit anderen Wappen der Reformatoren in der
Titeleinfassung des von Hans Lufft 1538 gedruckten « Vnterricht der Visitatorn», Benzing



554 H. Beintker, Der Reformator Bugenhagen

ad Corinthios, de sapientia & iusticia dei quae Christus est, et de auto-
ritate sacrae scripturae & doctrinae Apostolicae in ecclesia Christi.
Wittenberg 1530».% Bei der Auslegung des 29. Psalms?®’, einer Stellung-
nahme Bugenhagens zur Kindertaufe, handelt es sich wie im Fall 1525
mit Melanchthon um eine gemeinsame Schrift mit Luther, bzw. um
einen speziellen Beitrag, fiir den Bugenhagen Luther gewinnt.®¢ Als eine
Kampfschrift gegen Rom erscheint 1550 noch ein Kommentar zum
Propheten Jonas?’, in dem er auch verschiedenen Verdichtigungen
gegeniiber seinem Verhalten in der Zeit nach dem katastrophalen Aus-
gang des Schmalkaldischen Krieges entgegentritt.®
Bugenhagen hat an dem Vorwurf zu loyaler Einstellung zur neuen
kurfiirstlichen Herrschaft, zu Melanchthon und zur Wittenberger Uni-
versitdt, den ihm auch alte Freunde machten, schwer getragen. Er war
ja Luthers Seelsorger und enger Vertrauter gewesen und stand nach
dessen Tod oft allein. In seiner besonderen Bindung an den in Wien
gefangenen abgesetzten Kurfiirsten Johann Friedrich und den beibe-
haltenen, bleibenden Verpflichtungen gegeniiber Stadtgemeinde und
Universitdt suchte er den ihm von der Sache und der Treue zu den
Wittenberger Amtern her zugeordneten Weg zu gehen. Ein bekenntnis-
artiger Abschnitt aus seinem Antwortbrief vom 23. 1. 1553 nach Déne-
mark an Christian III. mag der sinnvolle Schlusspunkt zu dem etwas
ndher beleuchteten Zusammenhang zwischen Bugenhagen und Lu-
thers Stadt Wittenberg sein: «Ich komme nimmer aus dieser Stadt. Hie
predige ich, lese Lectionen in der Schulen, schreibe, richte Kirchensa-
chen aus, examiniere, ordiniere und sende viel Prediger aus, bete mit
unser Kirchen und befehle alles dem himmlischen Vater im namen
unseres HERRN Jesu Christi.»®
Horst Beintker, Jena, DDR

(A.19), Nr.2496, wiedergegeben bei O. Thulin, Die Lutherstadt Wittenberg (1962), 28,
und neu gezeichnet auf dem Umschlag der Gothaer Verdffentlichung (A. 62).

84 Geisenhof (A.62), Nr.266 (Gotha: Druck 706).

85 Geisenhof (A.62), Nr.307-309 (Gotha: 9 an Theol. 4° 331/1 u.13 an Theol. 4°
191/1); Benzing (A.19), Nr.3395-3397.

86 Vgl. WA 53 (202) 205-208.

87 Geisenhof (A.62), Nr.387f.

88 ygl. O.Vogt, Melanchthons und Bugenhagens Stellungnahme zum Interim und
die Rechtfertigung des letzteren in seinem Jonaskommentar (1887), 21-38, und Bugen-
hagen, Wie es vns zu Wittemberg in der Stadt gegangen ist, in diesem vergangen Krieg. ..
1547 (Geisenhof, Nr.387).

89 Vogt (A.42), 547.



	Der Reformator Bugenhagen : Neuordnung der Kirche unter dem Einfluss reformatorischer Theologie

