
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 6

Artikel: Prolegomena zu einer Übersetzung und Kommentierung der
rabbinischen Gleichnisse

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prolegomena zu einer Übersetzung und
Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse

1. Das Projekt

Seit 1981 wird im «Institut für jüdisch-christliche Forschung an der
Theologischen Fakultät Luzern» am Forschungsprojekt «rabbinische
Gleichnisse» gearbeitet. Der Verfasser dieses Artikels untersucht
zusammen mit Dr. Simon Lauer, einem Altphilologen und orthodoxen
Juden, sowie mit teilweiser Hilfe einer Assistentin und von Dissertan-
ten in Judaistik die Gleichnisse der Pesiqta deRav Kahana (PesK) samt
ihren Parallelen, ihren unmittelbaren Zusammenhängen sowie ihrem
Sinn und ihrer Bedeutung. Das ganze auf Jahre angelegte Projekt will
die Sammlung und Kommentierung der Gleichnisse sämtlicher rabbi-
nischer Midraschwerke und der Talmudim umgreifen. Es geht dabei

um die Gattung Gleichnis, nicht etwa um alles, was im rabbinischen
Schrifttum unter dem Begriff masal/matlä steht. Masal/matlä kann ja
neben Gleichnis auch den Spruch, das Sprichwort, die Metapher, den

Vergleich und eine hermeneutische Regel bedeuten. Das Gleichnis, das

uns in midraschischen Texten in auffallender Häufigkeit als Glied-
Gattung begegnet, sei hier vorläufig umschrieben als fiktional-narrati-
ver Text, der zur Darstellung eines ausserhalb dieser Erzählung liegenden

religiösen Inhalts dient ; dieser gehört ebenfalls zum Ganzen des

Gleichnisses.
Aus mehreren Gründen haben wir dieses Forschungsvorhaben, dessen

wirkliche Ausmasse noch nicht ganz erkennbar sind, mit der PesK
begonnen. Erstens: In der Edition von Bernard Mandelbaum1 liegt ein

' Pesikta de Rav Kahana, According to an Oxford Manuscript, With Variants from
all known Manuscripts and Genizoth Fragments and Parallel Passages, With Commentary

and Introduction, 2 Bde., New York 1962 (Abk.: Mb). Zur Kritik an dieser Edition
vgl. H. L. Strack/G. Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, völlig neu
bearbeitete Auflage, München 71982,269-276. Gut brauchbar ist auch die neue engl.
Übersetzung der PesK von W. G. Braude/I. I. Kapstein, Pesikta de-Rab Kahana, R. Kahana's

Compilation of Discourses for Sabbaths and Festal Days, Philadelphia 21978. Die deutsche

Übersetzung von A.Wünsche (Pesikta des Rab Kahana, Das ist die älteste in
Palästina redigierte Haggada, Nach der Buberschen Textausgabe, Leipzig 1885) ist oft
verwirrend.



C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung 515

zwar mit Fehlern behafteter, aber doch relativ gut kontrollierbarer
Primärtext vor. Auch das in mehreren Abschnitten parallel zur PesK
stehende Midraschwerk Wayyiqrä rabbä (WaR), das zum Text- und
Theorienvergleich besonders wichtig ist, wurde von M. Margulies
umsichtig ediert.2 Der zweite Grund fur die Erstwahl der PesK liegt darin,
dass wir den Eindruck vermeiden wollen, es gehe uns nicht in erster
Linie um die rabbinischen Gleichnisse, sondern etwa um das Aufspüren

von Beziehungen zu den ntl. Gleichnissen. Aus der Forschungsgeschichte

weiss man, dass es in der Vergangenheit oft allzu abrupt um ein
ideologisch motiviertes Vergleichen zwischen rabbinischen und jesu-
anischen Gleichnissen ging. Die im wesentlichen auf das

5./6. Jh.n.Chr. zurückreichende PesK, in der sich die Gleichnisse im
Zusammenhang mit homiletischen Entwürfen befinden, dürfte nicht so

leicht in Verdacht geraten, sie diene vor allem dazu, ntl. Gleichnisse zu
erhellen. Zwar ist die Gattung Gleichnis ein relativ unbewegliches und
zählebiges Gefüge; deshalb liegen Ansätze für Vergleiche mit dem NT
vor. Weit grösser wird aber der Ertrag z.B. im Zusammenhang mit
vergleichbaren Theologien und Ausdrucksweisen der Kirchenväter
sein. Wir wissen ferner, dass auch Literaturwissenschaftler aufWiedergabe

und Aufschlüsselung der rabbinischen Gleichnisse warten. In
unserer Übersetzung und Kommentierung geht es aber nur in eher
zufälligen Andeutungen um Vergleiche und Perspektiven nach aussen.
Ziel ist eine sachgemässe, heutigem Wissensstand entsprechende
Übersetzung und Analyse der rabbinischen Gleichnisse. Der dritte Grund
für die Wahl der PesK als erstes Untersuchungsobjekt liegt darin, dass

die Gleichnisse in der PesK überlieferungsgeschichtlich günstig liegen.
In vielen Fällen fallen die ca. 100 Gleichnisse der PesK gegenüber ihren
Parallelen in andern rabbinischen Textsammlungen durch ihre Kürze
und Prägnanz auf. Die Traden ten und Vertexter scheinen besonderen
Wert auf ihre Überlieferung, ihre (homiletische) Verwendbarkeit und
ihre Sinngebung gelegt zu haben, was man u.a. aus den Zwillings- und
Drillingsgleichnissen erkennt. (In PesK 10,7; 12,11 u.a. stehen

Zwillingsgleichnisse, in PesK 2,7; 6,3; 11,7; 12,11 u.a. stehen
Drillingsgleichnisse.) Der letzte und wohl wichtigste Grund für die Inangriffnahme

nicht nur der Gleichnisse in PesK, sondern aller rabbinischen
Gleichnisse, ist ein dringendes wissenschaftliches Desiderat. So und so

2 Midrash Wayyikra Rabbah, A Critical Edition Based on Manuscripts and Genizah

Fragments with Variants and Notes by Mordecai Margulies, 4 Teile in 3 Bden., Jerusalem
21972.



516 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

viele Theorien über Wert und Unwert der rabbinischen Gleichnisse
geistern durch die moderne Sekundärliteratur. Sämtliche Theorien
basieren auf blosser Teilkenntnis der rabbinischen Gleichnisse; es gibt
noch keine Sammlung aller Gleichnisse. Solide kann das Gespräch
über sie erst werden, wenn alle Gleichnisse vorliegen. Um der
Übersetzung und Kommentierung Rückhalt zu geben, geben wir die
hebräisch-aramäischen Gleichnistexte im Anhang mit heraus, allerdings
ohne textkritische Zusätze und Kontexte. Um die Kommentierung
drucktechnisch nicht zu komplizieren, haben wir uns zur Umschrift
der hebräischen Termini nach den für Bibliothekskarteien etc.
aufgestellten «ISO-Transliterationsnormen für die Umwandlung ausländischer

Schriften in lateinische Buchstaben»3 entschlossen. Wir haben
die feste und erklärte Absicht, die Untersuchung aller Gleichnisse als

jüdisch-christliche Forschungsgemeinschaft durchzuführen; bei
keinem Gleichnis möchten wir aneinander vorbei analysieren, damit
Einseitigkeiten möglichst vermieden werden.

2. Forschungs- und wirkungsgeschichtliche Bemerkungen

Die rabbinischen Gleichnisse standen bisher oft im Lichtschatten
der Forschung und Wertschätzung. Auf christlich-exegetischer Seite

war man zur Deutung der ntl. auf einige von ihnen - aber eben nur auf
einige - angewiesen. Die blosse Dienstfunktion nach auswärts verhinderte

eine intensive Beschäftigung mit ihnen um ihrer selbst willen und
in ihren eigenen Zusammenhängen. Aufjüdischer Seite scheint man in
gewissen Kreisen von einem einseitig halachischen Standpunkt oder
aus intellektualistischer Attitude heraus an den Gleichnissen
vorbeigeschaut zu haben. Ihnen fehle der halachische Schliff und die dialektische

Prägnanz. Sie seien nur Aggada, Beiwerk!
Schon in rabbinischer Zeit war man sich zeitweise über den Wert der

Gleichnisse nicht im klaren. In einer apokalyptisch-resignierenden
Passage der Mischna heisst es: «Mit dem Tod des Rabbi Meir (um
150 n.Chr.) entschwanden die meisterhaften Gleichniserzähler» (mSot
9,6). Von Rabbi Meir wird berichtet, er habe die Gleichnisse nicht als
einen Teil der Aggada aufgefasst: «Wenn Rabbi Meir einen Abschnitt
auslegte, legte er das Gehörte in drei Teilen aus: ein Drittel Halacha, ein

3 Frankfurt 1977.



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 517

Drittel Aggada und ein Drittel Gleichnisse» (bSan 38b). In ShirR 1 zu
1,1 wird versucht, einer zweifelnden Mentalität bezüglich der Gleichnisse

entgegenzuwirken. Dabei werden die «Sprüche Salomos» (Spr 1,1)

als «Gleichnisse Salomos» aufgefasst. Änderungen der Wortbedeutung
sind ein häufiger rabbinischer Kunstgriff, um zu dialektischen oder
adhortativen Aussagen zu gelangen. Der Text in ShirR 1,7 (II 3b-4a)
lautet:

«Rabbi Hanîna sagte: Gleich einem tiefen Brunnen voll Wasser. Sein Wasser ist kalt,
süss und gut. Aber kein Mensch konnte (früher) daraus trinken. Da kam jemand und
knüpfte einen Strick an den andern, ein Seil an das andere; er schöpfte und trank daraus.

Da fingen alle an, daraus zu schöpfen und zu trinken. So versuchte auch Salomo von Wort
zu Wort, von Gleichnis zu Gleichnis das Geheimnis der Tora fassbar zu machen. Es heisst

ja: (Gleichnisse Salomos, des Sohnes Davids, des Königs von Israeb (Spr 1,1). Mit Hilfe
von Gleichnissen erhielt Salomo Zugang zu den Worten der Tora. Die Rabbanen sagen:
Nicht sei das Gleichnis geringfügig in deinen Augen, denn mit Hilfe von Gleichnissen
kann jedermann Zugang zu den Worten der Tora finden. Ein Gleichnis: Gleich einem
König, der ein Goldstück, das sein Eigentum war, oder eine kostbare Perle verlor. Und
wie er es mit Hilfe eines Dochtes (sc. mit Licht am Docht), der nur ein 'Isar wert war,
wiederfand, so soll das Gleichnis nicht geringfügig in deinen Augen sein. Durch das

Gleichnis nämlich findet jedermann Zugang zu den Worten der Tora. Es sei dir bewusst,
dass Salomo mit Hilfe des Gleichnisses Zugang zu den Feinheiten der Tora fand.»

Hier wird die formale und inhaltliche Einfachheit der Gleichnisse
als überraschend kostbarer Wert zum Verständnis der Offenbarung
gewürdigt. Anstatt sich mit komplizierten hermeneutischen Regeln
abzumühen, kann man einfache, offene Erzählungen würdigen, die

stereotyp vom König und seinem Sohn, vom Erzieher, von einer
vornehmen Frau, von einer Dienstmagd, ja nur von irgend jemandem,
seinem einfachen Wollen und Wirken sprechen und dabei über sich
selbst hinausweisen.

Dämpfend aufeinen geraden Fortgang der Erforschung rabbinischer
Gleichnisse wirkte sich auch der Streit um Begriffe aus, der mit
apologetischem Unterton ausgetragen wurde. Man denke etwa an Adolf
Jülichers4 lobenswerten Kampf gegen die Allegoristerei und an alles,

was daraus für den nicht allegorischen Jesus, das nicht allegorische
Judentum und die allegorisierende Frühkirche gefolgert wurde! Auf

4 Die Gleichnisreden Jesu. I: Die Gleichnisreden Jesu im allgemeinen, 2.A.,
2. Abdr., Tübingen 1910. II: Auslegung der drei ersten Evangelisten, 2. Abdr., Tübingen
1910. Jülicher gilt als Vater moderner Gleichnisforschung.



518 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

jüdischer Seite warf sich Isaak Heinemann ins Getümmel. Er fand eine

spezielle, nicht apologetische Allegoristik auch im rabbinischen Judentum,

nachdem er - wie viele andere auch - eine eigene Definition von
Allegorie/Allegorese erarbeitet hatte. Wie kompliziert nun die
Auseinandersetzung wurde, zeigt folgender Text Heinemanns:

«Man mag also wohl von einem apologetischen Einschlag in der altjüdischen
Allegoristik sprechen dürfen, keinesfalls trägt sie apologetischen Grundcharakter, und auch
dieser Einschlag unterscheidet sich von der apologetischen Allegoristik eines Origenes so

erheblich, dass wir es vollkommen verstehen, wenn dieser, obwohl ein guter Kenner der
rabbinischen Auslegung, doch den Rabbinen nicht eine andere Form der Allegoristik
zuschreibt, sondern ihre <Herzensverstockung> (De princ. IV 8) auch auf die grundsätzliche

Gegnerschaft gegen jede Allegorisierung bezieht.»5

Man wird gut daran tun, dem Rat David Flussers zu folgen und das

Wort Allegorie/Allegorese/Allegoristik vorläufig möglichst aus der
Gleichnisforschung herauszuhalten, da ja andere Begriffe und
Umschreibungen zur Verfügung stehen.6

Entscheidende Impulse erhielt die rabbinische Gleichnisforschung
im letzten Viertel des 19. Jhs. innerhalb der «Wissenschaft vom Judentum».

Eine immense Editions- und Kommentierungsarbeit rabbini-
scher Midraschim wurde geleistet (S. Buber, J.Theodor u.a.). Die
wichtigste, auch die PesK-Gleichnisse mitbetreffende Arbeit stammt
von Philipp Bloch.7 Bloch arbeitete mit grosser formkritischer Akribie.
Er unterschied zwischen «unbefugter Interpolation» in Midraschwer-
ken und der Digression bzw. der Gedankenausweitung. Die Digression
gründe sich auf Ideen und Vers-Assoziationen. Die Assoziation sei

«Formprinzip der PesK» (MGWJ 35 [1886]339). Er analysierte über
100 Gleichnisse besonders der rabbinisch-homiletischen Midrasch-
Literatur ; er untersuchte sie nach Form und Sinn. Dabei unterschied er
zwischen direkten Einleitungsformeln («Was [lemä] gleicht die Sache?
Einem König u.ä.») und der indirekten Einleitungsformel («Erfah-
rungsgemäss ist es so, dass...»).

5 Altjüdische Allegoristik, Bericht des jüdisch-theologischen Seminars für das Jahr

1933, Breslau 1936, 71.
6 D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserzähler Jesus. 1.Teil:

Das Wesen der Gleichnisse. Judaica et Christiana 4, Bern 1981, 119-139. Der Verfasser
dieses Artikels anerkennt dankbar, dass ihm David Flusser mit seinem Gleichnisbuch
viel vom Sinn rabbinischer Gleichnisse vermittelt hat.

7 Studien zur Aggadah, MGWJ 34 (1885) 166-184.210-224. 257-269. 385-404; 35

(1886) 165-187. 389-405.



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 519

Neben Blochs Analysen nimmt auch das magnum opus von
Wilhelm Bacher, die Agada der Tannai ten und Amoräer8, einen würdigen
Rang in der frühen Forschungsgeschichte der Gleichnisse ein. Bacher
beschreibt die rabbinischen Tradenten mit den ihnen zugeschriebenen
Lebensumständen, sowie Petihot, Anekdoten, Gleichnisse etc., wobei
er die rabbinischen Kompositionsformen möglichst vollständig
anführt. Die Gleichnisse werden allerdings eher nebenbei erwähnt und
nur bisweilen inhaltlich umschrieben. Im Register scheint masal nicht
auf.

Die bisher umfangreichste Sammlung und Bearbeitung rabbinischer
Gleichnisse besorgte Ignaz Ziegler.9 Anhand von 937 systematisch
zusammengestellten und gedeuteten Gleichnissen versucht er, deren

gesellschaftlichen Hintergrund zu erhellen. Die häufigen Anklänge der
rabbinischen Gleichnisse an Zustände und Hierarchien am römischen
Kaiserhof und in den Adelskreisen seien Hinweise auf historische
Realitäten. Aus ihnen könne man u. a. Hinweise aufdie Abfassungszeit
der Gleichnisse gewinnen. Bei vielen Gleichnissen sei es so möglich,
sich auf die Abfassungszeit vor oder nach Kaiser Diokletian festzulegen.

Ziegler, weder Philologe noch Historiker, gibt die Möglichkeit der
Überinterpretation zu. Sein reiches Vergleichsmaterial aus der
griechisch-römischen Kultur und Politik ist formgeschichtlich nicht
gesiebt. Die heutige Vorstellung, wonach die Gleichnisse «fiktionale
Erzählungen» (D. O. Via) und daher in ihrem Wortlaut nicht mit
gesellschaftlichem Denken verhängt sind, lag ihm fern. Bei Beachtung dieser

Unstimmigkeiten ist Zieglers Sammlung heute noch mit Nutzen zu
gebrauchen.

Einen neuen Schritt zur Erforschung rabbinischer Gleichnisse
unternahm Paul Fiebig. Auf AdolfJülichers Gleichnisforschung aufbauend,

erkannte er die Notwendigkeit, die rabbinischen Gleichnisse
vollständig herauszugeben und zeitlich zu fixieren. Durch die Übersetzung
und Kommentierung aller Gleichnisse des Midraschwerkes Mekiltä
deRabbi Yismä 'el (MekhY) wollte er einen ersten entscheidenden
Schritt in diese Richtung tun.10 In weiteren Werken machte er die ntl.

8 Die Agada der Tannaiten, 2 Bde., Strassburg 1890 und 1903 ; Die Agada der
palästinischen Amoräer, 3 Bde., Strassburg 1892,1896,1899; Die Agada der babylonischen
Amoräer, Frankfurt 21913.

9 Die Königsgleichnisse des Midrasch, Beleuchtet durch die römische Kaiserzeit,
Breslau 1903.

10 Altjüdische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu, Tübingen 1904.



520 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

Formgeschichtler fachkundig auf rabbinische Formen aufmerksam, die
sich auch im NT finden (Anekdoten, Begebenheiten, Gebetsstücke,
Gleichnisse)."

Was Fiebig vor allem bewogen hat, die MekhY-Gleichnisse
herauszugeben und zu kommentieren, sei deren räumliche und zeitliche Nähe

zu den ntl. Gleichnissen. Es geht ihm letztlich nicht um die MekhY,
sondern um das NT, nicht um die Gleichnisse erzählenden Rabbinen,
sondern um Jesus: «Es soll und darf weder das Bestreben obwalten,
Jesum etwa aufdas Niveau des Judentums seiner Zeit herabzudrücken,
noch dies, ihn a priori als schlechthin in jeder Beziehung über dasselbe
erhaben hinzustellen» (Altjüd. Gleichn. 75). «Durch ihre entzückende
Frische und Anschaulichkeit, vor allem aber durch die grossen, allgemein

menschlichen Gegenstände, denen sie dienen, stehen die Gleichnisse

Jesu, frei von dem Kleinigkeits- und Exegetengeist der jüdischen
Bildungen, hoch über diesen» (Altjüd. Gleichn. 163). Fiebig war
aufgrund seiner Kenntnisse rabbinischer Gleichnisse in der Lage, den
Gleichnistheoretiker Jülicher nicht nur zu bewundern, sondern auch

zu kritisieren. Jülicher habe zu puristisch alle Allegorese vom historischen

Jesus verbannt; in den rabbinischen Gleichnissen gebe es auch
allegorische Elemente.

Mehrere Negativa sind Fiebig anzukreiden. Er gesteht selbst, dass er
Einleitungsfragen zur Mekiltä nicht habe berücksichtigen können.
Damit sind auch seine Eirteile über die zeitliche Nähe von MekhY und
NT nur von hypothetischem Wert. Er versah ferner kein Gleichnis mit
einem Titel, sondern alle nur mit Nummern. Parallelen innerhalb des

rabbinischen Judentums werden gewöhnlich nicht vermerkt. Die
Anmerkungen bestehen nur aus Begriffserläuterungen, aus Angaben über
die Historizität des Gleichniserzählers und vor allem aus Hinweisen auf
ntl. Parallelen. Dazu finden sich in den Anmerkungen bisweilen
pauschale Abqualifizierungen über die rabbinische Theologie und Exegese,

ohne dass Stellenbelege angegeben würden. Fiebig ist auch zu sehr

überzeugt, mit der Übersetzung der 53 Gleichnisse und Bildreden der
MekhY das Wesentliche überhaupt getroffen zu haben; aus dem übrigen

rabbinischen Gleichnismaterial seien keine wesentlich neuen
Erkenntnisse zu erwarten: «Dass aber das Resultat durch eine aufbreitere

11 Wichtig ist besonders: Der Erzählstil der Evangelisten im Lichte des rabbinischen

Erzählstils untersucht, zugleich ein Beitrag zum Streit um die <Christusmythe>, Leipzig
1925.



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 521

Basis gestellte Untersuchung wird umgestossen werden können, ist mir
nach dem Überblick, den ich mir über das sonstige Material verschafft
habe, ehe ich mich auf die Mechilta beschränkte, zweifelhaft» (Altjüd.
Gleichn. 74). Sicherlich ungewollt - denn er warb ja anderwärts immer
wieder um vollständige rabbinische Gleichnissammlungen - hat Fiebig
durch diese Sätze die Resignation gefordert: In den Gleichnissen der
MekhY widerspiegeln sich alle rabbinischen Gleichnisse; die Mühe
lohnt sich also nicht, sich um noch wesentlich grössere
Gleichnissammlungen zu kümmern. Wenn man um Fiebigs fragwürdige Zuspitzung

der Interpretation der MekhY-Gleichnisse auf das NT hin weiss,
ist seine Gleichnissammlung vorläufig noch brauchbar. Im Rahmen
einer umfassenden Herausgabe rabbinischer Gleichnisse sind aber auch
die MekhY-Gleichnisse auf den heutigen Forschungsstand zu bringen.

Zwischen den grundlegenden Arbeiten von Philipp Bloch, Wilhelm
Bacher, Ignaz Ziegler, Paul Fiebig und auch danach erschienen
verschiedene allgemein anthologische oder auf bestimmte (ntl. oder
ästhetisch-belletristische) Zwecke abgestimmte Gleichnissammlungen.12
Ausserdem liegen verschiedene Dissertationen und sonstige Untersuchungen

über bestimmte Aspekte oder Teile rabbinischer Gleichnisse
vor.13

3. Heutige Tendenzen

Bezüglich der ntl. Gleichnisse wird die heutige Forschungssituation
von Tullio Aurelio zutreffend, wenn auch vereinfacht, so umschrieben:
«Historische, hermeneutische, strukturalistische Methoden streiten

12 In dem von Hayyîm N.Bialik und Yehosua' H.Rawnitzki herausgegebenen
«Sefer ha-'aggadä» (erschienen 1911) finden sich etwa 100 rabbinische Gleichnisse. Viele
sind aber teilweise in einem popularisierten Ivrit wiedergegeben. Bekannter sind die

Gleichnissammlungen in P. Billerbecks «Kommentar zum Neuen Testament aus
Talmud und Midrasch». Kaum zu gebrauchen ist die Sammlung von G. Levi, Das Buch der

jüdischen Weisheit, Parabeln, Legenden und Gedanken aus Talmud und Midrasch,
Wiesbaden 31980.

13 Vgl. u.a. A.Feldman, The Parables and Similes of the Rabbis, Agricultural and

Pastoral, Cambridge 1924; Th.Guttmann, Das Maschal-Gleichnis in tannaitischer Zeit,
Frankfurt 1929; D.Noy, Flam-masal besifrut ha-'aggadä, tifisîm umotivîm, Jerusalem

1960; J.B. Bauer, Gleichnisse Jesu und Gleichnisse der Rabbinen, ThPQ 119 (1971)



522 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

sich um den ersten Platz am Gesprächstisch.»14 Die bei den früheren
Forschergenerationen eindeutige Zentralfrage nach den ipsissima
verba Jesu wird bei der jüngeren Generation der ntl. Gleichnisforscher
zugunsten anderer Fragestellungen relativiert. Man konzentriert sich

vor allem darauf, die ntl. Gleichnisse nach ihren sprachphilosophischen

Voraussetzungen, ihren Strukturelementen, ihrem Erzählungsablauf,

ihrem religiösmetaphorischen Charakter, ihrem Aussagewillen
und ihren Interpretations- und Aneignungsmöglichkeiten in den Griff
zu bekommen.15 Die Grenzen der nur-historischen Fragestellung sind
spürbar geworden. Man wehrt sich auch gegen Vergleiche mit der rab-
binischen Literatur, solange der «Sitz in der Literatur» der ntl. und der
rabbinischen Gleichnisse und deren hermeneutische Möglichkeiten
nicht genügend geklärt und gegeneinander abgewogen seien.

Dass aber die historische und literaturtheoretische Frage nach dem
Verhältnis der ntl. Gleichnisse zu den Gleichnissen der Rabbinen nach
wie vor auf der Tagesordnung steht, zeigt das neueste Gleichnisbuch
von David Flusser.16 Nach Flussers Auffassung gehören die Jesusgleichnisse

gattungsmässig zu den rabbinischen Gleichnissen des älteren
«klassischen» Typs. Mit Hilfe einer (besonders von den russischen
Formalisten inspirierten) strukturalformalen Ästhetik der rabbinischen

und der ntl. Gleichnisse könne man teilweise zu den ipsissima
verba Jesu, des exzellenten Gleichniserzählers, vorstossen. Man dürfe
dabei allerdings nicht Formkritik in der herkömmlichen Weise treiben,
indem man z.B. die Gleichnisanwendung zu schnell der frühkirchlichen

Redaktion zuschreibe. Auch dürfe man nicht der seit Albert

297-307 ; J. J. Petuchowski, The Theological Significance of the Parables in Rabbinic
Literature and the New Testament, CNFI 23 (1972) 76-86; H.Schwarzbaum, The
Mishle Shu'alim (Fox Fables) of R. Berechia Fla-Nakdan, A Study in Comparative Folklore

and Fable Lore, Kiron 1979.
14 T. Aurelio, Disclosures in den Gleichnissen Jesu, Eine Anwendung der disclosure-

Theorie von LT. Ramsey, der modernen Metaphorik und der Theorie der Sprechakte auf
die Gleichnisse Jesu, Frankfurt 1977, 13.

15 Vgl. z. B. D. O. Via, Die Gleichnisse Jesu, ihre literarische und existentiale Dimension,

BEvTh 57, München 1970; A.Wilder, Early Christian Rhetoric, The Language of
the Gospels, Cambridge 1971 ; I. T. Ramsey, Words about God, London 1971 ; T. Aurelio,
op. cit. (A.14); H.Weder, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern, Göttingen 1978; M. A.
Tolbert, Perspectives on the Parables, An Approach to the Multiple Interpretation,
Philadelphia 1979.

16 Op. cit. (A. 6).



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 523

Schweitzer verfestigten Ideologie huldigen, wonach Jesus nur Gleichnisse

mit eschatologischer Zuspitzung erzählt habe. In der Hauptthematik

treffe sich der Gleichniserzähler Jesus mit den zeitgenössischen
Rabbinen:

«Das Hauptthema bei den Gleichnissen Jesu und den gleichzeitigen rabbinischen
Gleichnissen war die religiöse Deutung des menschlichen Lebens, des Handelns des

Menschen vor Gott. Ein erster Zweck der Gleichnisse war, dem Zuhörer durch eine

Schilderung einer oft paradoxen Situation zu zeigen, wie man es richtig macht, und ihn
hauptsächlich zu warnen, dass er es nicht falsch mache. Die alten Gleichnisse - somit
auch die meisten Gleichnisse Jesu - sind sozusagen sokratisch. Dieses weisheitlich-antike
Element wird selbstverständlich im Sinne des jüdischen Monotheismus mit seinem
Glauben an eine absolute Verpflichtung an den persönlichen allmächtigen Gott, der die
Guten belohnt und die Sünder bestraft, ausgedrückt. Ferner ist den Gleichnissen Jesu das

Motiv des Lohnes und der Strafe nicht fremd» (21).

Das Zusammenspannen der Jesusgleichnisse mit den älteren
rabbinischen Gleichnissen ist bei Flusser gekoppelt mit Abwertungen der
späteren, ab etwa 120 n.Chr. im Schülerkreis des Rabbi Akiba
aufkommenden, schriftauslegenden Gleichnisse (ich nenne sie offenbarungs-
deutende Gleichnisse). Es bedeute eine gattungsmässige Verbiegung,
wenn Gleichnisse in ein «Knechtsverhältnis dem biblischen Text und
der biblischen Situation gegenüber» gebracht werden (22). In diesen

«späteren epigonalen rabbinischen Produkten» fehle - im Gegensatz
zu den klassischen rabbinischen Gleichnissen und den Jesusgleichnissen

- «der moralische Imperativ. Sie fordern den Hörer nicht auf,
sondern sie wollen nur erbauen, die biblischen Geschichten und
Gestalten poetisch illustrieren und den Juden in seinem Selbstbewusstsein
in der schlimmen Lage des jüdischen Volkes stärken» (33).

Nicht nur die neutestamentlichen und die frührabbinischen Gleichnisse

werden von Flusser als gattungsidentisch betrachtet. Diesen
Gleichnissen hafte auch - und hier ist der Schweizer Märchenforscher
Max Lüthi Flussers Gewährsmann - eine ähnliche starre Konstanz an
wie den Tierfabeln, Anekdoten, Rätseln und europäischen Volksmärchen.

In der jahrhundertelangen Geschichte der Gleichnisgattung seien
die Hauptthemen und Motive ziemlich konstant geblieben wie bei den
angeführten verwandten Gattungen. Zu dieser konventionellen Beständigkeit

trete noch ein starrer Formalismus. Die Gleichnisse seien nur
scheinbar realistisch, ihre Natur sei künstlich, abstrakt, schematisch
(40 u.ö.).



524 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

Der zentrale Begriff zur Erkenntnis und Beurteilung der Gleichnisse
ist für Flusser das Sujet. Er meint damit das Ganze des Gleichnisses,
insofern dieses nicht autonom ist, sondern über sich selbst hinausweist
(36 u.ö.). An der Art, wie der Gleichniserzähler das Sujet zum
Ausdruck und zur Wirkung bringe, erkenne man seine Meisterschaft: «Ein
Meister im Erfinden von Gleichnissen hat sich sicher nicht nur durch
seine epische Begabung im Erzählen erwiesen, sondern auch in der
Harmonie zwischen dem Sujet und der Moral und in gewissen kleinen,
für die Zuhörer erfrischenden Variationen im Gleichnis selbst» (38).

Es ist gewiss verdienstvoll, dass Flusser u.a. versucht, die
Frühgeschichte der rabbinischen Gattung Gleichnisse zu rekonstruieren
(141-160) und dass ihm vom frühen rabbinischen Gleichnismaterial her
ein neuer Zugang zu den Synoptikern gelingt. Man wird aber den

angekündigten zweiten Band abwarten müssen, um zu sehen, wie weit
sich seine Gleichnistheorien erhärten lassen. Eine vorläufige Warnung
vor dem Flusserschen Einzelweg stammt von Arnold Goldberg, einem
derzeit führenden Midraschforscher.17 Nach seinen Darlegungen
unterscheiden sich die ntl. Gleichnisse «ganz wesentlich» von den Gleichnissen

im Midrasch: «Das rabbinische Gleichnis findet sich... in gänzlich

anderen Kotexten und Kontexten und hat an diesen Texten eine
andere Funktion als die Gleichnisse Jesu» (5). Goldberg verteidigt auch
das schriftauslegende Gleichnis gegen Flusser: «Dass hier eine eigene

neue literarische Form eigenen Rechts entstanden ist, das hat Flussers
ästhetisches Urteil übersehen, weil er sich nicht sonderlich um die

Form dieser Textsorte gekümmert hat» (14).

Flusser ist als jüdischer Neutestamentier mit starken
europäischhumanistischen Bindungen eine Ausnahme. Im übrigen verläuft die

judaistische Forschung in zunehmender Distanz zu ntl. Fragestellungen.

Dafür ist die Auseinandersetzung um die Anwendung der Formkritik

aufdas rabbinische Schrifttum umso härter entbrannt. Besonders
Jacob Neusner hat sich als Kämpfer gegen die traditionelle Midrasch-
deutung und für ein rücksichtsloses Anwenden der Formkritik auf das

rabbinische Schrifttum unüberhörbar gemacht.18 In seinem Einlei-

17 A. Goldberg, Das schriftauslegende Gleichnis im Midrasch, FJB 9 (1982) 1-87.
18 Vgl. bes. J. Neusner, Method and Meaning in Ancient Judaism, Second Series,

Chicago 1981.



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 525

tungswerk zum rabbinischen Schrifttum19 nennt er das meiste, was von
den Mischnaforschern des 19./20. Jhs. geschrieben wurde - als Ausnahmen

lässt er fast nur S. Liebermann und J. N. Epstein gelten -, «primitiv
und kindisch» (8). Sein Kollege Gary Porton doppelt im selben Werk
bezüglich der Midraschforschung nach: «Die wissenschaftliche
Erforschung des Midraschs steckt noch in den Kinderschuhen» (55).

Diese düstere Schilderung entspricht kaum den Realitäten. Gerade

was in der vielfach übersehenen europäischen Judaistik - besonders in
Frankfurt, Köln und Wien - seit Jahrzehnten geleistet wird, hat
erstklassiges Niveau. Bezüglich der rabbinischen Gleichnisse sieht die
Sache allerdings überall triste aus. In Neusners Einleitungswerk werden
sie mit keiner Silbe erwähnt, in der von G. Stemberger besorgten siebten

Auflage von Stracks Einleitung20 nur in einem einzigen Satz.

4. Rahmenbedingungen für Übersetzung und Kommentierung
rabbinischer Gleichnisse

Fundamental ist die Erkenntnis, dass wir keinen rabbinischen
Urtext besitzen und auch zu keinem gelangen können. Die uns vorliegenden

Textausgaben sind rekonstruierte Mischtexte. Erst seit neuestem
wird versucht, Einzelhandschriften oder die Textgestalt einer frühen
Druckausgabe als Grundtext zu verwenden und parallele Überlieferungen

separat beizufügen.21 Hinter den Mischtexten steht keine kontinuierliche

Entwicklung von der mündlichen zur schriftlichen Tradition.
Heutige Midraschwerke sind das Ergebnis vielfacher Kompilation,
Yertextung, Zitierung, Überarbeitung und Verschiebung. Damit ist
gegeben, dass verschiedene literarische Formen - auch Gleichnisse - in
neue Zusammenhänge hineingeraten sind, ohne dass der ursprüngliche
Sitz im Leben noch zu finden wäre ; eine Formgeschichte wie etwa im
NT ist daher nicht oder in nur wenigen Einzelfällen möglich. Eine
zeitliche Fixierung einzig aufgrund der angegebenen Tradenten und

19 The Study of Ancient Judaism, Bd. 1, Mishnah, Midrash, Siddur, New York
1981.

20 H. L. Strack/G. Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, München 71982.
21 In bisher konsequentester Weise tat dies für die esoterische Literatur P.Schäfer,

Synopse zur Hekhalot-Literatur, Texte und Studien zum antiken Judentum 2, Tübingen
1981; zur editorischen Situation in rabbinicis vgl. Strack/Stemberger, op. cit. (A. 20) 50 ff.



526 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

literarischen Form ist im allgemeinen ebenfalls unmöglich wegen des

überlieferten Zustandes der Texte und weil die Parallelen sehr oft
Widersprüchliches dazu sagen.

Die Gleichnisse in der PesK sind im allgemeinen offenbarungsdeu-
tende Gleichnisse. Man kann sie mit Goldberg auch schriftauslegende
Gleichnisse22 nennen. Der erste Ausdruck ist meistens vorzuziehen. Es

geht ja nicht nur um die Erklärung oder Auslegung eines Lemmas. Von
rabbinischer Exegese sollte man ebenfalls nicht sprechen, da es den
Rabbinen nie um historisch-kritische Analysen des Bibeltextes geht.
Ein oder mehrere Schriftworte werden vielmehr zum Anlass genommen,

um einen damit als verbunden geltenden davar - eine Sache -
aktualisierend auszudeuten und auszulegen. Diese Sache zeigt die

Richtung an, aus welcher emotive, halachische oder identitätsbeto-
nende rabbinische Anliegen oder Gehalte mit einem Schriftvers in
Zusammenhang gebracht werden könnten oder sollten.

Obwohl die PesK kein Midraschwerk ist, in dem Bibelverse
kontinuierlich nach der Abfolge eines biblischen Buches ausgelegt werden
(wie etwa MekhY und BerR), sondern ein homiletisches Midraschwerk
für die Feste und besonderen Sabbate, tragen ihre Gleichnisse doch
keinen rhetorischen Charakter an sich. Jedenfalls ist nichts von Rhetorik

zu spüren. Zu erkennen ist einzig, dass und wie die Gleichnisse
innerhalb von Petîhôt eine assoziativ-dienende Funktion haben. Man
könnte sie ohne weiteres von diesem homiletischen Midraschwerk in
ein Auslegungsmidraschwerk transferieren. Die Parallelen der PesK-
Gleichnisse in den Rabböt zeigen, dass diese Transfers häufig getätigt
wurden.

Das offenbarungsdeutende Gleichnis in PesK und anderen Mi-
draschwerken hat vier Teile, die zusammen ein integrales Ganzes, eine
«übersummative Gestalt» (D.O. Via) bilden: 1. Das Lemma, bzw. ein
oder mehrere Bibelverse, und der ihm die Richtung zur Sinneinheit
weisende davar, bzw. die Sache. Der davar scheint nur als Wort auf; die
inhaltliche Entfaltung muss ja dann im Gleichnis geschehen. 2. Die
Erfahrungsebene: man kann sie auch Sphäre der Erfahrung,
Erfahrungserzählung, Gleichniserzählung, Relat (Goldberg), Bildspendergeschichte

(Ramsey, Aurelio), Prädikat (Weder), Bildhälfte (Jülicher),
Modellhandlung u.a. nennen. Bei der Wortwahl wird man sich etwas
danach richten, ob man die Metapher oder den Vergleich als wichtig-

22 Op. cit. (A. 17) 11.



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 527

sten Hintergrund des Gleichnisses betrachtet. Es handelt sich um einen
narrativen Text, der Zustände und Ereignisse in der menschlichen
Gesellschaft so konstruiert darlegt, dass diese zum Vehikel für
Deutungen der biblischen Offenbarung werden können. 3. Die
Offenbarungsebene: man kann sie (im Gegensatz zur Erfahrungsebene) auch

Sphäre der Offenbarung, Sphäre des Deus in actione, Korrelat (Goldberg),

Bildempfangergeschichte (Ramsey, Aurelio), Subjekt (Weder),
Sachhälfte (Jülicher), Ebene der metaphorisierten religiösen Realität
u.ä. nennen. Es handelt sich um einen meist aus Gottesaussagen, die

vom Gleichniserzähler formuliert sind, und aus Bibelversen (meist
zusammen mit dem Lemma des Beginns) bestehenden Abschnitt, der
das Ziel der Erfahrungserzählung andeutet und den emotiven, halachi-
schen oder die jüdische Identität neu formulierenden Gehalt des

Gleichnisses enthüllt. 4. Das Formular: Es besteht aus den Einleitungsformeln

zur Erfahrungs- und zur Offenbarungsebene. Die Erfahrungsebene

wird u.a. durch die Formeln: «Was (oder wem) ähnelt diese
Sache? Gleich einem (König usw.)» oder: «Ein Gleichnis! Womit ist
die Sache zu vergleichen? Einem (König usw.)» eingeleitet. Die
Offenbarungsebene beginnt meistens mit: «So» (auch hier) oder: «So sprach
der Heilige, gepriesen sei er... ». Das Formular ist gleichsam das Kugelgelenk

des ganzen offenbarungsdeutenden Gleichnisses. Es hat keinerlei

inhaltliche, sondern nur zusammenfügende Funktion. Die
Offenbarungsebene soll im Sinnhorizont der Erfahrungserzählung erschlossen
werden.

Die Ergebnisse der Erforschung der (theologischen) Metaphorik sind
ftir das Verständnis der offenbarungsdeutenden rabbinischen Gleichnisse

von eminenter Bedeutung. «Die Metapher ist eines der wichtigsten

Mittel zur Schöpfung von Benennungen für Vorstellungskomplexe,
für die noch keine adäquaten Bezeichnungen existieren.»23 Wo zwei

inkongruente Sinnebenen, deren Abstand sich ins Unendliche hinein
zieht, durch innere Entsprechungen zueinandergebracht werden - dies

geschieht im offenbarungsdeutenden Gleichnis -, da ist im Ansatz
metaphorisches Denken vorhanden. Die Erforschung und Interpretation

rabbinischer Gleichnisse ist in diesem Zusammenhang ebensowe-

23 H. Meier, Die Metapher, Versuch einer zusammenfassenden Betrachtung ihrer
linguistischen Merkmale, Winterthur 1963, 31; vgl. auch E.Jüngel, Metaphorische
Wahrheit, Erwägungen zur theologischen Relevanz der Metapher als Beitrag zur
Hermeneutik einer narrativen Theologie, München 1974, EvTh Sonderheft 71-122.



528 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

nig ohne sprachphilosophische Grundlegungen möglich wie die
Erforschung der ntl. Gleichnisse. Die Hermeneutik der Gleichnisse ist ganz
unmöglich ohne diese Grundlagen. Man muss ja - um im Gefolge von
Wittgenstein 2 zu reden - der Fliege den Weg aus dem Glas zeigen. Die
offene, multivalente und chamäleonhafte Natur der Erzählungen auf
der Erfahrungsebene erfordert grösste Behutsamkeit beim Interpretieren.

Die Weise der Interpretation ist vor allem in der Sprachtheorie von
Ramsey-Aurelio detailliert dargelegt. Dabei geht es darum, dem Weg
vom Erzähler, der «eine religiöse Erschliessung (disclosure) über Gott
hervorrufen will»24, zum Hörer oder Leser der Gleichnisse nachzugehen

und dann - in einem Kontrollgang - wieder von der disclosure der
Hörer oder Leser zur Ur-disclosure des Erzählers zurückzufinden.

In unserer Übersetzung und Kommentierung der rabbinischen
Gleichnisse gehen wir nach folgendem Muster vor: 1. Titel des Gleichnisses.

2. Stellenangabe in der Mandelbaum-Edition samt Hinweis auf
die Parallele in andern rabbinischen Schriften. 3. Die das Gleichnis
inhaltlich und formal bestimmende (Ur-)disclosure; bzw. eine kurze
Angabe, wie der Gleichniserzähler oder Vertexter zu einer bestimmten
Formulierung des Gleichnisses kommt und dieses gerade am betreffenden

Ort einfügt. 4. Erzählung auf der Ebene der Erfahrung und
Darlegung auf der Ebene der Offenbarung das corpus des Gleichnisses).
5. Ein Anmerkungsteil. 6. Beschreibung der Zusammenhänge mit dem
vorausgehenden (und evtl. nachfolgenden) Midrasch, sowie mit parallelen

Versionen. 7. Sinn und Bedeutung des Gleichnisses.

5. Beispiel:

Gleichnis von der verstossenen Frau

PesK 1,1 (Mb II)
Parallelen: BemR 13,2 (II 101b); ShirR 5,1 (II 58b); MHGShem peqûdê
40,34 (S. 793); YalqBem nasö 711 (I 465a); YalqCant 5,1: 988 (II
1074a).

<Es geschah am Tage, als Mose vollendet hatte..» (Num 7,1). (Dies
ist zu verbinden mit:) <Ich bin gekommen in meinen Garten, meine
Schwester, Braut> (Cant 5,1).

24 T.Aurelio, op. cit. (A. 14) 20.



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 529

Die Verknüpfung des Perikopenverses (Num 7,1) mit dem petihä-Vers (Cant 5,1)
bietet die Möglichkeit, die offenbarungsgeschichtliche Handlungsweise Gottes
darzustellen, in die Israel - durch Mose repräsentiert - als partnerschaftliche Braut und
Gattin mitbestimmend eingreifen kann.

Rabbi'Azaryä sagte im Namen des Rabbi Simon1: Gleich einem

König, der über seine Frau2 zornig war, sie verstiess und aus seinem
Palast vertrieb. Nach einiger Zeit wollte er sie wieder zurückholen3. Sie

sprach: «Er hat etwas für mich neu zu machen4, und (erst) darnach
kann er mich zurückholen»5.

So nahm auch der Heilige, gepriesen sei er, vormals Weihegaben von
oben her an. Es heisst nämlich: <Der Herr roch den lieblichen Geruch>

(Gen 8,21). Nun aber nimmt er sie von unten her an.

1 BemR 13,2: im Namen des Rabbi Yehüdä beRabbi Simon; YalqCant 5,1: im
Namen des Rabbi Yûdan beRabbi Simon.

2 matrönä. Allg.: vornehme römische Frau von hoher Qualität (Jastrow sub voce).
Hier ist die Frau (oder die angesehenste der Frauen) des Königs gemeint. Der
Gleichniserzähler vermeidet das Wort malkä, damit die Souveränität des Handelns des Königs,
bzw. Gottes, hervorgehoben bleibt.

3 biqqes lehahazirah; ShirR 5,1: biqqes lehitrazzôt bah: er wollte sich mit ihr
versöhnen.

4 yehaddes lî davar; verdeutlichend könnte man übersetzen: «er hat etwas für mich
besser zu machen». Dagegen Braude/Kapstein S. 3 : «Er soll zuerst um meinetwillen seine

frühere Handlungsweise wieder aufnehmen (nämlich aus meiner Hand anzunehmen, was
immer ich ihm darbot).» Unsere Übersetzung stützt sich besonders auf den Gedankengang

der Offenbarungssphäre des Gleichnisses: Gott habe vor der Erbauung der Wohnstätte

(Num 7,Iff.) «von oben her» (milema'alä) Weihegaben (qôrbanôt) angenommen;
seit der Erbauung der Wohnstätte nehme er sie - was eine neue, sozusagen verbesserte

Huld sei - «von unten her» (milematä) an, d. h. von seinem Wohnsitz auf Erden her. In
der Offenbarungssphäre dieses Gleichnisses in BemR 13,2 werden diese Vorstellungen
noch ausgeweitet: «So auch bezüglich Adams: Nachdem er im Garten Eden im Lager der
sekmä geweilt hatte, wurde der Heilige, gepriesen sei er, über ihn zornig und vertrieb ihn
aus seinem Umkreis. Als aber die Israeliten aus Ägypten auszogen, wollte der Heilige,
gepriesen sei er, die Israeliten wieder in seinen Umkreis zurückholen. Und er sprach zu
ihnen, dass sie ihm eine Wohnstätte bereiten sollten, damit er Wohnung unter ihnen
nehme... Da sprachen die Israeliten: «Der Heilige, gepriesen sei er, hat etwas für uns neu
zu machen, (um zu zeigen) dass er darnach verlangt, uns zu sich zurückzuholen !» Worin
bestand diese Erneuerung (ha-hiddüs)? Vormals nahm der Heilige, gepriesen sei er, von
oben her Weihegaben an: <Und Gott roch den lieblichen Duft> (Gen 8,21). Aberjetzt wird
er Weihegaben von unten her annehmen...» Zwar gibt es rabbinische Belege von yehaddes

als Wiederherstellung eines früheren Zustandes (im Sinne von Braude/Kapstein).
hiddes bedeutet jedoch im rabbinischen Wortverständnis auch: etwas erfinden, was es

zuvor nicht gab, etwas besser machen, im Geiste des Überlieferten neugestalten ; Belege
für beide Deutungen: B.Kasowsky, Thes. Sifrê II 774; Levy II 17. In tSot 7,18 erscheinen



530 C. Thoma, Prolegomena zu einer Übersetzung und

Textzusammenhang
Hier und in allen Parallelen sind die midraschisch-homiletischen

Überlegungen (zum Hanukka-Fest) rund um das Gleichnis herum
inhaltlich und weitgehend auch formal dieselben. Ursprünglich, d.h.
im Garten Eden, sei «die Hauptsache der göttlichen sekînâ unten»
gewesen ('iqqar sekînatô lemattä). Die Anwesenheit Gottes im Garten
sei jedoch nicht genau von derselben Art gewesen wie später, da Gott
nach Num 7, Iff. befohlen habe, ihm eine Wohnstätte (miskan) zu
errichten. In Gen 3,8 heisse es ja nicht, Gott sei «gewandelt» (mehallek),
sondern - so das rabbinische Verständnis von Gen 3,8 - er sei «hüpfend
und aufsteigend einhergegangen» (mithallek). Im Gefolge der Ursünde
und der nachherigen Frevel habe sich die sekînâ immer weiter von der
Erde weg nach oben begeben. Die Gerechten - besonders Abraham und
Mose - hätten dann aber die sekînâ bewogen, sich stufenweise wieder
der Erde zu nähern und sich schliesslich aufder Erde - im israelitischen
Heiligtum - niederzulassen. Angesichts dieses Unheils- und
heilsgeschichtlichen Auf- und Abstiegs der sekînâ hätten die Frevler keinen
Platz mehr aufder Erde. Sie könnten sich nicht aufderselben Ebene wie
die sekînâ bewegen: «Die Frevler hängen in der Luft» (vgl. auch BerR
19,7 zu Gen 19,8) [S. 176f.]).

Sinn und Bedeutung
Das Gleichnis von der verstossenen Frau will den jüdischen Glauben

illustrieren, dass Gott sein erwähltes Volk nicht nur wie in den

Tagen Noah's vom Himmel her erhört. Vielmehr erhöre er Israel seit
der Errichtung des Offenbarungszeltes durch Mose auch und gerade

von der Erde her; dies sei eine neue, zusätzliche Huld. Das Gleichnis
spricht sowohl über das gläubige Selbstverständnis des Judentums als

auch über den nahen, auf Erden wirkenden Gott Israels. Gott verstösst
und nimmt wieder auf. Die Gemeinde Israel wünscht ihrerseits ein

neues Verhältnis Gottes zu ihr. Die Pointe liegt darin, dass die verstos-
sene Frau Israel) nicht tale quale auf das Angebot des Königs Got-

beide Deutungen nebeneinander. Vgl. auch bHag 3a, wo der Ausdruck hiddûs die Pointe
der Sabbatpredigt meint, d. h. eine unerwartete Wendung oder Schlussfolgerung, durch
die der traditionelle Bericht neues Licht erhält und für die Zuhörer attraktiv wird.

5 ShirR 5,1 : Sie liess ihm melden: «Der König hat etwas für mich neu zu machen und
erst dann mag er zu mir kommen.»



Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse 531

tes), sie wieder zurückzuholen, eingeht. Sie besteht vielmehr auf ihrer
partnerschaftlichen Würde, die den König bewegen soll, ihr seine neue
Huld entsprechend ihrem berechtigten Wunsch zu schenken.

Nicht alle Gleichnisse der PesK sind inhaltlich und bezüglich des

Ko- und Kontextes so eindeutig überliefert wie das Gleichnis von der
verstossenen Frau. Es kommen auch unvollständig überlieferte, nur
teilweise ausgeführte und infolge von Textverschiebungen in ihrem
Sinn schwer fassbare Gleichnisse vor. Anderseits ist auch kein
allgemeiner Pessimismus gerechtfertigt, als wären die meisten Gleichnisse
in sinnverzerrende Zusammenhänge hineingeraten, so dass ihr Sinn
und ihre Bedeutung nur noch schemenhaft zu erkennen wären. Am
schwierigsten sind nicht die literarkritischen Aspekte der rabbinischen
Gleichnisse, sondern die historischen Fragen. Geschichtliche Aufhellungen

über ursprüngliche Gleichniserzähler sind kaum zu erwarten.

Clemens Thoma, Luzern


	Prolegomena zu einer Übersetzung und Kommentierung der rabbinischen Gleichnisse

