Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Gelebte Geschichte des christlichen Volkes : Voraussetzungen eines
neuen methodischen Zugangs zur christlichen Geschichte

Autor: Chiovaro, Francesco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 455

Ergebnis nicht mehr das voreingenommene Bild eines Autors sein,
sondern es wird deutlich werden, wie die Gemeinde sich selbst und den
Einbruch des Reiches Gottes in ihre Mitte versteht.

So wichtig alle diese Bemerkungen sind, miissen wir uns aber im
klaren sein, dass die afrikanischen Kirchen nach wie vor grosse Schwie-
rigkeiten im Blick auf den Zugang zu ihrer eigenen Vergangenheit zu
iiberwinden haben. Ein europdischer Historiker, der iiber die Kirchen-
geschichte Afrikas arbeitete, sagte einmal: Wenn doch nur eine zuver-
lassige allgemeine Geschichte Afrikas vorldge, in die ich meine Infor-
mation iiber die Mission eintragen konnte. Der afrikanische Kirchen-
historiker kann aber in der Tat nicht von dieser Basis ausgehen. Er muss
die Arbeit von den Urspriingen bis zur Gegenwart selbst leisten; er
muss sich mit den Mythen, die am Anfang standen, genauso ausein-
andersetzen wie er eine Erkldrung geben muss fiir die Art und Weise,
wie das Evangelium aufgenommen wurde.

Gliicklicherweise sind in Afrika in jlingster Zeit eine Reihe von
guten wissenschaftlichen Zeitschriften entstanden. Sie sind fiir den
afrikanischen Historiker kleine «Gefdsse der Gnade». Es hingt heute
nicht mehr einfach von européischen Zeitschriften ab, ob ein Artikel
veroffentlicht wird, der ja in der Tat keinem Européer hilft, ein tieferes
Verstindnis seiner Gegenwart und Zukunft zu gewinnen. Afrikanische
Kirchengeschichte ist langsam auf dem Wege, miindig zu werden.

5. Gelebte Geschichte des christlichen Volkes

Voraussetzungen eines neuen methodischen Zugangs zur
christlichen Geschichte

Francesco Chiovaro

Die Arbeit der 33 Historiker, die gemeinsam die «Gelebte Ge-
schichte des christlichen Volkes»!' verfasst haben, wurde von Jean
Delumeau konzipiert. Er wire wie kein anderer qualifiziert gewesen,
hier die Hauptlinien eines Versuchs—denn um einen solchen handelt es
sich — darzustellen, der fiir all jene Historiker von Interesse sein diirfte,

! Histoire vécue du peuple chrétien; Toulouse, Privat, 1979, 2 Bde. (im Folgenden
zitiert als Histoire I und II).



456 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

die sich darum bemiihen, eines Tages zu einer Perspektive der Kir-
chengeschichte zu gelangen, die allen christlichen Konfessionen mehr
oder weniger gemeinsam ist. Da er an dieser Tagung nicht teilnehmen
konnte, vertraute er mir die Aufgabe an, dies an seiner Stelle zu tun. Die
Tatsache meiner Mitarbeit an diesem Werk, vor allem aber meine
haufigen Gespriache mit ihm sowie meine Teilnahme an seinen Lehr-
veranstaltungen im Collége de France liessen ihn wohl zur Uberzeu-
gung kommen, dass ich, wenn auch nicht am kompetentesten, so doch
seinem Denken am treuesten gewesen sei.

Ich werde also zuerst versuchen, den Grundgedanken darzustellen,
der am Anfang dieses Werkes steht, und ihn kurz in den allgemeinen
Rahmen der Historiographie und der heutigen franzdsischen Kultur
hineinstellen. Anschliessend werde ich darlegen, wo meines Erachtens
die Grenzen und die Vorteile der verfolgten Methode liegen und zwar
mit spezieller Bezugnahme auf das Ziel dieser Tagung. Schliesslich
werde ich, als Beispiel, meine eigenen Nachforschungen darstellen: die
christliche Ehe im Mittelalter. So hoffe ich an einem konkreten Punkt
die eroffneten okumenischen Perspektiven einer Untersuchung im
Bereich des gelebten christlichen Glaubens anschaulich zu machen.

Eine Arbeithypothese

Wir wollen gleich zu Beginn zugeben, dass der Titel der zwei Bande -
«Gelebte Geschichte des christlichen Volkes» — ungenau, ja sogar
zweideutig erscheinen kann: Kann man denn andere Geschichte
schreiben als die gelebte? Doch behalten wir den Titel mindestens als
Provisorium bei. Bisher wurde noch kein besserer gefunden. Lassen Sie
mich aber von vornherein festhalten, dass wir unter der «Histoire
vécue» nicht die Erweiterung der Serie «La vie quotidienne» verste-
hen;? ich sage das ohne jeden verdchtlichen Beiton. Im Gegenteil, die
Serie weist eine Reihe von Meisterwerken auf. Die Wurzeln unseres
Werkes liegen anderswo.

1. Gelebte Geschichte und Neue Geschichte (Nouvelle Histoire). Es
gentigt, die Seiten der Einleitung zu lesen, um sich iiber diesen Punkt

2 Essei nur auf E. Faral, La vie quotidienne au temps de Saint-Louis, Paris 1937, und
J.Carcopino, La vie quotidienne 4 Rome a I’apogée de I’Empire, Paris 1947, hingewie-
sen.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 457

Rechenschaft zu geben. Der Leitfaden der Arbeitshypothese, die Jean
Delumeau zu begriinden versucht, ist gekennzeichnet durch Begriffe
wie «religioses Feld» (8), «Akkulturation» (11.12.15), «Historiographie
der Mentalitdaten» (12), «Diachronie» (12.15), «lange Dauer» (12.15),
«sukzessive religiose Sedimentationen» (14), «religiose Mentalitdt»
(15). Delumeau nennt die «Neue Geschichte» nie, aber es ist offen-
sichtlich, dass in ihr die kulturelle Matrix der Gelebten Geschichte, wie
Delumeau sie versteht, zu suchen ist.

Was meinen wir mit « Neuer Geschichte» ? Wir wollen uns weder auf
eine unmogliche Definition, noch auf eine sterile Polemik einlassen:
die «Neue Geschichte» gibt es seit 50 Jahren und sie scheint wohlaufzu
sein. Die vollstandigste Beschreibung ihrer Vergangenheit, ihrer Ziele,
ihrer Methoden und ihrer Widerspriiche, zugleich aber auch ihre stiark-
ste Apologie liegt in dem umfangreichen, von J. Le Goff herausgege-
benen Band vor, dessen Titel bezeichnenderweise «Die neue Geschich-
te»3 lautet. An dieses Werk vornehmlich sind alle diejenigen zu ver-
weisen, die sich fiir die aus den Annalen hervorgegangene, 1929 gegriin-
dete franzosische historiographische Schule interessieren.*

Fiir meinen Teil, und unter Beriicksichtigung der uns hier interes-
sierenden Perspektive, sehe ich das Hauptverdienst dieser von Marc
Bloch und Lucien Febvre gegriindeten Schule im Aufbrechen des star-
ren Rahmens, der der Historiographie vom Positivismus des 19. Jahr-
hunderts auferlegt worden war. Unter « Neuer Geschichte» verstehe ich
vor allem eine neue Mentalitdt der Historiker, die ihre Materie kiinftig
in Offenheit fiir die Beitrdge der anderen Humanwissenschaften mit
ihren Fragestellungen, ihren Ergebnissen und Methoden angehen.
Daher die Aufmerksambkeit, die namentlich der Okonomie, der Sozio-
logie und der Geographie, aber auch der Psychologie, der Linguistik,

3 La nouvelle histoire, Paris 1978. Besonders die folgenden fiinf Kapitel sind hilf-
reich, um die wesentlichen Elemente der «Neuen Geschichte» zu verstehen: J. Le Goff,
L’histoire nouvelle, 210-244; E. Patlagean, L’histoire de I’'imaginaire, 249-269; M. Vo-
velle, L’histoire et la longue durée, 316-343; Ph. Aries, L’histoire des mentalités,
402-423; K.Pomian, L’histoire des structures, 528-553.

4 In den siebziger Jahren waren die Annalen Gegenstand mehrerer Untersuchungen,
sogar ausserhalb von Frankreich: T. Stoianovich, French historical method: The Annals
paradigm, Ithaca-London 1976, L. Allegra, A. Torre, La nascita della storia sociale in
Francia. Dalla Commune alle Annales, Torino 1977. Andere Titel werden aufgefiihrt bei
J.Revel, Le paradigme des Annales, in: Annales (Economies, Sociétés, Civilisations), 34
(1979), 1360-1375, und bei A.Burguiere, La naissance des Annales, ibid. 1347-1359.



458 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

der vergleichenden Mythologie und der kulturellen Anthropologie ent-
gegengebracht wird. Ich glaube, man kann den Geist dieser Schule nicht
verstehen, ohne sich das franzosische kulturelle Klima der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts vor Augen zu halten: von Blondel bis Bergson,
von Durkheim bis Maus, von Martinet bis De Saussure und Benveniste,
von Dumézil bis Lévi-Strauss.’

Die «Neue Geschichte» wurde durch die Beitrdge dieser Denker
wesentlich gefordert. Sie brach mit der Vorstellung, dass die Geschichte
eine Art von Theaterbiihne sei, deren Vordergrund durch «grosse Per-
sonlichkeiten» besetzt ist, die systematisch «die Wirklichkeit, die er
(der Historiker) erfassen will, (verbergen)...: nimlich den durchschnitt-
lichen Menschen, welcher nicht zu denen gehort, die Schriftstiicke
hinterlassen haben; die banale, alltidgliche Wirklichkeit, die nicht fiir
wert erachtet wurde, aufgezeichnet zu werden».®

In diesem Geist hat sich die von J. Delumeau geleitete Gruppe die
Frage nach dem gelebten christlichen Glauben gestellt, oder genauer:
nach einer Kirchengeschichte, die hauptsidchlich und vor allem eine
Geschichte der Christen sein sollte. Welcher Art war das Selbstver-
standnis der Christen? Wie haben sie die evangelische Botschaft ver-
standen und gelebt? Welches waren die Anpassungen oder Entstellun-
gen, denen diese Botschaft in Zeit und Raum unterworfen wurde?

2. Gelebte Geschichte (histoire vécue) und ereignisbezogene Ge-
schichte (histoire événementielle): eine neue Synthese. Einer der von der
neuen Geschichte bevorzugten Bereiche war die Geschichte der Men-
talititen. Wie und warum, das hat G. Duby seit 20 Jahren erklart.”
J. Delumeau selbst hat am Collége de France den Lehrstuhl fiir Ge-
schichte der religiosen Mentalitdten im modernen Europa inne. Dieses
vornehmliche Interesse am Gebiet der Mentalitdten und der Vorstel-

5 Wire hier auch der Marxismus zu erwihnen? Ja, antwortet G.Bois in einem
Kapitel der Nouvelle Histoire, 375-393. Sein Plddoyer ist eindrucksvoll, aber zu wenig
iiberzeugend: seine ganze Argumentation beruht auf der Annahme gewisser analytischer
Prinzipien des Marxismus («in sehr unterschiedlichem Mass») seitens einiger Repri-
sentanten der «Neuen Geschichte» und auf der Tatsache, dass einige Historiker dieser
Schule Marxisten sind. Klarer ist die Position von J. le Goff in dem in A.3 zitierten
Kapitel, 236-237.

6 Ph. Wolff, L’étude des économies et des sociétés avant 1’ére statistique, in: L’Hi-
stoire et ses méthodes, hg. von C.Samaran, Paris 1961, 861.

7 L’histoire des mentalités, 937-965. Vgl. auch das in A.3 erwihnte Kapitel von
Ph. Ariés.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 459

lungen hat den Vorwurf aufkommen lassen — manchmal zu Recht —,
dass die Bedeutung der historischen Fakten vernachléssigt und mit den
Dokumenten zu leichtfertig umgegangen wird. Und es stimmt, dass
einige, die sich auf die «Neue Geschichte» berufen, manchmal mit
Geringschitzung von der ereignisbezogenen Geschichte reden — jede
kulturelle Bewegung erzeugt eben eine Mode als ihr Nebenprodukt.
Dieser Umstand ist aber gewiss kein Fehler, den man den Meistern der
neuen Schule zur Last legen kann, am allerwenigsten J. Delumeau, der
gezeigt hat, welchen Gewinn man aus dem Umgang mit den Fakten
ziehen kann, um die Verhaltensweisen und die Mentalitidten zu studie-
ren.® Ich muss hinzufligen, dass die von der «Neuen Geschichte» iibli-
cherweise untersuchten Fakten nicht immer dieselben sind wie die, die
das narrative Geriist der traditionellen Geschichte darstellen, und dass
der Zugang zu denselben Ereignissen sich mit einer unterschiedlichen
Blickrichtung vollzieht. Darin liegt eine mogliche Zweideutigkeit.

Wie dem auch sei, «Die Gelebte Geschichte des christlichen Vol-
kes» hat jede mogliche Zweideutigkeit aus dem Wege zu rdumen ver-
sucht durch die deutliche Hervorhebung des wortchens «Gelebtex.
Dabei ging man jedoch von der Voraussetzung aus, dass mit diesem
Partizip Perfekt nicht die sonderbare oder gelehrte Anekdote gemeint
ist, sondern die Verhaltensweisen, die geistige Einstellung (auch sie ist
ein historisches Faktum), die Reaktionen jeder Art gegeniiber einer
Botschaft, welche fiir den Christen gottlich, also in ihrem Ursprung
unwandelbar, gleichzeitig aber historisch ist, also der Verdnderung
unterliegt in ihrer Formulierung, in ihrer Interpretation und — was noch
wichtiger ist — in den Verhaltensweisen, die sie hervorruft.

3. Das Einklammern der Institutionen und der Theologie.

«Die Darstellung, die wir hier vorlegen, beruht auf einer Entscheidung, die sich aus
der Arbeit einer Gruppe von Forschern ergeben hat. Sie haben seit 15 Jahren, einzelne
unter ihnen sogar langer, die Vergangenheit des Christentums unter gewissen Pramissen
untersucht. Das vorliegende Werk spiegelt die Verinderung in ihren Hauptanliegen und
ihren Interessenschwerpunkten wider. Sie richten ihr Augenmerk weniger auf die grossen
Personlichkeiten, die Dogmen und die Institutionen der Kirche — lange Zeit der sicht-
barste Teil des christlichen Eisberges —, sondern auf das, was P. Bourdieu das «religiose
Feld» genannt hat. Denn die <Heilsgiiter», d. h. insbesondere die Gesten, Riten und Texte,
sind Gegenstand einer kollektiven Nachfrage und nicht nur eines Angebotes. Sie werden
produziert und verbreitet, ebensosehr aber verlangt, konsumiert und reproduziert. Es
besteht also so etwas wie ein «<geistlicher Markt»>; die religiose Geschichte besteht aus

8 La peur en Occident. XIVe-XVIII¢ siecles: une citée assiégée, Paris 1978.



460 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

dnvestitionen» — auch sie geistlicher Art —, bestimmt flir gewisse Menschengruppen. Die
einen fragen danach, die anderen setzen ihnen Weigerungen entgegen oder verbergen sich
hinter der Tarnung scheinbarer Annahmen. Man versteht sofort, dass die Vielfalt dieser
Aspekte des gelebten Religiosen uns von den Hauptanliegen der traditionellen Historiker
des Christentums wegfiihrt, was aber nicht Geringschitzung bedeutet, denn sie haben
niitzliche Arbeit geleistet. Ihre Arbeiten sind uns unentbehrlich: unsere Arbeiten steuern
indes die notwendige Ergidnzung zu dieser Art der Forschung bei. Sie haben die Struk-
turen, die Hierarchie, die kanonisierte Heiligkeit, die offiziellen Theologien bevorzugt.
Seither fiel es der modernen historischen Schule und der Soziologie zu, den im Schatten
belassenen Bereich auszukundschaften, in dem die Alltagschristen lebten und leben, die
weder Heilige noch Theologen waren und sind».?

Ich habe diesen Worten, die den ersten der beiden Biande der «Ge-
lebten Geschichte des christlichen Volkes» er6ffnen, nicht viel beizu-
fligen. Alles ist klar ausgedriickt: sowohl das anspruchsvolle Programm
als auch das Warum einiger Auslassungen. Dennoch dridngt sich eine
Beobachtung auf: Delumeau redet vom Standpunkt der Moderne aus.
Ich will damit sagen, dass er als Historiker der Moderne an ein Pro-
gramm denkt, das in der heutigen Zeit mit den Mitteln der heutigen
Geschichtsschreibung méglich geworden ist; daher sein explizites Ein-
beziehen der Soziologie. Die Dinge stehen anders fiir die alte und mit-
telalterliche Geschichte. Das hat vor allem zwei Griinde. Zum einen
gestattet uns die Sparlichkeit der Quellen nicht, in einer mehr als
zufdlligen und diskontinuierlichen Weise zu diesem erwiahnten «reli-
giosen Feld» vorzustossen. Zum andern muss man sich, wenn man es
erreicht, davor hiiten, allzu iibereilte Folgerungen daraus zu ziehen,
besonders wenn es sich um schriftliche Quellen handelt. Denn dieje-
nigen, die schrieben, die das Monopol des Wortes besassen, waren in
der Regel Geistliche, Leute also, die sich in der Institution eingerichtet
hatten, ja solche, die die Rechtsordnung und die theologische Ortho-
doxie ex officio zu verteidigen hatten. Darum kann z. B. Edward A. Tir-
yakian in seinem Kapitel «Die Vereinigten Staaten als religioses Pha-
nomen» von Jesus Christus Superstar reden und John N. Neuman oder
die Entwicklung der katholischen Hierarchie im 19. Jahrhundert leich-
ter Hand ignorieren,'® wiahrend diejenigen, die sich um den gelebten
christlichen Glauben in der Antike oder im Mittelalter bemiihen, die
Dekretalen der Pédpste oder die Kanones der Provinzialkonzilien und
erst recht die liturgischen Biicher und die kanonischen Sammlungen

9 Histoire 1, 7-8.
10 Histoire 11, 433-458.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 461

nicht vernachlissigen konnen, sondern versuchen miissen, aus diesen

Zeugnissen auf den gelebten christlichen Glauben zuriickzuschlies-
11

sen.

Vor- und Nachteile fiir eine 6kumenische Perspektive

Dieser zweite Teil meines Vortrags ist als eine Reihe von Folgerun-
gen gedacht, die sich aus der Schau der christlichen Geschichte ergeben,
die das hier diskutierte Werk vorgeschlagen hat. Es ist kaum notig,
daran zu erinnern, dass das Vorldufige dieses Versuches sich unwei-
gerlich auf die Folgerungen auswirkt, die ich IThnen vorlegen werde.
Auch ist die Tatsache zu unterstreichen, dass die «Gelebte Geschichte»
zwar ausserhalb jeder konfessionellen Voreingenommenheit, aber
auch ohne jede 6kumenische Absicht konzipiert und ausgearbeitet
wurde. Es wurde der Versuch gemacht, die Christen aller Lager leben zu
sehen, ohne nach ihren Ausweispapieren zu fragen. Da wir die dog-
matischen und institutionellen Aspekte des Christentums von vorn-
herein ausgeklammert hatten, wiaren wir ohnehin nicht mehr in der
Lage gewesen, ihre Giiltigkeit zu verifizieren.

1. Nachteile. So wichtig und fruchtbar diese von allen Mitarbeitern
vollzogene Ausklammerung ist, ist damit doch weder das Problem der
ekklesialen Institutionen noch die Frage nach dem wahren Glauben
gelost. Das 0kumenische Gesprach muss seine Aufmerksamkeit diesen
Fragen zuwenden ; aber zu diesem Gesprich leisten wir keinen direkten
Beitrag. Hier liegt eine unbestreitbare Grenze unserer Geschichte. Das
heisst nicht, dass das gesammelte Material und vor allem die verfolgte
Methode keine Hilfe sein konnen fiir eine Theologie des «Volkes Got-
tes», wie sie im zweiten Kapitel von Lumen gentium vorgesehen ist und
noch zu erarbeiten wére.

Um dies zu tun wird zuerst durch eine Reihe von Versuchen der
zweite Nachteil des Werkes aus dem Wege gerdumt werden miissen: die
Diskontinuitdt. Denn es geniigt, die beiden Bande durchzublittern, um
den folgenden Worten zustimmen zu kdonnen:

«Auch haben wir nicht behauptet, eine fortlaufende und vollstandige Geschichte des
Volkes Goites abzufassen ; das wird noch lange nicht zu verwirklichen sein. Denn um ein
solches Projekt durchzufiihren, wird man zuvor viele punktuelle Studien durchgefiihrt

I P Riche, La pastorale populaire en Occident, in: Histoirel, 195-219.



462 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

haben miissen, die einen Zeitraum von 20 Jahrhunderten und eine sehr weite Geographie
abdecken. Zugegeben, diese Monographien, in denen Ethno-Historie und Soziologie zu
Worte kommen, werden heute immer zahlreicher. Aber wir sind erst bei partiellen
Ergebnissen angelangt. Und zudem geben wir hier nur einige unter ihnen wieder... Wir
sind uns vollig bewusst, dass sich unsere Darstellung tiber vieles ausschweigt. Sie ist ein
Beginn und kein Abschluss, eine Folge von Essays und keine Summen. 2

Schliesslich ist es legitim — und ich nenne damit die dritte Grenze
unseres Werkes —zu fragen, ob die Geschichte des gelebten christlichen
Glaubens dasselbe ist wie Kirchengeschichte. Oder kann wenigstens
gesagt werden, dass die Geschichte des gelebten Glaubens der bedeut-
samste Aspekt der Kirchengeschichte ist? Die Antwort hingt weitge-
hend davon ab, welche Bedeutung man dem Begriff «Kirche» gibt. Die
Antwort auf diese Vorfrage gehort aber nicht mehr in den Bereich des
Historikers, oder mindestens nicht nur in seinen Bereich, und ich ziehe
es darum vor, die Frage offen zu lassen.

2. Vorteile. Kommen wir nun zu dem, was man als Vorteile einer
Geschichte des gelebten christlichen Glaubens betrachten konnte. Ich
mochte drei 6kumenisch verheissungsvolle Aspekte unterstreichen, die
bei der Lektiire dieser Geschichte hervorzuspringen scheinen.

Erstens mochte ich — selbst wenn es sich beim gegenwartigen For-
schungsstand um nicht mehr als ein Detail handelt — auf die Tatsache
hinweisen, dass sich in einem homogenen kulturellen Kontext manch-
mal die konfessionellen Unterschiede in der Praxis des christlichen
Lebens verlieren. So konnte beispielsweise E. A. Tiryakian von einigen
der christlichen Bewegungen in den Vereinigten Staaten sagen:

«Beildufig kann man festhalten, dass sich die 6kumenische Bewegung auf zwei Stufen
oder Ebenen vollzieht. Auf der ersten Stufe {iberschreiten die kirchlichen oder theolo-
gischen Autoritdten die alten Grenzen, um ein tieferes Verstindnis der Lehren und
Dogmen der andern zu entwickeln. Ich wiirde sagen, dass es sich hier um eine Begegnung
der Eliten und akademischen Personlichkeiten handelt. Auf der zweiten Ebene wohnen
wir der Begegnung der Charismatiker bei, in deren Verlauf die Grenzen der einzelnen
Glaubensgemeinschaften ebenfalls iberwunden werden konnen in einer gemeinsamen
Anerkennung des Heiligen Geistes. Diese letztgenannte Bewegung ist weit verbreitet, und
ich kenne Gebetsgruppen, wo sich Laien und Geistliche auf die Initiative von Laien hin
zusammenfinden». 13

12 Histoire I, 8-9.
13 Histoire II, 453.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 463

Dieses Phianomen ist weder auf die Vereinigten Staaten noch auf die
zeitgendssische Geschichte begrenzt und verlangt eine Erkldrung. '
Dies fiihrt uns zur Erorterung des zweiten und wichtigsten positiven
Aspektes der «Gelebten Geschichte».

Seit den Anfingen scheint die Einheit des christlichen Volkes eher
Gegenstand einer idealen, tief empfundenen Sehnsucht als eine Wirk-
lichkeit gewesen zu sein, die einmal erreicht war und zu der man
zuriickkehren miisste. Mit ihrer Verwurzelung in verschiedenen Kul-
turen ist die christliche Botschaft dazu bestimmt — und das gilt glei-
chermassen fiir jede Botschaft —, sich notwendigen Modifikationen zu
unterziehen, um lebensfahig zu sein. Diesen Prozess nennt man heute
«Akkulturation». Aber jedes Phinomen von Akkulturation tragt ein
Risiko 1n sich, das Risiko ndmlich, die Botschaft zu verwéssern und in
wesentlichen Punkten zu verfdlschen. Diese Risiko wird besonders
gross durch die gegenseitige Abkapselung der traditionellen Kulturen.
Es bleibt bloss zu hoffen, dass das dank den Medien einsetzende Zer-
brechen der gegenwartigen kulturellen Grenzen den Dialog und damit
die Suche nach Einheit erleichtern wird.

Auf jeden Fall scheint eine der wichtigsten Funktionen der Hierar-
chie und der Theologen durch die ganze christliche Geschichte hin-
durch darin bestanden zu haben, dass sie die Macht hatten, in den
gelebten Glaubensvollzug einzugreifen, um diesen oder jenen Aspekt
der Akkulturation fir legitim oder illegitim zu erkldren. Diese Inter-
ventionen konnen sich ihrerseits rechtfertigen durch den Verweis auf
die wahre Lehre, die die Authentizitdt der evangelischen Botschaft
sicherzustellen hat. Theoretisch funktioniert dieses Schema einfach:
den Initiativen der Basis entsprechen die korrigierenden Interventionen
der leitenden Elite.

Nun lehrt uns aber die Geschichte, dass die Dinge viel komplexer
sind. Denn die leitende Elite unterliegt selbst dem Prozess der Akkul-
turation; ihre Interventionen zielen darum nicht immer in die gleiche
Richtung. Beschrianken wir uns auf ein einziges Beispiel: Gegeniiber
gewissen volkstiimlichen Manifestationen des Glaubens sind die Inter-
ventionen der franzosischen Geistlichkeit des romantischen, ultramon-

14 Das erklirt beispielsweise die starke Verbreitung im katholischen Raum von
J. Arndts Buch: Vom wahren Christentum, Brunswick 1606, dessen lateinische Uberset-
zung (De vero Christianismo, Luneburgi 1625) einen Einfluss ausgeiibt hat, der dem der
Imitatio vergeichbar ist.



464 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

tanistischen 19. Jahrhunderts nicht mehr dieselben wie die des aufkla-
rerischen, gallikanischen 18. Jahrhunderts. !

Ja noch mehr: Manchmal gewinnt man den Eindruck, dass sich die
Basisbewegungen schlussendlich der hierarchischen oder intellektuel-
len Elite aufdringen. «Es scheint, dass die Frommigkeit der Massen die
Theologen hdufig in Verlegenheit gebracht hat (G. Dragon) - beispiels-
weise indem sie Byzanz einen Bilderstreit aufdrangte — und dass die
offiziellen Kirchen mehr Druck von seiten der Glaubigen erleiden
mussten, als sie es zugegeben haben».!® Ein ganzes Biindel von kom-
plexen Interaktionen liegt vor, das zweifellos noch genauer untersucht
werden muss als es bisher geschah, das aber bereits erkennen lisst, dass
eine Theologie der Kirche als Volk Gottes sich nicht beschrinken kann
auf eine abstrakte Besprechung der Strukturen und der von der Hier-
archie fiir authentisch erklarten religiosen Produkte. Der Geist weht,
wo er will, und ist nicht monopolisierbar, auch nicht durch die ekkle-
sialen Strukturen.

Der letzte positive Aspekt, den ich kurz hervorheben mochte,
betrifft eine Methodenfrage. Um die «Gelebte Geschichte des christli-
chen Volkes» zu verwirklichen, wandte man sich an Historiker, die
nicht alle Christen waren: man hat sie aufgefordert, ganz einfach ihr
Handwerk als Historiker auszuiiben, und es wurde nur ihre fachliche
Kompetenz in Rechnung gestellt. Dass das Gesamtresultat dieser Zu-
sammenarbeit vorldufig ist, ist offensichtlich; dass diese Geschichte
noch fragmentarisch ist, unbestreitbar; aber die Durchfiihrung dieses
ersten Versuchs lehrt mindestens, dass eine neue Kirchengeschichte
moglich ist. Diese ruht auf bestimmten Voraussetzungen: Erstens gilt
es, die Tiiren zu 6ffnen fiir eine freie Konfrontation der durch Forscher
verschiedener kultureller Herkunft gefundenen Ergebnisse. Zweitens
geht es darum, aus dem Ghetto einer Kirchengeschichte auszubrechen,
die sich filschlicherweise fiir objektiv hilt, aber in Wirklichkeit ein
apologetisches Anliegen verbirgt, das uns veranlasst, immer wieder auf
dieselben Themen zuriickzukommen und andere, ebenso interessante
Themen, wie vor allem die Geschichte des christlichen Lebens (die aber
nicht verwechselt werden sollte mit der klassischen Geschichte der
Spiritualitidt oder der Geschichte aussergewohnlicher Christen) beiseite

15 ygl. M.Lagree, Religion populaire et populisme religieux au XIX siécle, in:
Histoirell, 157-177.
16 Histoire I, 8.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 465

zu lassen. Drittens besteht die Aufgabe, unsere christliche Vergangen-
heit in ithrem Verhaltnis zu den kulturellen Milieus zu studieren, in die
sie hineinverwoben ist (geistige Einstellung, soziale Organisation, ma-
terielle Existenzbedingungen etc.) und die uns helfen, sie besser zu
verstehen. Schliesslich geht es darum, eben diese Vergangenheit von
der gegenwairtigen Beschiftigung mit dem kirchlichen Leben her zu
untersuchen und zu befragen, damit Kirchengeschichte nicht bloss ein
Monument der Gelehrsamkeit bleibt, sondern zu einer Unterstiitzung
der Bemiihungen um eine Erneuerung der Theologie wird. In diesem
Sinne kann die «Gelebte Geschichte» einen eigenstdndigen Beitrag zur
Sache des Okumenismus leisten.

Das impliziert einen Zugang zur christlichen Geschichte von der
Basis her, so wie dies in der « Neuen Geschichte» der Fall ist. Ich meine,
dass sogar die dogmatischen Formulierungen und die institutionellen
Strukturen — man kann und soll sie in einer 6kumenischen Geschichte
nicht ausklammern — mit einbezogen werden miissten, ohne aus ihnen
je zeitlose Gegebenheiten machen zu wollen. Vielmehr miisste man sie
einschliessen ins Studium des christlichen Gesamtzusammenhanges.
Und schliesslich brauchen wir vor allem einen neuen Blick fiir die
Geschichte des Christentums. Die Laien, die sich in zunehmendem
Masse mit der Kirchengeschichte beschéftigen und die freier sind von
den theologischen und strukturellen Befangenheiten als die Geistli-
chen, konnen uns helfen, einen solchen Blick wieder zu gewinnen. Eine
Geschichte, die 6kumenisch sein will, kann die Laien nicht {iberge-
hen.

Die christliche Ehe

Ich komme nun zu meinem eigenen Beitrag zur «Gelebten Ge-
schichte des christlichen Volkes», der christlichen Ehe im Mittelalter.
Ich habe nicht die Absicht, Ihnen eine Zusammenfassung des ganzen
Kapitels zuzumuten. Ich méchte mit Ihnen bloss einen einzigen Aspekt
dieser langen Geschichte neu betrachten: die Entwicklung der Ehefor-
men vom Altertum bis in die Moderne. Dieser Aspekt scheint mir von
exemplarischer Bedeutung zu sein im Kontext der von der «Gelebten
Geschichte» vorgeschlagenen historischen Vision; er erdffnet zudem
einige 6kumenische Perspektiven.



466 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Essteht ausser Zweifel, dass der grosste Teil der Christen aller Zeiten
ihren Glauben in der hduslichen Gemeinschaft gelebt haben.!” Daher
1st es normal, dass es der Kirche — wie jeder anderen zivilen oder reli-
giosen Gemeinschaft — immer ein Anliegen war, eine Anzahl Regeln
festzulegen, die die eheliche Verbindung betreffen. Die Ehe und die
Sexualitit sind seit jeher das bevorzugte Feld sozialer Reglementierung
gewesen, weil das Uberleben der Gesellschaft von ihnen abhingt.
Andererseits wurde die Ehe wihrend Jahrhunderten mit der Etikette
der «natiirlichen Institution» versehen; sie wurde als etwas Absolutes,
fast ausserhalb der Geschichte Stehendes betrachtet, und zwar nicht
nur von Christen. Daher die Notwendigkeit, diese Institution einer
strengen historischen Analyse zu unterwerfen.

Warum gerade das Mittelalter? Weil meiner Meinung nach — und
ich werde das im folgenden erkldren — das Mittelalter, genauer das 11.
und 12. Jahrhundert, den Wendepunkt in der Geschichte der Ehe im
Westen darstellt. Hier lassen sich das Aufkommen und die Fixierung
der die Ehe betreffenden Regeln beobachten, die durch viele Jahrhun-
derte hindurch in Geltung bleiben sollten und auch heute noch fast
intakt sind, obwohl sie von vielen radikal bestritten werden.

1. Vielfalt der Formen ehelicher Verbindung (Altertum und Hoch-
mittelalter). Die christliche Antike und das Hochmittelalter haben
keine hierarchischen Interventionen gekannt, die das Wesen der ehe-
lichen Verbindung definiert hitten.'®* Unabhingig vom sakralen Wert,
der der Paarbildung beigemessen wurde, und der rituellen Manifesta-
tionen, die im Zusammenhang mit ihr auftreten konnten, scheint das in
Kraft stehende Prinzip gewesen zu sein: « Die Christen verheiraten sich
wie alle anderen auch»;” d.h., wie Johannes Chrysostomus erklart,
gemass den Gesetzen der irdischen Stadt.?° Daraus ergibt sich eine
Vielfalt von Formen ehelicher Verbindung, die alle legitim sind auf-
grund des Umstandes, dass sie durch das Gesetz oder den Brauch der
Gegend, in der die Christen leben, als giiltig anerkannt sind.

17 vgl. C.Pietri, Le mariage chrétien a Rome: IVe-V¢ siécles, in: Histoirel,
105-131.

18 ygl. J.Gaudemet, Le lien matrimonial; les incertitudes du haut moyen 4ge, in: Le
lien matrimonial, Strasbourg 1970, 81-105 ; wieder abgedruckt in: J. Gaudemet, Sociétés
et mariages, Paris 1980, 185-209.

19" A Diognéte; hg. v. H.-1. Marrou, Paris 1951, 62.

20 Homil. 16 ad populum Antiochenum; PG 49, 164.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 467

Wenn sich die institutionelle Kirche nicht das Recht nahm, in die-
sem Bereich des Rechtes zu intervenieren, so heisst das nicht, dass sie
gegentiber den Ehen der Gldubigen indifferent gewesen ware. Sie ver-
langte von ihnen zusitzlich die Beachtung eines Moralgesetzes, das zur
Rechtsordnung hinzukam und sie vervollstdndigte. Das ist der Sinn der
Unterscheidung zwischen «Gesetzen Christi und Gesetzen Caesars».?!
Dieser Moralkodex ruhte seit den Anfangen auf drei grundlegenden
Geboten: der Monogamie, der Exogamie und der Unauflésbarkeit.
Auch andere Regeln umgaben die Ehe der Christen; sie vervielfachten
sich durch Akkumulierung im Laufe der Zeit.?? Noch einmal muss aber
unterstrichen werden, dass diese Regeln nicht den Anspruch erhoben,
die weltliche Rechtsordnung zu ersetzen. Sie hatten den Charakter
pastoraler Anweisungen. Die Nichtbeachtung einer oder mehrerer von
der Hierarchie diktierter Normen hatte keine Auswirkung auf die Giil-
tigkeit der Ehe, konnte aber den voriibergehenden oder definitiven
Ausschluss der Schuldigen aus dem Schosse der Gemeinschaft der
Glédubigen hervorrufen.??

Aber verheirateten sich denn alle Christen? Das Altertum und das
Hochmittelalter kannten noch andere Gemeinschaftsformen, die nicht
Ehen waren: so zum Beispiel das Kontubernium der Sklaven, das Kon-
kubinat und die Friedelehe oder Ehe auf ddnische Art.2* Dokumente,
die sich iiber die Zeitspanne vom 3.-11. Jahrhundert verteilen, lassen
vermuten, dass die Christen die Wahl hatten zwischen einer legitimen
Ehe (iustae nuptiae), die nicht immer moglich war, und einem einfa-
chen Zusammenleben (der Begriff Konkubinat bezeichnet verschie-
dene Sachverhalte: Kontubernium, Konkubinat im strengen Sinn des
Wortes und germanische Friedelehe), vorausgesetzt, dass sie nicht
gleichzeitig das eine und das andere praktizierten.”> Diese auf dem

21 Hieronymus, Epist. 77 ad Oceanum; PL 22, 691.

22 Die kanonischen Sammlungen waren das Hauptinstrument dieser Akkumulie-
rung. Ich habe versucht, ihre Funktion zu erkldren in: F. Chiovaro, Discretio pastoralis et
scientia canonica au XI¢ siécle, in: Studia Moralia XV, Roma 1977, 445-468.

23 Bzgl. der Unterscheidung von Rechtsordnung und evangelischer Ordnung vgl.
bereits Augustin, De nuptiis et concupiscentia, I, 10; PL 44, 420.

24 G.Duby, Le chevalier, la femme et le prétre. Le mariage dans la France féodale,
Paris 1981, 47-49.

25 Die erste Entscheidung, die in diese Richtung zu weisen scheint, ist die von Hip-
polyt in den Philosophumena, IX, 12, 24-25; hg. v. Wendland, Leipzig 1916, 250 (PG,
16-3, 3386-3387) Calixt zugeschriebene. Vgl. J. Gaudemet, La décision de Callixte en
matiére de mariage, in: Sociétés et mariage, 104-115.



468 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

ersten Konzil von Toledo 398 klar formulierte Regel war urspriinglich
eine regionale pastorale Richtlinie; aber durch ihre fortwihrende Wie-
deraufnahme durch die Provinzialkonzilien des lateinischen Mittelal-
ters wurde sie zu einer allgemeinen Regel.?¢ Zum letzten Mal erscheint
sie meines Wissens 1059 auf der Lateran-Reformsynode.?” Der Erfolg
dieser Formulierung scheint darauf zurilickzufiihren zu sein, dass sie
eine Praxis festgehalten hat, die Verbindungen zwischen Personen
zuliess, die sonst zu einer erzwungenen sexuellen Enthaltsamkeit ver-
urteilt gewesen waren.

Hier stellt sich nun ein weiteres Problem: waren diese mehr oder
weniger freien Verbindungen denselben disziplinarischen Regeln un-
terworfen wie die legitimen Ehen ? Eine eindeutige Antwort ist schwie-
rig. Der zitierte Kanon des Konzils von Toledo ist vor allem eine
Bekriftigung des Prinzips der Monogamie; aber die Tatsache, dass er
zwischen dem 4. und 11. Jahrhundert stdndig wieder aufgenommen
wurde, lasst vermuten, dass die Praxis des Konkubinats seitens verhei-
rateter Médnner vorkam, wie sie ja auch andernorts als in den héheren
Schichten der Gesellschaft verbreitet bezeugt ist.?® Die Regel der Exo-
gamie wurde vermutlich strikter eingehalten, wenn man nur an die
Abscheu denkt, die der Inzest hervorrief.?® Das Prinzip der Unauflds-
lichkeit hingegen war absolut undurchfiihrbar. In diesem Sinne sieht
man Papst Leo I. intervenieren und sich in einem Dekretale, das zu
einem der am hiufigsten zitierten Texte in den kanonischen Samm-
lungen werden sollte, klar und deutlich dussern.3

Wir fassen zusammen. Von den Anfingen bis in die Mitte des
11. Jahrhunderts stellt man eine Vielfalt von Formen ehedhnlicher Ver-
bindung fest gemiss den Gegenden, in denen sich das Christentum
ausgebreitet hat. Im Westen, im Einflussbereich des romischen und
germanischen Rechts, steht man anderen Formen von Lebensgemein-
schaft gegeniiber, die nicht Ehen sind, die aber von der Kirche toleriert
werden. Die pastorale Haltung der Kirche besteht darin, den Christen
in einem objektiv schwierigen Kontext die Prinzipien der evangeli-
schen Moral in Erinnerung zu rufen, ohne dabei zu behaupten, eine

26 Can. 17; hg. v. Bruns, I, 206.

27 Can 12; Mansi, XIX, 899 und 910.

28 G.Duby, op. cit. (A.24).

29 Die Griinde fiir die zunehmende Ausweitung des Inzest-Begriffs bleiben unklar,
vgl. Histoire 1, 236-238.

30 Epist. 167, 4-6; PL 54, 1204.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 469

rechtliche Definition eines christlichen Ehemodells aufzustellen. Ger-
hard von Cambrai driickt diese Situation 1025 trefflich aus, wenn er die
Ehe der Gldubigen humanae consuetudinis lex definiert:* ein Gesetz
menschlicher Sitte, d.h. eine von Gott gewollte, aber von der Gesell-
schaft selbst zu regelnde Notwendigkeit des sozialen Zusammenle-
bens.

2. Das kanonische Modell als einziges Modell christicher Ehe. Ein
Jahrhundert spéter redet Hildebert von Lavardin im Jahre 1124 von der
Ehe bereits als von einer Institution der himmlischen Stadt: ein Sakra-
ment, das grosste der Sakramente.’> Was war geschehen?

Verschiedene historische Voraussetzungen, die ich hier nicht im
Detail darstellen kann, scheinen die Kirche — zuerst die Kanonisten
und Theologen — veranlasst zu haben, die Ehe der Gldubigen ndher zu
bestimmen. Zu diesen Voraussetzungen gehoren: der Zerfall des welt-
lichen Rechtssystems aufgrund der feudalen Revolution; das Vorhan-
densein von Fiirstbischéfen in den Strukturen der neuen sozialen Orga-
nisation; die Reform und Zentralisierung der Kirche; die zunehmende
Nachfrage nach Segnungen und Riten von Seiten der Glaubigen usw.
Tatsache ist, dass — in kaum 50 Jahren — ein neues Ehemodell entsteht ;
es nimmt in drei untereinander verbundenen Phasen allmihlich Ge-
stalt an, wobei die drei Phasen nicht streng chronologisch aufeinander
folgen: rechtliche Definition der ehelichen Verbindung; exklusive
kirchliche Gerichtsbarkeit iiber die Ehen der Gldubigen ; Einreihung
der Ehe unter die Hauptzeichen des Glaubens.

Die Bemiihung um eine neue Definition der ehelichen Verbindung
beginnt mit den Arbeiten des Anselm von Lucca und vor allem Yvo
von Chartres, um mit Petrus Lombardus und Gratian einen Abschluss
zu finden, nachdem die Schulen von Laon, von Hugo von St. Viktor
und von Peter Abaelard das Ihre dazu beigetragen haben.’? Diese Ent-
wicklung fiihrt zu einer genial einfachen Lésung — der Konsenstheorie.

31 Mansi, XIX, 450.

32 Mansi, XXI, 307.

33 G.LeBras, La doctrine du mariage chez les théologiens et les canonistes depuis I’an
mille, in: Dict. de Théol. Cath. IX (Paris 1927) 2044-2317; H. Portmann, Wesen und
Unaufloslichkeit der Ehe in der kirchlichen Wissenschaft und Gesetzgebung des 11. und
12. Jahrhunderts, Roma 1938; F. Salerno, La definizione del matrimonio canonico nella
dottrina giuridica e teologica dei secoli XI-XII, Milano 1965 ; G. Fransen, La formation
du lien matrimonial au moyen age, in: Le lien matrimonial, Strasbourg 1970,
106-126.



470 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Diese neue Theorie raumt mit allen von den vorangehenden Rechts-
systemen geforderten Formalitdten radikal auf. Das bedeutet vor allem
die Abschaffung der Vielfalt von Eheformen. Sie werden zwar weiter-
hin praktiziert, werden aber mehr und mehr in den Bereich des blossen
Brauchtums verbannt und behalten rechtliche Bedeutung hochstens
noch fiir den Aspekt der Erbfolge. Da die neue Theorie der ehelichen
Verbindung nur noch die gegenseitige Willenskundgebung fordert, ist —
und darin liegt eine weitere bedeutende Konsequenz —das Konkubinat
in allen seinen Formen eine Unmoglichkeit geworden; seine Praxis ist
mit dem kanonischen System nicht mehr vereinbar.

Diese Definition und ihre praktischen Implikationen miissen nun
durchgesetzt werden. Und das kann nicht ohne Gerichtsbarkeit, und
zwar nicht ohne exklusive Gerichtsbarkeit in dieser Sache, geschehen.
Die Verlautbarungen in diese Richtung beginnen um 108034 aufzutau-
chen. Aber man muss bis 11393 warten, um eine klare und unzwei-
deutige Erkldrung der exklusiven Zustandigkeit der Kirche in Sachen
Ehe zu finden. Anlass dafiir ist die Angelegenheit der Priesterehe. Die
gregorianische Reform hatte den Zdlibat der Priester zu einem ihrer
Pfeiler gemacht. Aber in der Praxis waren die Ergebnisse sparlich:
Priesterehen waren zwar verboten, hatten aber dennoch rechtliche
Giiltigkeit. Um mit diesem Problemkreis fertig zu werden, mussten die
Priesterehen fiir illegitim, zu Nicht-Ehen erkldrt werden. Sie wurden
nun mit dem von nun an verbotenen Konkubinat gleichgesetzt. Um
dies zu erreichen, war es notig, dass die Kirche in dem Moment, in dem
sie das neue Modell vorlegte, auch ihre Zustidndigkeit fiir die Ehen der
Glaubigen erklirte. Dies geschah mit den Kanones 7 und 8 des II. La-
terankonzils. Mit einem Schlag wurden die pastoralen Regeln der
kirchlichen Disziplin zu Rechtsnormen, die allein Giiltigkeit hatten fiir
die Ehen der Gldubigen. Die Zeiten miissen fiir diese Richtungsinde-
rung reif gewesen sein, denn unter den vielen Féllen von Widerstand
gegen die Anwendung der kanonischen Regeln in Familienangelegen-
heiten finden wir nicht eine grundsitzliche Bestreitung der kirchlichen
Kompetenz im ehelichen Bereich.

Besiegelt wurde diese Anderung durch das Einfiigen der Ehe in die
Liste der sieben Sakramente. Die Ehe, auch die der Christen, hatte seit

34 Can. 2, Mansi, XX, 556.
35 Conciliorum Oecumenicorum decreta; hg. v. Istituto per le scienze religiose di
Bologna, 1962, 174.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 471

jeher einen heiligen Charakter gehabt. Damit war aber etwas anderes
gemeint als mit der Sakramentalisierung der Ehe. So paradox die
Behauptung klingt, ist sie wohl doch zutreffend: die Einreihung der Ehe
unter die Sakramente hatte zur Voraussetzung eine gewisse Entsakra-
lisierung der ehelichen Verbindung selbst. Die Eheleute, die sich gegen-
seitig das Jawort geben, sind nicht mehr auf Zeremonien und andere
Ausdrucksformen des Heiligen angewiesen, um ihre Verbindung ein-
zugehen, Anwesenheit des Priesters, kirchliche Trauung und Segnun-
gen gehoren weder zur Definition der ehelichen Verbindung noch zu
derjenigen ihrer Sakramentalitidt. Das gegenseitige Jawort, von Laien
ausgesprochen, geniigt, um das Sakrament, das Zeichen des Glaubens,
zu begriinden. Indem dieses Jawort zum Sakrament erklart wird, wird
es der Zustindigkeit der hierarchischen Kirche, ihren Regeln und
Gerichten unterstellt.

3. Neuere Perspektiven. Hier endet mein Beitrag. Die folgende
Geschichte ist beser bekannt: Einpflanzung des kanonischen Modells
im Bereich der westlichen Christenheit; Anerkennung des Prinzips der
exklusiven Kompetenz der Kirche ; Export dieses Modells in die fiir den
Katholizismus gewonnenen Gebiete zur Zeit der grossen geographi-
schen Entdeckungen.

Aber im gleichen Moment, in dem dieses Modell in neuen Territo-
rien Wurzeln zu schlagen beginnt, erfihrt es verschiedentlich Bestrei-
tung im alten Europa. Fiir die Reformation hort die Ehe auf, ein Sakra-
ment zu sein, behdlt aber ihren heiligen Charakter bei. Im 17. und
18. Jahrhundert interessieren sich auch die weltlichen Regierungen fiir
die «Grundzelle der Gesellschaft» und fordern ein Interventionsrecht
ausserhalb der kirchlichen Kontrolle. Im 19. Jahrhundert erhebt fast
uberall der Staat den Anspruch auf die exklusive Zustidndigkeit fiir die
Eheschiessung der Biirger und setzt sich in diesem Bereich an die Stelle
der Kirche. Eine Ordnung der doppelten Eheschliessung setzt sich in
ehemals christlichen Liandern durch; in anderen Lindern wird die
kirchliche Eheschliessung vom Staat anerkannt, der den kirchlichen
Amtstrigern den Status eines Zivilstandsbeamten ad casum verleiht.
Dies ist moglich, weil die Struktur der kanonischen Ehe ohne entschei-
dende Anderungen in die Rechtsordnung des Staates libergegangen
1st.

In jiingster Zeit ist die iiberlieferte Form der christlichen Ehe durch
zweil weitere Entwicklungen erschiittert worden. Die in den industri-
alisierten Lindern aufkommende Ablehnung jeglicher zivilen oder



472 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

kirchlichen Einmischung in Angelegenheiten der Ehe: das Zusammen-
leben ohne Trauschein nimmt zu, und in einigen Ldndern wird solches
Zusammenleben gesetzlich anerkannt. Die erweiterten Scheidungs-
moglichkeiten fiihren dazu, dass die Ehe de facto ein zweites Mal ein-
gegangen werden kann. Sie wird dadurch zur freien Erfahrung. In den
neu christianisierten Lindern fordert man zunehmend den Respekt fiir
die iberlieferten Regeln in Sachen Ehe. Das kanonische Modell — selbst
in seiner weltlichen Version — wird vielerorts als Importprodukt emp-
funden, das sich nicht brauchen lésst, weil es nicht mit den Wertsyste-
men tibereinstimmt, die die autochthonen Kulturen bestimmen. Von
verschiedener Seite wird die vorbehaltlose Anerkennung einer Eheord-
nung gefordert, die —ich weiss nicht warum — «natiirliche Ehe» genannt
wird, die aber nichts anderes ist als die alte, auf dem Recht der Gewohn-
heit beruhende Ehe, die friither von der Kirche als giiltig und legitim
anerkannt wurde.

Was kann man aus diesem Exkurs zu einem speziellen Aspekt des
gelebten christlichen Glaubens lernen? Beim gegenwaértigen Stand der
historischen Forschung wiirde ich die folgenden Folgerungen zie-
hen:

— Nichts steht der Einfiihrung einer christlichen Eheordnung im Wege,
nach der die Kirchen die Legitimitdt der Ehen vorbehaltslos aner-
kennen, die von den Christen nach den Normen der zivilen Gesell-
schaft geschlossen wurden, in der sie leben.

— Das Recht, Bestimmungen iiber die Giiltigkeit ehelicher Verbindun-
gen festzulegen, steht dieser Gesellschaft zu.

— Die den realen Situationen der Gldubigen angepassten kirchlichen
Regeln konnen wie in fritheren Jahrhunderten als pastorale Richtli-
nien verstanden werden. Sie werden zur Verwirklichung des evan-
gelischen Ideals in der hduslichen Gemeinschaft darum wirksamer
beitragen, weil die Kirche dann nicht durch das Halseisen einer
rechtlichen Ordnung belastet ist und ihr Zeugnis nicht ldnger ent-
stellt wird durch die Komplikationen, die mit kirchlichen Ehepro-
zessen so oft verbunden sind.

In diesen drei Punkten scheint mir eine Ubereinstimmung der
christlichen Konfessionen erreichbar zu sein. Es bleibt die Sakramen-
talitdt als trennendes Moment. Aber ich will ja auch nicht behaupten,
dass die Geschichte, und sei es die Geschichte des gelebten christlichen
Glaubens, die einzig mogliche Plattform des Okumenismus sei.



	Gelebte Geschichte des christlichen Volkes : Voraussetzungen eines neuen methodischen Zugangs zur christlichen Geschichte

