
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Gelebte Geschichte des christlichen Volkes : Voraussetzungen eines
neuen methodischen Zugangs zur christlichen Geschichte

Autor: Chiovaro, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 455

Ergebnis nicht mehr das voreingenommene Bild eines Autors sein,
sondern es wird deutlich werden, wie die Gemeinde sich selbst und den
Einbruch des Reiches Gottes in ihre Mitte versteht.

So wichtig alle diese Bemerkungen sind, müssen wir uns aber im
klaren sein, dass die afrikanischen Kirchen nach wie vor grosse
Schwierigkeiten im Blick auf den Zugang zu ihrer eigenen Vergangenheit zu
überwinden haben. Ein europäischer Historiker, der über die
Kirchengeschichte Afrikas arbeitete, sagte einmal: Wenn doch nur eine
zuverlässige allgemeine Geschichte Afrikas vorläge, in die ich meine
Information über die Mission eintragen könnte. Der afrikanische
Kirchenhistoriker kann aber in der Tat nicht von dieser Basis ausgehen. Er muss
die Arbeit von den Ursprüngen bis zur Gegenwart selbst leisten; er
muss sich mit den Mythen, die am Anfang standen, genauso
auseinandersetzen wie er eine Erklärung geben muss für die Art und Weise,
wie das Evangelium aufgenommen wurde.

Glücklicherweise sind in Afrika in jüngster Zeit eine Reihe von
guten wissenschaftlichen Zeitschriften entstanden. Sie sind für den
afrikanischen Historiker kleine «Gefasse der Gnade». Es hängt heute
nicht mehr einfach von europäischen Zeitschriften ab, ob ein Artikel
veröffentlicht wird, der ja in der Tat keinem Europäer hilft, ein tieferes
Verständnis seiner Gegenwart und Zukunft zu gewinnen. Afrikanische
Kirchengeschichte ist langsam auf dem Wege, mündig zu werden.

5. Gelebte Geschichte des christlichen Volkes

Voraussetzungen eines neuen methodischen Zugangs zur
christlichen Geschichte

Francesco Chiovaro

Die Arbeit der 33 Historiker, die gemeinsam die «Gelebte
Geschichte des christlichen Volkes»1 verfasst haben, wurde von Jean
Delumeau konzipiert. Er wäre wie kein anderer qualifiziert gewesen,
hier die Hauptlinien eines Versuchs - denn um einen solchen handelt es

sich - darzustellen, der für all jene Historiker von Interesse sein dürfte,

1 Histoire vécue du peuple chrétien; Toulouse, Privat, 1979, 2 Bde. (im Folgenden
zitiert als Histoire I und II).



456 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

die sich darum bemühen, eines Tages zu einer Perspektive der
Kirchengeschichte zu gelangen, die allen christlichen Konfessionen mehr
oder weniger gemeinsam ist. Da er an dieser Tagung nicht teilnehmen
konnte, vertraute er mir die Aufgabe an, dies an seiner Stelle zu tun. Die
Tatsache meiner Mitarbeit an diesem Werk, vor allem aber meine

häufigen Gespräche mit ihm sowie meine Teilnahme an seinen
Lehrveranstaltungen im Collège de France liessen ihn wohl zur Uberzeugung

kommen, dass ich, wenn auch nicht am kompetentesten, so doch
seinem Denken am treuesten gewesen sei.

Ich werde also zuerst versuchen, den Grundgedanken darzustellen,
der am Anfang dieses Werkes steht, und ihn kurz in den allgemeinen
Rahmen der Historiographie und der heutigen französischen Kultur
hineinstellen. Anschliessend werde ich darlegen, wo meines Erachtens
die Grenzen und die Vorteile der verfolgten Methode liegen und zwar
mit spezieller Bezugnahme auf das Ziel dieser Tagung. Schliesslich
werde ich, als Beispiel, meine eigenen Nachforschungen darstellen: die
christliche Ehe im Mittelalter. So hoffe ich an einem konkreten Punkt
die eröffneten ökumenischen Perspektiven einer Untersuchung im
Bereich des gelebten christlichen Glaubens anschaulich zu machen.

Eine Arbeithypothese

Wir wollen gleich zu Beginn zugeben, dass der Titel der zwei Bände -
«Gelebte Geschichte des christlichen Volkes» - ungenau, ja sogar
zweideutig erscheinen kann: Kann man denn andere Geschichte
schreiben als die gelebte? Doch behalten wir den Titel mindestens als

Provisorium bei. Bisher wurde noch kein besserer gefunden. Lassen Sie

mich aber von vornherein festhalten, dass wir unter der «Histoire
vécue» nicht die Erweiterung der Serie «La vie quotidienne» verstehen;2

ich sage das ohne jeden verächtlichen Beiton. Im Gegenteil, die
Serie weist eine Reihe von Meisterwerken auf. Die Wurzeln unseres
Werkes liegen anderswo.

1. Gelebte Geschichte und Neue Geschichte (Nouvelle Histoire). Es

genügt, die Seiten der Einleitung zu lesen, um sich über diesen Punkt

2 Es sei nur auf E. Faral, La vie quotidienne au temps de Saint-Louis, Paris 1937, und
J.Carcopino, La vie quotidienne à Rome à l'apogée de l'Empire, Paris 1947, hingewiesen.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 457

Rechenschaft zu geben. Der Leitfaden der Arbeitshypothese, die Jean

Delumeau zu begründen versucht, ist gekennzeichnet durch Begriffe
wie «religiöses Feld» (8), «Akkulturation» (11.12.15), «Historiographie
der Mentalitäten» (12), «Diachronie» (12.15), «lange Dauer» (12.15),
«sukzessive religiöse Sedimentationen» (14), «religiöse Mentalität»
(15). Delumeau nennt die «Neue Geschichte» nie, aber es ist
offensichtlich, dass in ihr die kulturelle Matrix der Gelebten Geschichte, wie
Delumeau sie versteht, zu suchen ist.

Was meinen wir mit «Neuer Geschichte» Wir wollen uns weder auf
eine unmögliche Definition, noch auf eine sterile Polemik einlassen:
die «Neue Geschichte» gibt es seit 50 Jahren und sie scheint wohlaufzu
sein. Die vollständigste Beschreibung ihrer Vergangenheit, ihrer Ziele,
ihrer Methoden und ihrer Widersprüche, zugleich aber auch ihre stärkste

Apologie liegt in dem umfangreichen, von J. Le Goff herausgegebenen

Band vor, dessen Titel bezeichnenderweise «Die neue Geschichte»3

lautet. An dieses Werk vornehmlich sind alle diejenigen zu
verweisen, die sich für die aus den Annalen hervorgegangene, 1929 gegründete

französische historiographische Schule interessieren.4
Für meinen Teil, und unter Berücksichtigung der uns hier

interessierenden Perspektive, sehe ich das Hauptverdienst dieser von Marc
Bloch und Lucien Febvre gegründeten Schule im Aufbrechen des starren

Rahmens, der der Historiographie vom Positivismus des 19.

Jahrhunderts auferlegt worden war. Unter «Neuer Geschichte» verstehe ich
vor allem eine neue Mentalität der Historiker, die ihre Materie künftig
in Offenheit für die Beiträge der anderen Humanwissenschaften mit
ihren Fragestellungen, ihren Ergebnissen und Methoden angehen.
Daher die Aufmerksamkeit, die namentlich der Ökonomie, der Soziologie

und der Geographie, aber auch der Psychologie, der Linguistik,

3 La nouvelle histoire, Paris 1978. Besonders die folgenden fünf Kapitel sind
hilfreich, um die wesentlichen Elemente der «Neuen Geschichte» zu verstehen: J. Le Goff,
L'histoire nouvelle, 210-244; E. Patlagean, L'histoire de l'imaginaire, 249-269; M. Vo-
velle, L'histoire et la longue durée, 316-343; Ph. Aries, L'histoire des mentalités,
402-423; K.Pomian, L'histoire des structures, 528-553.

4 In den siebziger Jahren waren die Annalen Gegenstand mehrerer Untersuchungen,

sogar ausserhalb von Frankreich: T. Stoianovich, French historical method: The Annals
paradigm, Ithaca-London 1976; L.Allegra, A.Torre, La nascita della storia sociale in
Francia. Dalla Commune aile Annales, Torino 1977. Andere Titel werden aufgeführt bei
J. Revel, Le paradigme des Annales, in; Annales (Economies, Sociétés, Civilisations), 34

(1979), 1360-1375, und bei A. Burguiere, La naissance des Annales, ibid. 1347-1359.



458 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

der vergleichenden Mythologie und der kulturellen Anthropologie
entgegengebracht wird. Ich glaube, man kann den Geist dieser Schule nicht
verstehen, ohne sich das französische kulturelle Klima der ersten Hälfte
des 20. Jahrhunderts vor Augen zu halten: von Blondel bis Bergson,
von Dürkheim bis Maus, von Martinet bis De Saussure und Benveniste,
von Dumézil bis Lévi-Strauss.5

Die «Neue Geschichte» wurde durch die Beiträge dieser Denker
wesentlich gefördert. Sie brach mit der Vorstellung, dass die Geschichte
eine Art von Theaterbühne sei, deren Vordergrund durch «grosse
Persönlichkeiten» besetzt ist, die systematisch «die Wirklichkeit, die er
(der Historiker) erfassen will, (verbergen)... : nämlich den durchschnittlichen

Menschen, welcher nicht zu denen gehört, die Schriftstücke
hinterlassen haben; die banale, alltägliche Wirklichkeit, die nicht für
wert erachtet wurde, aufgezeichnet zu werden».6

In diesem Geist hat sich die von J. Delumeau geleitete Gruppe die
Frage nach dem gelebten christlichen Glauben gestellt, oder genauer:
nach einer Kirchengeschichte, die hauptsächlich und vor allem eine
Geschichte der Christen sein sollte. Welcher Art war das Selbstverständnis

der Christen? Wie haben sie die evangelische Botschaft
verstanden und gelebt? Welches waren die Anpassungen oder Entstellungen,

denen diese Botschaft in Zeit und Raum unterworfen wurde?
2. Gelebte Geschichte (histoire vécue) und ereignisbezogene

Geschichte (histoire événementielle): eine neue Synthese. Einer der von der
neuen Geschichte bevorzugten Bereiche war die Geschichte der
Mentalitäten. Wie und warum, das hat G. Duby seit 20 Jahren erklärt.7
J. Delumeau selbst hat am Collège de France den Lehrstuhl für
Geschichte der religiösen Mentalitäten im modernen Europa inne. Dieses
vornehmliche Interesse am Gebiet der Mentalitäten und der Vorstel-

5 Wäre hier auch der Marxismus zu erwähnen? Ja, antwortet G.Bois in einem

Kapitel der Nouvelle Histoire, 375-393. Sein Plädoyer ist eindrucksvoll, aber zu wenig
überzeugend: seine ganze Argumentation beruht aufder Annahme gewisser analytischer
Prinzipien des Marxismus («in sehr unterschiedlichem Mass») seitens einiger
Repräsentanten der «Neuen Geschichte» und auf der Tatsache, dass einige Historiker dieser
Schule Marxisten sind. Klarer ist die Position von J. le Goff in dem in A. 3 zitierten
Kapitel, 236-237.

6 Ph. Wolff, L'étude des économies et des sociétés avant l'ère statistique, in:
L'Histoire et ses méthodes, hg. von C.Samaran, Paris 1961, 861.

7 L'histoire des mentalités, 937-965. Vgl. auch das in A.3 erwähnte Kapitel von
Ph. Ariès.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 459

lungen hat den Vorwurf aufkommen lassen - manchmal zu Recht -,
dass die Bedeutung der historischen Fakten vernachlässigt und mit den
Dokumenten zu leichtfertig umgegangen wird. Und es stimmt, dass

einige, die sich auf die «Neue Geschichte» berufen, manchmal mit
Geringschätzung von der ereignisbezogenen Geschichte reden - jede
kulturelle Bewegung erzeugt eben eine Mode als ihr Nebenprodukt.
Dieser Umstand ist aber gewiss kein Fehler, den man den Meistern der

neuen Schule zur Last legen kann, am allerwenigsten J. Delumeau, der
gezeigt hat, welchen Gewinn man aus dem Umgang mit den Fakten
ziehen kann, um die Verhaltensweisen und die Mentalitäten zu studieren.8

Ich muss hinzufügen, dass die von der «Neuen Geschichte»
üblicherweise untersuchten Fakten nicht immer dieselben sind wie die, die
das narrative Gerüst der traditionellen Geschichte darstellen, und dass

der Zugang zu denselben Ereignissen sich mit einer unterschiedlichen
Blickrichtung vollzieht. Darin liegt eine mögliche Zweideutigkeit.

Wie dem auch sei, «Die Gelebte Geschichte des christlichen
Volkes» hat jede mögliche Zweideutigkeit aus dem Wege zu räumen
versucht durch die deutliche Hervorhebung des wörtchens «Gelebte».
Dabei ging man jedoch von der Voraussetzung aus, dass mit diesem

Partizip Perfekt nicht die sonderbare oder gelehrte Anekdote gemeint
ist, sondern die Verhaltensweisen, die geistige Einstellung (auch sie ist
ein historisches Faktum), die Reaktionen jeder Art gegenüber einer
Botschaft, welche fur den Christen göttlich, also in ihrem Ursprung
unwandelbar, gleichzeitig aber historisch ist, also der Veränderung
unterliegt in ihrer Formulierung, in ihrer Interpretation und -was noch
wichtiger ist - in den Verhaltensweisen, die sie hervorruft.

3. Das Einklammern der Institutionen und der Theologie.

«Die Darstellung, die wir hier vorlegen, beruht auf einer Entscheidung, die sich aus
der Arbeit einer Gruppe von Forschern ergeben hat. Sie haben seit 15 Jahren, einzelne
unter ihnen sogar länger, die Vergangenheit des Christentums unter gewissen Prämissen

untersucht. Das vorliegende Werk spiegelt die Veränderung in ihren Hauptanliegen und
ihren Interessenschwerpunkten wider. Sie richten ihr Augenmerk weniger aufdie grossen
Persönlichkeiten, die Dogmen und die Institutionen der Kirche - lange Zeit der
sichtbarste Teil des christlichen Eisberges -, sondern auf das, was P. Bourdieu das <religiöse
Feld> genannt hat. Denn die <Heilsgüter>, d. h. insbesondere die Gesten, Riten und Texte,
sind Gegenstand einer kollektiven Nachfrage und nicht nur eines Angebotes. Sie werden
produziert und verbreitet, ebensosehr aber verlangt, konsumiert und reproduziert. Es

besteht also so etwas wie ein geistlicher Markt>; die religiöse Geschichte besteht aus

8 La peur en Occident. XIVe-XVIIIe siècles: une citée assiégée, Paris 1978.



460 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

<Investitionen> - auch sie geistlicher Art -, bestimmt für gewisse Menschengruppen. Die
einen fragen danach, die anderen setzen ihnen Weigerungen entgegen oder verbergen sich

hinter der Tarnung scheinbarer Annahmen. Man versteht sofort, dass die Vielfalt dieser

Aspekte des gelebten Religiösen uns von den Hauptanliegen der traditionellen Historiker
des Christentums wegführt, was aber nicht Geringschätzung bedeutet, denn sie haben
nützliche Arbeit geleistet. Ihre Arbeiten sind uns unentbehrlich: unsere Arbeiten steuern
indes die notwendige Ergänzung zu dieser Art der Forschung bei. Sie haben die Strukturen,

die Hierarchie, die kanonisierte Heiligkeit, die offiziellen Theologien bevorzugt.
Seither fiel es der modernen historischen Schule und der Soziologie zu, den im Schatten
belassenen Bereich auszukundschaften, in dem die Alltagschristen lebten und leben, die
weder Heilige noch Theologen waren und sind».9

Ich habe diesen Worten, die den ersten der beiden Bände der
«Gelebten Geschichte des christlichen Volkes» eröffnen, nicht viel beizufügen.

Alles ist klar ausgedrückt: sowohl das anspruchsvolle Programm
als auch das Warum einiger Auslassungen. Dennoch drängt sich eine

Beobachtung auf: Delumeau redet vom Standpunkt der Moderne aus.
Ich will damit sagen, dass er als Historiker der Moderne an ein

Programm denkt, das in der heutigen Zeit mit den Mitteln der heutigen
Geschichtsschreibung möglich geworden ist; daher sein explizites
Einbeziehen der Soziologie. Die Dinge stehen anders für die alte und
mittelalterliche Geschichte. Das hat vor allem zwei Gründe. Zum einen

gestattet uns die Spärlichkeit der Quellen nicht, in einer mehr als

zufälligen und diskontinuierlichen Weise zu diesem erwähnten
«religiösen Feld» vorzustossen. Zum andern muss man sich, wenn man es

erreicht, davor hüten, allzu übereilte Folgerungen daraus zu ziehen,
besonders wenn es sich um schriftliche Quellen handelt. Denn
diejenigen, die schrieben, die das Monopol des Wortes besassen, waren in
der Regel Geistliche, Leute also, die sich in der Institution eingerichtet
hatten, ja solche, die die Rechtsordnung und die theologische Orthodoxie

ex officio zu verteidigen hatten. Darum kann z. B. Edward A. Tir-
yakian in seinem Kapitel «Die Vereinigten Staaten als religiöses
Phänomen» von Jesus Christus Superstar reden und John N. Neuman oder
die Entwicklung der katholischen Hierarchie im 19. Jahrhundert leichter

Hand ignorieren,10 während diejenigen, die sich um den gelebten
christlichen Glauben in der Antike oder im Mittelalter bemühen, die
Dekretalen der Päpste oder die Kanones der Provinzialkonzilien und
erst recht die liturgischen Bücher und die kanonischen Sammlungen

9 Histoire I, 7-8.
10 Histoire II, 433-458.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 461

nicht vernachlässigen können, sondern versuchen müssen, aus diesen

Zeugnissen auf den gelebten christlichen Glauben zurückzuschlies-
sen."

Vor- und Nachteile für eine ökumenische Perspektive

Dieser zweite Teil meines Vortrags ist als eine Reihe von Folgerungen

gedacht, die sich aus der Schau der christlichen Geschichte ergeben,
die das hier diskutierte Werk vorgeschlagen hat. Es ist kaum nötig,
daran zu erinnern, dass das Vorläufige dieses Versuches sich unweigerlich

auf die Folgerungen auswirkt, die ich Ihnen vorlegen werde.
Auch ist die Tatsache zu unterstreichen, dass die «Gelebte Geschichte»

zwar ausserhalb jeder konfessionellen Voreingenommenheit, aber
auch ohne jede ökumenische Absicht konzipiert und ausgearbeitet
wurde. Es wurde der Versuch gemacht, die Christen aller Lager leben zu
sehen, ohne nach ihren Ausweispapieren zu fragen. Da wir die
dogmatischen und institutionellen Aspekte des Christentums von
vornherein ausgeklammert hatten, wären wir ohnehin nicht mehr in der
Lage gewesen, ihre Gültigkeit zu verifizieren.

1. Nachteile. So wichtig und fruchtbar diese von allen Mitarbeitern
vollzogene Ausklammerung ist, ist damit doch weder das Problem der
ekklesialen Institutionen noch die Frage nach dem wahren Glauben
gelöst. Das ökumenische Gespräch muss seine Aufmerksamkeit diesen

Fragen zuwenden ; aber zu diesem Gespräch leisten wir keinen direkten
Beitrag. Hier liegt eine unbestreitbare Grenze unserer Geschichte. Das
heisst nicht, dass das gesammelte Material und vor allem die verfolgte
Methode keine Hilfe sein können für eine Theologie des «Volkes Gottes»,

wie sie im zweiten Kapitel von Lumen gentium vorgesehen ist und
noch zu erarbeiten wäre.

Um dies zu tun wird zuerst durch eine Reihe von Versuchen der
zweite Nachteil des Werkes aus dem Wege geräumt werden müssen: die
Diskontinuität. Denn es genügt, die beiden Bände durchzublättern, um
den folgenden Worten zustimmen zu können:

«Auch haben wir nicht behauptet, eine fortlaufende und vollständige Geschichte des

Volkes Gottes abzufassen; das wird noch lange nicht zu verwirklichen sein. Denn um ein
solches Projekt durchzuführen, wird man zuvor viele punktuelle Studien durchgeführt

11 P.Riche, La pastorale populaire en Occident, in: Histoirel, 195-219.



462 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

haben müssen, die einen Zeitraum von 20 Jahrhunderten und eine sehr weite Geographie
abdecken. Zugegeben, diese Monographien, in denen Ethno-Historie und Soziologie zu
Worte kommen, werden heute immer zahlreicher. Aber wir sind erst bei partiellen
Ergebnissen angelangt. Und zudem geben wir hier nur einige unter ihnen wieder... Wir
sind uns völlig bewusst, dass sich unsere Darstellung über vieles ausschweigt. Sie ist ein

Beginn und kein Abschluss, eine Folge von Essays und keine Summe».12

Schliesslich ist es legitim - und ich nenne damit die dritte Grenze
unseres Werkes - zu fragen, ob die Geschichte des gelebten christlichen
Glaubens dasselbe ist wie Kirchengeschichte. Oder kann wenigstens
gesagt werden, dass die Geschichte des gelebten Glaubens der bedeutsamste

Aspekt der Kirchengeschichte ist? Die Antwort hängt weitgehend

davon ab, welche Bedeutung man dem Begriff«Kirche» gibt. Die
Antwort auf diese Vorfrage gehört aber nicht mehr in den Bereich des

Historikers, oder mindestens nicht nur in seinen Bereich, und ich ziehe
es darum vor, die Frage offen zu lassen.

2. Vorteile. Kommen wir nun zu dem, was man als Vorteile einer
Geschichte des gelebten christlichen Glaubens betrachten könnte. Ich
möchte drei ökumenisch verheissungsvolle Aspekte unterstreichen, die
bei der Lektüre dieser Geschichte hervorzuspringen scheinen.

Erstens möchte ich - selbst wenn es sich beim gegenwärtigen
Forschungsstand um nicht mehr als ein Detail handelt - auf die Tatsache
hinweisen, dass sich in einem homogenen kulturellen Kontext manchmal

die konfessionellen Unterschiede in der Praxis des christlichen
Lebens verlieren. So konnte beispielsweise E. A. Tiryakian von einigen
der christlichen Bewegungen in den Vereinigten Staaten sagen:

«Beiläufig kann man festhalten, dass sich die ökumenische Bewegung aufzwei Stufen
oder Ebenen vollzieht. Auf der ersten Stufe überschreiten die kirchlichen oder
theologischen Autoritäten die alten Grenzen, um ein tieferes Verständnis der Lehren und
Dogmen der andern zu entwickeln. Ich würde sagen, dass es sich hier um eine Begegnung
der Eliten und akademischen Persönlichkeiten handelt. Auf der zweiten Ebene wohnen
wir der Begegnung der Charismatiker bei, in deren Verlauf die Grenzen der einzelnen
Glaubensgemeinschaften ebenfalls überwunden werden können in einer gemeinsamen
Anerkennung des Heiligen Geistes. Diese letztgenannte Bewegung ist weit verbreitet, und
ich kenne Gebetsgruppen, wo sich Laien und Geistliche auf die Initiative von Laien hin
zusammenfinden».13

12 Histoire I, 8-9.
13 Histoire II, 453.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 463

Dieses Phänomen ist weder aufdie Vereinigten Staaten noch aufdie
zeitgenössische Geschichte begrenzt und verlangt eine Erklärung.14
Dies führt uns zur Erörterung des zweiten und wichtigsten positiven
Aspektes der «Gelebten Geschichte».

Seit den Anfängen scheint die Einheit des christlichen Volkes eher
Gegenstand einer idealen, tief empfundenen Sehnsucht als eine
Wirklichkeit gewesen zu sein, die einmal erreicht war und zu der man
zurückkehren müsste. Mit ihrer Verwurzelung in verschiedenen
Kulturen ist die christliche Botschaft dazu bestimmt - und das gilt glei-
chermassen für jede Botschaft -, sich notwendigen Modifikationen zu
unterziehen, um lebensfähig zu sein. Diesen Prozess nennt man heute
«Akkulturation». Aber jedes Phänomen von Akkulturation trägt ein
Risiko in sich, das Risiko nämlich, die Botschaft zu verwässern und in
wesentlichen Punkten zu verfälschen. Diese Risiko wird besonders

gross durch die gegenseitige Abkapselung der traditionellen Kulturen.
Es bleibt bloss zu hoffen, dass das dank den Medien einsetzende
Zerbrechen der gegenwärtigen kulturellen Grenzen den Dialog und damit
die Suche nach Einheit erleichtern wird.

Aufjeden Fall scheint eine der wichtigsten Funktionen der Hierarchie

und der Theologen durch die ganze christliche Geschichte
hindurch darin bestanden zu haben, dass sie die Macht hatten, in den
gelebten Glaubensvollzug einzugreifen, um diesen oder jenen Aspekt
der Akkulturation für legitim oder illegitim zu erklären. Diese
Interventionen können sich ihrerseits rechtfertigen durch den Verweis auf
die wahre Lehre, die die Authentizität der evangelischen Botschaft
sicherzustellen hat. Theoretisch funktioniert dieses Schema einfach:
den Initiativen der Basis entsprechen die korrigierenden Interventionen
der leitenden Elite.

Nun lehrt uns aber die Geschichte, dass die Dinge viel komplexer
sind. Denn die leitende Elite unterliegt selbst dem Prozess der
Akkulturation ; ihre Interventionen zielen darum nicht immer in die gleiche
Richtung. Beschränken wir uns auf ein einziges Beispiel: Gegenüber
gewissen volkstümlichen Manifestationen des Glaubens sind die
Interventionen der französischen Geistlichkeit des romantischen, ultramon-

14 Das erklärt beispielsweise die starke Verbreitung im katholischen Raum von
J.Arndts Buch: Vom wahren Christentum, Brunswick 1606, dessen lateinische Übersetzung

(De vero Christianismo, Luneburgi 1625) einen Einfluss ausgeübt hat, der dem der
Imitatio vergeichbar ist.



464 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

tanistischen 19. Jahrhunderts nicht mehr dieselben wie die des

aufklärerischen, gallikanischen 18. Jahrhunderts.15
Ja noch mehr: Manchmal gewinnt man den Eindruck, dass sich die

Basisbewegungen schlussendlich der hierarchischen oder intellektuellen

Elite aufdrängen. «Es scheint, dass die Frömmigkeit der Massen die

Theologen häufig in Verlegenheit gebracht hat (G. Dragon) - beispielsweise

indem sie Byzanz einen Bilderstreit aufdrängte - und dass die
offiziellen Kirchen mehr Druck von Seiten der Gläubigen erleiden
mussten, als sie es zugegeben haben».16 Ein ganzes Bündel von
komplexen Interaktionen liegt vor, das zweifellos noch genauer untersucht
werden muss als es bisher geschah, das aber bereits erkennen lässt, dass

eine Theologie der Kirche als Volk Gottes sich nicht beschränken kann
auf eine abstrakte Besprechung der Strukturen und der von der
Hierarchie für authentisch erklärten religiösen Produkte. Der Geist weht,
wo er will, und ist nicht monopolisierbar, auch nicht durch die ekkle-
sialen Strukturen.

Der letzte positive Aspekt, den ich kurz hervorheben möchte,
betrifft eine Methodenfrage. Um die «Gelebte Geschichte des christlichen

Volkes» zu verwirklichen, wandte man sich an Historiker, die
nicht alle Christen waren: man hat sie aufgefordert, ganz einfach ihr
Handwerk als Historiker auszuüben, und es wurde nur ihre fachliche
Kompetenz in Rechnung gestellt. Dass das Gesamtresultat dieser
Zusammenarbeit vorläufig ist, ist offensichtlich; dass diese Geschichte
noch fragmentarisch ist, unbestreitbar; aber die Durchführung dieses

ersten Versuchs lehrt mindestens, dass eine neue Kirchengeschichte
möglich ist. Diese ruht auf bestimmten Voraussetzungen: Erstens gilt
es, die Türen zu öffnen für eine freie Konfrontation der durch Forscher
verschiedener kultureller Herkunft gefundenen Ergebnisse. Zweitens
geht es darum, aus dem Ghetto einer Kirchengeschichte auszubrechen,
die sich fälschlicherweise für objektiv hält, aber in Wirklichkeit ein
apologetisches Anliegen verbirgt, das uns veranlasst, immer wieder auf
dieselben Themen zurückzukommen und andere, ebenso interessante

Themen, wie vor allem die Geschichte des christlichen Lebens (die aber
nicht verwechselt werden sollte mit der klassischen Geschichte der
Spiritualität oder der Geschichte aussergewöhnlicher Christen) beiseite

15 Vgl. M. Lagree, Religion populaire et populisme religieux au XIX siècle, in:
Histoire II, 157-177.

16 Histoire I, 8.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 465

zu lassen. Drittens besteht die Aufgabe, unsere christliche Vergangenheit

in ihrem Verhältnis zu den kulturellen Milieus zu studieren, in die
sie hineinverwoben ist (geistige Einstellung, soziale Organisation,
materielle Existenzbedingungen etc.) und die uns helfen, sie besser zu
verstehen. Schliesslich geht es darum, eben diese Vergangenheit von
der gegenwärtigen Beschäftigung mit dem kirchlichen Leben her zu
untersuchen und zu befragen, damit Kirchengeschichte nicht bloss ein
Monument der Gelehrsamkeit bleibt, sondern zu einer Unterstützung
der Bemühungen um eine Erneuerung der Theologie wird. In diesem
Sinne kann die «Gelebte Geschichte» einen eigenständigen Beitrag zur
Sache des Ökumenismus leisten.

Das impliziert einen Zugang zur christlichen Geschichte von der
Basis her, so wie dies in der «Neuen Geschichte» der Fall ist. Ich meine,
dass sogar die dogmatischen Formulierungen und die institutionellen
Strukturen - man kann und soll sie in einer ökumenischen Geschichte
nicht ausklammern - mit einbezogen werden müssten, ohne aus ihnen
je zeitlose Gegebenheiten machen zu wollen. Vielmehr müsste man sie

einschliessen ins Studium des christlichen Gesamtzusammenhanges.
Und schliesslich brauchen wir vor allem einen neuen Blick für die
Geschichte des Christentums. Die Laien, die sich in zunehmendem
Masse mit der Kirchengeschichte beschäftigen und die freier sind von
den theologischen und strukturellen Befangenheiten als die Geistlichen,

können uns helfen, einen solchen Blick wieder zu gewinnen. Eine
Geschichte, die ökumenisch sein will, kann die Laien nicht übergehen.

Die christliche Ehe

Ich komme nun zu meinem eigenen Beitrag zur «Gelebten
Geschichte des christlichen Volkes», der christlichen Ehe im Mittelalter.
Ich habe nicht die Absicht, Ihnen eine Zusammenfassung des ganzen
Kapitels zuzumuten. Ich möchte mit Ihnen bloss einen einzigen Aspekt
dieser langen Geschichte neu betrachten: die Entwicklung der Eheformen

vom Altertum bis in die Moderne. Dieser Aspekt scheint mir von
exemplarischer Bedeutung zu sein im Kontext der von der «Gelebten
Geschichte» vorgeschlagenen historischen Vision; er eröffnet zudem
einige ökumenische Perspektiven.



466 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Es steht ausser Zweifel, dass der grösste Teil der Christen aller Zeiten
ihren Glauben in der häuslichen Gemeinschaft gelebt haben.17 Daher
ist es normal, dass es der Kirche - wie jeder anderen zivilen oder
religiösen Gemeinschaft - immer ein Anliegen war, eine Anzahl Regeln
festzulegen, die die eheliche Verbindung betreffen. Die Ehe und die
Sexualität sind seit jeher das bevorzugte Feld sozialer Reglementierung
gewesen, weil das Überleben der Gesellschaft von ihnen abhängt.
Andererseits wurde die Ehe während Jahrhunderten mit der Etikette
der «natürlichen Institution» versehen ; sie wurde als etwas Absolutes,
fast ausserhalb der Geschichte Stehendes betrachtet, und zwar nicht
nur von Christen. Daher die Notwendigkeit, diese Institution einer
strengen historischen Analyse zu unterwerfen.

Warum gerade das Mittelalter? Weil meiner Meinung nach - und
ich werde das im folgenden erklären - das Mittelalter, genauer das 11.

und 12. Jahrhundert, den Wendepunkt in der Geschichte der Ehe im
Westen darstellt. Hier lassen sich das Aufkommen und die Fixierung
der die Ehe betreffenden Regeln beobachten, die durch viele Jahrhunderte

hindurch in Geltung bleiben sollten und auch heute noch fast
intakt sind, obwohl sie von vielen radikal bestritten werden.

1. Vielfalt der Formen ehelicher Verbindung (Altertum und
Hochmittelalter). Die christliche Antike und das Hochmittelalter haben
keine hierarchischen Interventionen gekannt, die das Wesen der
ehelichen Verbindung definiert hätten.18 Unabhängig vom sakralen Wert,
der der Paarbildung beigemessen wurde, und der rituellen Manifestationen,

die im Zusammenhang mit ihr auftreten konnten, scheint das in
Kraft stehende Prinzip gewesen zu sein: «Die Christen verheiraten sich
wie alle anderen auch»;19 d.h., wie Johannes Chrysostomus erklärt,
gemäss den Gesetzen der irdischen Stadt.20 Daraus ergibt sich eine
Vielfalt von Formen ehelicher Verbindung, die alle legitim sind
aufgrund des Umstandes, dass sie durch das Gesetz oder den Brauch der
Gegend, in der die Christen leben, als gültig anerkannt sind.

17 Vgl. C.Pietri, Le mariage chrétien à Rome: IVe-Ve siècles, in: Histoirel,
105-131.

18 Vgl. J.Gaudemet, Le lien matrimonial; les incertitudes du haut moyen âge, in: Le
lien matrimonial, Strasbourg 1970, 81-105; wiederabgedruckt in: J.Gaudemet, Sociétés

et mariages, Paris 1980, 185-209.
19 A Diognète; hg. v. H.-I.Marrou, Paris 1951, 62.
20 Homil. 16 ad populum Antiochenum; PG 49, 164.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 467

Wenn sich die institutionelle Kirche nicht das Recht nahm, in
diesem Bereich des Rechtes zu intervenieren, so heisst das nicht, dass sie

gegenüber den Ehen der Gläubigen indifferent gewesen wäre. Sie

verlangte von ihnen zusätzlich die Beachtung eines Moralgesetzes, das zur
Rechtsordnung hinzukam und sie vervollständigte. Das ist der Sinn der
Unterscheidung zwischen «Gesetzen Christi und Gesetzen Caesars».21

Dieser Moralkodex ruhte seit den Anfangen auf drei grundlegenden
Geboten: der Monogamie, der Exogamie und der Unauflösbarkeit.
Auch andere Regeln umgaben die Ehe der Christen ; sie vervielfachten
sich durch Akkumulierung im Laufe der Zeit.22 Noch einmal muss aber
unterstrichen werden, dass diese Regeln nicht den Anspruch erhoben,
die weltliche Rechtsordnung zu ersetzen. Sie hatten den Charakter
pastoraler Anweisungen. Die Nichtbeachtung einer oder mehrerer von
der Hierarchie diktierter Normen hatte keine Auswirkung aufdie
Gültigkeit der Ehe, konnte aber den vorübergehenden oder definitiven
Ausschluss der Schuldigen aus dem Schosse der Gemeinschaft der
Gläubigen hervorrufen.23

Aber verheirateten sich denn alle Christen? Das Altertum und das

Hochmittelalter kannten noch andere Gemeinschaftsformen, die nicht
Ehen waren: so zum Beispiel das Kontubernium der Sklaven, das
Konkubinat und die Friedelehe oder Ehe auf dänische Art.24 Dokumente,
die sich über die Zeitspanne vom 3.-11. Jahrhundert verteilen, lassen

vermuten, dass die Christen die Wahl hatten zwischen einer legitimen
Ehe (iustae nuptiae), die nicht immer möglich war, und einem einfachen

Zusammenleben (der Begriff Konkubinat bezeichnet verschiedene

Sachverhalte: Kontubernium, Konkubinat im strengen Sinn des

Wortes und germanische Friedelehe), vorausgesetzt, dass sie nicht
gleichzeitig das eine und das andere praktizierten.25 Diese auf dem

21 Hieronymus, Epist. 77 ad Oceanum; PL 22, 691.
22 Die kanonischen Sammlungen waren das Hauptinstrument dieser Akkumulierung.

Ich habe versucht, ihre Funktion zu erklären in : F. Chiovaro, Discretio pastoralis et
scientia canonica au XIe siècle, in: Studia Moralia XV, Roma 1977, 445-468.

23 Bzgl. der Unterscheidung von Rechtsordnung und evangelischer Ordnung vgl.
bereits Augustin, De nuptiis et concupiscentia, I, 10; PL 44, 420.

24 G. Duby, Le chevalier, la femme et le prêtre. Le mariage dans la France féodale,
Paris 1981, 47-49.

25 Die erste Entscheidung, die in diese Richtung zu weisen scheint, ist die von
Hippolyt in den Philosophumena, IX, 12, 24-25; hg. v. Wendland, Leipzig 1916, 250 (PG,
16-3, 3386-3387) Calixt zugeschriebene. Vgl. J.Gaudemet, La décision de Callixte en
matière de mariage, in: Sociétés et mariage, 104-115.



468 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

ersten Konzil von Toledo 398 klar formulierte Regel war ursprünglich
eine regionale pastorale Richtlinie ; aber durch ihre fortwährende
Wiederaufnahme durch die Provinzialkonzilien des lateinischen Mittelalters

wurde sie zu einer allgemeinen Regel.26 Zum letzten Mal erscheint
sie meines Wissens 1059 auf der Lateran-Reformsynode.27 Der Erfolg
dieser Formulierung scheint darauf zurückzuführen zu sein, dass sie

eine Praxis festgehalten hat, die Verbindungen zwischen Personen
zuliess, die sonst zu einer erzwungenen sexuellen Enthaltsamkeit
verurteilt gewesen wären.

Hier stellt sich nun ein weiteres Problem: waren diese mehr oder
weniger freien Verbindungen denselben disziplinarischen Regeln
unterworfen wie die legitimen Ehen? Eine eindeutige Antwort ist schwierig.

Der zitierte Kanon des Konzils von Toledo ist vor allem eine

Bekräftigung des Prinzips der Monogamie; aber die Tatsache, dass er
zwischen dem 4. und 11. Jahrhundert ständig wieder aufgenommen
wurde, lässt vermuten, dass die Praxis des Konkubinats seitens verheirateter

Männer vorkam, wie sie ja auch andernorts als in den höheren
Schichten der Gesellschaft verbreitet bezeugt ist.28 Die Regel der Exo-
gamie wurde vermutlich strikter eingehalten, wenn man nur an die
Abscheu denkt, die der Inzest hervorrief.29 Das Prinzip der Unauflöslichkeit

hingegen war absolut undurchführbar. In diesem Sinne sieht

man Papst Leo I. intervenieren und sich in einem Dekretale, das zu
einem der am häufigsten zitierten Texte in den kanonischen Sammlungen

werden sollte, klar und deutlich äussern.30

Wir fassen zusammen. Von den Anfängen bis in die Mitte des

11. Jahrhunderts stellt man eine Vielfalt von Formen eheähnlicher
Verbindung fest gemäss den Gegenden, in denen sich das Christentum
ausgebreitet hat. Im Westen, im Einflussbereich des römischen und
germanischen Rechts, steht man anderen Formen von Lebensgemeinschaft

gegenüber, die nicht Ehen sind, die aber von der Kirche toleriert
werden. Die pastorale Haltung der Kirche besteht darin, den Christen
in einem objektiv schwierigen Kontext die Prinzipien der evangelischen

Moral in Erinnerung zu rufen, ohne dabei zu behaupten, eine

26 Can. 17; hg. v. Bruns, I, 206.
27 Can 12; Mansi, XIX, 899 und 910.
28 G.Duby, op. cit. (A. 24).
29 Die Gründe für die zunehmende Ausweitung des Inzest-Begriffs bleiben unklar,

vgl. Histoire I, 236-238.
30 Epist. 167, 4-6; PL 54, 1204.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 469

rechtliche Definition eines christlichen Ehemodells aufzustellen. Gerhard

von Cambrai drückt diese Situation 1025 trefflich aus, wenn er die
Ehe der Gläubigen humanae consuetudinis lex definiert:30 ein Gesetz
menschlicher Sitte, d.h. eine von Gott gewollte, aber von der Gesellschaft

selbst zu regelnde Notwendigkeit des sozialen Zusammenlebens.

2. Das kanonische Modell als einziges Modell chris ticher Ehe. Ein
Jahrhundert später redet Hildebert von Lavardin im Jahre 1124 von der
Ehe bereits als von einer Institution der himmlischen Stadt: ein Sakrament,

das grösste der Sakramente.32 Was war geschehen?
Verschiedene historische Voraussetzungen, die ich hier nicht im

Detail darstellen kann, scheinen die Kirche - zuerst die Kanonisten
und Theologen - veranlasst zu haben, die Ehe der Gläubigen näher zu
bestimmen. Zu diesen Voraussetzungen gehören: der Zerfall des
weltlichen Rechtssystems aufgrund der feudalen Revolution; das Vorhandensein

von Fürstbischöfen in den Strukturen der neuen sozialen
Organisation; die Reform und Zentralisierung der Kirche; die zunehmende
Nachfrage nach Segnungen und Riten von Seiten der Gläubigen usw.
Tatsache ist, dass - in kaum 50 Jahren - ein neues Ehemodell entsteht;
es nimmt in drei untereinander verbundenen Phasen allmählich
Gestalt an, wobei die drei Phasen nicht streng chronologisch aufeinander
folgen: rechtliche Definition der ehelichen Verbindung; exklusive
kirchliche Gerichtsbarkeit über die Ehen der Gläubigen ; Einreihung
der Ehe unter die Hauptzeichen des Glaubens.

Die Bemühung um eine neue Definition der ehelichen Verbindung
beginnt mit den Arbeiten des Anselm von Lucca und vor allem Yvo
von Chartres, um mit Petrus Lombardus und Gratian einen Abschluss
zu finden, nachdem die Schulen von Laon, von Hugo von St. Viktor
und von Peter Abaelard das Ihre dazu beigetragen haben.33 Diese
Entwicklung führt zu einer genial einfachen Lösung - der Konsenstheorie.

31 Mansi, XIX, 450.
32 Mansi, XXI, 307.
33 G. Le Bras, La doctrine du mariage chez les théologiens et les canonistes depuis l'an

mille, in: Diet, de Théol. Cath. IX (Paris 1927) 2044-2317; H. Portmann, Wesen und
Unauflöslichkeit der Ehe in der kirchlichen Wissenschaft und Gesetzgebung des 11. und
12. Jahrhunderts, Roma 1938; F. Salerno, La defmizione del matrimonio canonico nella
dottrina giuridica e teologica dei secoli XI-XII, Milano 1965 ; G. Fransen, La formation
du lien matrimonial au moyen âge, in: Le lien matrimonial, Strasbourg 1970,
106-126.



470 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Diese neue Theorie räumt mit allen von den vorangehenden
Rechtssystemen geforderten Formalitäten radikal auf. Das bedeutet vor allem
die Abschaffung der Vielfalt von Eheformen. Sie werden zwar weiterhin

praktiziert, werden aber mehr und mehr in den Bereich des blossen
Brauchtums verbannt und behalten rechtliche Bedeutung höchstens
noch für den Aspekt der Erbfolge. Da die neue Theorie der ehelichen
Verbindung nur noch die gegenseitige Willenskundgebung fordert, ist -
und darin liegt eine weitere bedeutende Konsequenz - das Konkubinat
in allen seinen Formen eine Unmöglichkeit geworden; seine Praxis ist
mit dem kanonischen System nicht mehr vereinbar.

Diese Definition und ihre praktischen Implikationen müssen nun
durchgesetzt werden. Und das kann nicht ohne Gerichtsbarkeit, und
zwar nicht ohne exklusive Gerichtsbarkeit in dieser Sache, geschehen.
Die Verlautbarungen in diese Richtung beginnen um 108034 aufzutauchen.

Aber man muss bis 113 9 35 warten, um eine klare und unzweideutige

Erklärung der exklusiven Zuständigkeit der Kirche in Sachen
Ehe zu finden. Anlass dafür ist die Angelegenheit der Priesterehe. Die
gregorianische Reform hatte den Zölibat der Priester zu einem ihrer
Pfeiler gemacht. Aber in der Praxis waren die Ergebnisse spärlich:
Priesterehen waren zwar verboten, hatten aber dennoch rechtliche
Gültigkeit. Um mit diesem Problemkreis fertig zu werden, mussten die
Priesterehen für illegitim, zu Nicht-Ehen erklärt werden. Sie wurden
nun mit dem von nun an verbotenen Konkubinat gleichgesetzt. Um
dies zu erreichen, war es nötig, dass die Kirche in dem Moment, in dem
sie das neue Modell vorlegte, auch ihre Zuständigkeit für die Ehen der
Gläubigen erklärte. Dies geschah mit den Kanones 7 und 8 des II.
Laterankonzils. Mit einem Schlag wurden die pastoralen Regeln der
kirchlichen Disziplin zu Rechtsnormen, die allein Gültigkeit hatten für
die Ehen der Gläubigen. Die Zeiten müssen für diese Richtungsänderung

reif gewesen sein, denn unter den vielen Fällen von Widerstand
gegen die Anwendung der kanonischen Regeln in Familienangelegenheiten

finden wir nicht eine grundsätzliche Bestreitung der kirchlichen
Kompetenz im ehelichen Bereich.

Besiegelt wurde diese Änderung durch das Einfügen der Ehe in die
Liste der sieben Sakramente. Die Ehe, auch die der Christen, hatte seit

34 Can. 2, Mansi, XX, 556.
35 Conciliorum Oecumenicorum décréta; hg. v. Istituto per le scienze religiose di

Bologna, 1962, 174.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 471

jeher einen heiligen Charakter gehabt. Damit war aber etwas anderes

gemeint als mit der Sakramentalisierung der Ehe. So paradox die
Behauptung klingt, ist sie wohl doch zutreffend: die Einreihung der Ehe

unter die Sakramente hatte zur Voraussetzung eine gewisse Entsakra-
lisierung der ehelichen Verbindung selbst. Die Eheleute, die sich gegenseitig

das Jawort geben, sind nicht mehr auf Zeremonien und andere
Ausdrucksformen des Heiligen angewiesen, um ihre Verbindung
einzugehen. Anwesenheit des Priesters, kirchliche Trauung und Segnungen

gehören weder zur Definition der ehelichen Verbindung noch zu
deijenigen ihrer Sakramentalität. Das gegenseitige Jawort, von Laien
ausgesprochen, genügt, um das Sakrament, das Zeichen des Glaubens,
zu begründen. Indem dieses Jawort zum Sakrament erklärt wird, wird
es der Zuständigkeit der hierarchischen Kirche, ihren Regeln und
Gerichten unterstellt.

3. Neuere Perspektiven. Hier endet mein Beitrag. Die folgende
Geschichte ist beser bekannt: Einpflanzung des kanonischen Modells
im Bereich der westlichen Christenheit; Anerkennung des Prinzips der
exklusiven Kompetenz der Kirche ; Export dieses Modells in die für den

Katholizismus gewonnenen Gebiete zur Zeit der grossen geographischen

Entdeckungen.
Aber im gleichen Moment, in dem dieses Modell in neuen Territorien

Wurzeln zu schlagen beginnt, erfahrt es verschiedentlich Bestreitung

im alten Europa. Für die Reformation hört die Ehe auf, ein Sakrament

zu sein, behält aber ihren heiligen Charakter bei. Im 17. und
18. Jahrhundert interessieren sich auch die weltlichen Regierungen für
die «Grundzelle der Gesellschaft» und fordern ein Interventionsrecht
ausserhalb der kirchlichen Kontrolle. Im 19. Jahrhundert erhebt fast

überall der Staat den Anspruch auf die exklusive Zuständigkeit für die
Eheschiessung der Bürger und setzt sich in diesem Bereich an die Stelle
der Kirche. Eine Ordnung der doppelten Eheschliessung setzt sich in
ehemals christlichen Ländern durch; in anderen Ländern wird die
kirchliche Eheschliessung vom Staat anerkannt, der den kirchlichen
Amtsträgern den Status eines Zivilstandsbeamten ad casum verleiht.
Dies ist möglich, weil die Struktur der kanonischen Ehe ohne entscheidende

Änderungen in die Rechtsordnung des Staates übergegangen
ist.

In jüngster Zeit ist die überlieferte Form der christlichen Ehe durch
zwei weitere Entwicklungen erschüttert worden. Die in den
industrialisierten Ländern aufkommende Ablehnung jeglicher zivilen oder



472 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

kirchlichen Einmischung in Angelegenheiten der Ehe: das Zusammenleben

ohne Trauschein nimmt zu, und in einigen Ländern wird solches
Zusammenleben gesetzlich anerkannt. Die erweiterten
Scheidungsmöglichkeiten fuhren dazu, dass die Ehe de facto ein zweites Mal
eingegangen werden kann. Sie wird dadurch zur freien Erfahrung. In den

neu christianisierten Ländern fordert man zunehmend den Respekt für
die überlieferten Regeln in Sachen Ehe. Das kanonische Modell - selbst
in seiner weltlichen Version - wird vielerorts als Importprodukt
empfunden, das sich nicht brauchen lässt, weil es nicht mit den Wertsystemen

übereinstimmt, die die autochthonen Kulturen bestimmen. Von
verschiedener Seite wird die vorbehaltlose Anerkennung einer Eheordnung

gefordert, die - ich weiss nicht warum - «natürliche Ehe» genannt
wird, die aber nichts anderes ist als die alte, aufdem Recht der Gewohnheit

beruhende Ehe, die früher von der Kirche als gültig und legitim
anerkannt wurde.

Was kann man aus diesem Exkurs zu einem speziellen Aspekt des

gelebten christlichen Glaubens lernen? Beim gegenwärtigen Stand der
historischen Forschung würde ich die folgenden Folgerungen
ziehen:

- Nichts steht der Einführung einer christlichen Eheordnung im Wege,
nach der die Kirchen die Legitimität der Ehen vorbehaltslos
anerkennen, die von den Christen nach den Normen der zivilen Gesellschaft

geschlossen wurden, in der sie leben.

- Das Recht, Bestimmungen über die Gültigkeit ehelicher Verbindungen

festzulegen, steht dieser Gesellschaft zu.

- Die den realen Situationen der Gläubigen angepassten kirchlichen
Regeln können wie in früheren Jahrhunderten als pastorale Richtlinien

verstanden werden. Sie werden zur Verwirklichung des

evangelischen Ideals in der häuslichen Gemeinschaft darum wirksamer
beitragen, weil die Kirche dann nicht durch das Halseisen einer
rechtlichen Ordnung belastet ist und ihr Zeugnis nicht länger
entstellt wird durch die Komplikationen, die mit kirchlichen Eheprozessen

so oft verbunden sind.
In diesen drei Punkten scheint mir eine Übereinstimmung der

christlichen Konfessionen erreichbar zu sein. Es bleibt die Sakramen-
talität als trennendes Moment. Aber ich will ja auch nicht behaupten,
dass die Geschichte, und sei es die Geschichte des gelebten christlichen
Glaubens, die einzig mögliche Plattform des Ökumenismus sei.


	Gelebte Geschichte des christlichen Volkes : Voraussetzungen eines neuen methodischen Zugangs zur christlichen Geschichte

