
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Kirchengeschichte in Afrika heute

Autor: Kalu, Ogbu U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 433

4. Kirchengeschichte in Afrika heute

Ogbu U.Kalu

Einige Vorfragen

Dem Studium der Kirchengeschichte stehen in Afrika heute
beträchtliche Hindernisse im Wege. Sie hängen weitgehend mit der Stellung

der Kirchengeschichte an Universitäten, Hochschulen und anderen

Stätten der Ausbildung zusammen. Solche Institutionen sind auf
dem afrikanischen Kontinent erst im Entstehen. Viele Disziplinen,
unter ihnen auch die Kirchengeschichte, können noch nicht auf eine

Tradition zurückblicken. Sie müssen ihre Existenz rechtfertigen und
ihre Grundlagen und Voraussetzungen klären.

Die Kirchengeschichte ist dabei in einer besonderen Situation. Manche

Faktoren tragen dazu bei, dass sie nicht mit besonderer Gunst zu
rechnen vermag. Da ist zunächst die allgemeine Atmosphäre. Die
Bemühung, in der Auseinandersetzung mit den hochindustrialisierten
Ländern die Naturwissenschaften und das technische know-how zu
entwickeln, führt fast unausweichlich zu einer geringen Achtung der
Humanwissenschaften. Zu dieser Haltung trägt vermutlich weiter bei,
dass der Sinn für die Vergangenheit in Afrika nicht derselbe ist wie in
Europa. Die Afrikaner haben die Fähigkeit noch nicht, die Vergangenheit

aufso wirksame Weise als ideologische Untermauerung ihrer Ziele
zu brauchen, wie es die Europäer in den Jahrhunderten ihrer Herrschaft
über die ganze Welt getan haben. Die Kirchengeschichte wird vor allem
dadurch betroffen, dass die allgemeine Überschätzung der
Wissenschaftlichkeit die Geringschätzung der Religion mit sich bringt. Das gilt
für das moderne Afrika, wie es für das 19. Jahrhundert in Europa galt.
Der Beitrag der Religion zur Entwicklung wird von vielen nicht gesehen

und verstanden, vor allem von denen nicht, die unter Entwicklung
nicht mehr als den Ausbau der Infrastrukturen eines Landes, die
Zunahme des Bruttosozialproduktes und ähnliches verstehen.1 Die
Kirchen werden durch diese allgemeine Stimmung in die Defensive
gedrängt. Geschichte und a fortiori Kirchengeschichte werden in der

1 O.U. Kalu, Religion as a Factor in National Development, in: E.C. Amucheazi
(Flg.), Readings in the Social Sciences: Issues in National Development, Fourth Dimension

Puhl. 1979, 307-320.



434 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Schule unzureichend unterrichtet; sie haben in den Lehrplänen
keinerlei Priorität. Die Kirchengeschichte ist so vergleichbar mit einem
jener Samenkörner im Gleichnis, das auf «ungastlichen» Boden fiel;
oder man könnte auch sagen: sie ist wie ein Feld, das man nicht
bestellen will.

Aber nicht nur die öffentlichen Institutionen, auch die Kirchen
haben die Bedeutung der Kirchengeschichte noch nicht wirklich
erkannt. Die Entwicklung des Projektes «Kirchengeschichte» der West

African Association of Theological Institutions zeigt das deutlich. Die
kirchlichen Geldquellen fliessen dafür nur spärlich. Die Kirchenleiter
haben kein wirklich geschichtliches Interesse ; sie möchten im besten
Fall die Chronik ihrer Diözesen und Denominationen erstellt wissen.
Der Versuch, die Geschichte der Kirche zu schreiben, wird in dieser
Welt des Denominationalismus als Bedrohung empfunden. Die
Gemeinden, besonders in den ländlichen Gebieten, sind ohnehin nicht in
der Lage, die Kirchengeschichte als Instrument der Besinnung auf
Identität und Auftrag für die Zukunft zu benützen. Sie begnügen sich
mit dem Hinweis auf die Namen und Ankunftsdaten der ersten
Missionare; die Dynamik der Geschichte entgeht ihnen. Die Kirchengeschichte

hat also, wie wir sehen, sowohl in den Elfenbeintürmen der
Kirchenleitungen als auch in den Gemeinden mit grossen Schwierigkeiten

zu kämpfen.
Nun hat aber die Disziplin der Kirchengeschichte auch ihre eigenen

inneren Probleme. Sie ist durch ein Dilemma gekennzeichnet. Sie
versteht sich einerseits als Geschichtsschreibung, konzentriert aber
andererseits ihre Aufmerksamkeit auf eine bestimmte Institution - die Kirche.

Diese Institution hat durch die Jahrhunderte grossen Einfluss
gehabt. Sie hat das Leben von Menschen, Nationen und Kulturen
geprägt. Sie ruft darum auch heute noch die verschiedensten Reaktionen

hervor. Während die einen nichts als Verachtung für sie übrig
haben, identizifieren sich die anderen leidenschaftlich mit ihrer
Geschichte. Und zwischen diesen beiden Extremen finden sich alle
möglichen «mittleren Positionen».

Historiker, die akademische Objektivität für sich in Anspruch
nehmen, bringen in der Regel wenig Achtung auf für eine Disziplin, deren
Voreingenommenheit so offensichtlich ist. Das Bekenntnis zum christlichen

Glauben lässt wissenschaftliche Historiker sofort argwöhnisch
werden. Das Misstrauen wird noch erhöht durch die Tatsache, dass die
meisten Kirchenhistoriker als Theologen, nicht als Historiker ausge-



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 435

bildet worden sind. Lord Acton eröffnete seine berühmte Antrittsvorlesung

über «Das Studium der Geschichte» mit einer Anekdote. Er
erzählte, wie ein wortbegabter Reformationshistoriker in Berlin
Leopold von Ranke begegnete und ihn überschwänglich als Kollegen
umarmen wollte. «Oh bitte», soll da der Vater wissenschaftlicher
Geschichtsschreibung gesagt haben, indem er sich der Umarmung
entzog, «zwischen uns besteht ein grosser Unterschied: Sie sind in erster
Linie Christ, ich in erster Linie Historiker.» Ranke und mit ihm Sir
Isaiah Berlin haben viel dazu beigetragen, den Begriffder wissenschaftlichen

Geschichtsschreibung zu allgemeiner Geltung zu bringen. Seine

Grundlage war das naive Verständnis, das das 19. Jahrhundert von
«Objektivität» hatte. Ranke hatte nicht das Ziel, die Kirchengeschichte
zu verunglimpfen. Es ging ihm vielmehr darum, die Schemata der
Betrachtung zu überwinden, die von der Macht des «Lingers Gottes»
oder anderen theologischen Konzepten bestimmt waren.

Die Antwort auf die Sicht Rankes ist nicht ausgeblieben. E. Harris
Harbison meinte dazu: Die Bemühungen, angefangen von Voltaire bis
zu Bayle, die Darstellung der Kirchengeschichte von Aberglauben und
klerikalen Verzerrungen zu reinigen, die Leidenschaft also für Genauigkeit,

Objektivität und Vollständigkeit, wie sie die deutsche Schule der
wissenschaftlichen Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert
kennzeichnet, stehen ihrem tieferen Wesen nach keineswegs im Widerspruch

zum christlichen Glauben.2 Wir müssen aber noch weitergehen
als Harbison in dieser Aussage. Auch die wissenschaftliche Geschichtsschreibung

selbst ist nicht wertfrei. Der Anspruch der Objektivität kann
heute nicht mehr erhoben werden. Wir brauchen nicht so weit zu gehen
wie Trevelyan und Geschichtsschreibung als Kunst zu bezeichnen. Er
hat aber sicher recht, wenn er sagt, dass die Geschichte mit allen
verfügbaren technischen Mitteln wissenschaftlich erforscht werden müsse,
dass sie aber dann ohne wissenschaftliche Verbrämung mit Gespür und
so lesbar wie ein Roman darzustellen sei. Die Voreingenommenheit des

Autors muss dabei offen zugegeben werden. Sie muss nicht verschämt
verborgen werden. Denn die Voreingenommenheit kann ja der
Ausdruck des Engagements sein, mit dem jede Generation die Quellen der
Vergangenheit neu liest und mit den Bedürfnissen ihrer Zeit in
Verbindung zu setzen sucht.3 Unbeteiligte Geschichtsschreibung ohnejeg-

2 E.Harris Harbison, The Marks of a Christian Historian, in: C.T. Mclntire (Hg.),
God, History and Historians, OUP 1977.

3 E.H. Carr, What is History? Penguin 1964.



436 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

liehe ideologische Perspektive ist nicht notwendigerweise gute
Geschichtsschreibung.

Diese Feststellung hat besonderes Gewicht für den Kirchenhistoriker.

Denn er geht ja mit der grundlegenden Voraussetzung an die
Geschichte heran, dass das Reich Gottes in diese Welt eingebrochen ist
und sowohl jedem Einzelnen als auch der menschlichen Gemeinschaft
die Möglichkeit innerer Erneuerung und Umgestaltung bringt. Er sucht
nicht nur das Wesen und das Gefälle dieser Gegenwart zu verstehen,
sondern auch ihre ungreifbaren und doch mächtigen Auswirkungen. Er
wird seine Aufmerksamkeit nicht allein auf die Institution beschränken,

sondern den Versuch machen, den Gang der Geschichte in christlicher

Perspektive zu interpretieren. Er geht von der Überlegung aus,
dass das Reich Gottes als Ferment in der Geschichte am Werke ist und
wird sich im Lichte dieser Überzeugung darum bemühen, die komplizierten

Vorgänge der Umwandlung zu untersuchen, die im Leben der
Völker im Laufe der Zeit stattgefunden haben. Die Betonung muss auf
dem Dynamischen liegen. Hosbawn hat mit Recht gesagt, dass eine

Geschichtsschreibung nur etwas taugt, wenn sie den Versuch macht,
die Art der Wechselbeziehungen in der Gesellschaft, vor allem die
Mechanismen, Tendenzen und Richtungen, die bei der Umgestaltung
der Gesellschaft wirksam sind, aufzudecken.4

Die Eigenart der Kirchengeschichte besteht darin, dass sie von der
Gegenwart des Reiches Gottes ausgeht. Diese Annahme mag einen

triumphalistischen Zug haben. Aber kann es anders sein? Jede

Geschichtsschreibung, die von der Annahme ausgeht, dass die Geschichte
einem Ziele zustrebt, wird einen triumphalistischen Zug haben (auch
die marxistische Geschichtsschreibung). Das heisst nicht, dass die
Annahme darum falsch wäre. Sie muss allerdings so gehandhabt werden,

dass die präzise Forschung dabei nicht leidet. Die Regeln, die die
wissenschaftliche Geschichtsschreibung für den Umgang mit den Quellen

entwickelt hat, müssen eingehalten werden.

Folgerungen fiir die Kirchengeschichte

Was bedeutet dieses Verständnis der Kirchengeschichte für den
afrikanischen Kontinent? Neue Perspektiven ergeben sich. Der Historiker,

4 E.Hobsbawm, Historical Predictions, Populi 8, 2 (1981), 40-44.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 437

der die Geschichte der Kirche von diesem Verständnis her darstellt,
wird davon ausgehen, dass Gott in Afrika gegenwärtig war, bevor die
Missionare ankamen. Er wird versuchen, die Spuren dieser Gegenwart
aufzuzeigen, ein Versuch, der für das Selbstverständnis der Gemeinden
heute von grösster Bedeutung ist; denn einzig indem sie sich selbst in
dieser umfassenden Perspektive sehen, werden sie ihre Berufung und
ihren Auftrag richtig verstehen können. Der Historiker wird überdies
die Geschichte von vornherein in ökumenischer Perspektive darstellen
müssen. Er weiss, dass sich die Geschichte der Gegenwart des Reiches
Gottes nicht in der Geschichte einer einzelnen Kirche erschöpfen kann
und wird darum seine Aufmerksamkeit nicht auf bestimmte
Denominationen, Lehren oder Interessengruppen beschränken. Das heisst

auch, dass die Geschichte der Kirchen in Afrika allen entgegengesetzten

Meinungen zum Trotz nicht einfach die Geschichte der Missionen
ist. Es handelt sich nicht nur darum, zu beschreiben, was die Missionare
taten oder nicht taten. Es muss vielmehr deutlich werden, wie die

Afrikaner die missionarische Botschaft aufgenommen haben und wie
sie mit ihr umgegangen sind. Die Aufmerksamkeit muss den neuen
Formen christlichen Lebens gelten, die im raschen Umbruch der
nachkolonialen Zeit entstanden sind und noch entstehen.

Eine Erläuterung mag hier am Platze sein. Der Begriff
«Missionswissenschaft» kann in weitem Sinn verstanden werden. In der Regel
wird aber unter «Missionswissenschaft» die Beschäftigung mit der
Ausbreitung des christlichen Glaubens von einem Kulturraum in den
anderen verstanden. Dieses enge Verständnis birgt aber zwei Probleme
in sich:

- Die durch die Voraussetzungen der Missionswissenschaft bestimmte
Geschichtsschreibung hat die Neigung, die christlichen Gemeinschaften

losgelöst von ihrem Kontext darzustellen. Sie geht nur
unzureichend auf die Gesellschaft ein, in die diese Gemeinschaft als

Zeichen von Christi Gegenwart hineingestellt ist. Eine umfassendere
Sicht ist erforderlich. Denn es muss gesehen werden, dass die besondere

Gestalt der christlichen Tradition in hohem Masse durch die

kulturellen, sozialen, ökonomischen und politischen Voraussetzungen

der jeweiligen Gesellschaft bestimmt sind.

- Die zweite Schwierigkeit besteht darin, dass diese eng verstandene

Geschichtsschreibung fast unvermeidlich rassistische oder doch eth-
no-zentrische Züge annimmt. Der Eindruck wird erweckt, dass das



438 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

eigentliche Thema der Geschichte die Missionsgesellschaften oder,
wie die Ghanesen sagen, Oburoni Kurom, die «Stadt des weissen

Mannes», sei. Das Thema reicht aber weiter. Es geht darum, die
Reaktionen zu untersuchen, die durch das Evangelium in der
afrikanischen Gesellschaft hervorgerufen worden sind. Ein weiteres

Spektrum von Fragen bedarf in diesem Zusammenhang der Klärung.
Etwa: Inwiefern sind die Grundlagen des gesellschaftlichen
Zusammenlebens verändert worden? In welcher Weise hat sich der Umgang
mit der Natur gewandelt?

Eine schöpferische Analyse der christlichen Gegenwart in Afrika
muss sich darum mit besonderem Nachdruck der Begegnung zwischen
westlichem und afrikanischem Welt- und Kulturverständnis zuwenden.

Was ist in dieser Begegnung geschehen Die Darstellung darfnicht
von der Annahme ausgehen, dass die europäische Spielart der christlichen

Tradition die Antwort für Afrikas Zukunft sei. Die Geschichte
Afrikas beginnt nicht mit dem Eindringen der westlichen Welt. Der
Ausgangspunkt sind vielmehr die vielgestaltigen Kulturen Afrikas. Die
Auseinandersetzung zwischen Europa und Afrika lässt deutlich werden,

worin die Stärken und worin die Schwächen beider Traditionen
liegen. Keine der beiden Welten darf mit einem Glorienschein umgeben

werden.5

Die Geschichtsschreibung hat die Aufgabe, aufzuzeigen, wo sich die
Kräfte der Transzendenz und der Veränderung in der Geschichte
manifestieren. Sie kann die Vorgänge nicht aus der Distanz betrachten. Jede

Darstellung wird zum Engagement.

Die Entwicklung der Kirchengeschichte in den letzten beiden
Jahrzehnten

Nach diesen allgemeinen einleitenden Bemerkungen können wir
uns nun dem Kontext des afrikanischen Kontinents zuwenden. Worin
bestehen die Kennzeichen der Kirchengeschichte in Afrika in den

vergangenen zwei Jahrzehnten?

5 O. U. Kalu, Over a Century of Christian Presence in Africa: A Historical Perspective,

Bulletin de Théologie Africaine 1,1 (Janvier-Juin) 1979, 112-126.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 439

Missionsgeschickte. Ich frage mit Absicht nach dieser Zeitspanne,
denn bis in die letzten Tage des kolonialen Zeitalters wurde die
Geschichte Afrikas vornehmlich von Fremden geschrieben: Kolonialbeamten,

Handelsleuten, Ethnologen, Anthropologen und weissen
Missionaren. Von Zeit zu Zeit leisteten auch einige Afrikaner ihren
Beitrag. Die Kirchengeschichte war bis zu diesem Zeitpunkt aufs

Ganze gesehen Missionsgeschichte. Sie wurde (und wird weitgehend
auch heute noch) von Missionaren und ihren Schützlingen verfasst, die
sich die missionarische Ideologie kritiklos zu eigen gemacht hatten. Die
Darstellung hatte in der Regel einen propagandistischen Zug und drang
nicht in die tieferen Zusammenhänge ein. Sie hatte oft das offensichtliche

Ziel, das Selbstbewusstsein der missionarischen Werke zu stärken
und die personellen und materiellen Mittel sicherzustellen, um das

Evangelium auch weiterhin von Grönlands eisbedeckten Bergen bis in
die dunkeln Winkel Afrikas, wo angeblich Medizinmänner die
Menschen im Bann der Furcht gefangen halten, weiterzugeben.

Lassen Sie mich ein Beispiel geben: Fred William Dodds von der
Primitive Methodist Missionary Society wurde von der Zentrale der
Kirche in London immer wieder aufgefordert, Berichte zu verfassen,
aus denen der Fortschritt des Unternehmens, die Härten des missionarischen

Lebens und die finanziellen Bedürfnisse der «guten Sache»
ersichtlich würden. In der Zeitschrift der Kirche «Advance» hiess es:

«Wer kann den Einfluss voll ermessen, der von einer Persönlichkeit
ausgeht, die sich hohen Idealen ganz verschrieben hat? Das grösste
Verdienst unserer Missionare ist oft das Zeugnis, das sie durch mündliche

und schriftliche Berichte in ihrer eigenen Heimat ablegen.»6 Fred
William Dodds schrieb nicht nur Artikel, sondern ganze Bücher wie
z. B. «Die Geschichten des afrikanischen Wilden» (Tales of the African
Wild, 1911) und «Durchbruch bei den Ibos» (The Ibo Opening, 1923).
Aber es braucht keine ausführlichen Bücher, um der Ideologie gewahr
zu werden, von welcher diese Darstellungen beherrscht sind. Es genügt,
die in den Zeitschriften der Missionsgesellschaft veröffentlichten Artikel

zu lesen, um sich ein Bild von den Vorstellungen zu machen, die die
Missionare von Afrika hatten. Die Haltung, die in diesen Artikeln zum
Ausdruck kommt, steht auch hinter den Darstellungen der Kirchengeschichte

Afrikas, die in jener Zeit entstanden sind. Die Betonung lag
darauf, wie das Evangelium nach Afrika gebracht wurde. Das Leben der

6 Primitive Methodist Archive, SOAS London, ADVANCE, April 1926, 77.



440 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

mutigen Männer und Frauen wurde geschildert, die viel erduldeten, um
den Glauben mit Erfolg weiterzugeben.

Die Darstellungen, die um die Jahrhundertwende erschienen, trugen
dramatische Titel. Eva Stuart z.B. schrieb zwei Bände über die Kwa-
Ibo Mission - «Für Gott entflammt» (Aflame for God) und «Auf der
Suche nach Seelen im Kwa-Ibo-Land» (Quest for Souls in Kwa Iboe

Country). Der methodistische Missionar H.G. Brewer sprach in
militantem Ton in seinem Buch «Invasion für Gott» (Invasion for God,
1944) von den «Schwierigkeiten, Härten des Herzens und dem
gelegentlichen Blutvergiessen», die er auf dem Marsch von Okigwi in das

nördliche Igboland erlebte. Jacob W. Richards gab noch 1957 seinem
Buch den Titel «Kannibalen waren meine Freunde» (Cannibals were

My Friends). Solche Anspielungen waren bestimmt, ihn zu Hause zum
Helden zu machen und die Geldquellen zum Fliessen zu bringen. F.D.
Walker schlug einen anderen Ton an. Er war der Verfasser der
«Romanze des schwarzen Flusses» (Romance of the Black River) und
beschrieb in seinem Buch «Der Ruf des dunkeln Kontinents» (Call of
the Dark Continent, 1911) jene Faszination und Anziehungskraft, die
Afrika eigen sind und erklären, warum so viele sich für die Mission
einsetzten und sogar das Martyrium auf sich nahmen. E.W. Smith
setzte diesem Einsatz ein Denkmal in dem Band «Die gesegneten
Missionare» (The Blessed Missionaries, 1950). Titel dieser Art Hessen sich
leicht vermehren. Sie spiegeln den Geist der Erweckung wider, der auf
Versammlungen wie denjenigen in Exeter Hall herrschte.7

Ich möchte das missionarische Unternehmen mit solchen Hinweisen

keineswegs verächtlich machen. Selbst ein Nationalist wie Wilmot
Blyden hat vor solcher Undankbarkeit gewarnt.8 Auch Kwame Nkru-
mah seligen Angedenkens anerkannte die Bedeutung der Mission. Ich
möchte nur deutlich machen, dass diese Literatur Ausdruck eines Eth-
nozentrismus war, der die Erfolge der Mission wieder in Frage stellte.
Das Bild Afrikas, das hier vorausgesetzt wurde, ist von F.W. Dodds im
ersten Vers eines seiner Lieder auf klassische Weise zusammengefasst
worden:

7 J. P. Curtin, Scientific Racism and the British Theory of Empire, Journal of the
Historical Society of Nigeria (JHSN) 2,1 (Dec. 1960), 40-51.

8 E. W. Blyden, The Return of the Exiles, Lagos 1891 ; vgl. Nkrumah, Garden Address

to the Delegates of the International Missionary Council, 1957, in: R. K. Orchard, The
Ghana Assembly of the I.M.C., 1958, 148.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 441

Fest hält die Nacht! Wie lang die Stunden säumen,
Seit Urzeit liegen sie, die dunkeln Völker und träumen.
Mach, dass des Morgens Wellen bald die Berg' umschäumen
von Afrikas dunkel-trunkenem Land.9

Man kann sich fragen, was hier armseliger ist - der Inhalt oder das
Versmass! Wer so dichtete, musste die Rolle der Missionare überbetonen

und über den afrikanischen Beitrag in der Entstehung der Kirche
hinweggehen. Die Afrikaner blieben anonyme Gestalten. Träger neuer
Spiritualität wie Vater Tansi aus Ostnigerien finden in den Handbüchern

keine Erwähnung.10
Die nationalistische Geschichtsschreibung. Diese missionarischen

Darstellungen wurden in den Sechzigerjahren allmählich durch die
nationalistische Geschichtsschreibung abgelöst. Ein Zwischenglied
darf bei diesem Übergang nicht übersehen werden. Bereits vor dem
Durchbruch der nationalistischen Geschichtsschreibung hatten
Afrikaner über die Mission zu schreiben begonnen. Sie schrieben aber wie
ihre Meister. W. H. Mobley nennt die Produkte dieser Gruppe in
seinem Buch «Was die Ghanäer von den Missionaren denken» (The
Ghanaians' Image of the Missionary, 1970) «Literatur von Bevormundeten».

Sie sprachen einerseits von der Würde des Menschen, waren
aber andererseits geprägt von offensichtlicher Dankbarkeit gegenüber
ihren Herren. Die Missionare wurden überlebensgross dargestellt.

Die nationalistische Geschichtsschreibung setzte sich aber allmählich

durch. Der Fanti-Jurist Menson Sarbah, ein Pionier unter den
Afrikanern (geb. 1864), sprach die Warnung aus: «Verachtung für den
von den Missionaren geprägten Afrikaner ist unverdient und
verachtenswert... Vermutlich wird niemand je voll ermessen, wieviel Westafrika

den Christen verdankt, die konvertierten, ohne aufzuhören,
Afrikaner zu sein.»11 Er hat ohne Zweifel recht. Eine kritischere Stimme,
diejenige von Casley Hayford, wurde etwa zur selben Zeit laut. Während

Sarbah die Vergewaltigung Afrikas nie verurteilt hatte, sprach er
davon, dass «das Christentum Europas und Nordamerikas mit seinen
hierarchischen Strukturen, seinen Klassenvorurteilen und diskrimina-

9 Primitive Methodist Archive, SOAS London, ADVANCE, July 1926, 128.
10 E.Isichei, Father Tansi, Macmillan, 1980.
11 J. M. Sarbah, Fanti National Constitution 1906, xiv; S. Tenkorang, John Mensah

Sarbah, 1864-1910, Trans. Hist. Soc. of Ghana 14,1 (June 1973), 65-78.



442 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

torischen Haltungen, seinen merkantilen Interesen, seiner arroganten
Einmischung in die Sitten und Gebräuche anderer Völker nicht das

Christentum Christi sein könne».12

Dieselbe Redeweise kennzeichnet ein Buch, das später erschien und
den vielsagenden Titel «Befreites Äthiopien» (Ethiopia Unbound)
trägt. Die Veröffentlichung dieses Werkes kann als die Geburtsstunde
der nationalistischen Geschichtsschreibung bezeichnet werden. Es ist
beherrscht von einem defensiven, kritischen, ja schrillen Ton. Quai-
son-Sackey nahm den Titel auf; er schrieb 1963 in seinem Buch
«Befreites Afrika» (Africa Unbound), dass es das Ziel der Geschichtsschreibung

sein müsse, «das Bild zu korrigieren, nach dem Afrika nach wie

vor nichts anderes als ein dunkler, von Wilden bewohnter Kontinent
ist». Das ideologische Ziel dieser ersten Generation nationalistischer
Historiker bestand darin, rassistische Vorurteile der Weissen dadurch
zu bekämpfen, dass der Wert des Afrikanischen betont und die
Geschichte mit einer neuen Achtung für Ursprung und Tradition der
afrikanischen Kultur geschrieben wurde. Die neue Achtung kennzeichnet

auch die ersten belletristischen Werke Afrikas, wie z. B. Camara
Layes nostalgisches Buch «Afrikanisches Kind» (African Child) oder
die Veröffentlichungen der Négritude Bewegung. Aimé Césaires
zynisches «Hurra denen, die nie etwas erfanden» und Senghors süsses und
sinnliches Lied auf die afrikanische Frau gehören in diesen Bereich.

Die Kirchengeschichte folgte diesen Spuren. Als Beispiel sei die
Studie von Kenneth Dike in Nigérien, «Handel und Politik im Niger-
Delta» (The Trade and Politics on the Niger Delta, 1956) genannt, in
der er die unternehmerischen Fähigkeiten der Afrikaner pries. Er
bildete zusammen mit J.C. Anene eine Reihe von jungen Gelehrten heran,

die diese kritische Einstellung vertieften. E.B. Idowu hielt eine
Reihe von Radiovorträgen, die später von der Oxford University Press

unter dem Titel «Auf dem Weg zu einer afrikanischen Kirche»
(Towards an Indigenous Church, 1964) herausgegeben wurden. Ein Jahr
später erschien J.F. Ajayis wohldokumentierte Studie «Christliche
Mission in Nigérien 1841-1891: die Schaffung einer neuen Elite» (Christian

Missions in Nigeria, 1841-1891: The making of a New Elite). Die
Betonung lag dabei auf dem Untertitel. Denn anders als in der
missionarischen Geschichtsschreibung wurde hier aufgrund sorgfaltiger
Untersuchungen gezeigt, wie unter dem Einfluss der missionarischen

12 J.E. Casely Hayford, Ethiopia Unbound, 1911, 189 f.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 443

Erziehung eine neue afrikanische Elite entstand mit allen wirtschaftlichen,

sozialen und politischen Konsequenzen, die damit verbunden
sind. Diese Studie kam 1965 heraus. Im selben Jahr fand in Ghana ein
Treffen von Kirchenhistorikern statt, auf dem der Mangel an brauchbaren

Lehrbüchern für afrikanische Kirchengeschichte13 sowie die

Schwierigkeiten im Umgang mit den Quellen, die Probleme der Methode,

der Finanzierung und der Kommunikation diskutiert wurden.
Ergebnisse dieser Tagung wurden von Christian Baeta (Ghana)
herausgegeben (Christianity in Tropical Africa). Grosse Erwartungen wurden
erweckt. Regionale Gruppen von Kirchengeschichtlern wurden gebildet,

ja eine besondere Zeitschrift «Bulletin for the Society ofAfrican
Church History» sollte herauskommen. Ein prosaischer und schwerfalliger

Titel für ein so vielversprechendes Unterfangen. Der Plan
wurde aber nie verwirklicht, allerdings nicht wegen des Titels, sondern
weil der nigerianische Bürgerkrieg (1967-1970) dazwischenkam.

Emmanuel A. Ayandele. Unmittelbar vor dem Krieg hatte Emmanuel

A. Ayandele seine Studie «Die Auswirkungen der Mission im
modernen Nigérien» (Missionary Impact on Modern Nigeria, 1966)
veröffentlicht. Die Perspektive dieses Buches ist interessant. Seine
Aufmerksamkeit galt nicht der «Ankunft des christlichen Glaubens», wie
früher so oft gesagt worden war. Er suchte vielmehr darzustellen, welche

Auswirkungen das missionarische Unternehmen auf Kulturen in
Nigérien hatte, die an sich lebensfähig gewesen wären. Ayandele
betrachtet, wie aus seinem Gesamtwerk hervorgeht, die Missionare als

agents provocateurs des Kolonialregimes. Er warf ihnen vor, der
westlichen Herrschaft den Weg bereitet zu haben. Sie hätten mit
Kolonialbeamten und Handelsleuten Hand in Hand gearbeitet. Sie hätten
gelegentich sogar an kolonialen Aktionen zur «Zivilisierung»
bestimmter Gegenden teilgenommen wie z. B. an der Aro-Expedition von
1901-1902. Ayandele wandte sein Interesse darum im besonderen jenen
Afrikanern zu, die Widerstand leisteten. Die «Helden» in seiner
Darstellung sind Männer wie König Jaja von Opobo, der die christliche
Verkündigung als Täuschungsmanöver betrachtete. Denn musste diese

Bibel nicht Lüge und Torheit sein, so fragte er zynisch, wenn sie von
einem Gott sprach, der seinen einzigen Sohn getötet hatte? Ayandele

13 Es scheint, dass sich Unterrichtende wesentlich auf die vier Bände von C.P.
Groves, The Planting of Christianity in Africa, London, Lutherworth Press 1955 stützten.



444 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

persönlich war nicht dieser Meinung. Er war im Gegenteil stolz darauf,
der baptistischen Kirche anzugehören und war sogar neben seiner

Lehrtätigkeit an der Universität Ibadan in der kirchlichen Sonntagsschule

aktiv. Der romantisierende Charakter der neuen Geschichtsschreibung

tritt aber bei ihm deutlich hervor. Er bewunderte z.B.
Mojola Agbebi und James Johnson (den «Heiligen» Johnson), die sich

von den Missionskirchen trennten und sich afrikanischen Kirchen
zuwandten, die auf eigenen Füssen standen und gegenüber der
afrikanischen Tradition eine kreative Haltung einnahmen.

Ayandele zeigt an einem bedenkenswerten Beisiel, welchen Einfluss
wirtschaftliche Faktoren auf die religiöse Geschichte haben konnten:
dem Verhältnis zwischen den Anglikanern und der Niger Company,
Der christliche Glaube wurde bei den am Flusse lebenden Brass-Stäm-

men zunächst bereitwillig aufgenommen. Sie übernahmen in der neuen
Situation die Rolle von Zwischenhändlern. Angesichts der wirtschaftlichen

Depression beschnitt aber das Management der Gesellschaft
diese Rolle. Die Brass-Stämme wandten sich daraufhin in naiver
Erwartung an ihre «Freundin», die Königin. Die Göttin aus dem fernen
England antwortete aber nicht. Das öffnete den Brass-Stämmen die
Augen. Sie verliessen die Kirche und kehrten zu den früheren Göttern
zurück.14 Und warum sollte es der Zufall nicht wollen, dass Flussgeister
ein wirtschaftliches Problem lösen?

Ayandele nahm es mit den historischen Fakten nicht immer genau.
Adiele Afigbo hat z. B. Zweifel darüber geäussert, ob seine Hinweise auf
die Beteiligung der Missionare an der Aro-Expedition wirklich
untermauert seien. Es ist inzwischen auch deutich geworden, dass der Vorgang

der Veränderung komplizierter ist, als Ayandele angenommen
hatte. Aber diese Einschränkungen heben seine Verdienste nicht auf.
Seine Sicht der Geschichte ist dennoch von grösster historiographischer
Bedeutung. Seine Arbeiten lassen erkennen, wie neue ideologische

14 E. A. Ayandele, The Relations between the C.M.S. and the Royal Niger Company,
1886-1900, JHSN 4,1 (Dec. 1968); ders., Background to the «duel» between Crowther
and Goldie on the Lower Niger, 1857-1886, JHSN 4,1 (Dec. 1967), 42-62; ders., The

Missionary Factor in Brass, 1857-1900: A Study in Advance and Recession, Bulletin of
the Soc. of Afric. Church Hist. (Bull. SACH) 2/3 (1967), 249-257. Vgl. auch G.O.M.
Tasio, King Jaja of Opobo and the Christian Missionaries under Bishop Samuel Ajayi
Crowther, ODUMA 3,1 (1976), 4-10. - Die Literatur bis zudieser Periode wurde in einer
kurzen Übersicht dargestellt von N. Q. King, African Church History in the Making, JEH
18,2 (1967), 237ff.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 445

Voraussetzungen zu neuen Themen und Akzenten fuhren. Zum ersten
Mal haben wir es mit einem Versuch zu tun, statt der Missionsgeschichte

die sozialen und kulturellen Strukturen Afrikas zum Gegenstand

der Untersuchung zu machen.15

Die Afrikanische Perspektive. Aber noch eine andere Verschiebung
lässt sich feststellen. Die Aufmerksamkeit gilt jetzt mehr und mehr der
Frage, wie das missionarische Unternehmen von den Afrikanern gesehen

wurde. Die Studien von Felix Ekechi bieten gute Illustrationen
dafür. Der bestimmte Aspekt, unter dem seiner Meinung nach die
Geschichte der Kirche im Igboland geschrieben werden muss, ist die
Konkurrenz der verschiedenen Denominationen. Die Tatsache dieser
Konkurrenz erklärt die Verbreitung des Glaubens, die Gründung von
Schulen und anderen Institutionen und auch den Nachdruck, der auf
bestimmte theologische Inhalte gelegt wurde. Schulen, Spitäler und
landwirtschaftliche Genossenschaften waren Werkzeuge der Rivalität
und Indoktrinierung. Als Ekechis Buch «Missionarisches Unternehmen

und Rivalitäten in Igboland» (Missonary Enterprise and Rivalry
in Igboland, 1971) erschien, wurde ihm von vielen vorgeworfen, es habe
die Geschichte aufden Kopfgestellt und die Zusammenarbeit zwischen
den Denominationen nicht genügend betont. Das mag stimmen. Aber
es ist darum nicht weniger wahr, dass die Bemühungen der
Denominationen, zusammenzuarbeiten oder sich gar zu einer Kirche zu
vereinigen, an einem kleinen Ort sind. Die Unionsbewegung in Nigérien
umfasste sogar auf ihrem Höhepunkt nicht mehr als vier Kirchen, und
in Ghana sind die Auseinandersetzungen noch im Gange. Der römisch-
katholische-evangelische Gegensatz hat kaum etwas von seiner Schärfe
verloren. Der Glaube ist in Denominationen aufgespalten.16

15 A.E. Afigbo, The Missionaries and the Aro Expedition of 1901/02. West African
Religion (Nsukka), Bd. 9 (1971), 13-27; O.U. Kalu, Missionaries, Colonial Government
and Secret Societies in South-Eastern Igboland, 1920-1950, JHSN 9,1 (Dec. 1977),

75-90; ders., Formulation ofCultural Policy in Colonial Nigeria, in: E.Ijekweazu (Flg.),
Readings in African Humanities II, Fourth Dimension, 1981.

16 F. Ekechi, Colonialism and Christianity in West Africa: the Igbo Case, 1900-1915,
Journal of Afric. Hist. 12,1 (1969), 103-116; O.U. Kalu, Divided People ofGod: Church
Union Movement in Nigeria, 1875-1966, New York, NOK Publ. Ltd. 1978; ders., The
Shattered Cross, in: O.U. Kalu (Hg.), History of Christianity in West Africa, Longman
1980; ders., Church Unity and Religious Change in Africa, in: R.Gray et al. (Hg.),
Christianity in Independent Africa, London, Rex Codings 1978, 164-176.



446 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Die Studien Ekechis sind darum so wichtig, weil er durchwegs die
afrikanischen Mitarbeiter zur Geltung kommen lässt. Dasselbe Anliegen

findet sich auch bei Elizabeth Isichei. Ajayi und Aynadele hatten
längst zuvor auf dieses Defizit in der Kirchengeschichte hingewiesen.
Inzwischen ist dieses Bemühen zum Allgemeingut geworden. Es findet
sich überall, ob nun Odanttem über Ghana, Ranger über Tanzania,
Tuma über Uganda oder Temu über Kenya schreibt. Paul Jenkins
schrieb einen ausführlichen Artikel über die Rolle der Afrikaner in der
anglikanischen Missionsarbeit in Ghana. Die verchiedensten Gruppen
haben die Missionsarbeit in Afrika mitgetragen: die Schwarzen aus der
Karibik, die Leute aus Sierra-Leone, die in der frühen Zeit eine wichtige
Rolle spielten, befreite Sklaven, die zurückkehrten, wie z.B. Bischof
Crowther, Katecheten, Pfarrer, Lehrer, Evangelisten, Laienprediger,
Mitglieder der Frauen- und Müttervereine, vor allem aber die Gemeinden

selbst, die den Bau von Kirchen und Institutionen finanzierten oder
selbst an die Hand nahmen.17

Eines ist jedenfalls deutlich geworden: es sind nicht die Weissen, die
für den heutigen Stand der Kirche verantwortlich sind. Gewiss, sie

haben die Entscheidungen in allen wichtigen Gremien getroffen. Die
Afrikaner haben aber die eigentliche Arbeit geleistet. Das schwer zu
ertragende Klima, die sprachlichen Hindernisse und Mangel an Geld
machten es unmöglich, genügend Missionare nach Afrika zu senden. Es

waren darum letztlich die Afrikaner, die die Afrikaner evangelisier-
ten.

Die unabhängigen Kirchen. Das neue Interesse an den afrikanischen
Reaktionen ist wohl auch der Hintergrund für die wachsende Aufmerksamkeit,

die heute den unabhängigen Kirchen entgegengebracht wird.
Bengt Sundkiers bahnbrechende Forschung über die südafrikanische
Situation hat vor allem im Westen ein starkes Echo gefunden; die
Geschichte der Sekten war ja von jeher mit besonderem Interesse
verfolgt worden. Die Erfahrung Lateinamerikas mag daran nicht ganz

17 Ajayi and Ayandele, Writing African Church History, in: The Church Crossing
Frontiers (In honor ofBengt Sundkler), 90-108 ; E. Isichei, Seven Varieties ofAmbiguity:
Some Patterns of Igbo Response to Christian Missions, Journal of Rel. in Africa 3,3
(1970), 209-227 ; Paul Jenkins, The Anglican Church in Ghana, 1905-1924, Trans. Hist.
Soc. ofGhana XV, 2 und XVI (1974); Tom Tuma, Building a Ugandan Church, Nairobi:
Kenya Lit. Bureau 1980; vgl. auch T. O. Ranger, The African Churches in Tanzania (eine
Studie über den Beitrag einheimischer Tanzanianer zur Begründung des Christentums in
ihrem Land); A. J. Temu, British Protestant Missions in Kenya, Longman, 1972.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 447

unbeteiligt gewesen sein; sie hat den Blick geöffnet für die politische
Bedeutung gewisser linksgerichteter, sektiererischer Gruppen. Lante-
nari hat gezeigt, dass es sich dabei um eine «Religion der Unterdrückten»

handle, und die Frage wurde aufgeworfen, ob die Betonung der
eschatologischen Erwartung nicht zwangsläufig radikale politische
Haltungen zur Folge habe.18

Zwei Perspektiven scheinen bei der Beurteilung der Unabhängigen
Kirchen eine wichtige Rolle zu spielen. Während die einen sie als

Signal des erwachenden Nationalgefühls interpretieren, gehen die
anderen eher auf das Verhältnis zwischen Missionskirchen und
Unabhängigen Kirchen ein.

In der ersten Perspektive werden die Unabhängigen Kirchen vor
allem als Widerstandsbewegung gegen das Kolonialregime gesehen.
Auch das Entstehen der Aladura (Betende Kirche) wurde in dieser
Weise erklärt, obwohl sie sich nie an irgendwelchen politischen Aktionen

offen beteiligt hat (sie verhielt sich z. B. in der umstrittenen Steuerfrage

Ende der Zwanzigeijahre neutral). Coleman, Robert Mitchell und
John Peel sind die Autoren, die diese These des politischen Widerstands

mit besonderem Nachdruck vertraten. Auch Christian G. Bactas
Studie über die Geistlichen Kirchen Ghanas hält sich im Rahmen der
nationalistischen Geschichtsschreibung.

Andere Historiker wie W.H. Turner und Victor Hayward interessierten

sich hingegen in erster Linie für die Perspektive des
Widerspruchs gegen die Missionskirchen. Was sollten die Missionare
denken? Eine gewisse Unsicherheit hatte sie ergriffen, als eine afrikanische
Nation nach der anderen ihre Unabhängigkeit gewonnen hatte. Viele
Weisse hegten die Befürchtung, dass der christliche Glaube sich in der
nationalistischen Bewegung verlieren würde. T. A. Beetham warfnoch
1967 die Frage auf, ob das Evangelium in Afrika wohl ausreichende
Wurzeln geschlagen habe oder ob Afrikaner zur Religion ihrer Ahnen
zurückkehren würden. Auch die portugiesische Mission des 15. und
16. Jahrhunderts in Benin und Warri hatte schliesslich nur wenige
Spuren hinterlassen Was war von den Unabhängigen Kirchen in dieser
Situation zu halten? H. W. Turner untersuchte in einem Werk von zwei
Bänden und in einer grossen Zahl von Artikeln einen Zweig der
Aladura, die Church of the Lord, insbesondere ihre Verfassung, Liturgie

18 Vgl. O.U. Kalu, The Politics of Religious Sectarianism in Africa, West African
Religion 16,1 (1975), 16-25.



448 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

und Theologie, und kam zum Schluss, dass sie in der gesunden christlichen

Tradition stehe. Diese Bescheinigung brachte allerdings noch
keine Lösung der Probleme an der Basis. Viele Denominationen
beschworen auch weiterhin Himmel und Hölle auf die Abtrünnigen
herab, die sich heimlich in die Gebetsversammlungen der Unabhängigen

Kirchen begaben.19 Aber wie dem auch sei, die Geschichtsschreibung

ging mehr und mehr auf die Frage ein, welche Lehren aus dem
Entstehen der Unabhängigen Kirchen zu ziehen seien. Wie tief sind in
Wirklichkeit die Wurzeln, die die missionarische Botschaft in
afrikanischem Boden geschlagen hat? Warum suchen Afrikaner in Zeiten der
Krise ihre Zuflucht bei den Unabhängigen Kirchen und sogar bei
Medizinmännern? Welche Gründe haben die Afrikaner dazu geführt,
die Götter ihrer Vorväter zugunsten des christlichen Glaubens zu
verlassen? Jesus war schliesslich keiner ihrer Ahnen!

Ein neuer Anfang. Ein weiterer Hinweis ist wichtig. Eine Flut von
Literatur behandelt den Vorgang des EinheimischWerdens des christlichen

Glaubens, die Gründe der Bekehrung und des religiösen Wandels

überhaupt.20 In diesem Zusammenhang gewann die Frage nach der
Selbständigkeit der afrikanischen Kirchen Bedeutung. Vielleicht, so
wurde gesagt, sollte ein «Moratorium » für westliche Hilfe ausgerufen
werden: Die europäischen und amerikanischen Missionsgesellschaften
sollten ihr Personal und ihre finanzielle Unterstützung für fünf Jahre

zurückziehen, damit die afrikanischen Kirchen lernen, ihren «Brotkorb

in erreichbare Höhe zu hängen» und mit den Mitteln auszukommen,

die sie selbst aufbringen konnten. Die Struktur des missionarischen

Unternehmens habe den Kirchen eine nicht lebensfähige Gestalt
gegeben. Einzig ein Moratorium könne die Dinge ins richtige
Gleichgewicht bringen. Ob das aber wirklich stimmt? Eine gewisse Weisheit
ist der Bemerkung nicht abzusprechen: Wenn die Kirche ein Leib ist,
kann dann das Auge die Nase bitten, für eine Weile zu pausieren?21

19 Victor Hayward, International Review of Missions 49 (1962); H.W. Turner, A
History of an African Independent Church, 2 Bde., Oxford, Garendan, 1967 ; J.C.
Messenger, Reinterpretations of Christian and Indigenous Belief in a Nigerian Nativist
Church, American Anthropologist 62,2 (Ap. 1960), 268-278.

20 John Peel, Religious Change in Yorubaland, Africa 37,3 (1967), 292-306 ; R. Horton,

African Conversion, Africa 41 (1971), 87-108; 45 (1975), 219-235, 372-399; O.U.
Kalu, Gods in Retreat: Models of Religious Change in Africa, Nigerian Journal of
Humanities (Benin) 1,1 (Sept. 1977), 42-53.

21 O.U. Kalu, Peter Pan Syndrome: Aid and Selfhood of the Church in Africa,



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 449

Alle diese neuen Fragen und Aspekte zeigen, dass die Kirchengeschichte

in Afrika mündig geworden ist. Die Diskussionen werden
nicht mehr zwischen Weissen und Schwarzen ausgetragen. Die
Afrikaner schreiben über sich selbst. Sowohl die defensive Haltung als auch
die Romantik der nationalistischen Geschichtsschreibung sind im
Abklingen. Adiele Afigbo hat in einem scharfen Artikel «Die Armseligkeit

der afrikanischen Geschichtsschreibung» (Poverty of African
Historiography) das Signal gegeben für den Angriff sowohl auf die
romantisierenden Tendenzen in der nationalistischen Geschichtsschreibung

als auch auf den Hang, negative Bilder zu entwerfen.22

Fragen der Methode

Die Veränderung der Perspektiven der Geschichtsschreibung
brachte auch eine Veränderung der Methode mit sich. Zu den
grundlegenden Voraussetzungen westlicher Geschichtsschreibung gehören
Rasse und schriftliche Quellen. Alan Ryder stellt aber mit Recht fest:

«Für den Grossteil des afrikanischen Kontinents sind die schriftlichen
Quellen unzureichend als Grundlage für die Geschichtsschreibung.
Der Zugang zur afrikanischen Geschichte liegt in der mündlichen Tra-
dition.»23

Die mündliche Tradition. Der Ausgangspunkt für diese These ist die

Feststellung, dass die Afrikaner die Erinnerung an die Vergangenheit
aufnicht-literarische Weise wachhalten - durch Sprichwörter, Mythen,
Kunst, Folklore, Legenden, Bräuche, Initiationsriten usw. Eine schriftliche

Überlieferung existierte in der Gestalt von Nsibidi, der eigentliche
Schatz der Tradition wird aber in mündlicher Form und auch in
Liedern weitergegeben. Diese Art der Überlieferung ist da und dort
institutionalisiert worden wie z. B. in den griots im Senegaltal. Die «Weisheit

der Väter» kann auch aufzeremonielle Weise im Zusammenhang

Missiology 3,1 (Jan. 1975), 15-29 ;ders., Church, Mission and Moratorium in Africa, in:
ders. (Hg.), A History of Christianity in West Africa, Longman, 1980.

22 A.E. Afigbo, The Poverty of African Historiography, Lagos, Afrografka 1977;
ders., Fact and Myth in Nigerian Historiography, Nigeria Magazine No. 122/23 (1977),
81-99.

23 Alan Ryder, Traditions and History, in: J.D. Fage (Hg.), Africa Discovers Her
Past, Oxford, 1970, 32.



450 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

mit Familien- und Stammeskrisen zum Ausdruck kommen. Der
Schluss liegt nahe: Will man die Afrikaner so erforschen, wie sie sind,
muss man auf die mündliche Tradition zurückgreifen. Basil Davidson
hat diese Forderung immer wieder aufgestellt, und Jan Vansina hat sein
Buch «Mündliche Traditionen» (Oral Traditions) aus einzig diesem
Grund geschrieben.24 Er hat sich zwar auf die Erforschung bestimmter
Aspeke beschränkt; seine Studie hat aber nichtsdestoweniger Neuland
erschlossen.

Mündliche Überlieferungen sind zwar hilfreich, müssen aber natürlich

mit Vorsicht verwendet werden. Philips Stevens jr. sagte einmal:
«Wer den mündlichen Traditionen keine Beachtung schenkt, klammert

einen Reichtum von historischen Fakten aus.» Er war sich aber
auch der Gefahren bewusst: die Wahrheit kann durch persönliche,
familiäre und politische Interessen entstellt werden. Das Bewusstsein
für den zeitlichen Ablauf kann verlorengehen, weil sich die Aufmerksamkeit

Heidenfiguren zuwendet. Der Historiker muss darum über vier
Aspekte Klarheit gewinnen: a) Worin besteht das Wesen der
Überlieferungsform, mit der er es zu tun hat? b) Wie geht die Überlieferung mit
dem tradierten Stoff um? c) Welche Faktoren gesellschaftlicher oder
anderer Art haben möglicherweise zu einer Entstellung der Wahrheit
geführt? d) Welchen Einfluss hat der kulturelle Kontext, insbesondere
die Sprache auf die Überlieferung? Wenn er sich diese Fragen gestellt,
hat, kann er vergleichende Studien vornehmen. In den letzten Jahren
sind die Methoden zur Erforschung der mündlichen Tradition noch
verfeinert worden - vor allem durch den Beitrag chronologischer
Studien, der Sprachwissenschaft (Chronologie der Lautverschiebungen)
und der Archäologie.

Der Historiker, der eine ganzheitliche Darstellung bieten will, muss
sich diese neuen Werkzeuge zunutze machen. Die Anforderungen an
seinen Beruf werden dadurch noch erhöht, und es bedarf kaum der

Erwähnung, dass nur wenige diesen Anforderungen genügen.

24 J. Vansina, Oral Tradition: A Study in Historical Methodology, Chicago, 1965;

Phillips Stevens Jr., The Uses ofOral T raditions in Writing ofAfrican History, Tarikh 6,1

(1978), 21-30; O.U. Kalu, NSIBIDI: Pictographic Communication in Pre-colonial
Cross-River Basin Societies, Cahiers d'études des Religions Africaines XII, 23/4
(Janv.-Juillet 1978), 97-106; auch in: O.U. Kalu (Hg.), Readings in African Humanities:
African Cultural Development, Fourth Dimension Publ., 1978, Kap.6.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 451

Die Schwierigkeit im Umgang mit den Quellen. Wie steht es also mit
dem Kirchengeschichtler in Afrika? Seine Aufgabe erscheint auf den

ersten Blick nicht allzu schwierig. Da die missionarische Bewegung erst
im 19. Jahrhundert zur Entfaltung kam, muss er sich ja nur mit der
neuesten Epoche befassen. Gewiss, Teile Afrikas wie der Maghreb
wurden bereits im Mittelalter christianisiert, andere Teile wurden in
der Renaissance-Zeit mit der christlichen Botschaft konfrontiert. Die
grosse Bewegung kam aber erst in verhältnismässig junger Vergangenheit,

und wer sie beschreiben will, verfügt über zahlreiche Quellen, weil
die Missionare viele Einzelheiten ihrer Erfahrungen festgehalten
haben. Dieser erste Eindruck ist aber trügerisch. Die Hindernisse, die dem
afrikanischen Historiker im Weg stehen, sind in Wirklichkeit erheblich.

Schon allein die Aufbewahrung von Dokumenten ist von jeher ein
Problem gewesen. Vieles ist verlorengegangen, weil es in der tropischen
Hitze zerfiel; der Mangel an zentralen Bibliotheken, gelegentliche
Naturkatastrophen und Kriege haben das Ihre beigetragen. Das Bedürfnis,

Ereignisse aufalle Zeiten schriftlich festzuhalten, ist in Afrika noch
wenig entwickelt, und die Europäer haben überdies viele Dokumente
mit sich genommen. So sind für den afrikanischen Historiker die Quellen

gar nicht so leicht zugänglich, wie man zunächst denken könnte. Er
muss sich zunächst das Geld für eine Reise an die Heimatstandorte der
Missionsgesellschaften beschaffen. Da die Missionare aber aus
verschiedenen Nationen kamen, ist sofort einsichtig, wie schwierig und
aufwendig eine umfassende Darstellung der Kirchengeschichte ist.
Vielleicht ist hier die Erklärung für die Tatsache zu suchen, dass die

Kirchengeschichte Afrikas bisher immer nur in Bruchstücken geschrieben

worden ist. Einzig Denominationen sind bereit, historische Studien
zu finanzieren; die Darstellungen, die auf diese Weise Zustandekommen,

sind in der Regel nicht viel mehr als die Fortsetzung der früheren
Missionsgeschichte. Das gilt z. B. von der Reihe «Church Growth», die

vom Fuller Theological College herausgegeben wird und bei W. Eerd-

mans in Chicago erscheint.
Die Zugänglichkeit der Quellen bringt aber noch andere Probleme

mit sich. Je nach der Verfügbarkeit der Quellen entsteht ein einseitiges
Bild. Die Tätigkeit der Church Missionary Society, deren Archive wohl
geordnet sind, ist z.B. intensiver untersucht worden als die Tätigkeit
anderer Gesellschaften. Die Dokumente über die Kwa-Ibo-Mission
hingegen müssen in dem etwas abseits gelegenen Dublin eingesehen
werden, und die Archive der Presbyterianer in Schottland befinden sich



452 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

in schlechtem Zustand. Die römisch-katholische Kirche hält viele
wichtige Dokumente hinter Schloss und Riegel und beginnt erst
allmählich, anderen Einblick in sie zu gewähren; und auch jetzt noch
macht sie sie vor allem ihren eigen Konvertiten zugänglich. Kleinere
Gruppen wie die Sudan Interior Mission, die Sudan United Mission,
die Niederländisch-Reformierte Mission, die Siebenten-Tag-Adventi-
sten und die Unzahl von anderen Gesellschaften haben bisher kaum
einen guten Historiker gefunden. Einige Dissertationen sind geschrieben

worden. Das Probem ist damit aber nicht gelöst.
Zu diesen Schwierigkeiten kommen noch regionale Unausgewogen-

heiten. Über die Kirchengeschichte Gambias ist fast überhaupt noch
nichts geschrieben worden. Die Dokumente über Fernando Po sind mit
der Ausnahme der Berichte der Primitive Methodist Mission fast alle
auf portugiesisch verfasst. Der Afrikaner, der eine umfassende
Kirchengeschichte Afrikas schreiben möchte, ist also gezwungen, sich in
der ganzen babylonischen Verwirrung der europäischen Sprachen aus-
zukennen! Die wichtigsten Werke über die Kirchengeschichte von
Sierra Leone und Liberia sind in der Reihe «Church Growth» erschienen,

deren Perspektive aber, wie wir gesehen haben, zu eng ist. Mit
Ausnahme von einigen Dissertationen, die in wenig bekannten deno-
minationellen Colleges in den Vereinigten Staaten geschrieben worden
sind, gibt es sonst nur wenig anderes.

Man kann nur hoffen, dass dieses Problem der Quellen in seiner

Tragweite erkannt wird und Lösungen gefunden werden. Glücklicherweise

hat die Technologie in dieser Hinsicht grosse Fortschritte
gemacht. Historisches Material kann auf Mikrofilmen und Mikrofiches
gesammelt und an bestimmten leicht zugänglichen Orten Afrikas
gespeichert werden. Grosse Anstrengungen werden heute in einzelnen
Teilen Afrikas wie z.B. in Nigérien unternommen, um die Archive
auszubauen; im Zuge dieser Anstrengungen sollte es möglich werden,
die für die Kirchengeschichte Afrikas relevanten Quellen in Afrika zu
vereinigen.

Vielfalt der Methoden. Kehren wir aber zum Thema der mündlichen
Überlieferung zurück. Ein grosser Teil der Bevölkerung Afrikas gehört
noch zu den drei ersten Generationen, die das Eindringen des Westens
miterlebt haben. Diese Erinnerung mag in vieler Hinsicht mangelhaft
sein, für den Historiker ist sie aber dennoch von grösster Bedeutung.

Der Forscher steht ja vor der Aufgabe, ein möglichst vollständiges
Bild zu geben von der Art und Weise, wie die Afrikaner die christliche



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 453

Botschaft aufgenommen haben. Er muss sich dafür mit der ganzen
Vielfalt von sozio-politischen, ökonomischen, kulturellen und
ökologischen Fragen befassen. Lassen Sie mich dies verdeutlichen: Der Ein-
fluss der christlichen Botschaft auf eine Gesellschaft kann z.B. durch
die geographische Lage mitbestimmt werden. Völker, die am Meer
lebten und leicht aufdem Wasserweg erreicht werden konnten, kamen
früher in Kontakt mit den Europäern und bekamen das ganze Gewicht
ihrer Präsenz zu spüren. Völker hingegen, die in entfernten Waldgebieten

wohnten, blieben davon verschont. Oder: Stämme, die sich
durch eine wohlorganisierte und zentralisierte politische und soziale

Ordnung auszeichneten, waren leichter in der Lage, den fremden Ein-
fluss zu absorbieren. Die Stämme mit locker gefügten Strukturen
hingegen erlagen ihm in der Regel rascher und Hessen sich leicht von ihm
bestimmen. Ein besonderes gesellschaftliches System konnte natürlich
auch durch eine militärische Niederlage aus den Angeln gehoben werden

und aus diesem Grund unter fremde Herrschaft geraten. Die
Niederlage führte in solchen Fällen zu der Überzeugung, dass die überlieferten

Gottheiten nicht in der Lage gewesen seien, den Stamm zu
schützen und dass sie darum durch die mächtigere Gottheit ersetzt
werden müssten. Die Frage nach der Macht hat bei dem Vorgang der
Bekehrung fast immer eine wichtige Rolle gespielt. Auch ökonomische
Faktoren dürfen nicht übersehen werden: Stämme, die in einem fruchtbaren

Gebiet angesiedelt waren, zeichneten sich in der Regel durch ein
Bewusstsein der Unabhängigkeit aus, während Stämme in unfruchtbaren

und übervölkerten Gebieten stärker auf Kontakte mit der Aussen-
welt angewiesen waren und darum universale Perspektiven und neue
Götter leichter annahmen.

Die Bedeutung dieser Beobachtungen ist offensichtlich. Bevor das

Bild der gesamten Veränderung in Afrika entworfen werden kann,
muss jede einzelne kulturelle Region unter allen Aspekten untersucht
werden, und der Historiker muss sich bei dieser Aufgabe aller Quellen
der Information bedienen.

Er muss lernen, wie mündliche Tradition erschlossen werden kann.
Es handelt sich um eine schwierige Kunst, weil ihre Ausübung die

genaue Kenntnis der Normen voraussetzt, die zwischenmenschliche
Beziehungen und Austausch beherrschen. Faktoren wie Misstrauen
gegenüber Fremden, Haltung gegenüber Regierungsbeamten und
-interessen, Art der Weitergabe der Information usw. spielen dabei eine

wichtige Rolle. Adiele Afigbo hat in einem bemerkenswerten Artikel



454 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

seine Erfahrungen bei der Sammlung von mündlicher Information für
die Erstellung einer Studie über das Wesen der Kolonialverwaltung
beschrieben.25

Da die meisten Gemeinden sich auf dem Land befinden, muss der
Kirchenhistoriker neue Methoden entwickeln, um die Information zu
gewinnen. Historiker anerkennen heute die Notwendigkeit interdisziplinärer

Forschung. Sie sind sich einig, dass insbesondere die Soziologie
einen wichtigen Beitrag zur Erforschung der Religion zu leisten habe.
Sie bleiben aber in der Regel skeptisch gegenüber dem Gebrauch von
soziologischen Modellen und insbesondere gegenüber der fast modischen

Betonung der Statistik. Die Verwendung von solchen Modellen
oder Hypothesen erweckt oft den Eindruck, dass das Ergebnis von
vornherein feststehe, während es sich doch aus dem Umgang mit den
Fakten ergeben müsste. Gewiss, Modelle und Hypothesen sind eine

Hilfe, wenn es darum geht, die grossen Probleme und Linien zu
artikulieren. Der Historiker kann aber nie die Bedeutung der Ausnahmen
übersehen.

Und wie steht es mit der Fragebogen-Methode? Sie kann im Kontext
Afrikas nur mit grosser Zurückhaltung angewandt werden. Ihre
Voraussetzung ist eine Bevölkerung, die zu lesen versteht. In Afrika kann es

leicht geschehen, dass die wenigen, die mit Geschriebenem umzugehen
wissen, die Fragen beantworten und dadurch das Ergebnis im Interesse
ihrer Klasse entstellen. Eine bessere Methode ist das Interview von
Gruppen, da hier die einzelnen Mitglieder die Aussagen zu korrigieren
vermögen.

Eine neue Methode ist in jüngster Zeit da und dort versucht worden.
Gemeinden wurden aufgefordert, eine Kirchengeschichtsgruppe zu
bilden. Der Vorteil dieser Methode besteht darin, dass die Gemeinde an
der Darstellung der Geschichte beteiligt wird. Eine solche Gruppe kann
ähnlich arbeiten wie eine marxistische Selbstkritik-Gruppe. Die
Diskussion bringt Anregung und vertieft das Bewusstsein der Identität.
Verzerrungen des Bildes können dadurch korrigiert werden, dass aneinander

angrenzende Gemeinden sich gegenseitig «in die Karten schauen».

Aufzeichnungen aus Missionsarchiven können in vielen Fällen als

Kontrollinstanz benützt werden. Wenn so vorgegangen wird, wird das

25 A.E. Afigbo, Oral Tradition and History in Eastern Nigeria, African Notes (Ibadan)

3,3 (1966); 4,1 (1966); P.D. Curtin, Field Techniques for Collecting and Processing
Oral Data, Journal of African. Hist. 9 (1968).



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 455

Ergebnis nicht mehr das voreingenommene Bild eines Autors sein,
sondern es wird deutlich werden, wie die Gemeinde sich selbst und den
Einbruch des Reiches Gottes in ihre Mitte versteht.

So wichtig alle diese Bemerkungen sind, müssen wir uns aber im
klaren sein, dass die afrikanischen Kirchen nach wie vor grosse
Schwierigkeiten im Blick auf den Zugang zu ihrer eigenen Vergangenheit zu
überwinden haben. Ein europäischer Historiker, der über die
Kirchengeschichte Afrikas arbeitete, sagte einmal: Wenn doch nur eine
zuverlässige allgemeine Geschichte Afrikas vorläge, in die ich meine
Information über die Mission eintragen könnte. Der afrikanische
Kirchenhistoriker kann aber in der Tat nicht von dieser Basis ausgehen. Er muss
die Arbeit von den Ursprüngen bis zur Gegenwart selbst leisten; er
muss sich mit den Mythen, die am Anfang standen, genauso
auseinandersetzen wie er eine Erklärung geben muss für die Art und Weise,
wie das Evangelium aufgenommen wurde.

Glücklicherweise sind in Afrika in jüngster Zeit eine Reihe von
guten wissenschaftlichen Zeitschriften entstanden. Sie sind für den
afrikanischen Historiker kleine «Gefasse der Gnade». Es hängt heute
nicht mehr einfach von europäischen Zeitschriften ab, ob ein Artikel
veröffentlicht wird, der ja in der Tat keinem Europäer hilft, ein tieferes
Verständnis seiner Gegenwart und Zukunft zu gewinnen. Afrikanische
Kirchengeschichte ist langsam auf dem Wege, mündig zu werden.

5. Gelebte Geschichte des christlichen Volkes

Voraussetzungen eines neuen methodischen Zugangs zur
christlichen Geschichte

Francesco Chiovaro

Die Arbeit der 33 Historiker, die gemeinsam die «Gelebte
Geschichte des christlichen Volkes»1 verfasst haben, wurde von Jean
Delumeau konzipiert. Er wäre wie kein anderer qualifiziert gewesen,
hier die Hauptlinien eines Versuchs - denn um einen solchen handelt es

sich - darzustellen, der für all jene Historiker von Interesse sein dürfte,

1 Histoire vécue du peuple chrétien; Toulouse, Privat, 1979, 2 Bde. (im Folgenden
zitiert als Histoire I und II).


	Kirchengeschichte in Afrika heute

