Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Kirchengeschichte in Afrika heute
Autor: Kalu, Ogbu U.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 433

4. Kirchengeschichte in Afrika heute
Ogbu U.Kalu
Einige Vorfragen

Dem Studium der Kirchengeschichte stehen in Afrika heute be-
trachtliche Hindernisse im Wege. Sie hingen weitgehend mit der Stel-
lung der Kirchengeschichte an Universitdten, Hochschulen und ande-
ren Stdtten der Ausbildung zusammen. Solche Institutionen sind auf
dem afrikanischen Kontinent erst im Entstehen. Viele Disziplinen,
unter ihnen auch die Kirchengeschichte, konnen noch nicht auf eine
Tradition zuriickblicken. Sie miissen ihre Existenz rechtfertigen und
ihre Grundlagen und Voraussetzungen kldren.

Die Kirchengeschichte ist dabei in einer besonderen Situation. Man-
che Faktoren tragen dazu bei, dass sie nicht mit besonderer Gunst zu
rechnen vermag. Da ist zundchst die allgemeine Atmosphidre. Die
Bemiihung, in der Auseinandersetzung mit den hochindustrialisierten
Lindern die Naturwissenschaften und das technische know-how zu
entwickeln, flihrt fast unausweichlich zu einer geringen Achtung der
Humanwissenschaften. Zu dieser Haltung tridgt vermutlich weiter beli,
dass der Sinn fiir die Vergangenheit in Afrika nicht derselbe ist wie in
Europa. Die Afrikaner haben die Fihigkeit noch nicht, die Vergangen-
heit auf'so wirksame Weise als ideologische Untermauerung ihrer Ziele
zu brauchen, wie es die Européder in den Jahrhunderten ihrer Herrschaft
iiber die ganze Welt getan haben. Die Kirchengeschichte wird vor allem
dadurch betroffen, dass die allgemeine Uberschitzung der Wissen-
schaftlichkeit die Geringschdtzung der Religion mit sich bringt. Das gilt
fiir das moderne Afrika, wie es fiir das 19. Jahrhundert in Europa galt.
Der Beitrag der Religion zur Entwicklung wird von vielen nicht gese-
hen und verstanden, vor allem von denen nicht, die unter Entwicklung
nicht mehr als den Ausbau der Infrastrukturen eines Landes, die
Zunahme des Bruttosozialproduktes und #hnliches verstehen.! Die
Kirchen werden durch diese allgemeine Stimmung in die Defensive
gedriangt. Geschichte und a fortiori Kirchengeschichte werden in der

1 0.U. Kalu, Religion as a Factor in National Development, in: E.C. Amucheazi
(Hg.), Readings in the Social Sciences: Issues in National Development, Fourth Dimen-
sion Publ. 1979, 307-320.



434 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Schule unzureichend unterrichtet; sie haben in den Lehrpldnen kei-
nerlei Prioritdt. Die Kirchengeschichte ist so vergleichbar mit einem
jener Samenkorner im Gleichnis, das auf «ungastlichen» Boden fiel;
oder man konnte auch sagen: sie ist wie ein Feld, das man nicht
bestellen will.

Aber nicht nur die 6ffentlichen Institutionen, auch die Kirchen
haben die Bedeutung der Kirchengeschichte noch nicht wirklich er-
kannt. Die Entwicklung des Projektes «Kirchengeschichte» der West
African Association of Theological Institutions zeigt das deutlich. Die
kirchlichen Geldquellen fliessen dafiir nur spérlich. Die Kirchenleiter
haben kein wirklich geschichtliches Interesse; sie mochten im besten
Fall die Chronik ihrer Didzesen und Denominationen erstellt wissen.
Der Versuch, die Geschichte der Kirche zu schreiben, wird in dieser
Welt des Denominationalismus als Bedrohung empfunden. Die Ge-
meinden, besonders in den landlichen Gebieten, sind ohnehin nicht in
der Lage, die Kirchengeschichte als Instrument der Besinnung auf
Identitdt und Auftrag fiir die Zukunft zu beniitzen. Sie begniigen sich
mit dem Hinweis auf die Namen und Ankunftsdaten der ersten Mis-
sionare; die Dynamik der Geschichte entgeht ihnen. Die Kirchenge-
schichte hat also, wie wir sehen, sowohl in den Elfenbeintiirmen der
Kirchenleitungen als auch in den Gemeinden mit grossen Schwierig-
keiten zu kampfen.

Nun hat aber die Disziplin der Kirchengeschichte auch ihre eigenen
inneren Probleme. Sie ist durch ein Dilemma gekennzeichnet. Sie ver-
steht sich einerseits als Geschichtsschreibung, konzentriert aber ande-
rerseits thre Aufmerksamkeit auf eine bestimmte Institution — die Kir-
che. Diese Institution hat durch die Jahrhunderte grossen Einfluss
gehabt, Sie hat das Leben von Menschen, Nationen und Kulturen
gepragt. Sie ruft darum auch heute noch die verschiedensten Reaktio-
nen hervor. Wihrend die einen nichts als Verachtung fiir sie iibrig
haben, identizifieren sich die anderen leidenschaftlich mit‘ihrer Ge-
schichte. Und zwischen diesen beiden Extremen finden sich alle mog-
lichen «mittleren Positionen».

Historiker, die akademische Objektivitit fiir sich in Anspruch neh-
men, bringen in der Regel wenig Achtung auf fiir eine Disziplin, deren
Voreingenommenheit so offensichtlich ist. Das Bekenntnis zum christ-
lichen Glauben ldsst wissenschaftliche Historiker sofort argwéhnisch
werden. Das Misstrauen wird noch erhoht durch die Tatsache, dass die
meisten Kirchenhistoriker als Theologen, nicht als Historiker ausge-



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 435

bildet worden sind. Lord Acton ertffnete seine berithmte Antrittsvor-
lesung tiber «Das Studium der Geschichte» mit einer Anekdote. Er
erzdhlte, wie ein wortbegabter Reformationshistoriker in Berlin Leo-
pold von Ranke begegnete und ihn iiberschwinglich als Kollegen
umarmen wollte. «Oh bitte», soll da der Vater wissenschaftlicher
Geschichtsschreibung gesagt haben, indem er sich der Umarmung ent-
zog, «zwischen uns besteht ein grosser Unterschied: Sie sind in erster
Linie Christ, ich in erster Linie Historiker.» Ranke und mit ihm Sir
Isaiah Berlin haben viel dazu beigetragen, den Begriff der wissenschaft-
lichen Geschichtsschreibung zu allgemeiner Geltung zu bringen. Seine
Grundlage war das naive Verstindnis, das das 19. Jahrhundert von
«Objektivitat» hatte. Ranke hatte nicht das Ziel, die Kirchengeschichte
zu verunglimpfen. Es ging ihm vielmehr darum, die Schemata der
Betrachtung zu iiberwinden, die von der Macht des «Fingers Gottes»
oder anderen theologischen Konzepten bestimmt waren.

Die Antwort auf die Sicht Rankes ist nicht ausgeblieben. E. Harris
Harbison meinte dazu: Die Bemiihungen, angefangen von Voltaire bis
zu Bayle, die Darstellung der Kirchengeschichte von Aberglauben und
klerikalen Verzerrungen zu reinigen, die Leidenschaft also fiir Genau-
igkeit, Objektivitdt und Vollstindigkeit, wie sie die deutsche Schule der
wissenschaftlichen Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert kenn-
zeichnet, stehen ithrem tieferen Wesen nach keineswegs im Wider-
spruch zum christlichen Glauben.? Wir miissen aber noch weitergehen
als Harbison in dieser Aussage. Auch die wissenschaftliche Geschichts-
schreibung selbst ist nicht wertfrei. Der Anspruch der Objektivitit kann
heute nicht mehr erhoben werden. Wir brauchen nicht so weit zu gehen
wie Trevelyan und Geschichtsschreibung als Kunst zu bezeichnen. Er
hat aber sicher recht, wenn er sagt, dass die Geschichte mit allen ver-
fiigbaren technischen Mitteln wissenschaftlich erforscht werden miisse,
dass sie aber dann ohne wissenschaftliche Verbramung mit Gespiir und
so lesbar wie ein Roman darzustellen sei. Die Voreingenommenheit des
Autors muss dabei offen zugegeben werden. Sie muss nicht verschamt
verborgen werden. Denn die Voreingenommenheit kann ja der Aus-
druck des Engagements sein, mit dem jede Generation die Quellen der
Vergangenheit neu liest und mit den Bediirfnissen ihrer Zeit in Ver-
bindung zu setzen sucht.? Unbeteiligte Geschichtsschreibung ohne jeg-

2 E.Harris Harbison, The Marks of a Christian Historian, in: C. T. MclIntire (Hg.),
God, History and Historians, OUP 1977.
3 E.H. Carr, What is History? Penguin 1964.



436 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

liche ideologische Perspektive ist nicht notwendigerweise gute Ge-
schichtsschreibung.

Diese Feststellung hat besonderes Gewicht fiir den Kirchenhistori-
ker. Denn er geht ja mit der grundlegenden Voraussetzung an die
Geschichte heran, dass das Reich Gottes in diese Welt eingebrochen ist
und sowohl jedem Einzelnen als auch der menschlichen Gemeinschaft
die Moglichkeit innerer Erneuerung und Umgestaltung bringt. Er sucht
nicht nur das Wesen und das Gefille dieser Gegenwart zu verstehen,
sondern auch ihre ungreifbaren und doch méchtigen Auswirkungen. Er
wird seine Aufmerksamkeit nicht allein auf die Institution beschrin-
ken, sondern den Versuch machen, den Gang der Geschichte in christ-
licher Perspektive zu interpretieren. Er geht von der Uberlegung aus,
dass das Reich Gottes als Ferment in der Geschichte am Werke ist und
wird sich im Lichte dieser Uberzeugung darum bemiihen, die kompli-
zierten Vorgidnge der Umwandlung zu untersuchen, die im Leben der
Volker im Laufe der Zeit stattgefunden haben. Die Betonung muss auf
dem Dynamischen liegen. Hosbawn hat mit Recht gesagt, dass eine
Geschichtsschreibung nur etwas taugt, wenn sie den Versuch macht,
die Art der Wechselbeziehungen in der Gesellschaft, vor allem die
Mechanismen, Tendenzen und Richtungen, die bei der Umgestaltung
der Gesellschaft wirksam sind, aufzudecken.*

Die Eigenart der Kirchengeschichte besteht darin, dass sie von der
Gegenwart des Reiches Gottes ausgeht. Diese Annahme mag einen
triumphalistischen Zug haben. Aber kann es anders sein? Jede Ge-
schichtsschreibung, die von der Annahme ausgeht, dass die Geschichte
einem Ziele zustrebt, wird einen triumphalistischen Zug haben (auch
die marxistische Geschichtsschreibung). Das heisst nicht, dass die
Annahme darum falsch wire. Sie muss allerdings so gehandhabt wer-
den, dass die prizise Forschung dabei nicht leidet. Die Regeln, die die
wissenschaftliche Geschichtsschreibung fiir den Umgang mit den Quel-
len entwickelt hat, miissen eingehalten werden.

Folgerungen fiir die Kirchengeschichte

Was bedeutet dieses Verstdndnis der Kirchengeschichte fiir den afri-
kanischen Kontinent ? Neue Perspektiven ergeben sich. Der Historiker,

4 E.Hobsbawm, Historical Predictions, Populi 8, 2 (1981), 40-44.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 437

der die Geschichte der Kirche von diesem Verstidndnis her darstellt,

wird davon ausgehen, dass Gott in Afrika gegenwirtig war, bevor die

Missionare ankamen. Er wird versuchen, die Spuren dieser Gegenwart

aufzuzeigen, ein Versuch, der fiir das Selbstverstindnis der Gemeinden

heute von grosster Bedeutung ist; denn einzig indem sie sich selbst in
dieser umfassenden Perspektive sehen, werden sie ihre Berufung und
ihren Auftrag richtig verstehen konnen. Der Historiker wird iiberdies
die Geschichte von vornherein in dkumenischer Perspektive darstellen
miissen. Er weiss, dass sich die Geschichte der Gegenwart des Reiches
-Gottes nicht in der Geschichte einer einzelnen Kirche erschdpfen kann
und wird darum seine Aufmerksamkeit nicht auf bestimmte Denomi-
nationen, Lehren oder Interessengruppen beschrinken. Das heisst
auch, dass die Geschichte der Kirchen in Afrika allen entgegengesetz-
ten Meinungen zum Trotz nicht einfach die Geschichte der Missionen
ist. Es handelt sich nicht nur darum, zu beschreiben, was die Missionare
taten oder nicht taten. Es muss vielmehr deutlich werden, wie die

Afrikaner die missionarische Botschaft aufgenommen haben und wie

sie mit 1thr umgegangen sind. Die Aufmerksamkeit muss den neuen

Formen christlichen Lebens gelten, die im raschen Umbruch der nach-

kolonialen Zeit entstanden sind und noch entstehen.

Eine Erlduterung mag hier am Platze sein. Der Begriff «Missions-
wissenschaft» kann in weitem Sinn verstanden werden. In der Regel
wird aber unter « Missionswissenschaft» die Beschéftigung mit der Aus-
breitung des christlichen Glaubens von einem Kulturraum in den
anderen verstanden. Dieses enge Verstdndnis birgt aber zwei Probleme
in sich:

— Die durch die Voraussetzungen der Missionswissenschaft bestimmte
Geschichtsschreibung hat die Neigung, die christlichen Gemein-
schaften losgelost von ihrem Kontext darzustellen. Sie geht nur
unzureichend auf die Gesellschaft ein, in die diese Gemeinschaft als
Zeichen von Christi Gegenwart hineingestellt ist. Eine umfassendere
Sicht ist erforderlich. Denn es muss gesehen werden, dass die beson-
dere Gestalt der christlichen Tradition in hohem Masse durch die
kulturellen, sozialen, konomischen und politischen Voraussetzun-
gen der jeweiligen Gesellschaft bestimmt sind.

— Die zweite Schwierigkeit besteht darin, dass diese eng verstandene
Geschichtsschreibung fast unvermeidlich rassistische oder doch eth-
no-zentrische Ziige annimmt. Der Eindruck wird erweckt, dass das



438 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

eigentliche Thema der Geschichte die Missionsgesellschaften oder,
wie die Ghanesen sagen, Oburoni Kurom, die «Stadt des weissen
Mannes», sei. Das Thema reicht aber weiter. Es geht darum, die
Reaktionen zu untersuchen, die durch das Evangelium in der afri-
kanischen Gesellschaft hervorgerufen worden sind. Ein weiteres
Spektrum von Fragen bedarfin diesem Zusammenhang der Klarung.
Etwa: Inwiefern sind die Grundlagen des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens verandert worden ? In welcher Weise hat sich der Umgang
mit der Natur gewandelt?

Eine schopferische Analyse der christlichen Gegenwart in Afrika
muss sich darum mit besonderem Nachdruck der Begegnung zwischen
westlichem und afrikanischem Welt- und Kulturverstdndnis zuwen-
den. Was ist in dieser Begegnung geschehen ? Die Darstellung darf nicht
von der Annahme ausgehen, dass die europdische Spielart der christ-
lichen Tradition die Antwort fiir Afrikas Zukunft sei. Die Geschichte
Afrikas beginnt nicht mit dem Eindringen der westlichen Welt. Der
Ausgangspunkt sind vielmehr die vielgestaltigen Kulturen Afrikas. Die
Auseinandersetzung zwischen Europa und Afrika ldsst deutlich wer-
den, worin die Stirken und worin die Schwichen beider Traditionen
liegen. Keine der beiden Welten darf mit einem Glorienschein umge-
ben werden.’

Die Geschichtsschreibung hat die Aufgabe, aufzuzeigen, wo sich die
Krifte der Transzendenz und der Verdnderung in der Geschichte mani-
festieren. Sie kann die Vorgédnge nicht aus der Distanz betrachten. Jede
Darstellung wird zum Engagement.

Die Entwicklung der Kirchengeschichte in den letzten beiden
Jahrzehnten

Nach diesen allgemeinen einleitenden Bemerkungen kénnen wir
uns nun dem Kontext des afrikanischen Kontinents zuwenden. Worin
bestehen die Kennzeichen der Kirchengeschichte in Afrika in den ver-
gangenen zwel Jahrzehnten?

3 0.U. Kalu, Over a Century of Christian Presence in Africa: A Historical Perspec-
tive, Bulletin de Théologie Africaine 1,1 (Janvier-Juin) 1979, 112-126.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 439

Missionsgeschichte. Ich frage mit Absicht nach dieser Zeitspanne,
denn bis in die letzten Tage des kolonialen Zeitalters wurde die
Geschichte Afrikas vornehmlich von Fremden geschrieben: Kolonial-
beamten, Handelsleuten, Ethnologen, Anthropologen und weissen
Missionaren. Von Zeit zu Zeit leisteten auch einige Afrikaner ihren
Beitrag. Die Kirchengeschichte war bis zu diesem Zeitpunkt aufs
Ganze gesehen Missionsgeschichte. Sie wurde (und wird weitgehend
auch heute noch) von Missionaren und ihren Schiitzlingen verfasst, die
sich die missionarische Ideologie kritiklos zu eigen gemacht hatten. Die
Darstellung hatte in der Regel einen propagandistischen Zug und drang
nicht in die tieferen Zusammenhinge ein. Sie hatte oft das offensicht-
liche Ziel, das Selbstbewusstsein der missionarischen Werke zu stiarken
und die personellen und materiellen Mittel sicherzustellen, um das
Evangelium auch weiterhin von Gronlands eisbedeckten Bergen bis in
die dunkeln Winkel Afrikas, wo angeblich Medizinménner die Men-
schen im Bann der Furcht gefangen halten, weiterzugeben.

Lassen Sie mich ein Beispiel geben: Fred William Dodds von der
Primitive Methodist Missionary Society wurde von der Zentrale der
Kirche in London immer wieder aufgefordert, Berichte zu verfassen,
aus denen der Fortschritt des Unternehmens, die Harten des missiona-
rischen Lebens und die finanziellen Bediirfnisse der «guten Sache»
ersichtlich wiirden. In der Zeitschrift der Kirche «Advance» hiess es:
«Wer kann den Einfluss voll ermessen, der von einer Personlichkeit
ausgeht, die sich hohen Idealen ganz verschrieben hat? Das grosste
Verdienst unserer Missionare ist oft das Zeugnis, das sie durch miind-
liche und schriftliche Berichte in ihrer eigenen Heimat ablegen.»® Fred
William Dodds schrieb nicht nur Artikel, sondern ganze Biicher wie
z.B. «Die Geschichten des afrikanischen Wilden» (Tales of the African
Wild, 1911) und «Durchbruch bei den Ibos» (The Ibo Opening, 1923).
Aber es braucht keine ausfiihrlichen Biicher, um der Ideologie gewahr
zu werden, von welcher diese Darstellungen beherrscht sind. Es geniigt,
die in den Zeitschriften der Missionsgesellschaft veroffentlichten Arti-
kel zu lesen, um sich ein Bild von den Vorstellungen zu machen, die die
Missionare von Afrika hatten. Die Haltung, die in diesen Artikeln zum
Ausdruck kommt, steht auch hinter den Darstellungen der Kirchenge-
schichte Afrikas, die in jener Zeit entstanden sind. Die Betonung lag
darauf, wie das Evangelium nach Afrika gebracht wurde. Das Leben der

6 Primitive Methodist Archive, SOAS London, ADVANCE, April 1926, 77.



440 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

mutigen Minner und Frauen wurde geschildert, die viel erduldeten, um
den Glauben mit Erfolg weiterzugeben.

Die Darstellungen, die um die Jahrhundertwende erschienen, trugen
dramatische Titel. Eva Stuart z.B. schrieb zwei Béinde iiber die Kwa-
Ibo Mission — «Fiir Gott entflammt» (Aflame for God) und «Auf der
Suche nach Seelen im Kwa-Ibo-Land» (Quest for Souls in Kwa Iboe
Country). Der methodistische Missionar H. G. Brewer sprach in mili-
tantem Ton in seinem Buch «Invasion fiir Gott» (Invasion for God,
1944) von den «Schwierigkeiten, Harten des Herzens und dem gele-
gentlichen Blutvergiessen», die er auf dem Marsch von Okigwi in das
nordliche Igboland erlebte. Jacob W. Richards gab noch 1957 seinem
Buch den Titel «Kannibalen waren meine Freunde» (Cannibals were
My Friends). Solche Anspielungen waren bestimmt, ihn zu Hause zum
Helden zu machen und die Geldquellen zum Fliessen zu bringen. F.D.
Walker schlug einen anderen Ton an. Er war der Verfasser der «Ro-
manze des schwarzen Flusses» (Romance of the Black River) und
beschrieb in seinem Buch «Der Ruf des dunkeln Kontinents» (Call of
the Dark Continent, 1911) jene Faszination und Anziehungskraft, die
Afrika eigen sind und erkldaren, warum so viele sich fiir die Mission
einsetzten und sogar das Martyrium auf sich nahmen. E.W. Smith
setzte diesem Einsatz ein Denkmal in dem Band «Die gesegneten Mis-
sionare» (The Blessed Missionaries, 1950). Titel dieser Art liessen sich
leicht vermehren. Sie spiegeln den Geist der Erweckung wider, der auf
Versammlungen wie denjenigen in Exeter Hall herrschte.’

Ich mochte das missionarische Unternehmen mit solchen Hinwei-
sen keineswegs verdchtlich machen. Selbst ein Nationalist wie Wilmot
Blyden hat vor solcher Undankbarkeit gewarnt.® Auch Kwame Nkru-
mah seligen Angedenkens anerkannte die Bedeutung der Mission. Ich
mochte nur deutlich machen, dass diese Literatur Ausdruck eines Eth-
nozentrismus war, der die Erfolge der Mission wieder in Frage stellte.
Das Bild Afrikas, das hier vorausgesetzt wurde, ist von F. W. Dodds im
ersten Vers eines seiner Lieder auf klassische Weise zusammengefasst
worden:

7 J.P. Curtin, Scientific Racism and the British Theory of Empire, Journal of the
Historical Society of Nigeria (JHSN) 2,1 (Dec. 1960), 40-51.

8 E.W.Blyden, The Return of the Exiles, Lagos 1891; vgl. Nkrumah, Garden Address
to the Delegates of the International Missionary Council, 1957, in: R. K. Orchard, The
Ghana Assembly of the L.M.C., 1958, 148.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 441

Fest hilt die Nacht! Wie lang die Stunden sdaumen,

Seit Urzeit liegen sie, die dunkeln Volker und trdumen.
Mach, dass des Morgens Wellen bald die Berg’ umschdumen
von Afrikas dunkel-trunkenem Land.’

Man kann sich fragen, was hier armseliger ist — der Inhalt oder das
Versmass! Wer so dichtete, musste die Rolle der Missionare tiberbeto-
nen und iiber den afrikanischen Beitrag in der Entstehung der Kirche
hinweggehen. Die Afrikaner blieben anonyme Gestalten. Triger neuer
Spiritualitdt wie Vater Tansi aus Ostnigerien finden in den Handbii-
chern keine Erwdhnung.'”

Die nationalistische Geschichtsschreibung. Diese missionarischen
Darstellungen wurden in den Sechzigerjahren allmidhlich durch die
nationalistische Geschichtsschreibung abgelost. Ein Zwischenglied
darf bei diesem Ubergang nicht iibersehen werden. Bereits vor dem
Durchbruch der nationalistischen Geschichtsschreibung hatten Afri-
kaner iiber die Mission zu schreiben begonnen. Sie schrieben aber wie
ihre Meister. W.H. Mobley nennt die Produkte dieser Gruppe in sei-
nem Buch «Was die Ghander von den Missionaren denken» (The
Ghanaians’ Image of the Missionary, 1970) «Literatur von Bevormun-
deten». Sie sprachen einerseits von der Wiirde des Menschen, waren
aber andererseits geprigt von offensichtlicher Dankbarkeit gegeniiber
ihren Herren. Die Missionare wurden iiberlebensgross dargestellt.

Die nationalistische Geschichtsschreibung setzte sich aber allméh-
lich durch. Der Fanti-Jurist Menson Sarbah, ein Pionier unter den
Afrikanern (geb. 1864), sprach die Warnung aus: «Verachtung fiir den
von den Missionaren geprigten Afrikaner ist unverdient und verach-
tenswert... Vermutlich wird niemand je voll ermessen, wieviel West-
afrika den Christen verdankt, die konvertierten, ohne aufzuhoren, Afri-
kaner zu sein.»!! Er hat ohne Zweifel recht. Eine kritischere Stimme,
diejenige von Casley Hayford, wurde etwa zur selben Zeit laut. Wih-
rend Sarbah die Vergewaltigung Afrikas nie verurteilt hatte, sprach er
davon, dass «das Christentum Europas und Nordamerikas mit seinen
hierarchischen Strukturen, seinen Klassenvorurteilen und diskrimina-

9 Primitive Methodist Archive, SOAS London, ADVANCE, July 1926, 128.

10 E Isichei, Father Tansi, Macmillan, 1980.

I J.M. Sarbah, Fanti National Constitution 1906, xiv; S. Tenkorang, John Mensah
Sarbah, 1864-1910, Trans. Hist. Soc. of Ghana 14,1 (June 1973), 65-78.



442 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

torischen Haltungen, seinen merkantilen Interesen, seiner arroganten
Einmischung in die Sitten und Gebriuche anderer Voélker nicht das
Christentum Christi sein kdnnex».'?

Dieselbe Redeweise kennzeichnet ein Buch, das spéter erschien und
den vielsagenden Titel «Befreites Athiopien» (Ethiopia Unbound)
tragt. Die Veroffentlichung dieses Werkes kann als die Geburtsstunde
der nationalistischen Geschichtsschreibung bezeichnet werden. Es ist
beherrscht von einem defensiven, kritischen, ja schrillen Ton. Quai-
son-Sackey nahm den Titel auf; er schrieb 1963 in seinem Buch «Be-
freites Afrika» (Africa Unbound), dass es das Ziel der Geschichtsschrei-
bung sein miisse, «das Bild zu korrigieren, nach dem Afrika nach wie
vor nichts anderes als ein dunkler, von Wilden bewohnter Kontinent
ist». Das ideologische Ziel dieser ersten Generation nationalistischer
Historiker bestand darin, rassistische Vorurteile der Weissen dadurch
zu bekdmpfen, dass der Wert des Afrikanischen betont und die Ge-
schichte mit einer neuen Achtung fiir Ursprung und Tradition der
afrikanischen Kultur geschrieben wurde. Die neue Achtung kennzeich-
net auch die ersten belletristischen Werke Afrikas, wie z. B. Camara
Layes nostalgisches Buch «Afrikanisches Kind» (African Child) oder
die Veroffentlichungen der Négritude Bewegung. Aimé Césaires zyni-
sches «Hurra denen, die nie etwas erfanden» und Senghors siisses und
sinnliches Lied auf die afrikanische Frau gehoren in diesen Bereich.

Die Kirchengeschichte folgte diesen Spuren. Als Beispiel sei die
Studie von Kenneth Dike in Nigerien, « Handel und Politik im Niger-
Delta» (The Trade and Politics on the Niger Delta, 1956) genannt, in
der er die unternehmerischen Fahigkeiten der Afrikaner pries. Er bil-
dete zusammen mit J.C. Anene eine Reihe von jungen Gelehrten her-
an, die diese kritische Einstellung vertieften. E.B. Idowu hielt eine
Reihe von Radiovortrigen, die spiter von der Oxford University Press
unter dem Titel «Auf dem Weg zu einer afrikanischen Kirche» (To-
wards an Indigenous Church, 1964) herausgegeben wurden. Ein Jahr
spater erschien J.F. Ajayis wohldokumentierte Studie «Christliche
Mission in Nigerien 1841-1891: die Schaffung einer neuen Elite» (Chri-
stian Missions in Nigeria, 1841-1891: The making of a New Elite). Die
Betonung lag dabei auf dem Untertitel. Denn anders als in der missio-
narischen Geschichtsschreibung wurde hier aufgrund sorgféltiger Un-
tersuchungen gezeigt, wie unter dem Einfluss der missionarischen

12 J E. Casely Hayford, Ethiopia Unbound, 1911, 189f.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 443

Erziehung eine neue afrikanische Elite entstand mit allen wirtschaftli-
chen, sozialen und politischen Konsequenzen, die damit verbunden
sind. Diese Studie kam 1965 heraus. Im selben Jahr fand in Ghana ein
Treffen von Kirchenhistorikern statt, auf dem der Mangel an brauch-
baren Lehrbiichern fiir afrikanische Kirchengeschichte!® sowie die
Schwierigkeiten im Umgang mit den Quellen, die Probleme der Metho-
de, der Finanzierung und der Kommunikation diskutiert wurden.
Ergebnisse dieser Tagung wurden von Christian Baeta (Ghana) heraus-
gegeben (Christianity in Tropical Africa). Grosse Erwartungen wurden
erweckt. Regionale Gruppen von Kirchengeschichtlern wurden gebil-
det, ja eine besondere Zeitschrift « Bulletin for the Society of African
Church History» sollte herauskommen. Ein prosaischer und schwer-
falliger Titel fiir ein so vielversprechendes Unterfangen. Der Plan
wurde aber nie verwirklicht, allerdings nicht wegen des Titels, sondern
weil der nigerianische Biirgerkrieg (1967-1970) dazwischenkam.
Emmanuel A. Ayandele. Unmittelbar vor dem Krieg hatte Emma-
nuel A. Ayandele seine Studie «Die Auswirkungen der Mission im
modernen Nigerien» (Missionary Impact on Modern Nigeria, 1966)
veroffentlicht. Die Perspektive dieses Buches ist interessant. Seine Auf-
merksamkeit galt nicht der «Ankunft des christlichen Glaubens», wie
frither so oft gesagt worden war. Er suchte vielmehr darzustellen, wel-
che Auswirkungen das missionarische Unternehmen auf Kulturen in
Nigerien hatte, die an sich lebensfihig gewesen wiren. Ayandele
betrachtet, wie aus seinem Gesamtwerk hervorgeht, die Missionare als
agents provocateurs des Kolonialregimes. Er warf ihnen vor, der west-
lichen Herrschaft den Weg bereitet zu haben. Sie hidtten mit Koloni-
albeamten und Handelsleuten Hand in Hand gearbeitet. Sie hitten
gelegentich sogar an kolonialen Aktionen zur «Zivilisierung» be-
stimmter Gegenden teilgenommen wie z. B. an der Aro-Expedition von
1901-1902. Ayandele wandte sein Interesse darum im besonderen jenen
Afrikanern zu, die Widerstand leisteten. Die «Helden» in seiner Dar-
stellung sind Minner wie Konig Jaja von Opobo, der die christliche
Verkiindigung als Tduschungsmangver betrachtete. Denn musste diese
Bibel nicht Liige und Torheit sein, so fragte er zynisch, wenn sie von
einem Gott sprach, der seinen einzigen Sohn getotet hatte? Ayandele

13 Es scheint, dass sich Unterrichtende wesentlich auf die vier Binde von C.P.
Groves, The Planting of Christianity in Africa, London, Lutherworth Press 1955 stiitz-
ten.



444 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

personlich war nicht dieser Meinung. Er war im Gegenteil stolz darauf,
der baptistischen Kirche anzugehoren und war sogar neben seiner
Lehrtétigkeit an der Universitdt Ibadan in der kirchlichen Sonntags-
schule aktiv. Der romantisierende Charakter der neuen Geschichts-
schreibung tritt aber bei ihm deutlich hervor. Er bewunderte z.B.
Mojola Agbebi und James Johnson (den «Heiligen» Johnson), die sich
von den Missionskirchen trennten und sich afrikanischen Kirchen
zuwandten, die auf eigenen Fiissen standen und gegeniiber der afrika-
nischen Tradition eine kreative Haltung einnahmen.

Ayandele zeigt an einem bedenkenswerten Beisiel, welchen Einfluss
wirtschaftliche Faktoren auf die religiose Geschichte haben konnten:
dem Verhiltnis zwischen den Anglikanern und der Niger Company.
Der christliche Glaube wurde bei den am Flusse lebenden Brass-Stam-
men zundchst bereitwillig aufgenommen. Sie iibernahmen in der neuen
Situation die Rolle von Zwischenhindlern. Angesichts der wirtschaft-
lichen Depression beschnitt aber das Management der Gesellschaft
diese Rolle. Die Brass-Stimme wandten sich daraufhin in naiver
Erwartung an ihre «Freundin», die Konigin. Die G6ttin aus dem fernen
England antwortete aber nicht. Das offnete den Brass-Stimmen die
Augen. Sie verliessen die Kirche und kehrten zu den fritheren Gottern
zuriick.!* Und warum sollte es der Zufall nicht wollen, dass Flussgeister
ein wirtschaftliches Problem lésen?

Ayandele nahm es mit den historischen Fakten nicht immer genau.
Adiele Afigbo hat z. B. Zweifel dariiber gedussert, ob seine Hinweise auf
die Beteiligung der Missionare an der Aro-Expedition wirklich unter-
mauert seien. Es ist inzwischen auch deutich geworden, dass der Vor-
gang der Verdnderung komplizierter ist, als Ayandele angenommen
hatte. Aber diese Einschriankungen heben seine Verdienste nicht auf.
Seine Sicht der Geschichte ist dennoch von grosster historiographischer
Bedeutung. Seine Arbeiten lassen erkennen, wie neue ideologische

14 E. A. Ayandele, The Relations between the C.M.S. and the Royal Niger Company,
1886-1900, JHSN 4,1 (Dec. 1968); ders., Background to the «duel» between Crowther
and Goldie on the Lower Niger, 1857-1886, JHSN 4,1 (Dec. 1967), 42-62; ders., The
Missionary Factor in Brass, 1857-1900: A Study in Advance and Recession, Bulletin of
the Soc. of Afric. Church Hist. (Bull. SACH) 2/3 (1967), 249-257. Vgl. auch G.O.M.
Tasio, King Jaja of Opobo and the Christian Missionaries under Bishop Samuel Ajayi
Crowther, ODUMA 3,1(1976), 4-10. — Die Literatur bis zu.dieser Periode wurde in einer
kurzen Ubersicht dargestellt von N. Q. King, African Church History in the Making, JEH
18,2 (1967), 2371t



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 445

Voraussetzungen zu neuen Themen und Akzenten fiihren. Zum ersten
Mal haben wir es mit einem Versuch zu tun, statt der Missionsge-
schichte die sozialen und kulturellen Strukturen Afrikas zum Gegen-
stand der Untersuchung zu machen.’?

Die Afrikanische Perspektive. Aber noch eine andere Verschiebung
lasst sich feststellen. Die Aufmerksamkeit gilt jetzt mehr und mehr der
Frage, wie das missionarische Unternehmen von den Afrikanern gese-
hen wurde. Die Studien von Felix Ekechi bieten gute Illustrationen
dafiir. Der bestimmte Aspekt, unter dem seiner Meinung nach die
Geschichte der Kirche im Igboland geschrieben werden muss, ist die
Konkurrenz der verschiedenen Denominationen. Die Tatsache dieser
Konkurrenz erklirt die Verbreitung des Glaubens, die Griindung von
Schulen und anderen Institutionen und auch den Nachdruck, der auf
bestimmte theologische Inhalte gelegt wurde. Schulen, Spitiler und
landwirtschaftliche Genossenschaften waren Werkzeuge der Rivalitit
und Indoktrinierung. Als Ekechis Buch «Missionarisches Unterneh-
men und Rivalitdten in Igboland» (Missonary Enterprise and Rivalry
in Igboland, 1971) erschien, wurde ihm von vielen vorgeworfen, es habe
die Geschichte aufden Kopfgestellt und die Zusammenarbeit zwischen
den Denominationen nicht geniigend betont. Das mag stimmen. Aber
es ist darum nicht weniger wahr, dass die Bemiihungen der Denomi-
nationen, zusammenzuarbeiten oder sich gar zu einer Kirche zu ver-
einigen, an einem kleinen Ort sind. Die Unionsbewegung in Nigerien
umfasste sogar auf ihrem Hohepunkt nicht mehr als vier Kirchen, und
in Ghana sind die Auseinandersetzungen noch im Gange. Der rémisch-
katholische-evangelische Gegensatz hat kaum etwas von seiner Schérfe
verloren. Der Glaube ist in Denominationen aufgespalten.!®

I5° A E. Afigbo, The Missionaries and the Aro Expedition of 1901/02. West African
Religion (Nsukka), Bd.9 (1971), 13-27; O.U. Kalu, Missionaries, Colonial Government
and Secret Societies in South-Eastern Igboland, 1920-1950, JHSN 9,1 (Dec. 1977),
75-90; ders., Formulation of Cultural Policy in Colonial Nigeria, in: E. Ijekweazu (Hg.),
Readings in African Humanities II, Fourth Dimension, 1981.

16 F_Ekechi, Colonialism and Christianity in West Africa: the Igbo Case, 1900-1915,
Journal of Afric. Hist. 12,1 (1969), 103-116; O. U. Kalu, Divided People of God: Church
Union Movement in Nigeria, 1875-1966, New York, NOK Publ. Ltd. 1978 ders., The
Shattered Cross, in: O.U. Kalu (Hg.), History of Christianity in West Africa, Longman
1980; ders., Church Unity and Religious Change in Africa, in: R.Gray et al. (Hg.),
Christianity in Independent Africa, London, Rex Collings 1978, 164-176.



446 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Die Studien Ekechis sind darum so wichtig, weil er durchwegs die
afrikanischen Mitarbeiter zur Geltung kommen l4sst. Dasselbe Anlie-
gen findet sich auch bei Elizabeth Isichei. Ajayi und Aynadele hatten
langst zuvor auf dieses Defizit in der Kirchengeschichte hingewiesen.
Inzwischen ist dieses Bemiihen zum Allgemeingut geworden. Es findet
sich {iberall, ob nun Odanttem iiber Ghana, Ranger iliber Tanzania,
Tuma iiber Uganda oder Temu iiber Kenya schreibt. Paul Jenkins
schrieb einen ausfiihrlichen Artikel iiber die Rolle der Afrikaner in der
anglikanischen Missionsarbeit in Ghana. Die verchiedensten Gruppen
haben die Missionsarbeit in Afrika mitgetragen: die Schwarzen aus der
Karibik, die Leute aus Sierra-Leone, die in der friihen Zeit eine wichtige
Rolle spielten, befreite Sklaven, die zuriickkehrten, wie z.B. Bischof
Crowther, Katecheten, Pfarrer, Lehrer, Evangelisten, Laienprediger,
Mitglieder der Frauen- und Miittervereine, vor allem aber die Gemein-
den selbst, die den Bau von Kirchen und Institutionen finanzierten oder
selbst an die Hand nahmen.!’

Eines ist jedenfalls deutlich geworden: es sind nicht die Weissen, die
fiir den heutigen Stand der Kirche verantwortlich sind. Gewiss, sie
haben die Entscheidungen in allen wichtigen Gremien getroffen. Die
Afrikaner haben aber die eigentliche Arbeit geleistet. Das schwer zu
ertragende Klima, die sprachlichen Hindernisse und Mangel an Geld
machten es unmdoglich, geniigend Missionare nach Afrika zu senden. Es
waren darum letztlich die Afrikaner, die die Afrikaner evangelisier-
ten.

Die unabhdingigen Kirchen. Das neue Interesse an den afrikanischen
Reaktionen ist wohl auch der Hintergrund fiir die wachsende Aufmerk-
samkeit, die heute den unabhingigen Kirchen entgegengebracht wird.
Bengt Sundklers bahnbrechende Forschung iiber die siidafrikanische
Situation hat vor allem im Westen ein starkes Echo gefunden; die
Geschichte der Sekten war ja von jeher mit besonderem Interesse ver-
folgt worden. Die Erfahrung Lateinamerikas mag daran nicht ganz

17 Ajayi and Ayandele, Writing African Church History, in: The Church Crossing
Frontiers (In honor of Bengt Sundkler), 90-108 ; E. Isichei, Seven Varieties of Ambiguity:
Some Patterns of Igbo Response to Christian Missions, Journal of Rel. in Africa 3,3
(1970),209-227; Paul Jenkins, The Anglican Church in Ghana, 1905-1924, Trans. Hist.
Soc. of Ghana XV, 2 und XVI(1974); Tom Tuma, Building a Ugandan Church, Nairobi:
Kenya Lit. Bureau 1980; vgl. auch T. O. Ranger, The African Churches in Tanzania (eine
Studie liber den Beitrag einheimischer Tanzanianer zur Begriindung des Christentums in
ihrem Land); A.J. Temu, British Protestant Missions in Kenya, Longman, 1972.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 447

unbeteiligt gewesen sein; sie hat den Blick gedffnet fiir die politische
Bedeutung gewisser linksgerichteter, sektiererischer Gruppen. Lante-
nari hat gezeigt, dass es sich dabei um eine «Religion der Unterdriick-
ten» handle, und die Frage wurde aufgeworfen, ob die Betonung der
eschatologischen Erwartung nicht zwangsldufig radikale politische
Haltungen zur Folge habe.'8

Zwei Perspektiven scheinen bei der Beurteilung der Unabhéingigen
Kirchen eine wichtige Rolle zu spielen. Wiahrend die einen sie als
Signal des erwachenden Nationalgefiihls interpretieren, gehen die an-
deren eher auf das Verhéiltnis zwischen Missionskirchen und Unab-
hangigen Kirchen ein.

In der ersten Perspektive werden die Unabhingigen Kirchen vor
allem als Widerstandsbewegung gegen das Kolonialregime gesehen,
Auch das Entstehen der Aladura (Betende Kirche) wurde in dieser
Weise erklirt, obwohl sie sich nie an irgendwelchen politischen Aktio-
nen offen beteiligt hat (sie verhielt sich z. B. in der umstrittenen Steuer-
frage Ende der Zwanzigerjahre neutral). Coleman, Robert Mitchell und
John Peel sind die Autoren, die diese These des politischen Wider-
stands mit besonderem Nachdruck vertraten. Auch Christian G. Bactas
Studie iiber die Geistlichen Kirchen Ghanas hilt sich im Rahmen der
nationalistischen Geschichtsschreibung.

Andere Historiker wie W.H. Turner und Victor Hayward interes-
sierten sich hingegen in erster Linie fiir die Perspektive des Wider-
spruchs gegen die Missionskirchen. Was sollten die Missionare den-
ken ? Eine gewisse Unsicherheit hatte sie ergriffen, als eine afrikanische
Nation nach der anderen ihre Unabhéngigkeit gewonnen hatte. Viele
Weisse hegten die Beflirchtung, dass der christliche Glaube sich in der
nationalistischen Bewegung verlieren wiirde. T. A. Beetham warfnoch
1967 die Frage auf, ob das Evangelium in Afrika wohl ausreichende
Wurzeln geschlagen habe oder ob Afrikaner zur Religion ihrer Ahnen
zuriickkehren wiirden. Auch die portugiesische Mission des 15. und
16. Jahrhunderts in Benin und Warri hatte schliesslich nur wenige
Spuren hinterlassen! Was war von den Unabhéngigen Kirchen in dieser
Situation zu halten? H. W. Turner untersuchte in einem Werk von zwei
Binden und in einer grossen Zahl von Artikeln einen Zweig der Ala-
dura, die Church of the Lord, insbesondere ihre Verfassung, Liturgie

18 vgl. O.U. Kalu, The Politics of Religious Sectarianism in Africa, West African
Religion 16,1 (1975), 16-25.



448 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

und Theologie, und kam zum Schluss, dass sie in der gesunden christ-
lichen Tradition stehe. Diese Bescheinigung brachte allerdings noch
keine Losung der Probleme an der Basis. Viele Denominationen
beschworen auch weiterhin Himmel und Holle auf die Abtriinnigen
herab, die sich heimlich in die Gebetsversammlungen der Unabhéngi-
gen Kirchen begaben.!® Aber wie dem auch sei, die Geschichtsschrei-
bung ging mehr und mehr auf die Frage ein, welche Lehren aus dem
Entstehen der Unabhingigen Kirchen zu ziehen seien. Wie tief sind in
Wirklichkeit die Wurzeln, die die missionarische Botschaft in afrika-
nischem Boden geschlagen hat? Warum suchen Afrikaner in Zeiten der
Krise ihre Zuflucht bei den Unabhingigen Kirchen und sogar bei
Medizinmidnnern? Welche Griinde haben die Afrikaner dazu gefiihrt,
die Gotter ihrer Vorviter zugunsten des christlichen Glaubens zu ver-
lassen? Jesus war schliesslich keiner ihrer Ahnen!

Ein neuer Anfang. Ein weiterer Hinweis ist wichtig. Eine Flut von
Literatur behandelt den Vorgang des Einheimischwerdens des christ-
lichen Glaubens, die Griinde der Bekehrung und des religiosen Wan-
dels liberhaupt.?’ In diesem Zusammenhang gewann die Frage nach der
Selbstandigkeit der afrikanischen Kirchen Bedeutung. Vielleicht, so
wurde gesagt, sollte ein «Moratorium » fiir westliche Hilfe ausgerufen
werden: Die europdischen und amerikanischen Missionsgesellschaften
sollten ihr Personal und ihre finanzielle Unterstiitzung fiir fiinf Jahre
zuriickziehen, damit die afrikanischen Kirchen lernen, ihren «Brot-
korb in erreichbare Hohe zu hiangen» und mit den Mitteln auszukom-
men, die sie selbst aufbringen konnten. Die Struktur des missionari-
schen Unternehmens habe den Kirchen eine nicht lebensfihige Gestalt
gegeben. Einzig ein Moratorium konne die Dinge ins richtige Gleich-
gewicht bringen. Ob das aber wirklich stimmt? Eine gewisse Weisheit
ist der Bemerkung nicht abzusprechen: Wenn die Kirche ein Leib ist,
kann dann das Auge die Nase bitten, flir eine Weile zu pausieren ??!

19 Victor Hayward, International Review of Missions 49 (1962); H.W. Turner, A
History of an African Independent Church, 2 Bde., Oxford, Garendan, 1967; J.C. Mes-
senger, Reinterpretations of Christian and Indigenous Belief in a Nigerian Nativist
Church, American Anthropologist 62,2 (Ap. 1960), 268-278.

20 John Peel, Religious Change in Yorubaland, Africa 37,3 (1967),292-306; R. Hor-
ton, African Conversion, Africa 41 (1971), 87-108; 45 (1975), 219-235, 372-399; O.U.
Kalu, Gods in Retreat: Models of Religious Change in Africa, Nigerian Journal of
Humanities (Benin) 1,1 (Sept. 1977), 42-53.

21 O0.U. Kalu, Peter Pan Syndrome: Aid and Selfhood of the Church in Africa,



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 449

Alle diese neuen Fragen und Aspekte zeigen, dass die Kirchenge-
schichte in Afrika miindig geworden ist. Die Diskussionen werden
nicht mehr zwischen Weissen und Schwarzen ausgetragen. Die Afri-
kaner schreiben iiber sich selbst. Sowohl die defensive Haltung als auch
die Romantik der nationalistischen Geschichtsschreibung sind im
Abklingen. Adiele Afigbo hat in einem scharfen Artikel «Die Armse-
ligkeit der afrikanischen Geschichtsschreibung» (Poverty of African
Historiography) das Signal gegeben flir den Angriff sowohl auf die
romantisierenden Tendenzen in der nationalistischen Geschichts-
schreibung als auch auf den Hang, negative Bilder zu entwerfen.?

Fragen der Methode

Die Verdnderung der Perspektiven der Geschichtsschreibung
brachte auch eine Veranderung der Methode mit sich. Zu den grund-
legenden Voraussetzungen westlicher Geschichtsschreibung gehoren
Rasse und schriftliche Quellen. Alan Ryder stellt aber mit Recht fest:
«Fiir den Grossteil des afrikanischen Kontinents sind die schriftlichen
Quellen unzureichend als Grundlage fiir die Geschichtsschreibung.
Der Zugang zur afrikanischen Geschichte liegt in der miindlichen Tra-
dition.»??

Die miindliche Tradition. Der Ausgangspunkt fiir diese These ist die
Feststellung, dass die Afrikaner die Erinnerung an die Vergangenheit
aufnicht-literarische Weise wachhalten —durch Sprichworter, Mythen,
Kunst, Folklore, Legenden, Briauche, Initiationsriten usw. Eine schrift-
liche Uberlieferung existierte in der Gestalt von Nsibidi, der eigentliche
Schatz der Tradition wird aber in miindlicher Form und auch in Lie-
dern weitergegeben. Diese Art der Uberlieferung ist da und dort insti-
tutionalisiert worden wie z.B. in den griots im Senegaltal. Die «Weis-
heit der Viter» kann auch auf zeremonielle Weise im Zusammenhang

Missiology 3,1 (Jan. 1975), 15-29; ders., Church, Mission and Moratorium in Africa, in:
ders. (Hg.), A History of Christianity in West Africa, Longman, 1980.

22 A E. Afigbo, The Poverty of African Historiography, Lagos, Afrografka 1977:
ders., Fact and Myth in Nigerian Historiography, Nigeria Magazine No.122/23 (1977),
81-99.

23 Alan Ryder, Traditions and History, in: J.D. Fage (Hg.), Africa Discovers Her
Past, Oxford, 1970, 32.



450 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

mit Familien- und Stammeskrisen zum Ausdruck kommen. Der
Schluss liegt nahe: Will man die Afrikaner so erforschen, wie sie sind,
muss man auf die miindliche Tradition zuriickgreifen. Basil Davidson
hat diese Forderung immer wieder aufgestellt, und Jan Vansina hat sein
Buch «Miindliche Traditionen» (Oral Traditions) aus einzig diesem
Grund geschrieben.?* Er hat sich zwar auf die Erforschung bestimmter
Aspeke beschriankt; seine Studie hat aber nichtsdestoweniger Neuland
erschlossen.

Miindliche Uberlieferungen sind zwar hilfreich, miissen aber natiir-
lich mit Vorsicht verwendet werden. Philips Stevens jr. sagte einmal:
«Wer den miindlichen Traditionen keine Beachtung schenkt, klam-
mert einen Reichtum von historischen Fakten aus.» Er war sich aber
auch der Gefahren bewusst: die Wahrheit kann durch personliche,
familidre und politische Interessen entstellt werden. Das Bewusstsein
fiir den zeitlichen Ablauf kann verlorengehen, weil sich die Aufmerk-
samkeit Heldenfiguren zuwendet. Der Historiker muss darum iiber vier
Aspekte Klarheit gewinnen: a) Worin besteht das Wesen der Uberlie-
ferungsform, mit der er es zu tun hat? b) Wie geht die Uberlieferung mit
dem tradierten Stoff um? c) Welche Faktoren gesellschaftlicher oder
anderer Art haben moglicherweise zu einer Entstellung der Wahrheit
geflihrt? d) Welchen Einfluss hat der kulturelle Kontext, insbesondere
die Sprache auf die Uberlieferung? Wenn er sich diese Fragen gestellt,
hat, kann er vergleichende Studien vornehmen. In den letzten Jahren
sind die Methoden zur Erforschung der miindlichen Tradition noch
verfeinert worden - vor allem durch den Beitrag chronologischer Stu-
dien, der Sprachwissenschaft (Chronologie der Lautverschiebungen)
und der Archéologie.

Der Historiker, der eine ganzheitliche Darstellung bieten will, muss
sich diese neuen Werkzeuge zunutze machen. Die Anforderungen an
seinen Beruf werden dadurch noch erhoht, und es bedarf kaum der
Erwdhnung, dass nur wenige diesen Anforderungen geniigen.

24 J Vansina, Oral Tradition: A Study in Historical Methodology, Chicago, 1965
Phillips Stevens Jr., The Uses of Oral Traditions in Writing of African History, Tarikh 6,1
(1978), 21-30; O.U. Kalu, NSIBIDI: Pictographic Communication in Pre-colonial
Cross-River Basin Societies, Cahiers d’études des Religions Africaines XII, 23/4
(Janv.-Juillet 1978),97-106;auch in: O. U. Kalu (Hg.), Readings in African Humanities:
African Cultural Development, Fourth Dimension Publ., 1978, Kap.6.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 451

Die Schwierigkeit im Umgang mit den Quellen. Wie steht es also mit
dem Kirchengeschichtler in Afrika? Seine Aufgabe erscheint auf den
ersten Blick nicht allzu schwierig. Da die missionarische Bewegung erst
im 19. Jahrhundert zur Entfaltung kam, muss er sich ja nur mit der
neuesten Epoche befassen. Gewiss, Teile Afrikas wie der Maghreb
wurden bereits im Mittelalter christianisiert, andere Teile wurden in
der Renaissance-Zeit mit der christlichen Botschaft konfrontiert. Die
grosse Bewegung kam aber erst in verhaltnisméssig junger Vergangen-
heit, und wer sie beschreiben will, verfiigt iiber zahlreiche Quellen, weil
die Missionare viele Einzelheiten ihrer Erfahrungen festgehalten ha-
ben. Dieser erste Eindruck ist aber triigerisch. Die Hindernisse, die dem
afrikanischen Historiker im Weg stehen, sind in Wirklichkeit erheb-
lich. Schon allein die Aufbewahrung von Dokumenten ist von jeher ein
Problem gewesen. Vieles ist verlorengegangen, weil es in der tropischen
Hitze zerfiel; der Mangel an zentralen Bibliotheken, gelegentliche
Naturkatastrophen und Kriege haben das Ihre beigetragen. Das Bediirf-
nis, Ereignisse auf alle Zeiten schriftlich festzuhalten, ist in Afrika noch
wenig entwickelt, und die Européder haben {iberdies viele Dokumente
mit sich genommen. So sind fiir den afrikanischen Historiker die Quel-
len gar nicht so leicht zuginglich, wie man zunéchst denken konnte. Er
muss sich zunédchst das Geld fiir eine Reise an die Heimatstandorte der
Missionsgesellschaften beschaffen. Da die Missionare aber aus ver-
schiedenen Nationen kamen, ist sofort einsichtig, wie schwierig und
aufwendig eine umfassende Darstellung der Kirchengeschichte ist.
Vielleicht ist hier die Erklarung fiir die Tatsache zu suchen, dass die
Kirchengeschichte Afrikas bisher immer nur in Bruchstiicken geschrie-
ben worden ist. Einzig Denominationen sind bereit, historische Studien
zu finanzieren; die Darstellungen, die auf diese Weise zustandekom-
men, sind in der Regel nicht viel mehr als die Fortsetzung der fritheren
Missionsgeschichte. Das gilt z. B. von der Reihe «Church Growth», die
vom Fuller Theological College herausgegeben wird und bei W. Eerd-
mans in Chicago erscheint.

Die Zuginglichkeit der Quellen bringt aber noch andere Probleme
mit sich. Je nach der Verfligbarkeit der Quellen entsteht ein einseitiges
Bild. Die Tétigkeit der Church Missionary Society, deren Archive wohl
geordnet sind, ist z.B. intensiver untersucht worden als die Tatigkeit
anderer Gesellschaften. Die Dokumente iiber die Kwa-Ibo-Mission
hingegen miissen in dem etwas abseits gelegenen Dublin eingesehen
werden, und die Archive der Presbyterianer in Schottland befinden sich



452 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

in schlechtem Zustand. Die rémisch-katholische Kirche hilt viele
wichtige Dokumente hinter Schloss und Riegel und beginnt erst all-
madhlich, anderen Einblick in sie zu gewahren; und auch jetzt noch
macht sie sie vor allem ihren eigen Konvertiten zuganglich. Kleinere
Gruppen wie die Sudan Interior Mission, die Sudan United Mission,
die Niederldndisch-Reformierte Mission, die Siebenten-Tag-Adventi-
sten und die Unzahl von anderen Gesellschaften haben bisher kaum
einen guten Historiker gefunden. Einige Dissertationen sind geschrie-
ben worden. Das Probem ist damit aber nicht gelost.

Zu diesen Schwierigkeiten kommen noch regionale Unausgewogen-
heiten. Uber die Kirchengeschichte Gambias ist fast {iberhaupt noch
nichts geschrieben worden. Die Dokumente iiber Fernando Po sind mit
der Ausnahme der Berichte der Primitive Methodist Mission fast alle
auf portugiesisch verfasst. Der Afrikaner, der eine umfassende Kir-
chengeschichte Afrikas schreiben mochte, ist also gezwungen, sich in
der ganzen babylonischen Verwirrung der europdischen Sprachen aus-
zukennen! Die wichtigsten Werke iiber die Kirchengeschichte von
Sierra Leone und Liberia sind in der Reihe « Church Growth» erschie-
nen, deren Perspektive aber, wie wir gesehen haben, zu eng ist. Mit
Ausnahme von einigen Dissertationen, die in wenig bekannten deno-
minationellen Colleges in den Vereinigten Staaten geschrieben worden
sind, gibt es sonst nur wenig anderes.

Man kann nur hoffen, dass dieses Problem der Quellen in seiner
Tragweite erkannt wird und Losungen gefunden werden. Gliicklicher-
weise hat die Technologie in dieser Hinsicht grosse Fortschritte ge-
macht. Historisches Material kann auf Mikrofilmen und Mikrofiches
gesammelt und an bestimmten leicht zugidnglichen Orten Afrikas
gespeichert werden. Grosse Anstrengungen werden heute in einzelnen
Teilen Afrikas wie z.B. in Nigerien unternommen, um die Archive
auszubauen; im Zuge dieser Anstrengungen sollte es moglich werden,
die fiir die Kirchengeschichte Afrikas relevanten Quellen in Afrika zu
vereinigen.

Vielfalt der Methoden. Kehren wir aber zum Thema der miindlichen
Uberlieferung zuriick. Ein grosser Teil der Bevolkerung Afrikas gehort
noch zu den drei ersten Generationen, die das Eindringen des Westens
miterlebt haben. Diese Erinnerung mag in vieler Hinsicht mangelhaft
sein, fiir den Historiker ist sie aber dennoch von grosster Bedeutung.

Der Forscher steht ja vor der Aufgabe, ein moglichst vollstandiges
Bild zu geben von der Art und Weise, wie die Afrikaner die christliche



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 453

Botschaft aufgenommen haben. Er muss sich dafiir mit der ganzen
Vielfalt von sozio-politischen, 6konomischen, kulturellen und 6kolo-
gischen Fragen befassen. Lassen Sie mich dies verdeutlichen: Der Ein-
fluss der christlichen Botschaft auf eine Gesellschaft kann z.B. durch
die geographische Lage mitbestimmt werden. Vdélker, die am Meer
lebten und leicht auf dem Wasserweg erreicht werden konnten, kamen
frither in Kontakt mit den Europdern und bekamen das ganze Gewicht
ihrer Priasenz zu spiiren. Volker hingegen, die in entfernten Waldge-
bieten wohnten, blieben davon verschont. Oder: Stimme, die sich
durch eine wohlorganisierte und zentralisierte politische und soziale
Ordnung auszeichneten, waren leichter in der Lage, den fremden Ein-
fluss zu absorbieren. Die Stimme mit locker gefiigten Strukturen hin-
gegen erlagen ihm in der Regel rascher und liessen sich leicht von ihm
bestimmen. Ein besonderes gesellschaftliches System konnte natiirlich
auch durch eine militdrische Niederlage aus den Angeln gehoben wer-
den und aus diesem Grund unter fremde Herrschaft geraten. Die Nie-
derlage fiihrte in solchen Fillen zu der Uberzeugung, dass die iiberlie-
ferten Gottheiten nicht in der Lage gewesen seien, den Stamm zu
schiitzen und dass sie darum durch die michtigere Gottheit ersetzt
werden miissten. Die Frage nach der Macht hat bei dem Vorgang der
Bekehrung fast immer eine wichtige Rolle gespielt. Auch 6konomische
Faktoren diirfen nicht iibersehen werden: Stimme, die in einem frucht-
baren Gebiet angesiedelt waren, zeichneten sich in der Regel durch ein
Bewusstsein der Unabhingigkeit aus, wihrend Stimme in unfruchtba-
ren und ilibervolkerten Gebieten stiarker auf Kontakte mit der Aussen-
welt angewiesen waren und darum universale Perspektiven und neue
Gotter leichter annahmen.

Die Bedeutung dieser Beobachtungen ist offensichtlich. Bevor das
Bild der gesamten Verdnderung in Afrika entworfen werden kann,
muss jede einzelne kulturelle Region unter allen Aspekten untersucht
werden, und der Historiker muss sich bei dieser Aufgabe aller Quellen
der Information bedienen.

Er muss lernen, wie miindliche Tradition erschlossen werden kann.
Es handelt sich um eine schwierige Kunst, weil ihre Ausiibung die
genaue Kenntnis der Normen voraussetzt, die zwischenmenschliche
Beziehungen und Austausch beherrschen. Faktoren wie Misstrauen
gegeniiber Fremden, Haltung gegeniiber Regierungsbeamten und
-interessen, Art der Weitergabe der Information usw. spielen dabei eine
wichtige Rolle. Adiele Afigbo hat in einem bemerkenswerten Artikel



454 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

seine Erfahrungen bei der Sammlung von miindlicher Information fiir
die Erstellung einer Studie iiber das Wesen der Kolonialverwaltung
beschrieben.?

Da die meisten Gemeinden sich auf dem Land befinden, muss der
Kirchenhistoriker neue Methoden entwickeln, um die Information zu
gewinnen. Historiker anerkennen heute die Notwendigkeit interdiszip-
lindrer Forschung. Sie sind sich einig, dass insbesondere die Soziologie
einen wichtigen Beitrag zur Erforschung der Religion zu leisten habe.
Sie bleiben aber in der Regel skeptisch gegeniiber dem Gebrauch von
soziologischen Modellen und insbesondere gegeniiber der fast modi-
schen Betonung der Statistik. Die Verwendung von solchen Modellen
oder Hypothesen erweckt oft den Eindruck, dass das Ergebnis von
vornherein feststehe, wahrend es sich doch aus dem Umgang mit den
Fakten ergeben miisste. Gewiss, Modelle und Hypothesen sind eine
Hilfe, wenn es darum geht, die grossen Probleme und Linien zu arti-
kulieren. Der Historiker kann aber nie die Bedeutung der Ausnahmen
libersehen.

Und wie steht es mit der Fragebogen-Methode ? Sie kann im Kontext
Afrikas nur mit grosser Zuriickhaltung angewandt werden. lhre Vor-
aussetzung ist eine Bevolkerung, die zu lesen versteht. In Afrika kann es
leicht geschehen, dass die wenigen, die mit Geschriebenem umzugehen
wissen, die Fragen beantworten und dadurch das Ergebnis im Interesse
ihrer Klasse entstellen. Eine bessere Methode ist das Interview von
Gruppen, da hier die einzelnen Mitglieder die Aussagen zu korrigieren
vermogen.

Eine neue Methode ist in jiingster Zeit da und dort versucht worden.
Gemeinden wurden aufgefordert, eine Kirchengeschichtsgruppe zu bil-
den. Der Vorteil dieser Methode besteht darin, dass die Gemeinde an
der Darstellung der Geschichte beteiligt wird. Eine solche Gruppe kann
dhnlich arbeiten wie eine marxistische Selbstkritik-Gruppe. Die Dis-
kussion bringt Anregung und vertieft das Bewusstsein der Identitit.
Verzerrungen des Bildes konnen dadurch korrigiert werden, dass anein-
ander angrenzende Gemeinden sich gegenseitig «in die Karten schau-
en». Aufzeichnungen aus Missionsarchiven konnen in vielen Fillen als
Kontrollinstanz beniitzt werden. Wenn so vorgegangen wird, wird das

25 A.E. Afigbo, Oral Tradition and History in Eastern Nigeria, African Notes (Iba-
dan) 3,3 (1966);4,1(1966); P.D. Curtin, Field Techniques for Collecting and Processing
Oral Data, Journal of African. Hist.9 (1968).



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 455

Ergebnis nicht mehr das voreingenommene Bild eines Autors sein,
sondern es wird deutlich werden, wie die Gemeinde sich selbst und den
Einbruch des Reiches Gottes in ihre Mitte versteht.

So wichtig alle diese Bemerkungen sind, miissen wir uns aber im
klaren sein, dass die afrikanischen Kirchen nach wie vor grosse Schwie-
rigkeiten im Blick auf den Zugang zu ihrer eigenen Vergangenheit zu
iiberwinden haben. Ein europdischer Historiker, der iiber die Kirchen-
geschichte Afrikas arbeitete, sagte einmal: Wenn doch nur eine zuver-
lassige allgemeine Geschichte Afrikas vorldge, in die ich meine Infor-
mation iiber die Mission eintragen konnte. Der afrikanische Kirchen-
historiker kann aber in der Tat nicht von dieser Basis ausgehen. Er muss
die Arbeit von den Urspriingen bis zur Gegenwart selbst leisten; er
muss sich mit den Mythen, die am Anfang standen, genauso ausein-
andersetzen wie er eine Erkldrung geben muss fiir die Art und Weise,
wie das Evangelium aufgenommen wurde.

Gliicklicherweise sind in Afrika in jlingster Zeit eine Reihe von
guten wissenschaftlichen Zeitschriften entstanden. Sie sind fiir den
afrikanischen Historiker kleine «Gefdsse der Gnade». Es hingt heute
nicht mehr einfach von européischen Zeitschriften ab, ob ein Artikel
veroffentlicht wird, der ja in der Tat keinem Européer hilft, ein tieferes
Verstindnis seiner Gegenwart und Zukunft zu gewinnen. Afrikanische
Kirchengeschichte ist langsam auf dem Wege, miindig zu werden.

5. Gelebte Geschichte des christlichen Volkes

Voraussetzungen eines neuen methodischen Zugangs zur
christlichen Geschichte

Francesco Chiovaro

Die Arbeit der 33 Historiker, die gemeinsam die «Gelebte Ge-
schichte des christlichen Volkes»!' verfasst haben, wurde von Jean
Delumeau konzipiert. Er wire wie kein anderer qualifiziert gewesen,
hier die Hauptlinien eines Versuchs—denn um einen solchen handelt es
sich — darzustellen, der fiir all jene Historiker von Interesse sein diirfte,

! Histoire vécue du peuple chrétien; Toulouse, Privat, 1979, 2 Bde. (im Folgenden
zitiert als Histoire I und II).



	Kirchengeschichte in Afrika heute

