
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Die Geschichte der Kirche im Pazifik

Autor: Garrett, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 399

2. Die Geschichte der Kirche im Pazifik

John Garrett

Kirchengeschichtsschreibung im Pazifik: eine komplexe Aufgabe

Die pazifischen Kirchen sind umgeben vom grössten Ozean der
Welt. Jeder, der sich mit ihrer Geschichte befasst, muss diese ausser-
gewöhnliche Lage berücksichtigen. Zahlreiche Vorurteile müssen
revidiert werden. So wird zum Beispiel in den meisten Berichten über die
Expansion Europas das Wort «Entdeckung» verwendet, während es

sich doch in Wirklichkeit bloss um eine Kontaktaufnahme handelte.
Eine Entdeckung machten umgekehrt die Inselbewohner des Pazifik:
da landeten menschliche Wesen mit rosa Hautfarbe, denen die Bräuche
und Fertigkeiten der Inselbewohner olfensichtlich unbekannt waren,
obwohl sie allerlei interessante Werkzeuge und Medikamente
mitbrachten. Und da den Neuankömmlingen die Umgebung völlig fremd

war, konnten die Einheimischen die Weissen für ihre Zwecke einspannen.

Die christlichen Missionare glaubten, den Inselbewohnern eine
höhere Wahrheit zu bringen ; doch ihre Katechumenen betrachteten sie

häufig als neue Quelle willkommener, ihnen bisher unbekannter Kräfte,

als Magie, die sich aufeine ihnen fremde Kosmologie stützte. Da die
Religion der Weissen Hand in Hand ging mit der Schreibkunst, dem
Gebrauch von Stahl und der Macht von Kanonen und Gewehren,
kamen die Inselbewohner zum Schluss, dass sie den eigenen Religionen
überlegen sein müsse. Aus den persönlichen Briefen und Tagebüchern
vieler Missionare der ersten Zeit geht hervor, dass sie sich über diesen
Sachverhalt wohl im klaren waren ; in den gedruckten Berichten und
den Aufrufen für missionarische Spenden ist allerdings kaum davon die
Rede. Für jede Darstellung der Geschichte der Kirchen im Pazifik ist
die angemessene Berücksichtigung dieser unbequemen Tatsachen
jedoch eine Voraussetzung.

Die klassischen Missionsgeschichten müssen korrigiert werden, um
zu Perspektiven zu gelangen, die weniger herablassend und einseitig
sind. Nehmen wir als Beispiel K. S. Latourettes Darstellung in seiner
berühmten History of the Expansion of Christianity (Geschichte der
Ausbreitung des Christentums). Er stützt sich in seinem Band über den



400 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Pazifik fast ausschliesslich auf gedruckte Quellen und Dokumente.1
Ralph Wiltgen, ein römisch-katholischer Wissenschaftler, hat in neuerer

Zeit eine Fülle europäischen Quellenmaterials durchgearbeitet und
in seinem Buch Founding of the Roman Catholic Church in Oceania
1825-1850 (Gründung der römisch-katholichen Kirche in Ozeanien
1825-1850) vorgestellt.2 Auch dieses Buch geht nur flüchtig auf die
geschichtliche und kulturelle Lage auf den Inseln bei der Ankunft der
römisch-katholischen Misionare ein. Es wird nicht einmal der Versuch
gemacht, die freiwillige Annahme oder die Ablehnung der missionarischen

Botschaft aus der Perspektive der Einheimischen zu erklären.
Soll eine ausgewogene ökumenische Darstellung Zustandekommen,
müssen die in Wiltgens Buch enthaltenen Informationen und Interpretati

tionen durch den Versuch vervollständigt werden, die lokale
Geschichte der pazifischen Inseln aufzuarbeiten; mündlich überlieferte
Berichte von Inselbewohnern und weissen Siedlern, die jene Zeit als

Beobachter oder Teilnehmer noch miterlebt haben, können dabei eine

wichtige Hilfe sein.3 Die Inselbewohner der heutigen Generation sind
häufig in der Lage, Geschichtswissenschaftlern anderer Länder den

Zugang zu wertvollen mündlichen Informationsquellen zu verschaffen

; es kommt inzwischen auch vor, dass sie selbst die Geschichte ihrer
Kirchen aufschreiben, wobei sie den Vorteil der einheimischen
Perspektive haben. Um zu einer gründlichen, alle Faktoren berücksichtigenden

Analyse zu kommen, muss man sich einer Vielzahl von
Disziplinen zuwenden: Geographie,4 Bau und Geschichte von Booten und
Schiffen,5 Ethnographie und Völkerkunde,6 Wirtschafts- und Handels-

1 K. S. Latourette, A History of the Expansion of Christianity. The Great Century
1800-1914 (Bd. 4); The Great Century in the Americas, Australasia and Africa (Bd. 5),

London 1949.
2 R. M. Wiltgen, The Founding of the Roman Catholic Church in Oceania 1825 to

1850, Canberra, London, Norwalk (Conn.) 1979.
3 H. Laracy, Marists and Melanesians, A History of Catholic Missions in the Solomon

Islands, Canberra 1976, hat dies für ein Gebiet getan.
4 Atlas of the South Pacific, External Intelligence Bureau, Prime Minister's Department,

Wellington, New Zealand. Wellington 1978, gibt zuverlässige, neuere und detaillierte

Karten. Eine ältere Quelle detaillierter Karten und Information ist der Britische
Pacific Islands Naval Intelligence Survey aus der Zeit des zweiten Weltkriegs.

5 Zwei Beispiele: D. Lewis, We, the Navigators. The ancient art of landfinding in the
Pacific, Canberra 1972 ; M. Steven, Merchant Campbell, 1796-1846, A Study ofColonial
Trade, Melbourne 1965.

6 Beispiele: E. S.C. Handy, History and Culture in the Society Islands, Honolulu



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 401

geschichte der Inseln,7 die Geschichte der Siedlungen und Wanderungen

vor der Begegnung mit dem Westen,8 komparative Sprachkunde,9
Geschichte des Kolonialismus10 - alles in sorgfaltiger Ausgewogenheit.
Ein Wissen um diese Komplexität ist Voraussetzung fur einen wahrhaft
ökumenischen Ansatz." Die Geschichte des Pazifik ist weitgehend
bestimmt durch die oikumene, die bewohnte Erde, die diese fast endlose

Wasserfläche umgibt. Sie wurde von fernen Mächten gesteuert.
Der Hintergrund der Auseinandersetzungen zwischen britischen
Protestanten und französischen Katholiken in Ozeanien war weit komplexer

als die Verfasser der Kolonialgeschichte in der Regel wahrhaben
wollen. Offensichtlich wusste man aufbeiden Seiten, dass Kriegsschiffe
eingreifen konnten und es auch taten.12 Weniger bekannt ist bzw.
seltener zugegeben wird die Tatsache, dass diese Auseinandersetzungen
von den Einheimischen zur Bildung von Allianzen in ihren eigenen
Kriegen zwischen rivalisierenden Inselhäuptlingen benutzt wurden.
Dies trifft auf all die traurigen Schlachten zu, die sich Christen auf
Tonga,13 Rotuma14 und den neukaledonischen Loyalty-Inseln15 liefer-

1930; A.R. Tippet, Oral Tradition and Ethnohistory. The Transmission of Information
and Social Values in Early Christian Fiji 1835-1905, Canberra 1980.

7 Beispiele: D.Shineberg, They Came for Sandalwood. A Study of the Sandalwood
Trade in the South-West Pacific, 1835-1865, Melbourne 1967; P.Corris, Passage, Port
and Plantation. A History of Solomon Islands Labour Migration 1870-1914, Melbourne
1973.

8 M. G. W. Levison and John W. Webb, The Settlement of Polynesia. A Computer
Simulation, Canberra 1973.

9 Eine neuere Untersuchung über einen Übersetzer-Missionar von einem Linguisten:

A.J.Schütz, (Hg.), The Diaries and Correspondence of David Cargili, 1832-1843,
Canberra 1977.

10 R.P. de Salinis, Marins et Missionnaires. Conquête de la Nouvelle-Calédonie,
Paris 21927 ; W. P. Morrell, Britain in the Pacific Islands, Oxford 1960.

11 J. W. Davidson, Understanding Pacific History, in: K. S. Inglis (Hg.), The History
of Melanesia, Canberra 1971, 1-16.

12 A.A. Koskinen, Missionary Influence as a Political Factor in the Pacific Islands,
Helsinki 1953.

13 H.G. Cummins, Missionary Politicians, in: The Journal ofPacific History, 10/1,2

(1975), 105-112; S.Làtùkefu, Church and State in Tonga. The Wesleyan Methodist
Missionaries and Political Development, 1822-1875, Canberra 1974.

14 J.Langi, The History of the Church in its Rotuman setting: an introductory
outline, B.D. thesis, PTC, Suva 1971.

15 K. R. Howe, The Loyalty Islands. A History of Culture Contacts 1840-1900,
Honolulu 1977 ; S. McFarlane, The Story of the Lifu Mission. London 1873 ; R. H. Leen-



402 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

ten. Die Gründe dafür lagen nicht in den unterschiedlichen Konfessionen.

Die Ehre europäischer Flotten vermischte sich mit der missionarischen

Lehre vom Herrn der Heerscharen. Die Inselbewohner, die sich

bekämpften, hatten nur eine undeutliche Vorstellung von der christlichen

Lehre.
Die Kirchen des Pazifik sind durch ihre extreme Isolierung voneinander

zu einem besonders eindrucksvollen Gleichnis der Uneinigkeit
der Christen geworden.16 Die einzelnen Inselgruppen liegen geographisch

weit voneinander entfernt, theologische, kulturelle, liturgische
sowie rechtlich-kanonische Unterschiede lassen aber diese Entfernung
auf einer anderen Ebene noch grösser werden. Auf dem Kontinent ist
eine physische Kommunikation zwischen gespaltenen Christen trotz
grosser Entfernungen noch möglich ; im Südpazifik waren solche Kontakte

aber bis zum Aufkommen des Flugverkehrs selten. Als die Kontakte

dank der modernen Technik regelmässiger wurden, trat zum
Schock des Neuen noch die Einführung konfessioneller Zwietracht
hinzu. Die Einwohner der Fidschi-Inseln z.B. hatten lange Zeit nur
methodistische und römisch-katholische Missionare gekannt. Als die
britischen Kolonialadministratoren ankamen, mussten sie mit Erstaunen

feststellen, dass es Menschen gab, die man Anglikaner nannte, und
die weder John Wesley noch den Papst anerkannten. Wenn einheimische

Historiker die Geschichte ihrer Länder schreiben wollen, müssen
sie sich zunächst um ein tieferes Verständnis der charakteristischen
Eigenarten für sie fremder christlicher Konfessionen bemühen. Diejenigen

unter ihnen, die für diese Arbeit eine fortgeschrittene Ausbildung
genossen haben, sind oft von Professoren unterrichtet worden, die zwar
auf soziale, politische und ethno-historische Rekonstruktion spezialisiert

sind, für Theologie und die Nuancen der Kirchengeschichte aber

nur wenig Sinn haben, wenn nicht von unverhüllten Vorurteilen geleitet

sind. Die jüngeren Historiker im Pazifik haben darum oft die
Neigung, das Gewicht dieser Tradition zu unterschätzen. Diese Haltung
kann aber zu einem falschen Bild führen. Christliches Denken und
christliche Theologie sind zu integrierten Bestandteilen im Denken der

hardt, Au Vent de la Grande Terre, Histoire des Iles Loyalty de 1840 à 1895, Paris
1957.

16 G. Blaineys Buch The Tyranny ofDistance, Melbourne 1970, weist daraufhin im
Blick aufdas Australien des 19. Jahrhunderts; diese Feststellung kann auch aufdie Inseln
des Pazifik ausgedehnt werden.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 403

Mehrzahl der Inseln in den drei grossen Regionen Ozeaniens -
Polynesien, Melanesien und Mikronesien - geworden. Christliche
Geschichte, Theologie und Gottesdienst sind heute fester Bestandteil
pazifischer Kultur geworden. Sie können nicht zu Randerscheinungen oder
sekundären Faktoren heruntergespielt werden. Eine unangemessene
Reaktion auf den theologischen Triumphalismus eines grossen Teils
der Missionsgeschichte kann zu schwerwiegenden Verzerrungen des

Gesamtbildes führen.
Lehrer und Studenten des interkonfessionellen Pacific Theological

College (PTC) auf den Fidschi-Inseln beschäftigen sich seit 15 Jahren

zusammen mit dem nahegelegenen römisch-katholischen Pacific
Regional Seminary mit den hier angesprochenen Problemen. Viele
Studenten des PTC haben Doktor- und Seminararbeiten über Aspekte der
Geschichte ihrer Heimatkirchen geschrieben.17 Die Kapelle der Schule
ist eine Gedenkstätte für 1200 Familien der Inselbewohner, die zur
Missionierung in andere Teile des Pazifik ausgereist sind. Dank dieser
bemerkenswerten Wanderbewegung von Missionaren konnte der Pazifik

weitgehend von den Inselkirchen selbst, die allerdings von einer
Minderheit ausländischer Missionare geleitet wurden, für den christlichen

Glauben gewonnen werden. Die Bewegung breitete sich in weitem
Bogen von Osten nach Westen aus. Einige der missionierenden
Inselbewohner waren römisch-katholisch, doch die Mehrheit gehörte anderen

Traditionen an. Die meisten von ihnen sind in einem Buch aufgeführt,

das in der Kapelle auf dem Abendmahlstisch liegt. Durch die
weiterbestehende Solidarität der Familien untereinander sind sie mit
den heutigen Studenten verbunden. Als das Christentum zu den
Vorfahren der heutigen Inselbewohner kam, hatte es in der Regel bereits
einheimische Form angenommen und fasste in den Dörfern dank der
Arbeit von einheimischen Lehrern aus anderen Teilen der Region
schnell Fuss. Familienerinnerungen und mündliche Überlieferung,
Wiederauffinden von seit langem vergessenen Briefen in einheimischen
Sprachen, handgeschriebene Tagebücher und andere Erinnerungen
sind für die Forschungsarbeiten unentbehrlich.18 Das Leben kleiner

17 Eine Liste ist erhältlich beim PTC, Box 388, Suva, Fiji; Abschlussarbeiten und
Dissertationen über die Pazifik-Inseln werden jährlich in einer Pacific History
Bibliography aufgeführt, die als Anhang zum Journal of Pacific History (Canberra)
erscheint.

18 Beispiele: R.G. und M.Crocombe, The Works of Ta'unga. Records ofa Polynesian

Traveller in the South Seas. 1833-1896, Canberra 1968; J. Bulu, The Autobiography



404 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Kirchen, die auf ihre eigene Weise seit den ersten Taufen weitergewachsen

sind, stellt sich auf einmal ganz neu dar, bereichert durch das,

was man heute über die Beziehungen zwischen Grossfamilien und das

Gleichgewicht der Macht zwischen verschiedenen Gruppen weiss. Da
mit Hilfe dieser geschichtlichen Ausschnitte das Gesamtbild wieder
lebendig wird, werden sich Forscher und Geschichtsschreiber auch
dessen bewusst, wie die heutige ökumenische Begegnung im Pazifik zu
verstehen ist. Der Prozess der Geschichtsschreibung vermittelt somit
ein anregendes Modell der ökumenischen Situation in Zeit und
Raum.

Glücklicherweise können diejenigen, welche Kirchengeschichte auf
diese Art, d.h. von den Inseln her, schreiben wollen, aufdie Hilfe einer
Reihe von Studienzentren zählen, die sich in ihrer Region oder deren
weiterer Umgebung befinden. Die Research School ofPacific Studies
der Australian National University in Canberra19 verbindet ein hohes
Niveau mit ausgezeichneten Archiven und einer reichen Bibliothek -
sowie mit grosszügiger Finanzierung. An anderen Universitäten in
Australien und Neuseeland sind ebenfalls Fakultäten für die
Geschichte des Pazifik eingerichtet worden. Auch die beiden grössten
Materialsammlungen zum Pazifik - die Mitchell Library in Sidney und
die Alexander Turnball Library in Wellington - sind in Reichweite.
Die Universität von Hawaii und Sammlungen in Honolulu besitzen
besonderes Quellenmaterial zur Geschichte Polynesiens und Mikrone-
siens.20 Das Institute of Pacific Studies der University of the South
Pacific aufden Fidschi-Inseln fordert und veröffentlicht Monographien
einheimischer Schriftsteller.21 Durch das in Canberra erscheinende
Journal ofPacific History, das seit Jahren in Wellington herauskommende

Journal ofthe Polynesian Society und das Journal de la Société
des Océanistes, das in Paris erscheint, werden unsere Kenntnisse stän-

of a Native Minister in the South Seas, tr. by a Missionary, London 1871; M. T. Cro-
combe, Maretu's Narrative of Cook Islands History, Univ. of Papua New Guinea M. A.
thesis, 1974; Kekela-Briefe, Hawaiian Mission Children's Society Library, Honolulu (in
Übersetzung durch Nancy J. Morris).

19 Ein Führer zu Manuskriptsammlungen im Zusammenhang mit den Pazifik-Inseln
ist erhältlich vom Pacific Manuscripts Bureau der Australian National University.

20 Die Hawaiian Mission Children's Society Library ist besonders nützlich für
Kirchengeschichte.

21 Eine Liste vorhandener Titel ist erhältlich beim Institut, Box 1168, Suva, Fiji.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 405

dig erweitert. Das Material, das auf diese Weise verfügbar wird, gleicht
einem Schatz, der vom Meeresgrund gehoben wird.

Theologisch gesehen kann die Komplexität der Geschichte des Pazifik

zu einer geradezu verwirrenden Wahrnehmungsübung werden. Lassen

Sie mich hierzu etwas mehr sagen. Viele unterschiedliche Formen
des Christentums und verwandter Kulte sind in die pazifische Inselwelt
eingedrungen. Man denkt unwillkürlich an eine tropische Lagune, in
der Seeanemonen, Seesterne, Moränen, grosse Haie und Tausende von
vielfarbigen kleineren Fischen versuchen, miteinander auszukommen.
Wie soll man das Innenleben so vieler miteinander verbundener, aber
dennoch voneinander verschiedener Lebensformen beschreiben,
geschweige denn versuchen, sich in sie hineinzuversetzen? Wir wollen
einige Aspekte der konfessionellen Uneinigkeit in Ozeanien herausstellen,

wobei wir nicht vergessen dürfen, dass die ursprüngliche Gestalt
der missionarischen Gründungen durch die Inselumgebung angepasst
und verändert worden ist.

Die römisch-katholische Mission

Um mit den Römisch-Katholiken zu beginnen, so haben sie ihre
eigene innere Verschiedenheit. Ihre Missionsorden und Gemeinschaften

bieten ein Bild beinahe ebensogrosser Vielfalt wie die protestantischen

Missionsgesellschaften. Die Väter von den Heiligen Herzen Jesu

und Mariä (SSCC22 - aufgrund der Strasse, in der das Mutterhaus in
Paris stand, auch Picpusianer genannt) haben einen Typus von
Frömmigkeit hervorgebracht, der sich durch nicht weniger Eigenart
auszeichnet als etwa der Methodismus. Ihre Postulanten kamen vorwiegend

aus den am Meer gelegenen französischen Provinzen und fühlten
sich im östlichen Polynesien mit seinen salzigen Winden und Sturmfluten

zu Hause. Sie waren die Pioniere des Katholizismus auf Tahiti
und Hawaii.23 Die Maristen, Väter und Brüder der Gesellschaft Mariä
(SM), die nach ihnen kamen und sich in Zentralozeanien und Neuseeland

niederliessen, fühlten sich Maria als dem Stern des Ozeans (stella

22 New Catholic Encyclopaedia, s. v.
23 P. H. Laval, Mémoires pour servir à l'histoire de Mangareva (hg. v. C. W. Newbury

und Patrick O'Reilly). Paris 1968 ; R. Yzendoorn, History of the Catholic Mission in the
Hawaiian Islands, Honolulu 1927.



406 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

maris) zwar ebenso verbunden wie die Picpusianer, hatten jedoch weit
grössere Schwierigkeit, sich einzugewöhnen. Denn die Maristen
stammten in erster Linie aus den lieblichen Binnengebieten von Lyon
oder dem Pays de Bresse,24 wo sie weder Salzwasser noch Seekrankheit
kennengelernt hatten. Die dritte Hauptgruppe des 19. Jahrhunderts, die
Missionare vom Heiligen Herzen (MSC), waren geprägt von der
Spiritualität ihres Heimatzentrums; ihre gelegentlich exzessive Büsseras-
kese ist Ausdruck der mit dem Wallfahrtsort Issoudun verbundenen
Frömmigkeit. Sie waren von dem fieberhaften Eifer beseelt, den
Verfolgung und Exil unter den Ferry-Gesetzen der französischen Dritten
Republik hervorgerufen hatten.25

Alle drei Orden haben ihre Voraussetzungen in den Pazifik
mitgebracht. Bei allen spielen mehr oder weniger vorübergehende Phänomene

europäischer Geschichte eine wichtige Rolle. Diese Besonderheiten

des französischen, lokalen, post-tridentinischen Katholizismus
waren bei allen drei verbunden mit der Loyalität gegenüber Kirche und
Papst. Alle drei Gruppen waren aus der ultramontanen Erneuerungsbewegung

hervorgegangen. Wenn der äussere Anlass solcher Bewegung
wegfällt, verlieren sich in der Regel die Besonderheiten, die sie

kennzeichnen. Sie finden wieder Anschluss an den Hauptstrom. Im Leben
der jungen Kirchen im Pazifik ist es aber oft so, dass gerade diese

zeitgebundenen Aspekte aufgenommen wurden, als wären sie das

Wesentliche.
Den drei grossen Pioniergruppen folgten viele andere katholische

Missionsgesellschaften, die speziell gegründet worden waren, um einer
bestimmten Bedürfnislage zu entsprechen oder bestimmte Akzente zu
setzen. Hierzu gehörten die Maryknoll Gesellschaft, die französischen
und kanadischen Josephsschwestern, die Columbaner aus Irland, Amerika

und Australien, die Missionare der Societas Verbi Divini (SVD)
aus Deutschland, den Niederlanden, den Vereinigten Staaten und
Australien, die Franziskaner und die Jesuiten (besonders in Mikrone-
sien). Die drei Pioniergruppen hatten Kontakte untereinander, doch
gerieten die Maristen, die durch ihren General eine direkte Verbindung
zum Papst hatten, manchmal mit den ortsansässsigen Bischöfen, den

24 J. und G.L. Coste, Origines Maristes (1786-1836), (4 Bde.). Rom 1960-67.
25 Die <dévotions particulières> werden diskutiert in F. Heyer, The Catholic Church

from 1648 to 1870 (tr. D. W. D. Shaw), London 1969,177-183 ; R. P. Cadoux, L'Apôtre des

Papous: Mgr. Henri Verjus, Lyon 1931, beschreibt die Praxis extremer Härte in einem
besonderen Fall.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 407

apostolischen Vikaren, in Streit. Die Protestanten hatten sich während
den Feldzügen Napoleons bereits vor den Katholiken in Ozeanien

festgesetzt. Das Ziel der Katholiken bestand nun zum Teil darin, bereits

von den Protestanten besetztes Gebiet zurückzugewinnen. Dies führte
zu einer Reihe von mitunter scharfen Auseinandersetzungen, die die

späteren Beziehungen vergifteten - z.B. auf Tahiti, den Gilbert-Inseln
(jetzt Kiribati) und den Neuen Hebriden (jetzt Vanuatu). Die Katholiken

bezeichneten die Protestanten in der Regel pauschal als Methodisten,

während die Protestanten aus derselben Unkenntnis heraus

behaupteten, alle Katholiken seien Jesuiten. Die Spannungen Hessen

gelegentlich etwas nach, ja es kam manchmal zu ergreifenden
Begegnungen, wenn beiden Seiten die Gemeinsamkeiten des Lebens unter
der tropischen Sonne wichtiger erschienen als die Wiederholung der
europäischen Kriege des 17. Jahrhunderts.26

Die protestantische Mission

Die protestantischen Traditionen, Theologien und Gottesdienstformen

waren noch vielfältiger. Die Londoner Missionsgesellschaft
(LMS), die 1798 nach Tahiti kam, war von englischen, walisischen und
schottischen Dissidenten gegründet worden, die calvinistischen,27
nicht-etablierten Kirchen angehörten, die die Kindertaufe praktizierten.

Sie konnten sich leichter als die Katholiken Schiffe verschaffen.
Nachdem sie die ersten Hindernisse überwunden hatten, machten sie

sich daran, bekehrte Inselbewohner zu - häufig ordinierten - Missionaren

auszubilden und in andere Teile des Pazifik zu schicken.28 Die
Katholiken dagegen bildeten im 19. Jahrhundert nur wenige Einheimische

zu Priestern aus.29 Die gesprächigen und geselligen Inselbewoh-

26 J. Garrett, Thunder and Rainbows. Maschinenschrift einer Ansprache vor der

Theological Society, 1977, beschreibt einige Begegnungen zwischen Katholiken und
Protestanten.

27 J.Wilson, A Missionary Voyage to the Southern Pacific Ocean performed in the

year 1796, 1797, 1798 in the ship Duff..., London 1799, 48.
28 Drei frühe und einflussreiche theologische Schulen im Südpazifik waren in Malua

in Samoa (LMS), Takamoa auf der Cook-Insel von Rarotonga (LMS), und Navuloa in
Fidschi (Wesleyanisch).

29 J. V. Broadbent, Attempts to form an indigenous clergy in the Catholic Vicariates

Apostolic of Central Oceania (Wallis, Futuna, Tonga) and the Navigator's Islands

(Samoa and Tokelau) in the nineteenth century, Louvain Univ. Ph. D, 1976.



408 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

ner, denen der Ozean Jahrhunderte der Einsamkeit aufgezwungen hatte,

hatten grosse Schwierigkeiten, sich an eine individualistische,
asketische Zucht zu gewöhnen. Auch der Zölibat hatte einen schweren
Stand in der sexuell aufgeschlossenen pazifischen Bevölkerung.

Der Amerikanische Ausschuss für Auslandsmission (American
Board of Commissioners for Foreign Missions) landete 1820 auf
Hawaii.30 Es handelte sich dabei ebenfalls um Calvinisten und Anhänger
der Kindertaufe. Einige ihrer Vertreter kamen zusammen mit Missionaren

der Kirche von Hawaii in den 50er Jahren des 19. Jahrhunderts
auf die Marquesas-Inseln und nach Mikronesien. Wesleyaner aus
Grossbritannien kamen über Stationen in Australien und Neuseeland
nach Tonga, Fidschi und Samoa. In Samoa kam es dann zu peinlichen
Auseinandersetzungen mit der Londoner Missionsgesellschaft (LMS),
die zum Teil auf alte Feindseligkeiten zwischen den von den Wesley-
anern beschäftigten tonganischen Missionslehrern und einflussreichen
Kreisen der samoanischen Gesellschaft zurückgingen, die sich mit der
Londoner Missionsgesellschaft verbunden fühlten.31

Als dann die britische von der französischen Flotte im Pazifik
herausgefordert wurde, zunächst in Tahiti und später in Neukaledonien,
übergab die Londoner Missionsgesellschaft diese beiden Missionsfelder
durch Vereinbarung der Pariser Mission. Die Ortskirchen waren zur
Zeit der Übergabe an beiden Orten kulturell fest in ihrem eigenen
Boden verankert. Die Bibel in den Volkssprachen wurde fast zu so

etwas wie apokalyptischer Literatur. Sie war das geheime Wissen,
durch das das Volk seine Sprachen und Lebensweisen gegen die Übergriffe

der französischen kolonialisierten mission civilisatrice verteidigte.

Die protestantischen Mehrheitskirchen haben sich auch heute an
beiden Orten für die Unabhähngigkeit von Frankreich ausgesprochen.32.

Die Londoner Missionsgesellschaft und die Pariser Mission über-
liessen es den Bekehrten, ihre eigene Form von Kirchenleitung zu

30 C. J. Phillips, Protestant America and the Pagan World: The First HalfCentury of
the American Board of Commissioners for Foreign Missions, 1810-1860, Ph.D.,
Harvard, 1954, Nachdruck als No. 32, Harvard East Asian Monographs 1968.

31 J. Garrett, The Conflict between the London Missionary Society and the Wesleyan
Methodists in mid-19th century Samoa, The Journal of Pacific History, Bd. 9, 1974,

S.65-80.
32 Die Form und der Zeitplan für die Unabhängigkeit sind jedoch nicht im Detail

ausgemacht worden.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 409

wählen. Auf die Neuen Hebriden, Melanesien, gelangte in den 50er
Jahren des 19. Jahrhunderts ein eher presbyterianisches Modell der
Kirchenleitung. Von der Londoner Missionsgesellschaft ausgebildete
Lehrer aus Samoa und von den Cook-Inseln hatten den Weg dafür
bereitet. Die auf dem Neuen Hebriden missionierenden Prebyterianer
waren aufgrund von Spaltungen in den Kirchen Schottlands selbst

untereinander zerstritten. John Geddie,33 der Pionier, war aus
Neuschottland im kanadischen Osten gekommen. Die Wurzeln für seine

missionarische Berufung sind in den Scottish Secession and Relief
Churches zu suchen, von denen einige Mitglieder auch mit der
Londoner Missionsgesellschaft zu tun hatten. Andere Kanadier mit ähnlicher

kirchlicher Bindung folgten ihm in den Pazifik. Er begann seine

Arbeit mit Hilfe der Londoner Missionsgesellschaft in Samoa.

Auf die Insel Aneityum, auf der er sich niedergelassen hatte, kam
bald auch John Inglis34, ein Schotte aus der grösseren Freikirche. Inglis
hatte bereit unter weissen Siedlern in Neuseeland gearbeitet. Aufgrund
der unterschiedlichen Jurisdiktionen ihrer Heimatkirchen blieben die
beiden Männer etwas aufDistanz und unterhielten getrennte
Missionsstationen. Sie arbeiteten jedoch gut zusammen, um für die Bekehrten
aufAneityum eine gemeinsame Kirchenordnung zu schaffen. Als John
G. Paton35, der engere Bindungen an die verfasste Kirche von Schottland

hatte, aus Australien auf die Neuen Hebriden kam, komplizierte
sich die inner-prebyterianische Situation noch um einen weiteren
Grad. Paton war einer der redegewandtesten und energischsten Förderer

der Mission. Er schlug neue, rauhere Töne an, die nach Kolonialismus

und unverhohlenem Imperialismus klangen. So kam es zum
Zusammenstoss mit Geddie, der für einen diskreteren Missionsansatz
eintrat und seine frühere Verbindung zur Londoner Missionsgesellschaft

pflegte, ja seine Tätigkeit als Beitrag zur Arbeit dieser Gesellschaft

verstand.36

33 R. S. Miller, Misi Gete, John Geddie, Pioneer Missionary to the New Hebrides,
Launceston (Tasmania) 1975; weitgehend in Geddies eigenen Worten.

34 J. Inglis, In the New Hebrides. Reminiscences of Missionary Life and Work,
especially on the island of Aneityum, from 1850 till 1877, London 1887.

35 J. Paton (Hg.), John G. Paton, Missionary to the New Hebrides. An Autobiography,

(2 Bde.), London 1889.
36 Geddie an Henry Nisbet, 22. Juli 1867, Nisbet Papers, Mitchell Library, Sydney,

Bd. 8, 92-93.



410 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Als erster weisser protestantischer Missionar, der für eine längere
Zeit in Melanesien lebte, musste sich Geddie auf die Erfahrungen der
einheimischen Missionare stützen. Die Kontakte zwischen diesen von
der Londoner Missionsgesellschaft ausgebildeten polynesischen
Missionaren und den melanesischen Geistanbetern auf den Neuen Hebri-
den waren von einiger Bedeutung für die spätere prebyterianische Kirche.

Manche ihrer Besonderheiten gehen darauf zurück. Die polynesischen

Gesellschaften sind im allgemeinen pyramidisch strukturiert mit
einer erblichen Hierarchie; melanesische Stämme hingegen anerkennen

die Autorität dynamischer Führer, die ihre Macht nicht auf dem
Weg der Erbfolge, sondern durch Schläue, Reichtum und Waffen erlangen.

Dieser Unterschied, zusammen mit den bereits erwähnten Aspekten,

muss bei der historischen Beurteilung der Presbyterianischen Kirche

auf den Neuen Hebriden (Vanuatu) berücksichtigt werden.37

Die ökumenische Verständigung in dieser Inselgruppe wurde noch
schwieriger, als die französischen, römisch-katholischen Maristen 1887

aus dem nahen Neukaledonien herüberkamen.38 Sie waren dem Drängen

eines jovialen, franzosenfreundlichen Anglo-Iren, John Higgin-
son,39 gefolgt, der seinerseits Anglikaner war, schlecht französisch
sprach und Viehzucht auf den Neuen Hebriden betrieb. In Neukaledonien

war er mit den französischen Nickelwerken und der Rothschild-
Bank verhängt. So wie Higginson sich mit den Franzosen verbunden
fühlte, war die presbyterianische Mission aufden Neuen Hebriden dem
britischen Reich verpflichtet.40 Die Mehrzahl der presbyterianischen
Missionare waren überzeugte Anti-Katholiken. Was das alles für die
ökumenische Gemeinschaft bedeutete, liegt auf der Hand, vor allem
wenn man die Macht und Allgegenwart der Erbsünde mit in Rechnung
stellt.

37 G. S. Parsonson, Early Protestant Missions in the New Hebrides, 1839-1861, M.A.
thesis, University of New Zealand, 1949.

38 Doucéré, Victor, La Mission Catholique Aux Nouvelles-Hébrides, D'Après les

documents écrits et les vieux souvenirs de l'auteur, Lyon-Paris 1934.
39 Higginson, s. v., in : P. O'Reilly, Calédoniens. Repertoire biobibliographique de la

Nouvelle-Calédonie, Paris 1953.
40 N.Gunson, The Theology of Imperialism and the Missionary History of the

Pacific, Journal of Religious History, 5(1969), 255-265; J.Garrett, To Live Among the
Stars. The Origins ofChristianity in Oceania, Suva 1982, und A Way in the Sea. Aspects
of Pacific Christian History with reference to Australia, Melbourne 1982.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 411

Die anglikanische Mission

Higginson war ein anglikanischer Bewunderer der von den Maristen
geleisteten Missionsarbeit. Aber wie stand es nun mit der eigentlichen
anglikanischen Mission im Pazifik, und wie verliefen die Begegnungen
der Anglikaner mit den evangelischen Protestanten und den Römisch-
Katholiken?

Das erste anglikanische Missionsunternehmen in Polynesien zu
Anfang des 19. Jahrhunderts wurde von Samuel Marsden41 geleitet,
dem evangelisch-anglikanischen Geistlichen der kleinen Sträflingskolonie

Sidney in Australien. Obgleich ein ordinierter anglikanischer
Geistlicher, fühlte sich Marsden den calvinistischen Methodisten, den

Anhängern George Whitefields42, von denen einige Pionierarbeit für
die Londoner Missionsgesellschaft geleistet hatten, eng verbunden. Die
Neuseeländer betrachteten Marsden, der am Weihnachtstag 1814 den
ersten christlichen Gottesdienst auf neuseeländischem Boden hielt, als
einen der Väter der kolonialen Entwicklung ihres Landes. Er leitete in
den ersten Jahren die Tätigkeit der (anglikanischen) Church Missionary

Society unter den Maori43, die zu den polynesischen Völkern
zählen ; siebenmal durchquerte er im Rahmen dieser Aufgabe die
stürmische Tasman-See. Trotz Meinungsverschiedenheiten mit den wes-
leyanischen Methodisten - er war Calvinist, sie Arminianer - stand er
ihnen tatkräftig zur Seite, als sie sich in Neuseeland und später, in den
20er Jahren des 19. Jahrhunderts, in Tonga niederliessen. Marsden
praktizierte ökumenische Gemeinschaft aufgrund dessen, was er als

gemeinsames Apostolat betrachtete. Sein Wirken ist ein zwar nicht
bahnbrechender, aber doch bedeutsamer Fall von ökumenischer Praxis
in Ozeanien.

Nicht alle Anglikaner jener Generation stimmten mit Marsdens
theologischem Denken überein. Um die 50er Jahre war ein Traktaria-
ner, der die theologischen Ideen der frühen Oxford-Bewegung vertrat,
zum ersten anglikanischen Bischof Neuseelands ernannt worden.
George Augustus Selwyn44 glaubte an die ununterbrochene Sukzession

41 A.T. Yarwood, Samuel Marsden. The Great Survivor, Melbourne 1977.
42 Oxford Dictionary of the Christian Church, s. v. Huntingdon, Selina, Countess of

(1707-91).
43 J. R. Elder (Hg.), The Letters and Journals ofSamuel Marsden 1765-1838, Dune-

din 1932, und J.R. Elder (Hg.), Marsden's Lieutenants, Dunedin 1934.
44 J. H. Evans, Churchman Militant: George Augustus Selwyn, Bishop of New



412 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

des dreifachen Amtes seit der Zeit der Apostel. Edward Bouverie Pusey,
der Freund Newmans, gehörte zu seinen geistlichen Mentoren. Selwyn
und sein brillanter junger Mitarbeiter, John Coleridge Patteson, der
erste Missionsbischof Melanesiens, der 1871 aufeiner der Inseln ermordet

wurde, waren auf fast romantische Weise von dem Vorbild der
britischen Missionsreisen im 8. Jahrhundert unter Bonifatius und
Willibrord nach Deutschland und den Niederlanden geleitet. Sie holten
junge Melanesier zur Ausbildung nach Neuseeland und später auf die
Norfolk-Inseln und schickten sie nachher als christliche Lehrer in ihre
Heimat zurück. Die Londoner Missionsgesellschaft, die Presbyterianer
und die Wesleyaner beobachteten die Erfolge der anglikanischen
Missionsarbeit in Melanesien45 mit einem gewissen Misstrauen. Sie

bezeichneten deren führende Köpfe als «Puseyten» und hegten die

Befürchtung, dass die Kirche von England dem Erbe der Reformation
untreu geworden sei. Durch freundschaftliche Abmachungen konnte
verhindert werden, dass es zu Überschneidungen zwischen den Angli-
kanern und den protestantischen Gesellschaften im Pazifik kam, doch
die Beziehungen zwischen ihnen waren nicht immer einfach. Selwyn
und Patteson hatten Universitätsausbildung; viele der Nichtanglikaner
hingegen waren - obwohl häufig sehr fähig und intelligent - keine
Akademiker. Als Patteson z. B. auf der neukaledonischen Insel Lifou
einem anderen ausgebildeten Linguisten und Klassizisten, dem Mari-
stenpater Xavier Montrouzier46 begegnete, unterhielten sich die beiden
als Gentlemen und Akademiker auf Französisch. Montrouzier fand,
Patteson sei, obschon Schismatiker, doch recht zivilisiert. Patteson

missbilligte Montrouziers strenge Mariologie, schätzte aber seinen Sinn
für Katholizität. Ebenso wie in manchen anderen Teilen der Welt
bemühte sich auch im Pazifik die vorwiegend eine mittlere Position
vertretende Missionsarbeit der Anglikaner darum, Brücken sowohl zu
Rom als auch zur Reformation zu bauen; allerdings interessierten sich
weder Rom noch die englischen Dissenter dafür, dauerhafte Brücken zu
ihnen zu bauen.

Zealand and Lichfield, London 1964; W. P. Morrell, The Anglican Church in New
Zealand. A History, Dunedin 1973.

45 D. Hilliard, God's Gentlemen. A History of the Melanesian Mission, 1849-1942,
St.Lucia, Queensland, 1978.

46 H. M. Laracy, Xavier Montrouzier. A missionary in Melanesia, in: J. W. Davidson
und D. Scarr (Hg.), Pacific Islands Portraits, Canberra 1970.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 413

Weitere Missionsunternehmen im 20. Jahrhundert

Im 20. Jahrhundert haben alle bisher genannten Kirchen die
Auswirkungen des Wachstums kleinerer Glaubensmissionen in der pazifischen

Region zu spüren bekommen. Eine der ersten unter ihnen, die
Evangelische Südseemission (SSEM) auf den Salomon-Inseln, ging
zurück auf die Initiative Florence Youngs, einer bewunderungswürdigen

alleinstehenden Frau47, die früher für Hudson Taylors China-
Inlandmission in China gearbeitet hatte. Sie wählte unter den Melane-
siern, die von Händlern für die Arbeit auf den Zuckerplantagen
Queenslands (Australien) angeworben worden waren, fähige Leute für
die Missionsarbeit aus.48 Sie und ihre Familie waren Mitglieder des

offenen Flügels der Plymouth-Brüder.49 Doch dem australischen
Komitee der Missionsgesellschaft gehörten auch andere konservative
Evangelische, die die Theologie der Keswick-Convention vertraten,
sowie einige Anglikaner an. Eine weitere Mission, die die Immersionstaufe

praktizierenden Churches of Christ, deren Entstehung auf die
Bekehrung melanesischer Plantagenarbeiter in Queensland zurückging,

breitete sich seit 1901 vom Norden der Neuen Hebriden kommend
über die Inseln aus, und zwar vor allem durch die Tätigkeit von Toby
Man Con, einem ehemaligen Plantagenarbeiter. Die Churches of
Christ auf den Neuen Hebriden folgen der Lehre des Disciples of
Christ,50 speziell auch ihrer Lehre von der Wiedergeburt Erwachsener
durch die Taufe. Auch die Siebenten-Tags-Adventisten, eine weniger
ökumenisch orientierte Kirche als die Südseemission oder die Churches

ofChrist, brachten ihre Lehren und ihre Vorschriften in die
pazifische Region. Ihre Ausbreitung in Melanesien vollzog sich parallel zu
ihrem Wachstum in Australien, wo sich ihre amerikanische Gründerin,
Ellen G. White51, in den 90er Jahren des vorigen Jahrhunderts
niedergelassen hatte. Im östlichen Ozeanien bekehrten sie die gesamte Bevöl-

47 F. S.H. Young, Pearls from the Pacific, London & Edinburgh 1925.
48 D. Scarr, Recruits and Recruiters. A portrait ofthe labour trade, in: Pacific Islands

Portraits (A.46, oben), 225-251.
49 F. R. Coad, A History of the Brethren Movement..., Exeter 1976.
50 E. Molland, Christendom. The Christian churches, their doctrines, constitutional

forms and ways of worship, London 1959, 298-299.
51 A. W. Spalding, Origin and History of Seventh-day Adventists (Bde. 2, 3), Washington

1962.



414 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

kerung der winzigen Pitcairn-Insel, aufder die Nachkommen der Meuterer

der «Bounty» leben.

Weitere, noch unterschiedlichere Gemeinschaften, namentlich die

Heiligen der Letzten Tage, erfordern eine vorurteilsfreie Untersuchung.

Die reorganisierte Kirche Christi der Heiligen der Letzten Tage
(mit Sitz in Independence, Missouri/USA), die den grossen christlichen
Kirchen näher steht als die Mormonen, hat sich in Französisch-Poly-
nesien, insbesondere im Tuamotu-Archipel, niedergelassen. Die
Mormonen (mit Sitz in Salt Lake City, Utah/USA) kamen 1850, als die
Amerikaner nach Westen vorzudringen begannen, nach Hawaii. Einer
der faszinierendsten Vertreter der Mormonen zu jener Zeit, Walter
Murray Gibson52, gründete auf einer der Inseln Hawaiis, Lanai, ein
Zion für die belagerten Heiligen. Nachdem er sich mit Brigham Young,
der sein abenteuerliches Unterfangen zuvor unterstützt hatte, überwor-
fen hatte, setzte er sich nach Hawaii ab und wurde dort Premierminister
des ausserordentlichen Monarchen Kalakaua. Er starb fast vergessen,
nachdem er in seinen letzten Jahren ein Bewunderer und Diener der
römisch-katholischen Kirche in Hawaii geworden war. Dies war nicht
der einzige Kontakt zwischen Mormonen und den Kirchen der
pazifischen Region, der einer eingehenderen Untersuchung bedürfte. Wer
die Geschichte der Kirchen im Pazifik verstehen will, muss sich darum
bemühen, das System und die Geschichte der Mormonen sorgfältig zu
untersuchen. Weshalb hat eine so spezifisch amerikanische Bewegung
wie diese53 im Pazifik und insbesondere auf Tonga, Samoa und bei den
Maori Neuseelands Wurzeln schlagen können? Eine Analyse der
Beziehungen zwischen Mormonen und Freien Wesleyanischen Methodisten

im Königreich Tonga würde u.a. die Erforschung der kulturellen,
ökonomischen und gesellschaftlichen Kontakte sowohl in Tonga als
auch im Westen der USA voraussetzen.54

Einheimische Kulte

Seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts haben in der pazifischen
Region zahlreiche einheimische Kulte unter unternehmenden und ori-

52 J.Adler und G.Barrett (Hg.), The Diaries of Walter Murray Gibson, 1886, 1887,

Honolulu 1973; G.Daws, A Dream of Islands..., New York 1980,129-161.
53 Daraufverweist S. E. Ahlstrom, A Religious History of the American People, New

Haven & London 1972.
54 Persönliche Mitteilung, S. A. Havea, Pacific Theological College, Suva.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 415

ginellen Führern mit offiziellen Formen des Christentums koexistiert.
Ihr Autreten hat verschiedene Gründe: «Mangel an Liebe»55 seitens
der Missionare und Kolonialbeamten gegenüber den Einheimischen,
Übernahme und Anpassung der christlichen Apokalypse, Wiederbelebung

unterdrückter Elemente der vorchristlichen Religionen usw.
Diese Kultformen sind zu unterschiedichen Zeiten in jeder der drei
Hauptregionen Ozeaniens aufgetaucht. Eine der ersten war die Ma-
maia-Religion aufTahiti in den Jahren 1826-1841.56 Kurze Zeit später
entstand auf Samoa - kurz vor der Ankunft der Christen und eine

Zeitlang in Konkurrenz mit ihnen - der Sio-Vili-Kult.57 Auf den
Fidschi-Inseln, an der Grenze zwischen Polynesien und Melanesien,
vermischten sich im Tuka-Kult58 Elemente einheimischer Tradition mit
kolonial-militärischen Inhalten. Die sog. Cargo-Kulte Melanesiens
sind von zahlreichen Anthropologen und Historikern eingehend untersucht

worden.59 «Cargo» ist die Erwartung eines unmittelbar bevorstehenden

materiellen Milleniums. Dies ist eines der vielen ineinander
verwobenen Themen, die in diesen heute noch lebendigen religiösen
Reaktionen zum Ausdruck kommen. Eine der jüngsten Bewegungen
findet sich aufden westlichen Salomon-Inseln, und zwar die Christliche
Gemeinschaftskirche des Propheten Silas Eto,60 der vorchristliche
Gebräuche mit eingeführtem Methodismus verknüpfen will. Ein aus
dieser Gegend stammender jüngerer Historiker hat die Auffassung
vertreten, Etos Gottesdienst weise Parallelen zum Geist der orthodoxen
Liturgie in osteuropäischen Dörfern auf- ein überraschender Gedanke
angesichts der Tatsache, dass die östliche Orthodoxie in Ozeanien ja

55 So D. B. Barrett, Schism and Renewal in Africa: an analysis of6000 Contemporary
Religious Movements, Nairobi 1968.

56 N. Gunson, An Account of the Mamaia or Visionary Heresy ofTahiti, 1826-1841,
Journal of Polynesian Studies 71, No.2, Juni 1962.

57 E. Ta'ase, Beyond Samoan Christianity. A study of the Siovili Cult and the problems

facing the church in Samoa today, B. D. thesis, Pacific Theological College, Suva
1971.

58 A.B. Brewster, The Hill Tribes ofFiji, London 1922, Kap.XXIII, XXIV, XXV,
XXVI.

59 P.Worsley, The Trumpet Shall Sound. A Study of Cargo Cults in Melanesia,
London 1970.

60 A. R. Tippett, Solomon Islands Christianity: A Study in Growth and Obstruction,
London 1967; E. Tuza, Towards indigenization of worship in the Western Solomons,
B.D. thesis, Pacific Theological College, Suva, 1970.



416 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

nicht vertreten ist.61 Von den mikronesischen Kulten wäre noch der
kurzlebige Protest der «Schwerter Gabriels»62 zu erwähnen-es handelt
sich um eine heftige Reaktion unter Protestanten von Süd-Kiribati auf
der Insel Onotoa gegen die römischen Katholiken im Jahre 1930.

Die ökumenische Herausforderung

Ebenso wie Häresien und Schismen überall geben diese Kulte Historikern

wichtige Anhaltspunkte für die Geschichte des Pazifik. Sie weisen

auf Neuerungen und latenten Protest hin, der für das Selbstverständnis

des wandernden Gottesvolkes, der Una Sancta, eine
Herausforderung darstellt. Das gegenwärtige und künftige esse der ganzen
Kirche sieht sich heute, nachdem sie die Kirche der ganzen Welt
geworden ist, mit einer ganzen Reihe von neuen Fragen konfrontiert.
Die gegenwärtige Realität der Kirche im 20. Jahrhundert muss untersucht

werden als eine Realität, die in scharfem - und theologisch
fruchtbarem - Kontrast steht zu all dem, was die Kirche bisher
darstellte. Der zahlenmässige Rückgang engagierter Christen in Europa
und Nordamerika ist bei weitem wettgemacht worden durch die rasche

Ausbreitung des Christentums in zahlreichen neuen Formen in Afrika,
Lateinamerika und Ozeanien; die zahlenmässigen Veränderungen in
Asien sind weniger spektakulär. Das depositum fidei war zunächst in
hebräischer, später in griechischer und dann in lateinischer Sprache
formuliert worden. Seit dem 16. Jahrhundert jedoch klopfen zunehmend

andere Sprachen, andere Kulturen und Weltanschauungen an
die Tore der Stadt Gottes. Wer Liturgien in der Tonga-Sprache oder
einer der vielen Pidgin-Sprachen, der blühenden Koine Melanesiens,

gesungen hört, wird daran erinnert, dass die zahlreichen christlichen
Denkformen der Dritten Welt sich zum europäischen und nordamerikanischen

Christentum ebenso verhalten wie diejenigen der Kirchen
des Paulus zum Jerusalem der nachapostolischen Zeit.

Historiker haben die Aufgabe, sich zu den asiatischen, afrikanischen,

lateinamerikanischen, karibischen und ozeanischen Christen zu

61 E. Tuza, persönliche Mitteilung, Pacific Theological College, Suva, 1970.
62 H. E. Maude, The Swords of Gabriel. A Study in participant history, Journal of

Pacific Elistory, 2, (1967), 113-136; G.EI. Eastman Papers, Pacific Theological College,
Suva; E. Sabatier, Astride the Equator, Melbourne 1977, 256-261 (Übersetzung von
Sabatiers Sous l'Equateur du Pacifique. Les Iles Gilbert et la Mission Catholique, Paris

1939).



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 417

begeben. Sie müssen den Versuch machen, die eine Kirche Gottes mit
ihren Augen zu betrachten, sie müssen ihr theologisches Denken und
liturgisches Leben in vollem Umfang ernstnehmen. Dann wird die

Vergangenheit des ganzen Volkes Gottes zwangsläufig in einem anderen

Licht erscheinen. Denn die Christen der Dritten Welt sagen uns -
bei aller Loyalität gegenüber Rom, Athen, Moskau, Wittenberg, Genf
oder Canterbury: «Gott hat etwas Besseres für uns vorgesehen. Sie

sollten nicht ohne uns vollendet werden.» (Hebr 11,40)
Aus einer anderen Perspektive betrachtet bedeutet eine solche

Offenheit gegenüber der Dritten Welt auch die Bereitschaft, unsere
Vorstellungen durch die Weiterentwicklung der Geschichte in Frage
stellen zu lassen und uns nicht zu rasch darauf festzulegen, was das

letzte Gericht und Urteil sei. Die historische Realität der modernen
ökumenischen Bewegung steht beunruhigend vor uns. Was sollen wir
über die richtige Feier der Eucharistie sagen auf einer Insel, an der oft
monatelang kein Schiff anlegt und wo man weder Weintrauben noch
Weizen kennt? Der Vorrat an Abendmahlswein und Brot geht zu Ende ;

es gibt keinen ansässigen Priester. In der tropischen Feuchtigkeit und
Hitze vermodert selbst die geweihte Hostie und wird unbrauchbar.
Protestanten und Katholiken benutzen für das Abendmahl immer
häufiger unbekümmert ein aus Wasserbrotwurzeln gebackenes Brot
und den Saft des Kokosnussbaumes - Nahrungsmittel, die ihnen aus
ihrem Alltag vertraut sind. Wie könnten wir ihren Glauben kritisieren,
dass derjenige, der Wasser in Wein verwandelt, in der Eucharistie ihre
Bedürfnisse auch durch ihre täglichen Nahrungsmittel stillt? Der
auferstandene Christus erscheint hier als reale Gegenwart an neuen Orten
und unter einem anderen Himmel.

Und wie steht es mit der Forderung des Zölibats für die Priester oder
dem protestantischen Verbot, in Gebeten die Ahnen anzurufen? Sie

werden von den jungen Kirhen kritisch hinterfragt werden. Der Pazifik,
diese unendliche Wasserwüste, fordert durch seine einzigartige
Geographie und Geschichte mit Nachdruck eine Neubewertung der Ganzheit

der Kirche. Propheten kommen aus der Wüste, und diese Propheten

stellen Fragen an die Schriftgelehrten, einschliesslich der Historiker,

die ihre Heimat und Erfahrung für die normale Quelle rechter
Lehre halten. Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est? Die Dritte Welt, einschliesslich des Pazifik, macht deutlich, dass

wir uns um ein neues Verständnis des Kanons des Vinzenz von Leri-
num bemühen müssen.


	Die Geschichte der Kirche im Pazifik

