Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Die Geschichte der Kirche im Pazifik
Autor: Garrett, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 399

2. Die Geschichte der Kirche im Pazifik

John Garrett

Kirchengeschichtsschreibung im Paczifik: eine komplexe Aufgabe

Die pazifischen Kirchen sind umgeben vom grossten Ozean der
Welt. Jeder, der sich mit ithrer Geschichte befasst, muss diese ausser-
gewoOhnliche Lage beriicksichtigen. Zahlreiche Vorurteile miissen revi-
diert werden. So wird zum Beispiel in den meisten Berichten iiber die
Expansion Europas das Wort «Entdeckung» verwendet, wihrend es
sich doch in Wirklichkeit bloss um eine Kontaktaufnahme handelte.
Eine Entdeckung machten umgekehrt die Inselbewohner des Pazifik:
da landeten menschliche Wesen mit rosa Hautfarbe, denen die Brauche
und Fertigkeiten der Inselbewohner offensichtlich unbekannt waren,
obwohl sie allerlei interessante Werkzeuge und Medikamente mit-
brachten. Und da den Neuankémmlingen die Umgebung vollig fremd
war, konnten die Einheimischen die Weissen fiir ihre Zwecke einspan-
nen. Die christlichen Missionare glaubten, den Inselbewohnern eine
hohere Wahrheit zu bringen ; doch ihre Katechumenen betrachteten sie
hdufig als neue Quelle willkommener, ihnen bisher unbekannter Krif-
te, als Magie, die sich auf eine ithnen fremde Kosmologie stiitzte. Da die
Religion der Weissen Hand in Hand ging mit der Schreibkunst, dem
Gebrauch von Stahl und der Macht von Kanonen und Gewehren,
kamen die Inselbewohner zum Schluss, dass sie den eigenen Religionen
iiberlegen sein miisse. Aus den personlichen Briefen und Tagebiichern
vieler Missionare der ersten Zeit geht hervor, dass sie sich iiber diesen
Sachverhalt wohl im klaren waren; in den gedruckten Berichten und
den Aufrufen fiir missionarische Spenden ist allerdings kaum davon die
Rede. Fiir jede Darstellung der Geschichte der Kirchen im Pazifik ist
die angemessene Beriicksichtigung dieser unbequemen Tatsachen je-
doch eine Voraussetzung.

Die klassischen Missionsgeschichten miissen korrigiert werden, um
zu Perspektiven zu gelangen, die weniger herablassend und einseitig
sind. Nehmen wir als Beispiel K.S. Latourettes Darstellung in seiner
beriihmten History of the Expansion of Christianity (Geschichte der
Ausbreitung des Christentums). Er stiitzt sich in seinem Band iiber den



400 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Pazifik fast ausschliesslich auf gedruckte Quellen und Dokumente.!
Ralph Wiltgen, ein romisch-katholischer Wissenschaftler, hat in neue-
rer Zeit eine Fiille europiischen Quellenmaterials durchgearbeitet und
in seinem Buch Founding of the Roman Catholic Church in Oceania
1825-1850 (Griindung der romisch-katholichen Kirche in Ozeanien
1825-1850) vorgestellt.? Auch dieses Buch geht nur fliichtig auf die
geschichtliche und kulturelle Lage auf den Inseln bei der Ankunft der
romisch-katholischen Misionare ein. Es wird nicht einmal der Versuch
gemacht, die freiwillige Annahme oder die Ablehnung der missionari-
schen Botschaft aus der Perspektive der Einheimischen zu erkldren.
Soll eine ausgewogene okumenische Darstellung zustandekommen,
miissen die in Wiltgens Buch enthaltenen Informationen und Interpre-
tatitionen durch den Versuch vervollstindigt werden, die lokale Ge-
schichte der pazifischen Inseln aufzuarbeiten; miindlich tberlieferte
Berichte von Inselbewohnern und weissen Siedlern, die jene Zeit als
Beobachter oder Teilnehmer noch miterlebt haben, konnen dabei eine
wichtige Hilfe sein.? Die Inselbewohner der heutigen Generation sind
haufig in der Lage, Geschichtswissenschaftlern anderer Linder den
Zugang zu wertvollen miindlichen Informationsquellen zu verschaf-
fen; es kommt inzwischen auch vor, dass sie selbst die Geschichte ihrer
Kirchen aufschreiben, wobei sie den Vorteil der einheimischen Per-
spektive haben. Um zu einer griindlichen, alle Faktoren beriicksichti-
genden Analyse zu kommen, muss man sich einer Vielzahl von Dis-
ziplinen zuwenden: Geographie,* Bau und Geschichte von Booten und
Schiffen,’ Ethnographie und Volkerkunde,® Wirtschafts- und Handels-

I K.S. Latourette, A History of the Expansion of Christianity. The Great Century
1800-1914 (Bd. 4); The Great Century in the Americas, Australasia and Africa (Bd. 5),
London 1949.

2 R.M. Wiltgen, The Founding of the Roman Catholic Church in Oceania 1825 to
1850, Canberra, London, Norwalk (Conn.) 1979.

3 H. Laracy, Marists and Melanesians, A History of Catholic Missions in the Solo-
mon Islands, Canberra 1976, hat dies fiir ein Gebiet getan.

4 Atlas of the South Pacific, External Intelligence Bureau, Prime Minister’s Depart-
ment, Wellington, New Zealand. Wellington 1978, gibt zuverlassige, neuere und detail-
lierte Karten. Eine iltere Quelle detaillierter Karten und Information ist der Britische
Pacific Islands Naval Intelligence Survey aus der Zeit des zweiten Weltkriegs.

5 Zwei Beispiele: D. Lewis, We, the Navigators. The ancient art of landfinding in the
Pacific, Canberra 1972 ; M. Steven, Merchant Campbell, 1796-1846, A Study of Colonial
Trade, Melbourne 1965.

6 Beispiele: E.S.C. Handy, History and Culture in the Society Islands, Honolulu



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 401

geschichte der Inseln,’ die Geschichte der Siedlungen und Wanderun-
gen vor der Begegnung mit dem Westen,?® komparative Sprachkunde,’
Geschichte des Kolonialismus' — alles in sorgfdltiger Ausgewogenheit.
Ein Wissen um diese Komplexitit ist Voraussetzung fiir einen wahrhaft
okumenischen Ansatz." Die Geschichte des Pazifik ist weitgehend
bestimmt durch die oikumene, die bewohnte Erde, die diese fast end-
lose Wasserfliche umgibt. Sie wurde von fernen Méachten gesteuert.
Der Hintergrund der Auseinandersetzungen zwischen britischen Pro-
testanten und franzosischen Katholiken in Ozeanien war weit komple-
xer als die Verfasser der Kolonialgeschichte in der Regel wahrhaben
wollen. Offensichtlich wusste man aufbeiden Seiten, dass Kriegsschiffe
eingreifen konnten und es auch taten.'? Weniger bekannt ist bzw. sel-
tener zugegeben wird die Tatsache, dass diese Auseinandersetzungen
von den Einheimischen zur Bildung von Allianzen in ihren eigenen
Kriegen zwischen rivalisierenden Inselhduptlingen benutzt wurden.
Dies trifft auf all die traurigen Schlachten zu, die sich Christen auf
Tonga,"” Rotuma'* und den neukaledonischen Loyalty-Inseln® liefer-

1930; A.R. Tippet, Oral Tradition and Ethnohistory. The Transmission of Information
and Social Values in Early Christian Fiji 1835-1905, Canberra 1980.

7 Beispiele: D. Shineberg, They Came for Sandalwood. A Study of the Sandalwood
Trade in the South-West Pacific, 1835-1865, Melbourne 1967; P. Corris, Passage, Port
and Plantation. A History of Solomon Islands Labour Migration 1870-1914, Melbourne
1973.

8 M.G.W. Levison and John W. Webb, The Settlement of Polynesia. A Computer
Simulation, Canberra 1973.

9 Eine neuere Untersuchung iiber einen Ubersetzer-Missionar von einem Lingui-
sten: A.J.Schiitz, (Hg.), The Diaries and Correspondence of David Cargill, 1832-1843,
Canberra 1977.

10 R.P. de Salinis, Marins et Missionnaires. Conquéte de la Nouvelle-Calédonie,
Paris 21927; W.P. Morrell, Britain in the Pacific Islands, Oxford 1960.

1T J. W. Davidson, Understanding Pacific History, in: K.S. Inglis (Hg.), The History
of Melanesia, Canberra 1971, 1-16.

12 A.A. Koskinen, Missionary Influence as a Political Factor in the Pacific Islands,
Helsinki 1953.

13 H.G. Cummins, Missionary Politicians, in: The Journal of Pacific History, 10/1,2
(1975), 105-112; S.Latukefu, Church and State in Tonga. The Wesleyan Methodist
Missionaries and Political Development, 1822-1875, Canberra 1974.

14 J Langi, The History of the Church in its Rotuman setting: an introductory out-
line, B.D. thesis, PTC, Suva 1971.

15 K.R. Howe, The Loyalty Islands. A History of Culture Contacts 1840-1900,
Honolulu 1977; S. McFarlane, The Story of the Lifu Mission. London 1873 ; R. H. Leen-



402 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

ten. Die Griinde dafiir lagen nicht in den unterschiedlichen Konfessio-
nen. Die Ehre europaischer Flotten vermischte sich mit der missiona-
rischen Lehre vom Herrn der Heerscharen. Die Inselbewohner, die sich
bekampften, hatten nur eine undeutliche Vorstellung von der christli-
chen Lehre.

Die Kirchen des Pazifik sind durch ihre extreme Isolierung vonein-
ander zu einem besonders eindrucksvollen Gleichnis der Uneinigkeit
der Christen geworden.'® Die einzelnen Inselgruppen liegen geogra-
phisch weit voneinander entfernt, theologische, kulturelle, liturgische
sowie rechtlich-kanonische Unterschiede lassen aber diese Entfernung
auf einer anderen Ebene noch grésser werden. Auf dem Kontinent ist
eine physische Kommunikation zwischen gespaltenen Christen trotz
grosser Entfernungen noch moglich; im Siidpazifik waren solche Kon-
takte aber bis zum Aufkommen des Flugverkehrs selten. Als die Kon-
takte dank der modernen Technik regelmadssiger wurden, trat zum
Schock des Neuen noch die Einfiihrung konfessioneller Zwietracht
hinzu. Die Einwohner der Fidschi-Inseln z.B. hatten lange Zeit nur
methodistische und romisch-katholische Missionare gekannt. Als die
britischen Kolonialadministratoren ankamen, mussten sie mit Erstau-
nen feststellen, dass es Menschen gab, die man Anglikaner nannte, und
die weder John Wesley noch den Papst anerkannten. Wenn einheimi-
sche Historiker die Geschichte ihrer Lander schreiben wollen, miissen
sie sich zunichst um ein tieferes Verstindnis der charakteristischen
Eigenarten fiir sie fremder christlicher Konfessionen bemiihen. Digje-
nigen unter ihnen, die fiir diese Arbeit eine fortgeschrittene Ausbildung
genossen haben, sind oft von Professoren unterrichtet worden, die zwar
auf soziale, politische und ethno-historische Rekonstruktion speziali-
siert sind, fiir Theologie und die Nuancen der Kirchengeschichte aber
nur wenig Sinn haben, wenn nicht von unverhiillten Vorurteilen gelei-
tet sind. Die jiingeren Historiker im Pazifik haben darum oft die Nei-
gung, das Gewicht dieser Tradition zu unterschétzen. Diese Haltung
kann aber zu einem falschen Bild fiihren. Christliches Denken und
christliche Theologie sind zu integrierten Bestandteilen im Denken der

hardt, Au Vent de la Grande Terre, Histoire des Iles Loyalty de 1840 & 1895, Paris
1957.

16 G. Blaineys Buch The Tyranny of Distance, Melbourne 1970, weist darauf hin im
Blick auf das Australien des 19. Jahrhunderts; diese Feststellung kann auch auf die Inseln
des Pazifik ausgedehnt werden.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 403

Mehrzahl der Inseln in den drei grossen Regionen Ozeaniens — Poly-
nesien, Melanesien und Mikronesien — geworden. Christliche Ge-
schichte, Theologie und Gottesdienst sind heute fester Bestandteil pazi-
fischer Kultur geworden. Sie konnen nicht zu Randerscheinungen oder
sekundidren Faktoren heruntergespielt werden. Eine unangemessene
Reaktion auf den theologischen Triumphalismus eines grossen Teils
der Missionsgeschichte kann zu schwerwiegenden Verzerrungen des
Gesamtbildes flihren.

Lehrer und Studenten des interkonfessionellen Pacific Theological
College (PTC) auf den Fidschi-Inseln beschéftigen sich seit 15 Jahren
zusammen mit dem nahegelegenen rémisch-katholischen Pacific Re-
gional Seminary mit den hier angesprochenen Problemen. Viele Stu-
denten des PTC haben Doktor- und Seminararbeiten iiber Aspekte der
Geschichte ihrer Heimatkirchen geschrieben.!” Die Kapelle der Schule
ist eine Gedenkstitte fiir 1200 Familien der Inselbewohner, die zur
Missionierung in andere Teile des Pazifik ausgereist sind. Dank dieser
bemerkenswerten Wanderbewegung von Missionaren konnte der Pazi-
fik weitgehend von den Inselkirchen selbst, die allerdings von einer
Minderheit auslandischer Missionare geleitet wurden, fiir den christli-
chen Glauben gewonnen werden. Die Bewegung breitete sich in weitem
Bogen von Osten nach Westen aus. Einige der missionierenden Insel-
bewohner waren romisch-katholisch, doch die Mehrheit gehorte ande-
ren Traditionen an. Die meisten von ihnen sind in einem Buch aufge-
fiihrt, das in der Kapelle auf dem Abendmahlstisch liegt. Durch die
weiterbestehende Solidaritit der Familien untereinander sind sie mit
den heutigen Studenten verbunden. Als das Christentum zu den Vor-
fahren der heutigen Inselbewohner kam, hatte es in der Regel bereits
einheimische Form angenommen und fasste in den Dorfern dank der
Arbeit von einheimischen Lehrern aus anderen Teilen der Region
schnell Fuss. Familienerinnerungen und miindliche Uberlieferung,
Wiederauffinden von seit langem vergessenen Briefen in einheimischen
Sprachen, handgeschriebene Tagebiicher und andere Erinnerungen
sind fiir die Forschungsarbeiten unentbehrlich.'® Das Leben kleiner

17 Eine Liste ist erhiltlich beim PTC, Box 388, Suva, Fiji; Abschlussarbeiten und
Dissertationen iiber die Pazifik-Inseln werden jahrlich in einer Pacific History Biblio-
graphy aufgefiihrt, die als Anhang zum Journal of Pacific History (Canberra) er-
scheint.

I8 Beispiele: R.G. und M. Crocombe, The Works of Ta’unga. Records of a Polyne-
sian Traveller in the South Seas. 1833-1896, Canberra 1968 ; J. Bulu, The Autobiography



404 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Kirchen, die auf ihre eigene Weise seit den ersten Taufen weiterge-
wachsen sind, stellt sich auf einmal ganz neu dar, bereichert durch das,
was man heute iiber die Beziehungen zwischen Grossfamilien und das
Gleichgewicht der Macht zwischen verschiedenen Gruppen weiss. Da
mit Hilfe dieser geschichtlichen Ausschnitte das Gesamtbild wieder
lebendig wird, werden sich Forscher und Geschichtsschreiber auch
dessen bewusst, wie die heutige 6kumenische Begegnung im Pazifik zu
verstehen ist. Der Prozess der Geschichtsschreibung vermittelt somit
ein anregendes Modell der 6kumenischen Situation in Zeit und
Raum.

Gliicklicherweise konnen diejenigen, welche Kirchengeschichte auf
diese Art, d.h. von den Inseln her, schreiben wollen, auf die Hilfe einer
Reihe von Studienzentren zdhlen, die sich in ihrer Region oder deren
weiterer Umgebung befinden. Die Research School of Pacific Studies
der Australian National University in Canberra' verbindet ein hohes
Niveau mit ausgezeichneten Archiven und einer reichen Bibliothek —
sowie mit grossziigiger Finanzierung. An anderen Universitdten in
Australien und Neuseeland sind ebenfalls Fakultiten fiir die Ge-
schichte des Pazifik eingerichtet worden. Auch die beiden grossten
Materialsammlungen zum Pazifik — die Mitchell Library in Sidney und
die Alexander Turnball Library in Wellington — sind in Reichweite.
Die Universitdt von Hawaii und Sammlungen in Honolulu besitzen
besonderes Quellenmaterial zur Geschichte Polynesiens und Mikrone-
siens.?® Das Institute of Pacific Studies der University of the South
Pacific auf den Fidschi-Inseln fordert und veroffentlicht Monographien
einheimischer Schriftsteller.?’ Durch das in Canberra erscheinende
Journal of Pacific History, das seit Jahren in Wellington herauskom-
mende Journal of the Polynesian Society und das Journal de la Société
des Océanistes, das in Paris erscheint, werden unsere Kenntnisse stin-

of a Native Minister in the South Seas, tr. by a Missionary, London 1871; M.T. Cro-
combe, Maretu’s Narrative of Cook Islands History, Univ. of Papua New Guinea M. A.
thesis, 1974 ; Kekela-Briefe, Hawaiian Mission Children’s Society Library, Honolulu (in
Ubersetzung durch Nancy J. Morris).

19 Ein Fiihrer zu Manuskriptsammlungen im Zusammenhang mit den Pazifik-Inseln
ist erhéltlich vom Pacific Manuscripts Bureau der Australian National University.

20 Dje Hawaiian Mission Children’s Society Library ist besonders niitzlich fiir Kir-
chengeschichte.

21 Eine Liste vorhandener Titel ist erhiltlich beim Institut, Box 1168, Suva, Fiji.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 405

dig erweitert. Das Material, das auf diese Weise verfiigbar wird, gleicht
einem Schatz, der vom Meeresgrund gehoben wird.

Theologisch gesehen kann die Komplexitit der Geschichte des Pazi-
fik zu einer geradezu verwirrenden Wahrnehmungsiibung werden. Las-
sen Sie mich hierzu etwas mehr sagen. Viele unterschiedliche Formen
des Christentums und verwandter Kulte sind in die pazifische Inselwelt
eingedrungen. Man denkt unwillkiirlich an eine tropische Lagune, in
der Seeanemonen, Seesterne, Moréinen, grosse Haie und Tausende von
vielfarbigen kleineren Fischen versuchen, miteinander auszukommen.
Wie soll man das Innenleben so vieler miteinander verbundener, aber
dennoch voneinander verschiedener Lebensformen beschreiben, ge-
schweige denn versuchen, sich in sie hineinzuversetzen? Wir wollen
einige Aspekte der konfessionellen Uneinigkeit in Ozeanien herausstel-
len, wobei wir nicht vergessen diirfen, dass die urspriingliche Gestalt
der missionarischen Griindungen durch die Inselumgebung angepasst
und verdndert worden ist.

Die romisch-katholische Mission

Um mit den Romisch-Katholiken zu beginnen, so haben sie ihre
eigene innere Verschiedenheit. Ihre Missionsorden und Gemeinschaf-
ten bieten ein Bild beinahe ebensogrosser Vielfalt wie die protestanti-
schen Missionsgesellschaften. Die Viter von den Heiligen Herzen Jesu
und Marid (SSCC?? — aufgrund der Strasse, in der das Mutterhaus in
Paris stand, auch Picpusianer genannt) haben einen Typus von From-
migkeit hervorgebracht, der sich durch nicht weniger Eigenart aus-
zeichnet als etwa der Methodismus. Thre Postulanten kamen vorwie-
gend aus den am Meer gelegenen franzdsischen Provinzen und fiithlten
sich im &stlichen Polynesien mit seinen salzigen Winden und Sturm-
fluten zu Hause. Sie waren die Pioniere des Katholizismus auf Tahiti
und Hawaii.?? Die Maristen, Viter und Briider der Gesellschaft Marii
(SM), die nach ihnen kamen und sich in Zentralozeanien und Neusee-
land niederliessen, fiihlten sich Maria als dem Stern des Ozeans (stella

22 New Catholic Encyclopaedia, s.v.

23 P.H.Laval, Mémoires pour servir 4 ’histoire de Mangareva (hg. v. C. W. Newbury
und Patrick O’Reilly). Paris 1968 ; R. Yzendoorn, History of the Catholic Mission in the
Hawaiian Islands, Honolulu 1927.



406 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

maris) zwar ebenso verbunden wie die Picpusianer, hatten jedoch weit
grossere Schwierigkeit, sich einzugewOhnen. Denn die Maristen
stammten in erster Linie aus den lieblichen Binnengebieten von Lyon
oder dem Pays de Bresse,?* wo sie weder Salzwasser noch Seekrankheit
kennengelernt hatten. Die dritte Hauptgruppe des 19. Jahrhunderts, die
Missionare vom Heiligen Herzen (MSC), waren geprégt von der Spiri-
tualitdt ihres Heimatzentrums; ihre gelegentlich exzessive Biisseras-
kese ist Ausdruck der mit dem Wallfahrtsort Issoudun verbundenen
Frommigkeit. Sie waren von dem fieberhaften Eifer beseelt, den Ver-
folgung und Exil unter den Ferry-Gesetzen der franzdsischen Dritten
Republik hervorgerufen hatten.?’

Alle drei Orden haben ihre Voraussetzungen in den Pazifik mitge-
bracht. Bei allen spielen mehr oder weniger voriibergehende Phéno-
mene europdischer Geschichte eine wichtige Rolle. Diese Besonder-
heiten des franzosischen, lokalen, post-tridentinischen Katholizismus
waren bei allen drei verbunden mit der Loyalitit gegeniiber Kirche und
Papst. Alle drei Gruppen waren aus der ultramontanen Erneuerungs-
bewegung hervorgegangen. Wenn der dussere Anlass solcher Bewegung
wegfillt, verlieren sich in der Regel die Besonderheiten, die sie kenn-
zeichnen. Sie finden wieder Anschluss an den Hauptstrom. Im Leben
der jungen Kirchen im Pazifik ist es aber oft so, dass gerade diese
zeitgebundenen Aspekte aufgenommen wurden, als wiren sie das
Wesentliche.

Den drei grossen Pioniergruppen folgten viele andere katholische
Missionsgesellschaften, die speziell gegriindet worden waren, um einer
bestimmten Bediirfnislage zu entsprechen oder bestimmte Akzente zu
setzen. Hierzu gehorten die Maryknoll Gesellschaft, die franzdsischen
und kanadischen Josephsschwestern, die Columbaner aus Irland, Ame-
rika und Australien, die Missionare der Societas Verbi Divini (SVD)
aus Deutschland, den Niederlanden, den Vereinigten Staaten und
Australien, die Franziskaner und die Jesuiten (besonders in Mikrone-
sien). Die drei Pioniergruppen hatten Kontakte untereinander, doch
gerieten die Maristen, die durch ihren General eine direkte Verbindung
zum Papst hatten, manchmal mit den ortsansdsssigen Bischifen, den

24 J. und G.L. Coste, Origines Maristes (1786-1836), (4 Bde.). Rom 1960-67.

25 Die «dévotions particuliéres» werden diskutiert in F. Heyer, The Catholic Church
from 1648 t0 1870 (tr. D. W.D. Shaw), London 1969,177-183; R. P. Cadoux, L’ Apdtre des
Papous: Mgr. Henri Verjus, Lyon 1931, beschreibt die Praxis extremer Hérte in einem
besonderen Fall.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 407

apostolischen Vikaren, in Streit. Die Protestanten hatten sich wahrend
den Feldziigen Napoleons bereits vor den Katholiken in Ozeanien
festgesetzt. Das Ziel der Katholiken bestand nun zum Teil darin, bereits
von den Protestanten besetztes Gebiet zuriickzugewinnen. Dies fiihrte
zu einer Reihe von mitunter scharfen Auseinandersetzungen, die die
spateren Beziehungen vergifteten — z. B. auf Tahiti, den Gilbert-Inseln
(jetzt Kiribati) und den Neuen Hebriden (jetzt Vanuatu). Die Katho-
liken bezeichneten die Protestanten in der Regel pauschal als Metho-
disten, wihrend die Protestanten aus derselben Unkenntnis heraus
behaupteten, alle Katholiken seien Jesuiten. Die Spannungen liessen
gelegentlich etwas nach, ja es kam manchmal zu ergreifenden Begeg-
nungen, wenn beiden Seiten die Gemeinsamkeiten des Lebens unter
der tropischen Sonne wichtiger erschienen als die Wiederholung der
europdischen Kriege des 17. Jahrhunderts.?¢

Die protestantische Mission

Die protestantischen Traditionen, Theologien und Gottesdienstfor-
men waren noch vielfiltiger. Die Londoner Missionsgesellschaft
(LMS), die 1798 nach Tahiti kam, war von englischen, walisischen und
schottischen Dissidenten gegriindet worden, die calvinistischen,?’
nicht-etablierten Kirchen angehorten, die die Kindertaufe praktizier-
ten. Sie konnten sich leichter als die Katholiken Schiffe verschaffen.
Nachdem sie die ersten Hindernisse iiberwunden hatten, machten sie
sich daran, bekehrte Inselbewohner zu — hiufig ordinierten — Missio-
naren auszubilden und in andere Teile des Pazifik zu schicken.?® Die
Katholiken dagegen bildeten im 19. Jahrhundert nur wenige Einheimi-
sche zu Priestern aus.?® Die gespriachigen und geselligen Inselbewoh-

26 J. Garrett, Thunder and Rainbows. Maschinenschrift einer Ansprache vor der
Theological Society, 1977, beschreibt einige Begegnungen zwischen Katholiken und
Protestanten.

27 J.Wilson, A Missionary Voyage to the Southern Pacific Ocean performed in the
year 1796, 1797, 1798 in the ship Duff..., London 1799, 48.

28 Drei friihe und einflussreiche theologische Schulen im Siidpazifik waren in Malua
in Samoa (LMS), Takamoa auf der Cook-Insel von Rarotonga (LMS), und Navuloa in
Fidschi (Wesleyanisch).

29 J.V.Broadbent, Attempts to form an indigenous clergy in the Catholic Vicariates
Apostolic of Central Oceania (Wallis, Futuna, Tonga) and the Navigator’s Islands (Sa-
moa and Tokelau) in the nineteenth century, Louvain Univ. Ph. D, 1976.



408 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

ner, denen der Ozean Jahrhunderte der Einsamkeit aufgezwungen hat-
te, hatten grosse Schwierigkeiten, sich an eine individualistische, aske-
tische Zucht zu gewohnen. Auch der Zolibat hatte einen schweren
Stand in der sexuell aufgeschlossenen pazifischen Bevolkerung.

Der Amerikanische Ausschuss fiir Auslandsmission (American
Board of Commissioners for Foreign Missions) landete 1820 auf Ha-
waii.?® Es handelte sich dabei ebenfalls um Calvinisten und Anhénger
der Kindertaufe. Einige ihrer Vertreter kamen zusammen mit Missio-
naren der Kirche von Hawaii in den 50er Jahren des 19. Jahrhunderts
auf die Marquesas-Inseln und nach Mikronesien. Wesleyaner aus
Grossbritannien kamen iiber Stationen in Australien und Neuseeland
nach Tonga, Fidschi und Samoa. In Samoa kam es dann zu peinlichen
Auseinandersetzungen mit der Londoner Missionsgesellschaft (LMS),
die zum Teil auf alte Feindseligkeiten zwischen den von den Wesley-
anern beschiftigten tonganischen Missionslehrern und einflussreichen
Kreisen der samoanischen Gesellschaft zuriickgingen, die sich mit der
Londoner Missionsgesellschaft verbunden fiihlten.?!

Als dann die britische von der franzdsischen Flotte im Pazifik her-
ausgefordert wurde, zunachst in Tahiti und spéiter in Neukaledonien,
iibergab die Londoner Missionsgesellschaft diese beiden Missionsfelder
durch Vereinbarung der Pariser Mission. Die Ortskirchen waren zur
Zeit der Ubergabe an beiden Orten kulturell fest in ihrem eigenen
Boden verankert. Die Bibel in den Volkssprachen wurde fast zu so
etwas wie apokalyptischer Literatur. Sie war das geheime Wissen,
durch das das Volk seine Sprachen und Lebensweisen gegen die Uber-
griffe der franzdsischen kolonialisierten mission civilisatrice verteidig-
te. Die protestantischen Mehrheitskirchen haben sich auch heute an
beiden Orten fiir die Unabhdhngigkeit von Frankreich ausgespro-
chen.*2,

Die Londoner Missionsgesellschaft und die Pariser Mission iiber-
liessen es den Bekehrten, ihre eigene Form von Kirchenleitung zu

30 C.J. Phillips, Protestant America and the Pagan World: The First Half Century of
the American Board of Commissioners for Foreign Missions, 1810-1860, Ph.D., Har-
vard, 1954, Nachdruck als No. 32, Harvard East Asian Monographs 1968.

31 J. Garrett, The Conflict between the London Missionary Society and the Wesleyan
Methodists in mid-19th century Samoa, The Journal of Pacific History, Bd. 9, 1974,
S.65-80.

32 Die Form und der Zeitplan fiir die Unabhiingigkeit sind jedoch nicht im Detail
ausgemacht worden.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 409

wahlen. Auf die Neuen Hebriden, Melanesien, gelangte in den 50er
Jahren des 19. Jahrhunderts ein eher presbyterianisches Modell der
Kirchenleitung. Von der Londoner Missionsgesellschaft ausgebildete
Lehrer aus Samoa und von den Cook-Inseln hatten den Weg dafiir
bereitet. Die auf dem Neuen Hebriden missionierenden Prebyterianer
waren aufgrund von Spaltungen in den Kirchen Schottlands selbst
untereinander zerstritten. John Geddie,?? der Pionier, war aus Neu-
schottland im kanadischen Osten gekommen. Die Wurzeln fiir seine
missionarische Berufung sind in den Scottish Secession and Relief
Churches zu suchen, von denen einige Mitglieder auch mit der Lon-
doner Missionsgesellschaft zu tun hatten. Andere Kanadier mit &hnli-
cher kirchlicher Bindung folgten ihm in den Pazifik. Er begann seine
Arbeit mit Hilfe der Londoner Missionsgesellschaft in Samoa.

Auf die Insel Aneityum, auf der er sich niedergelassen hatte, kam
bald auch John Inglis*, ein Schotte aus der grosseren Freikirche. Inglis
hatte bereit unter weissen Siedlern in Neuseeland gearbeitet. Aufgrund
der unterschiedlichen Jurisdiktionen ihrer Heimatkirchen blieben die
beiden Ménner etwas auf Distanz und unterhielten getrennte Missions-
stationen. Sie arbeiteten jedoch gut zusammen, um fiir die Bekehrten
auf Aneityum eine gemeinsame Kirchenordnung zu schaffen. Als John
G. Paton?®?, der engere Bindungen an die verfasste Kirche von Schott-
land hatte, aus Australien auf die Neuen Hebriden kam, komplizierte
sich die inner-prebyterianische Situation noch um einen weiteren
Grad. Paton war einer der redegewandtesten und energischsten Forde-
rer der Mission. Er schlug neue, rauhere Tone an, die nach Koloni-
alismus und unverhohlenem Imperialismus klangen. So kam es zum
Zusammenstoss mit Geddie, der fiir einen diskreteren Missionsansatz
eintrat und seine frithere Verbindung zur Londoner Missionsgesell-
schaft pflegte, ja seine Téatigkeit als Beitrag zur Arbeit dieser Gesell-
schaft verstand.?¢

33 R.S. Miller, Misi Gete, John Geddie, Pioneer Missionary to the New Hebrides,
Launceston (Tasmania) 1975; weitgehend in Geddies eigenen Worten.

34 J.Inglis, In the New Hebrides. Reminiscences of Missionary Life and Work,
especially on the island of Aneityum, from 1850 till 1877, London 1887.

35 J.Paton (Hg.), John G. Paton, Missionary to the New Hebrides. An Autobiograp-
hy, (2 Bde.), London 1889.

36 Geddie an Henry Nisbet, 22. Juli 1867, Nisbet Papers, Mitchell Library, Sydney,
Bd.8, 92-93.



410 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Als erster weisser protestantischer Missionar, der fiir eine ldngere
Zeit in Melanesien lebte, musste sich Geddie auf die Erfahrungen der
einheimischen Missionare stiitzen. Die Kontakte zwischen diesen von
der Londoner Missionsgesellschaft ausgebildeten polynesischen Mis-
sionaren und den melanesischen Geistanbetern auf den Neuen Hebri-
den waren von einiger Bedeutung fiir die spétere prebyterianische Kir-
che. Manche ihrer Besonderheiten gehen darauf zuriick. Die polynesi-
schen Gesellschaften sind im allgemeinen pyramidisch strukturiert mit
einer erblichen Hierarchie; melanesische Stimme hingegen anerken-
nen die Autoritidt dynamischer Fiihrer, die ihre Macht nicht auf dem
Weg der Erbfolge, sondern durch Schlaue, Reichtum und Waffen erlan-
gen. Dieser Unterschied, zusammen mit den bereits erwdhnten Aspek-
ten, muss bei der historischen Beurteilung der Presbyterianischen Kir-
che auf den Neuen Hebriden (Vanuatu) beriicksichtigt werden.?*’

Die 6kumenische Verstandigung in dieser Inselgruppe wurde noch
schwieriger, als die franzosischen, romisch-katholischen Maristen 1887
aus dem nahen Neukaledonien heriiberkamen.?® Sie waren dem Drin-
gen eines jovialen, franzosenfreundlichen Anglo-Iren, John Higgin-
son,® gefolgt, der seinerseits Anglikaner war, schlecht franzosisch
sprach und Viehzucht auf den Neuen Hebriden betrieb. In Neukale-
donien war er mit den franzosischen Nickelwerken und der Rothschild-
Bank verhingt. So wie Higginson sich mit den Franzosen verbunden
fiihlte, war die presbyterianische Mission auf den Neuen Hebriden dem
britischen Reich verpflichtet.*° Die Mehrzahl der presbyterianischen
Missionare waren iiberzeugte Anti-Katholiken. Was das alles fiir die
okumenische Gemeinschaft bedeutete, liegt auf der Hand, vor allem
wenn man die Macht und Allgegenwart der Erbsiinde mit in Rechnung
stellt.

37T G.S. Parsonson, Early Protestant Missions in the New Hebrides, 1839-1861, M. A.
thesis, University of New Zealand, 1949.

38 Doucéré, Victor, La Mission Catholique Aux Nouvelles-Hébrides, D’Aprés les
documents écrits et les vieux souvenirs de I’auteur, Lyon-Paris 1934.

3% Higginson, s.v., in: P.O’Reilly, Calédoniens. Repertoire biobibliographique de la
Nouvelle-Calédonie, Paris 1953.

40 N.Gunson, The Theology of Imperialism and the Missionary History of the
Pacific, Journal of Religious History, 5(1969), 255-265; J. Garrett, To Live Among the
Stars. The Origins of Christianity in Oceania, Suva 1982, und A Way in the Sea. Aspects
of Pacific Christian History with reference to Australia, Melbourne 1982.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 411
Die anglikanische Mission

Higginson war ein anglikanischer Bewunderer der von den Maristen
geleisteten Missionsarbeit. Aber wie stand es nun mit der eigentlichen
anglikanischen Mission im Pazifik, und wie verliefen die Begegnungen
der Anglikaner mit den evangelischen Protestanten und den Rémisch-
Katholiken?

Das erste anglikanische Missionsunternehmen in Polynesien zu
Anfang des 19. Jahrhunderts wurde von Samuel Marsden*' geleitet,
dem evangelisch-anglikanischen Geistlichen der kleinen Straflingsko-
lonie Sidney in Australien. Obgleich ein ordinierter anglikanischer
Geistlicher, fiihlte sich Marsden den calvinistischen Methodisten, den
Anhidngern George Whitefields*?, von denen einige Pionierarbeit fiir
die Londoner Missionsgesellschaft geleistet hatten, eng verbunden. Die
Neuseeldnder betrachteten Marsden, der am Weihnachtstag 1814 den
ersten christlichen Gottesdienst auf neuseeldndischem Boden hielt, als
einen der Viter der kolonialen Entwicklung ihres Landes. Er leitete in
den ersten Jahren die Tatigkeit der (anglikanischen) Church Missio-
nary Society unter den Maori*?, die zu den polynesischen Vélkern
zdhlen; siebenmal durchquerte er im Rahmen dieser Aufgabe die stiir-
mische Tasman-See. Trotz Meinungsverschiedenheiten mit den wes-
leyanischen Methodisten — er war Calvinist, sie Arminianer — stand er
ihnen tatkréaftig zur Seite, als sie sich in Neuseeland und spéter, in den
20er Jahren des 19. Jahrhunderts, in Tonga niederliessen. Marsden
praktizierte okumenische Gemeinschaft aufgrund dessen, was er als
gemeinsames Apostolat betrachtete. Sein Wirken ist ein zwar nicht
bahnbrechender, aber doch bedeutsamer Fall von 6kumenischer Praxis
in Ozeanien.

Nicht alle Anglikaner jener Generation stimmten mit Marsdens
theologischem Denken iiberein. Um die 50er Jahre war ein Traktaria-
ner, der die theologischen Ideen der frithen Oxford-Bewegung vertrat,
zum ersten anglikanischen Bischof Neuseelands ernannt worden.
George Augustus Selwyn* glaubte an die ununterbrochene Sukzession

41 A T. Yarwood, Samuel Marsden. The Great Survivor, Melbourne 1977.

42 Oxford Dictionary of the Christian Church, s.v. Huntingdon, Selina, Countess of
(1707-91).

43 J.R. Elder (Hg.), The Letters and Journals of Samuel Marsden 1765-1838, Dune-
din 1932, und J.R. Elder (Hg.), Marsden’s Lieutenants, Dunedin 1934.

44 ] H. Evans, Churchman Militant: George Augustus Selwyn, Bishop of New



412 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

des dreifachen Amtes seit der Zeit der Apostel. Edward Bouverie Pusey,
der Freund Newmans, gehorte zu seinen geistlichen Mentoren. Selwyn
und sein brillanter junger Mitarbeiter, John Coleridge Patteson, der
erste Missionsbischof Melanesiens, der 1871 auf einer der Inseln ermor-
det wurde, waren auf fast romantische Weise von dem Vorbild der
britischen Missionsreisen im 8. Jahrhundert unter Bonifatius und Wil-
librord nach Deutschland und den Niederlanden geleitet. Sie holten
junge Melanesier zur Ausbildung nach Neuseeland und spater auf die
Norfolk-Inseln und schickten sie nachher als christliche Lehrer in ihre
Heimat zuriick. Die Londoner Missionsgesellschaft, die Presbyterianer
und die Wesleyaner beobachteten die Erfolge der anglikanischen Mis-
sionsarbeit in Melanesien?’ mit einem gewissen Misstrauen. Sie be-
zeichneten deren fitlhrende Kopfe als «Puseyten» und hegten die
Befiirchtung, dass die Kirche von England dem Erbe der Reformation
untreu geworden sei. Durch freundschaftliche Abmachungen konnte
verhindert werden, dass es zu Uberschneidungen zwischen den Angli-
kanern und den protestantischen Gesellschaften im Pazifik kam, doch
die Beziehungen zwischen ihnen waren nicht immer einfach. Selwyn
und Patteson hatten Universitdtsausbildung; viele der Nichtanglikaner
hingegen waren — obwohl héufig sehr fahig und intelligent — keine
Akademiker. Als Patteson z.B. auf der neukaledonischen Insel Lifou
einem anderen ausgebildeten Linguisten und Klassizisten, dem Mari-
stenpater Xavier Montrouzier*® begegnete, unterhielten sich die beiden
als Gentlemen und Akademiker auf Franzosisch. Montrouzier fand,
Patteson sei, obschon Schismatiker, doch recht zivilisiert. Patteson
missbilligte Montrouziers strenge Mariologie, schitzte aber seinen Sinn
fiir Katholizitdt. Ebenso wie in manchen anderen Teilen der Welt
bemiihte sich auch im Pazifik die vorwiegend eine mittlere Position
vertretende Missionsarbeit der Anglikaner darum, Briicken sowohl zu
Rom als auch zur Reformation zu bauen; allerdings interessierten sich
weder Rom noch die englischen Dissenter dafiir, dauerhafte Briicken zu
ithnen zu bauen.

Zealand and Lichfield, London 1964; W.P. Morrell, The Anglican Church in New
Zealand. A History, Dunedin 1973.

45 D.Hilliard, God’s Gentlemen. A History of the Melanesian Mission, 1849-1942,
St. Lucia, Queensland, 1978.

46 H.M. Laracy, Xavier Montrouzier. A missionary in Melanesia, in: J. W. Davidson
und D. Scarr (Hg.), Pacific Islands Portraits, Canberra 1970.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 413
Weitere Missionsunternehmen im 20. Jahrhundert

Im 20. Jahrhundert haben alle bisher genannten Kirchen die Aus-
wirkungen des Wachstums kleinerer Glaubensmissionen in der pazifi-
schen Region zu spiiren bekommen. Eine der ersten unter ihnen, die
Evangelische Siidseemission (SSEM) auf den Salomon-Inseln, ging
zuriick auf die Initiative Florence Youngs, einer bewunderungswiirdi-
gen alleinstehenden Frau?’, die friiher fiir Hudson Taylors China-
Inlandmission in China gearbeitet hatte. Sie wahlte unter den Melane-
siern, die von Hindlern fiir die Arbeit auf den Zuckerplantagen
Queenslands (Australien) angeworben worden waren, fahige Leute fiir
die Missionsarbeit aus.*® Sie und ihre Familie waren Mitglieder des
offenen Fliigels der Plymouth-Briider.* Doch dem australischen Ko-
mitee der Missionsgesellschaft gehorten auch andere konservative
Evangelische, die die Theologie der Keswick-Convention vertraten,
sowie einige Anglikaner an. Eine weitere Mission, die die Immersions-
taufe praktizierenden Churches of Christ, deren Entstehung auf die
Bekehrung melanesischer Plantagenarbeiter in Queensland zuriick-
ging, breitete sich seit 1901 vom Norden der Neuen Hebriden kommend
iiber die Inseln aus, und zwar vor allem durch die Téatigkeit von Toby
Man Con, einem echemaligen Plantagenarbeiter. Die Churches of
Christ auf den Neuen Hebriden folgen der Lehre des Disciples of
Christ,* speziell auch ihrer Lehre von der Wiedergeburt Erwachsener
durch die Taufe. Auch die Siebenten-Tags-Adventisten, eine weniger
Okumenisch orientierte Kirche als die Slidseemission oder die Chur-
ches of Christ, brachten ihre Lehren und ihre Vorschriften in die pazi-
fische Region. Thre Ausbreitung in Melanesien vollzog sich parallel zu
ithrem Wachstum in Australien, wo sich ihre amerikanische Griinderin,
Ellen G. White?!, in den 90er Jahren des vorigen Jahrhunderts nieder-
gelassen hatte. Im Gstlichen Ozeanien bekehrten sie die gesamte Bevol-

47 F.S.H. Young, Pearls from the Pacific, London & Edinburgh 1925.

48 D, Scarr, Recruits and Recruiters. A portrait of the labour trade, in: Pacific Islands
Portraits (A.46, oben), 225-251.

49 F.R. Coad, A History of the Brethren Movement.. ., Exeter 1976.

50 E.Molland, Christendom. The Christian churches, their doctrines, constitutional
forms and ways of worship, London 1959, 298-299.

31 A.W. Spalding, Origin and History of Seventh-day Adventists (Bde.2, 3), Wash-
ington 1962.



414 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

kerung der winzigen Pitcairn-Insel, auf der die Nachkommen der Meu-
terer der «Bounty» leben.

Weitere, noch unterschiedlichere Gemeinschaften, namentlich die
Heiligen der Letzten Tage, erfordern eine vorurteilsfreie Untersu-
chung. Die reorganisierte Kirche Christi der Heiligen der Letzten Tage
(mit Sitz in Independence, Missouri/USA), die den grossen christlichen
Kirchen ndher steht als die Mormonen, hat sich in Franzésisch-Poly-
nesien, insbesondere im Tuamotu-Archipel, niedergelassen. Die Mor-
monen (mit Sitz in Salt Lake City, Utah/USA) kamen 1850, als die
Amerikaner nach Westen vorzudringen begannen, nach Hawaii. Einer
der faszinierendsten Vertreter der Mormonen zu jener Zeit, Walter
Murray Gibson>?, griindete auf einer der Inseln Hawaiis, Lanai, ein
Zion fiir die belagerten Heiligen. Nachdem er sich mit Brigham Young,
der sein abenteuerliches Unterfangen zuvor unterstiitzt hatte, liberwor-
fen hatte, setzte er sich nach Hawaii ab und wurde dort Premierminister
des ausserordentlichen Monarchen Kalakaua. Er starb fast vergessen,
nachdem er in seinen letzten Jahren ein Bewunderer und Diener der
romisch-katholischen Kirche in Hawaii geworden war. Dies war nicht
der einzige Kontakt zwischen Mormonen und den Kirchen der pazi-
fischen Region, der einer eingehenderen Untersuchung bediirfte. Wer
die Geschichte der Kirchen im Pazifik verstehen will, muss sich darum
bemiihen, das System und die Geschichte der Mormonen sorgféltig zu
untersuchen. Weshalb hat eine so spezifisch amerikanische Bewegung
wie diese’? im Pazifik und insbesondere auf Tonga, Samoa und bei den
Maori Neuseelands Wurzeln schlagen konnen? Eine Analyse der Be-
ziehungen zwischen Mormonen und Freien Wesleyanischen Methodi-
sten im Konigreich Tonga wiirde u.a. die Erforschung der kulturellen,
okonomischen und gesellschaftlichen Kontakte sowohl in Tonga als
auch im Westen der USA voraussetzen.**

Einheimische Kulte

Seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts haben in der pazifischen
Region zahlreiche einheimische Kulte unter unternehmenden und ori-

52 J. Adler und G.Barrett (Hg.), The Diaries of Walter Murray Gibson, 1886, 1887,
Honolulu 1973; G.Daws, A Dream of Islands..., New York 1980, 129-161.

33 Daraufverweist S. E. Ahlstrom, A Religious History of the American People, New
Haven & London 1972.

34 Personliche Mitteilung, S. A. Havea, Pacific Theological College, Suva.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 415

ginellen Fiihrern mit offiziellen Formen des Christentums koexistiert.
Ihr Autreten hat verschiedene Griinde: «Mangel an Liebe» seitens
der Missionare und Kolonialbeamten gegeniiber den Einheimischen,
Ubernahme und Anpassung der christlichen Apokalypse, Wiederbele-
bung unterdriickter Elemente der vorchristlichen Religionen usw.
Diese Kultformen sind zu unterschiedichen Zeiten in jeder der drei
Hauptregionen Ozeaniens aufgetaucht. Eine der ersten war die Ma-
maia-Religion auf Tahiti in den Jahren 1826-1841.°¢ Kurze Zeit spiter
entstand auf Samoa - kurz vor der Ankunft der Christen und eine
Zeitlang in Konkurrenz mit ihnen - der Sio-Vili-Kult.3” Auf den Fid-
schi-Inseln, an der Grenze zwischen Polynesien und Melanesien, ver-
mischten sich im Tuka-Kult>® Elemente einheimischer Tradition mit
kolonial-militdrischen Inhalten. Die sog. Cargo-Kulte Melanesiens
sind von zahlreichen Anthropologen und Historikern eingehend unter-
sucht worden.>® «Cargo» ist die Erwartung eines unmittelbar bevorste-
henden materiellen Milleniums. Dies ist eines der vielen ineinander
verwobenen Themen, die in diesen heute noch lebendigen religidsen
Reaktionen zum Ausdruck kommen. Eine der jiingsten Bewegungen
findet sich auf den westlichen Salomon-Inseln, und zwar die Christliche
Gemeinschaftskirche des Propheten Silas Eto,*® der vorchristliche
Gebrdauche mit eingefiihrtem Methodismus verkniipfen will. Ein aus
dieser Gegend stammender jiingerer Historiker hat die Auffassung ver-
treten, Etos Gottesdienst weise Parallelen zum Geist der orthodoxen
Liturgie in osteuropiischen Dorfern auf—ein liberraschender Gedanke
angesichts der Tatsache, dass die 6stliche Orthodoxie in Ozeanien ja

35 SoD.B. Barrett, Schism and Renewal in Africa: an analysis of 6000 Contemporary
Religious Movements, Nairobi 1968.

36 N.Gunson, An Account of the Mamaia or Visionary Heresy of Tahiti, 1826—1841,
Journal of Polynesian Studies 71, No.2, Juni 1962.

37 E.Ta’ase, Beyond Samoan Christianity. A study of the Siovili Cult and the prob-
lems facing the church in Samoa today, B. D. thesis, Pacific Theological College, Suva
1971.

8 A.B. Brewster, The Hill Tribes of Fiji, London 1922, Kap. XXIII, XXIV, XXV,
XXVI.

39 P.Worsley, The Trumpet Shall Sound. A Study of Cargo Cults in Melanesia,
London 1970.

60 A.R. Tippett, Solomon Islands Christianity: A Study in Growth and Obstruction,
London 1967; E. Tuza, Towards indigenization of worship in the Western Solomons,
B.D. thesis, Pacific Theological College, Suva, 1970.



416 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

nicht vertreten ist.%' Von den mikronesischen Kulten ware noch der
kurzlebige Protest der «Schwerter Gabriels»®? zu erwdhnen — es handelt
sich um eine heftige Reaktion unter Protestanten von Siid-Kiribati auf
der Insel Onotoa gegen die romischen Katholiken im Jahre 1930.

Die okumenische Herausforderung

Ebenso wie Héiresien und Schismen iiberall geben diese Kulte Histo-
rikern wichtige Anhaltspunkte fiir die Geschichte des Pazifik. Sie wei-
sen auf Neuerungen und latenten Protest hin, der fiir das Selbstver-
standnis des wandernden Gottesvolkes, der Una Sancta, eine Heraus-
forderung darstellt. Das gegenwirtige und kiinftige esse der ganzen
Kirche sieht sich heute, nachdem sie die Kirche der ganzen Welt
geworden ist, mit einer ganzen Reihe von neuen Fragen konfrontiert.
Die gegenwirtige Realitdt der Kirche im 20. Jahrhundert muss unter-
sucht werden als eine Realitdt, die in scharfem — und theologisch
fruchtbarem — Kontrast steht zu all dem, was die Kirche bisher dar-
stellte. Der zahlenméssige Riickgang engagierter Christen in Europa
und Nordamerika ist bei weitem wettgemacht worden durch die rasche
Ausbreitung des Christentums in zahlreichen neuen Formen in Afrika,
Lateinamerika und Ozeanien; die zahlenmissigen Veranderungen in
Asien sind weniger spektakuldr. Das depositum fidei war zunéchst in
hebriischer, spiter in griechischer und dann in lateinischer Sprache
formuliert worden. Seit dem 16. Jahrhundert jedoch klopfen zuneh-
mend andere Sprachen, andere Kulturen und Weltanschauungen an
die Tore der Stadt Gottes. Wer Liturgien in der Tonga-Sprache oder
einer der vielen Pidgin-Sprachen, der bliihenden Koine Melanesiens,
gesungen hort, wird daran erinnert, dass die zahlreichen christlichen
Denkformen der Dritten Welt sich zum européischen und nordameri-
kanischen Christentum ebenso verhalten wie diejenigen der Kirchen
des Paulus zum Jerusalem der nachapostolischen Zeit.

Historiker haben die Aufgabe, sich zu den asiatischen, afrikani-
schen, lateinamerikanischen, karibischen und ozeanischen Christen zu

61 E.Tuza, persdnliche Mitteilung, Pacific Theological College, Suva, 1970.

62 H.E. Maude, The Swords of Gabriel. A Study in participant history, Journal of
Pacific History, 2, (1967), 113-136; G.H. Eastman Papers, Pacific Theological College,
Suva; E.Sabatier, Astride the Equator, Melbourne 1977, 256-261 (Ubersetzung von
Sabatiers Sous I’Equateur du Pacifique. Les Iles Gilbert et la Mission Catholique, Paris
1939).



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 417

begeben. Sie miissen den Versuch machen, die eine Kirche Gottes mit
ihren Augen zu betrachten, sie miissen ihr theologisches Denken und
liturgisches Leben in vollem Umfang ernstnehmen. Dann wird die
Vergangenheit des ganzen Volkes Gottes zwangsldufig in einem ande-
ren Licht erscheinen. Denn die Christen der Dritten Welt sagen uns —
bei aller Loyalitiit gegeniiber Rom, Athen, Moskau, Wittenberg, Genf
oder Canterbury: «Gott hat etwas Besseres fiir uns vorgesehen. Sie
sollten nicht ohne uns vollendet werden.» (Hebr 11,40)

Aus einer anderen Perspektive betrachtet bedeutet eine solche
Offenheit gegeniiber der Dritten Welt auch die Bereitschaft, unsere
Vorstellungen durch die Weiterentwicklung der Geschichte in Frage
stellen zu lassen und uns nicht zu rasch darauf festzulegen, was das
letzte Gericht und Urteil sei. Die historische Realitdt der modernen
okumenischen Bewegung steht beunruhigend vor uns. Was sollen wir
iiber die richtige Feier der Eucharistie sagen auf einer Insel, an der oft
monatelang kein Schiff anlegt und wo man weder Weintrauben noch
Weizen kennt? Der Vorrat an Abendmahlswein und Brot geht zu Ende ;
es gibt keinen anséssigen Priester. In der tropischen Feuchtigkeit und
Hitze vermodert selbst die geweihte Hostie und wird unbrauchbar.
Protestanten und Katholiken benutzen fiir das Abendmahl immer
hdufiger unbekiimmert ein aus Wasserbrotwurzeln gebackenes Brot
und den Saft des Kokosnussbaumes — Nahrungsmittel, die ihnen aus
ithrem Alltag vertraut sind. Wie konnten wir ihren Glauben Kkritisieren,
dass derjenige, der Wasser in Wein verwandelt, in der Eucharistie ihre
Bediirfnisse auch durch ihre tdglichen Nahrungsmittel stillt? Der auf-
erstandene Christus erscheint hier als reale Gegenwart an neuen Orten
und unter einem anderen Himmel.

Und wie steht es mit der Forderung des Zolibats fiir die Priester oder
dem protestantischen Verbot, in Gebeten die Ahnen anzurufen? Sie
werden von den jungen Kirhen kritisch hinterfragt werden. Der Pazifik,
diese unendliche Wasserwiiste, fordert durch seine einzigartige Geo-
graphie und Geschichte mit Nachdruck eine Neubewertung der Ganz-
heit der Kirche. Propheten kommen aus der Wiiste, und diese Prophe-
ten stellen Fragen an die Schriftgelehrten, einschliesslich der Histori-
ker, die ihre Heimat und Erfahrung fiir die normale Quelle rechter
Lehre halten. Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est? Die Dritte Welt, einschliesslich des Pazifik, macht deutlich, dass
wir uns um ein neues Verstindnis des Kanons des Vinzenz von Leri-
num bemiihen miissen.



	Die Geschichte der Kirche im Pazifik

