
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika : eine Interpretation

Autor: Dussel, Enrique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen
Kirche - Neue Horizonte

1. Die Geschiche der Kirche in Lateinamerika
Eine Interpretation

Enrique Dussel

Einführung

Jedes geschichtliche Ereignis ist unwiederholbar, einzigartig. Kein
Bericht, keine Beschreibung eines historischen Tatbestandes kann

transparent, neutral, unmittelbar sein; denn: der «Tatbestand» ist
nicht das Ereignis selbst, sondern eine Form, in der es sich manifestiert.
Jeder Bericht setzt eine «Interpretation» voraus, bewusst oder unbe-
wusst, beabsichtigt oder unbeabsichtigt. Jede Kirchengeschichte (als
wissenschaftlicher Bericht - Historie -, nicht als das Ereignis selbst)
handhabt die kirchlichen Fakten auf eine bestimmte Weise. Die
Geschichte, welche man schreibt, wird abhängen von dem jeweiligen Kir-
chenbegriff (sei dieser profanhistorisch oder theologisch geprägt). In
Lateinamerika zielen wir auf eine Kirchengeschichte, welche auf einer

ganz bestimmten Erfahrung und Theologie der institutionellen
Gemeinde beruht, wie sie durch Jesus Christus gegründet worden ist.

Allem Anschein nach soll die Mission der Kirche demselben Plan
folgen wie die historische Mission des Gründers des Christentums.
Jesus Christus verkündet diesen Plan, als er das Buch Jesaja Kap 61,1

aufschlägt: «Und er kam nach Nazaret... und als er das Buch auftat,
fand er die Stelle, wo geschrieben stand: <Der Geist des Herrn ruht
auf mir, weil er mich gesalbt hat; er hat mich gesandt, den Armen
frohe Botschaft zu bringen, den Gefangenen Befreiung zu verkündigen..»

...Heute ist dieses Schriftwort erfüllt vor euren Ohren» (Lk
4,16-21).

Wenn «den Armen frohe Botschaft bringen»1 sein konkretes
historisches Ziel war, wie auch das seiner Kirche, so besteht darin notwen-

1 Der Begriffder «Armen» (ntcoxoi bei Lukas, "nâwîm bei Jesaja) wurde 1973 von der
CEHILA (Kommission für das Studium der Geschichte der Kirche in Lateinamerika)
zum leitenden interpretativen Gesichtspunkt für das Projekt einer Allgemeinen Ge-



368 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

digerweise auch das unbedingte und vorrangige Kriterium für eine
christliche Interpretation der Kirchengeschichte: es muss eine
wissenschaftliche, aber zugleich - vom Glauben her - eine christliche und -
vom wissenschaftlichen Gespräch über den Glauben her - eine
theologische Interpretation sein. Der «Sinn» des Ereignisses ergibt sich

folglich aus der positiven oder negativen Beziehung zum armen,
unterdrückten, einfachen Volk. Nicht im Triumphalismus der grossen
Kathedralen oder im Glanz der päpstlichen Kaiserkrönung liegt das
Kriterium für eine Kirchengeschichtsschreibung, vielmehr in der christlichen

Liebe beim «Brotbrechen» der christlichen, verfolgten, armen,
missionierenden, prophetischen Gemeinden: eine Geschichte vom
Volk her für das Volk, Geschichte des je gleichen Volkes in pastoraler,
katechetischer, evangelisierender Funktion.

Um dies Ziel zu erreichen, müsste man, wie schon gesagt, die
biblische Kategorie des «Armen», Unterdrückten, Enteigneten, als

Kategorie der historischen Wissenschaft einführen. Man müsste die
sozialen Gesamtverhältnisse einer Epoche in ihrer Abhängigkeit von
bestimmten praktischen Produktionsverhältnissen untersuchen
(feudalistischen, kapitalistischen etc.), welche ihrerseits erlauben würden,
die gesellschaftlichen Klassen zu definieren. Die verschiedenen Arten,
wie sich besagte Klassen in historischen Konturen, «historischen Blök¬

schichte der Kirche in Lateinamerika> erklärt (vgl. CEHILA, Para una historia de la

Iglesia en America Latina, Nova Terra, Barcelona 1975, 23 ff.). Der erste Anstoss dazu
kam aus Gesprächen, die 1959 mit Paul Gauthier (Jésus, l'Eglise et les pauvres, Ed.

Universitaires, Tournai 1962) in Nazareth geführt wurden. In diesen Gesprächen
entwickelten wir die Idee, eine Kirchengeschichte «rückwärts» zu schreiben: ausgehend von
den Armen (vgl. Hipotesis para una historia de la Iglesia en America Latina, Estela,
Barcelona 1967). Im Verlaufder Jahre wurde jedoch deutlich, dass mit der Verwendung
des Begriffs der «Armen» als einer Kategorie historisch-wissenschaftlicher Beschreibung
eine hermeneutische Problematik verbunden war. Dieses methodologische Problem
stand im Zentrum des siebenten Symposiums der CEHILA in San Juan (Puerto Rico) im
Jahre 1979. Zu dieser Frage vgl. unsere Ausführungen in Kap. I, Bd. 1/1 der < Allgemeinen
Geschichte der Kirche in Lateinamerika> (die in englisch bei Orbis Books, New York
erscheinen wird). Für alle bibliographischen Informationen über die Geschichte der
Kirche in Lateinamerika sei aufdieses elfbändige Werk verwiesen (das seit 1977 auch bei

Vozes, Petropolis und seit 1981 auch bei Sigueme, Salamanca erscheint). Vgl. ferner
F. Zubillaga/L. Lopetegi/A. de Egana, Historia de la Iglesia en America Latina,
Bde. I—II, BAC, Madrid 1965-1966; Hans-Jürgen Prien (Hg.), Die Geschichte des

Christentums in Lateinamerika, Göttingen 1978; und mein Buch: History of the Church in
Latin America, Grand Rapids 1981.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 369

ken», ausdrücken, erlauben es, den Geist einer Epoche, einer Periode,
einer Phase oder eines Ereignisses zu erspüren.

Vom Armen her als beherrschter Rasse, Geschlecht, Klasse,
Volksgemeinschaft, Nation, kann man den christlichen Sinn des Ereignisses
entdecken. Gleichermassen kann man die Kirche, ihre Entstehungsgeschichte,

sinnvoll beschreiben, wenn man die Verflechtung der besagten

geschichtlichen Gemeinde mit der ganzen sozialen Gesellschaft
entdeckt. Während der ersten drei Jahrhunderte ihrer Existenz hat sich
die Kirche mit der Gesellschaft insofern verflochten, als sie ausschliesslich

in den Kreisen der Beherrschten ihre Strukturen entwickelte und
ihre Gläubigen fand (Randgruppen und unterdrückte Klassen): als

Kirche der Armen, der Verfolgten, der Märtyrer. Es war ein «Modell»
von Kirche, welche sich weder mit dem Staat vermischte noch sich auf
die Macht der herrschenden Klassen stützte.

Seit dem vierten Jahrhundert tritt ein anderes «Modell» für die
Verknüpfung der Kirche mit der Gesellschaft in Erscheinung: das

«Modell» der Christenheit. Jetzt rechtfertigt die Kirche die
Zwangsmassnahmen des Staates und der Staat erfüllt kirchliche Funktionen
(wie z.B. Bau der Gottesäuser, Schutz der Missionare, Verpflichtung
Abtrünniger zum Gehorsam gegenüber den kirchlichen Autoritäten
etc.).

Das «Modell» einer Kirche der Armen oder Volkskirche sowie das

der Christenheit werden zu hermeneutischen Kategorien, welche als

Interpretationsprinzipien wirken. Vor allem geht es darum, die
Kirchengeschichte von den Armen her für die Armen zu schreiben und, -
das wäre das leal, dem wir uns annähern möchten -2, durch die Armen
selbst.

Diese wissenschaftstheoretische Frage könnte Gegenstand langer
Debatten sein. Wir sind uns ihrer Bedeutung bewusst und wissen vor

2 In ihrer jüngsten Versammlung in Manaus, dem neunten jährlichen Symposium,
organisierte die CEHILA einen experimentellen Typ von workshop der
«historischvolkstümlichen Produktion», bei dem der Historiker die Grundelemente liefert (häufig
Bilder, oder bloss den Kontext der Ereignisse, die in der allgemeinen Erinnerung der

«Alten», der «weisen Männer» oder der volkstümlichen Dichter noch lebendig sind), so
dass das Volk selber in seinen eigenen Kategorien, Sprachformen und Symbolen die
Geschichte der Kirche ausdrücken kann. So definiert das Volk die «Entdeckung» Amerikas

durch Kolumbus und die Christen um als die «Invasion» Amerikas (im Blick aufdie
amerindianos, die im Land lebten), wie das in einem workshop zur volkstümlichen
Geschichte in Recife (Brasilien) ausgedrückt wurde. Vgl. dazu Eduardo Hoornaert, A
questäo do destinador e do destinatario, in Boletin CEHILA 14-15 (1978), 19 ff.



370 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

allem, dass sie tiefgreifende methodologische Forderungen beinhaltet,
welche wir erst zu erhellen begonnen haben.

2. Prolegomenon:
Lateinamerika innerhalb der Universalgeschichte

Als Kirchenhistoriker von Lateinamerika begegneten wir einer
zwiefachen Schwierigkeit. Es ging nicht nur darum, eine Kirchengeschichte

zu schreiben. Vielmehr mussten wir im gleichen Zug die
Geschichte Lateinamerikas als genügende Basis für eine Kirchengeschichte

neu interpretieren. Wir mussten die Geschichte Lateinamerikas

innerhalb der Universalgeschichte neu situieren, um dem
unterdrückten Volk seinen Wert zurückzugeben: zuerst dem Indianer, dann
dem Negersklaven und zuletzt dem Campesino und dem Arbeiter ;

sowie der Frau aller Epochen und Klassen.

2.1. Amerindia als Vorgeschichte der Kirche

Amerindia war nicht das Gebiet, welches durch Spanien und
Portugal entdeckt und erobert wurde. Amerindia ist ein Konglomerat
menschlicher Kulturen, deren Emigrationszentrum sich in Nordostasien

befand und die von dort durch die Beringstrasse auswanderten.
Neolithisches Einflusszentrum ist der Pazifische Ozean. Über diesen

kommen die amerikanischen Kulturen von Osten.

Wenn es so ist, dass die neolithische Revolution ihren Höhepunkt
im Zusammenschluss der Städte in Mesopotamien im vierten Jahrtausend

v.Chr. oder in Ägypten im dritten Jahrtausend sowie in den
Kulturen des Industales oder im zweiten Jahrtausend in China erreichte,
dann muss man die grossen Städtekulturen Amerikas innerhalb dieser
immensen Zivilistationsströmung ansiedeln, welche sich von Westen
nach Osten bewegt, vom mittleren zum fernen Osten und von den

polynesischen Kulturen bis Amerika.
Im ersten Jahrtausend n.Chr. (ca. 300-900 n.Chr.) stehen zwei

grosse, klassische Kulturen in Blüte, die Tiahuanaco-Kultur beim Titi-
caca-See (heutiges Bolivien) und die Teotihuacan-Kultur in der Nähe
des Tezcoco-Sees (Tal von Mexico). Der Glanz dieser Kulturen, welche
mit dem Inka-Reich (Peru) und dem Azteken-Reich (Mexico) im 15. Jh.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 371

n.Chr. ihren Höhepunkt erreichten, bezeichnet einen klaren Ort
Lateinamerikas in der Weltgeschichte.

Seien es die Nomaden des Nordens oder Südens, die Pflanzer der

Mississippitäler und der Antillen bis zum Orinoco, Amazonas und
Plata oder die Bewohner der schon erwähnten Städtekulturen, zu denen

man noch die Mayas und die Chibchas zählen müsste, - der amerikanische

Mensch war Träger hoher Kulturen, Erzeuger einer ursprünglichen

Zivilisation mit einer Religiosität, verschwenderisch an Reichtum

und Gefühl.3
Auf diesen Menschen, auf seine Rasse, Kultur und Religion, wird

sich die christlich-europäische «Invasion» stürzen wie «Wölfe, Tiger
und Löwen, hungrig seit vielen Tagen» - mit den Worten von Barto-
lomé de las Casas. Die Würde, Zahl und Schönheit des amerikanischen
Menschen ist der fruchtbare und positive Boden, auf welchem man die
Geschichte Lateinamerikas bauen wird: ein verachteter, vergessener,
ausgebeuteter Boden.

2.2 Die Urgeschichte

Wie die Geschichte der amerikanischen Kulturen kirchliche
Vorgeschichte ist, so wird die gesamte Geschichte des Christentums (von
seinen Ursprüngen an über die Erfahrung und Assimilation im
Mittelmeerraum bis hin zur Ankunft auf der iberischen Halbinsel)
Urgeschichte sein für eine Kirchengeschichte in Lateinamerika: deren erster
und bestimmender Verlauf- mit seinen Vorzügen und grundlegenden
Mängeln. Ein vollständiges Neulesen der Kirchengeschichte in ihrer
Gesamtheit und von ihren Anfangen her ist nötig, um unsere
lateinamerikanische Geschichte verstehen zu können.

Freilich - die Fähigkeit des Kirchenhistorikers in Lateinamerika zu
einer kritischen Interpretation des Christentums, welches «uns» im
16. Jh. aus Europa «erreichte», hängt in grossem Masse von der Frage
ab, ob er eine eigene Sicht vom Gesamtverlaufdes Christentums in der
Weltgeschichte entwickelt hat, ausgehend von dem Kriterium, «den
Armen frohe Botschaft zu bringen». Darum ist es Aufgabe des christlichen

Historikers in der Dritten Welt, die Gesamtgeschichte des

Christentums neu zu lesen.

3 Vgl. W. Krickeberg/H. Trimborn/W. Müller/O. Zerries, Die Religionen des alten
Amerika, Stuttgart 1961.



372 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Über die indoeuropäischen Kulturen und Staaten - von den Phry-
giern und Hethitern über die Griechen und Römer, Meder und Perser
bis zu den Ariern und vielen anderen - brachen aus der syrisch-arabischen

Wüste die Semiten herein, - von den Akkadern, Assyrern, Baby-
loniern, den Phöniziern und Amorräern bis zu den Hebräern und
Jahrhunderte nachher den Arabern. Die Geschichte Israels wird im
Kontext der semitischen Geschichte geschrieben, insbesondere wegen
seiner Kämpfe gegen die Reiche von Mesopotamien und Ägypten,
gegen Griechen und Römer. Für uns ist es wichtig, dass die «religiöse
Gemeinde» Israels (von den Patriarchen und Propheten bis zur
Synagoge in der Diaspora) ein «Modell» des Judentums darstellt, welches
sich von dem einer Monarchie beträchtlich unterscheidet, wo ja der
Staat sich mit dem auserwählten Volk deckt.

Ebenso ist das Urchristentum der ersten drei Jahrhunderte als Kirche

der Märtyrer ein Modell der Kirche der Armen, welches sich vom
«Modell» der nachkonstantinischen Christenheit deutlich abhebt. Die
armenische, byzantinische, lateinische, koptische und später russische,
böhmische, polnische usw. Christenheit bildet geschichtliche Einheiten,

welche das Christentum unausweichlich mit den westlichen
europäischen Kulturen gleichsetzen.

Darum stellt die iberische Christenheit, von ihrer ersten, der
römischen Etappe an über die westgotische Periode und die muselmanische
Besetzung bis zum langen Prozess der Reconquista, welche 1492 mit
der Eroberung von Granada endet, den Kontext der christlichen
Expansion in Lateinamerika dar.

Weil sich das spanisch-portugiesische Christentum seit langem zu
einer Christenheit entwickelt hat, geht der Verlauf der Evangelisation
in Amerika Hand in Hand mit dem Zivilisationsprozess, d. h. mit der
Zerstörung von Kultur und Politik der amerindischen Völker. Das

Evangelium kommt zusammen mit dem Schwert der Unterdrückung,
der Gewalt, der Eroberung. Amerika trug folglich eine Kirche, die sich
mit dem Staat identifizierte. Der Amerikaner lernte das Christentum in
der Form eines lateinisch-spanischen Christenheit-Modells kennen.

3. Erste Epoche. Das Christentum der Kolonialzeit (1492-1807)

Die Kirchengeschichte in Lateinamerika gliedert sich in drei klare
Epochen: die indianische Christenheit unter der spanisch-portugiesi-



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 373

sehen Herrschaft, in der Situation des Handelskapitalismus und der
ausschliesslichen Präsenz des Katholizismus. Es folgt die Krise der
indianischen Christenheit und die Situation des neuen neokolonialen
Bündnisses unter der angelsächsischen, zunächst englischen, später
nordamerikanischen Herrschaft, die Zeit der Abhängigkeit vom
industriellen Kapitalismus, zuerst vom Freihandel, später vom Imperialismus,

sowie die Zeit wachsender Präsenz des Protestantismus, zuerst
europäisch, später beinahe ausschliesslich amerikanisch geprägt, bis
hin zu den pfingstlerischen und den fundamentalistischen Sekten. Die
dritte Epoche wird die Abhängigkeit vom Kapitalismus in eine Krise
fuhren. Es ist die Epoche des Übergangs zu einer nachkapitalistischen
Periode.

3.1. Erste Periode. Die Karibik (1492-1519) und die brasilianische
Küste (1500-1549)

Unter den Gefährten des Kolumbus befand sich offenbar ein Priester,

der 1492 auf der «Isla de los Lucaios» die erste Messe des Kontinents

zelebrierte. Es handelt sich um Pedro de Arenas. Auf alle Fälle
war die «Entdeckung» (die Invasion der Beherrscher bei den Einwohnern

Amerikas), ausgeführt durch einen Händler und Seefahrer aus
dem Mittelmeerraum, ein Moment der Expansion der iberischen
Christenheit. Spanien und Portugal bildeten, wie Wallerstein sagen würde,
das Zentrum des «Welt-Reichs». Die Epoche der Isabella (1492-1504)
und Ferdinands (1506-1516) gab der indianischen Christenheit ihre
Struktur, indem sie das Patronat über die Kanarischen Inseln und
Granada auf die neu beherrschten Länder ausdehnte.

Die Antillen erlebten den ersten Kolonisations-Zyklus; er war
gekennzeichnet durch das Gold und durch die «Enkomendierung» der
Indianer. Nach der Pockenepidemie 1518 in Santo Domingo blieben
kaum 3000 Ureinwohner am Leben. Das war das Ende des goldenen
Zyklus und der Beginn der Periode des Zuckers, der Negersklaverei und
der Plantagen.

Bereits 1493 mit Bruder Bernal Boyl spaltet sich die kirchliche
Macht von der zivilen des Kolumbus ab, verbürgt durch die Bulle Piis
Fidelium. Nun kamen die franziskanischen Laienbrüder. Die
amerikanische Evangelisation begann. 1505 gründen die Franziskaner die
erste Mission in Westindien. 1510 kommen die Dominikaner. Aus ihrer



374 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Mitte, durch Antonio de Montesinos, ertönt 1511 der erste prophetische
Aufschrei: «Ich bin die Stimme, welche ruft in der Wüste dieser
Insel».

Am 15. November 1504 gründet Papst Julius II die ersten drei
amerikanischen Diözesen: Bayoense, Magüense und Ayguacense. Ferdinand

leistet Widerstand und erhält das Patronat über die indianische
Kirche. Die Bulle Universalis Ecclesiae vom 28. Juli 1508 bezeichnet
den formalen Beginn des Christentums. Auf Vorschlag des Königs
werden im Jahre 1511 die drei ersten Bischöfe ernannt: von Santo

Domingo, Concepciön de la Vega und Puerto Rico. In der
Ratsversammlung von Burgos 1512 lässt sich der König die Eintreibung und
Verteilung der Zehnten übertragen.

Bewusst oder unbewusst verknüpft sich die Kirche in ihren
hierarchischen Herrschaftsstrukturen mit der Macht der Eroberer. Die Klasse
der Eroberer, der Encomenderos und der Händler präsentiert sich dem
Ureinwohner vermischt mit Missionaren und Klerus. Es wird wichtige
Ausnahmen geben.

Aufähnliche Weise ist der Zyklus, der die brasilianische Küste in der
ersten Etappe (1500 bis 1559) von der Ankunft des Pedro Alvares
Cabrai bis zu Tomé des Sousa erfasst, eine chaotische Epoche,
gekennzeichnet durch die Ausbeutung des Ureinwohners, des «pau brasil»,
sowie durch die Teilung des Territoriums zu Capitanias. In dieser Zeit
breitet sich die Mission noch nicht systematisch aus. Die Anwesenheit
einiger Franziskaner ermöglicht keine bedeutsame christliche Präsenz.

Brasilien war ein Stützpunkt, um nach Afrika zu gelangen, zum
«Arabischen Meer» (Indischer Ozean) und in den fernen Osten (Goa, Con-
chin etc.).

3.2. Zweite Periode. Die grossen Missionen (1519-1551) und die
Jesuiten in Brasilien (seit 1549)

1519, mit der Invasion der von Kuba aufgebrochenen Cortés im
Aztekenreich, beginnt der allgemeine Evangelisationsprozess. Er setzt
ein mit dem Evangelisationszyklus I (Karibik) und schreitet fort zu den

Zyklen von Mexico, Zentralamerika, des Inka- und des Chibchareiches
(Zyklen II, IV, V, VI). In diesem Gebiet wohnte die Mehrheit der

prähispanischen Bevölkerung Amerikas. In gleicher Weise markiert
die Ankunft von Tomé de Sousa sowie der ersten Jesuiten in Brasilien



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 375

am 7. Januar 1549 den systematischen Beginn des Zyklus I der
portugiesisch-amerikanischen Küste.

Das Spanien Karls V. (unter seiner Regierung von 1516 bis 1556) und
Portugal zur Zeit seiner Seeherrschaft begegnen sich auf dem Höhepunkt

ihres Glanzes. Sie bilden das Zentrum des «Welt-Reiches»,
obwohl der Boom der Minenausbeutung noch nicht stattgefunden hat.
Es ist die Zeit des «militanten Katholizismus»: die Evangelisation nach
dem Prinzip der tabula rasa setzt das Modell der indianischen
Christenheit durch. Seite an Seite mit Hernân Cortés geht Bruder Bartolomé
de Olmedo nach Mexico, und Bruder Vicente Valverde bricht zusammen

mit Pizarro und Almagro auf. «Nuestra Senora de los Remedios»
verteidigt Cortés gegen die Azteken und «Nossa Senhora de Vitöria»
unterstützt im Jahre 1555 Alvaro de Castro gegen die Ureinwohner
Brasiliens. Die christliche Religion rechtfertigt die Beherrschung.

Die organische Evangelisation beginnt, als am 14. Mai 1524 die
franziskanischen «Zwölf Apostel» in San Juan de Ulüa ankommen.
Am 2. Juli 1526 landen zwölf Dominikaner, am 22. Mai 1533 die

Augustiner. Die Missionare, die anfangs mit Hilfe von Dolmetschern
predigen, machen rasche Fortschritte ; bald erlernen sie persönlich eine

ganze Anzahl von Sprachen (Ausarbeitung von Wörterbüchern,
Grammatiken, Katechismen, Beichtspiegeln und Predigtsammlungen).

Santa Maria la Antigua del Darién (das spätere Panama) ist 1513 als
Diözese gegründet worden, Cuba 1517, Florida 1520. Die kontinentalen
Bischofssitze waren damals: Carolense (das spätere Puebla) 1519,
Mexico 1530, Honduras, Nicaragua und Coro (später Caracas) 1531, Santa

Maria, Cartagena und Guatemala 1534, Oaxaca 1535, Michoacân 1536,

Chiapas 1539 und Guadalajara 1548. Im Süden begann Pizarro von
Panama aus - gemäss den Abkommen von Toledo vom 26. Juli 1529 -
seinen Eroberungszug. 1537 wurde die Diözese von Cuzco gegründet,
1541 Lima, 1546 Quito und Popayân und 1547 Asuncion del Paraguay -
noch nicht von Peru, sondern vom südlichen Atlantik her. In Brasilien,
von Paraiba bis Säo Vicente, begannen zuerst die Jesuiten und später
die Franziskaner und andere Orden, ihre Evangelisationsarbeit in die
Wege zu leiten.

So beginnt langsam das «christliche Volk» in Erscheinung zu treten.
Noch gegen den Willen der spanisch-portugiesischen Christen setzt die
ursprüngliche, kreative Rezeption des Evangeliums ein von Seiten des

lateinamerikanischen Mischlingvolkes, des unterdrückten Volkes, der
ausgebeuteten Klassen, der werdenden Kultur: der Ureinwohner,



376 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Mischlinge, Negersklaven, verarmten Spanier und Portugiesen. Die
beginnenden Aufstände - besonders der Inkas, die nie ganz unterlagen -
werden Anstoss geben für den langen Weg der Befreiung. Bereits 1537

erheben sich in Mexico Negersklaven und 1539 die Huaynomota und
die Guazamota im Norden. Gegen das herrschende Christentum en-
steht ein anderes Modell von Kirche: eine «Volkskirche», die ausserhalb

der «Spanierrepublik», auf dem Land, in den Armenquartieren
der Städte, sich mit dem leidenden, duldenden, blutenden Christus
identifiziert und ihre Befreiung erwartet. Die volkstümlichen Christus-
Darstellungen in Lateinamerika heben die Folter und Gewalt des Kreuzes

hervor, ihr «tremendismo» drückt aus, wie betroffen sich das
lateinamerikanische Volk durch das Christus wie ihm selbst zugefügte Leid
fühlt. In dieser Periode beginnen auch die heldenhaften Kämpfe für
Gerechtigkeit im Umfeld der Neuen Gesetze von 1542. Und wenn auch
die Stellung von Las Casas auf der ganzen Linie unterliegen wird, so

bleiben doch die Ereignisse beispielhaft für unsere Gegenwart. Die
Christenheit in Westindien/Amerika wird auf dem Blut des Indio und
auf dem Leiden des Negersklaven ihre Existenz aufbauen.

3.3. Dritte Periode. Die Organisation der Kirche (1551-1620)

1551 wird mit San Salvador de Bahia die erste brasilianische Diözese
gegründet; im selben Jahr begeht man das erste amerikanische Provin-
zial-Konzil: das von Lima. Im spanischen Amerika werden 1546 die
drei ersten Erzdiözesen errichtet (Santo Domingo, Mexico und Lima).
Erst 1556 dankt Karl V. ab und Philipp II. besteigt den Thron. 1548

wird im Norden von Mexico Silber entdeckt (Evangelisationszyklus III)
und fast zu gleicher Zeit in Peru (Evangelisationszyklus VIII).

Der «militante Katholizismus» beginnt einer Herrenklasse Raum
zu geben, einer Oligarchie von Landbesitzern, Zuckerrohrpflanzern
und Minenbesitzern: es ist der «patriarchale Katholizismus» des «Se-

nor de la casa grande», der über die «Senzala» (Sklavenhaus) gebietet.

Durch die «Junta Grande» von 1548 blieb die Kirche unter
vollständiger Kontrolle des Staates in einem Patronatssystem, innerhalb
dessen vom kleinsten Kirchendiener bis zum bedeutendsten Erzbischof
jede Ernennung durch die zivile und politische Gewalt erfolgt.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 377

Neben den zahlreichen Provinzialkonzilien (insgesamt 11) und Diö-
zesansynoden (über 70 bis zum 17. Jh.), neben der Errichtung von
Universitäten (die von Lima und Mexico wurden 1553 gegründet, aber
es gab über 30 Zentren mit Lizenz in Theologie) und Priesterseminaren
kam es noch zur Gründung folgender Diözesen: im Norden nur Vera
Paz und Yucatän 15 61 ; im Süden Charcas 1552, Santiago de Chile 15 61,

Bogota 1562, Concepciön 1564, Cördoba del Tucumân 1570, Arequipa
und Trujillo 1577 sowie La Paz, Santa Cruz und Huamanga 1609. Es

fehlen nur Durango in Mexico und Buenos Aires (1620), damit die
Organisation der Kirche in der Zeit der spanischen Kolonialchristenheit

praktisch zum Abschluss kommt.
Es ist die Zeit der Ankunft der Jesuiten in Spanisch-Amerika, aber

zu gleicher Zeit die Gründungsepoche der Inquisition in Mexico,
Cartagena und Lima.

Der «Volkskatholizismus» geht seinen Weg: Es entstehen
Laienbruderschaften, fromme Stiftungen, Spitäler, diakonische Werke,
Unterstützungsfonds, Vereine und Drittordensgemeinschaften sowie Schulen

für die Indios. Es ist die Zeit der ersten «Quilombos» (Siedlungen
freigelassener Negersklaven) und ihres Widerstandes gegen die
Unterdrückung. Die Zahl rebellierender christlicher Ureinwohner nimmt zu.
Das «christliche Volk» verweigert der Beherrschung durch die
Christenheit der Europäer und der weissen Kreolen seine Anerkennung.

Aufalle Fälle hat sich die Kirche in ihren hierarchischen Strukturen

- mit ehrenwerten Ausnahmen - in den Staatsapparat verwandelt, der
in der zivilen Gesellschaft den Konsens herbeiführt. Der Hegemonieanspruch

der herrschenden Klassen erfordert, dass auch die Kirche
Zwang ausübt, um ihre Ziele in der «Cristiandad de los Indios», der
amerikanischen Christenheit, zu erreichen.

3.4. Vierte Periode. Die Kirche im 17. Jahrhundert

Philipp IV. wird 1621 gekrönt; 1623 plant Rom die Gründung der
Propaganda Fidei gegen das spanische Patronat. Damit ist das Ende
der spanischen Hegemonie besiegelt. Spaniens Niedergang beginnt und
Holland - später England - steigt auf.

Der westfälische Friede besiegelt das Ende von Spanien und Portugal,

das Ende des Handelskapitalismus und der Minenausbeutung.



378 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Für Brasilien beginnen die «bandeiras» (Streifzüge) auf dem Flussweg

nach Minas Gérais, Mato Grosso und Goyas. Es ist die Anfangszeit
der Missionen von Maranhäo und Para (portugiesisch-amerikanischer
Zyklus III). Ebenso wird es in Spanisch-Amerika das Jahrhundert der
«Reducciones» (Reduktionen) sein: vom Orinoco und den Ebenen von
Kolumbien bis Maynas, los Moxos und Chiquitos, Chiriguanos und
letztlich bis zu den «Reducciones» von Paraguay, einem sozialistischen
Prototyp eigener Art.

Es ist die Zeit der jesuitischen Barockkultur, der komplexen und
goldbeladenen, subjektiven und gefühlsbetonten Kunst mit ihren
imposanten Gotteshäusern, Altarskulpturen und ihren literarischen Werken.

Eine Zeit wachsender Autonomie, unerbittlich gegen Spanien -
d.h. die Urgeschichte der Befreiungsbewegung. Die «kreolische
Kirche» vereinigt sich für die Dauer von beinahe zwei Jahrhunderten mit
der «Volkskirche» der unterdrückten Klassen gegen die Spanier, gegen
die Europäer, gegen die, welche nicht in Amerika geboren sind.

Es ist die Zeit der provinzialen Streitigkeiten: der Franziskaner

gegen die Dominikaner und dieser gegen die Jesuiten und ihre Universitäten,

der Ordensbrüder gegen den Weltklerus und der Kirche
überhaupt gegen die weltliche Autorität. Es geht dabei um die Zehnt- und
um die Erstlingsabgaben, um Schenkungen der Krone und der Enco-
menderos, um Pfarrerbesoldungen, um Missstände unter den Priestern:
«Alltagsleben» einer amerikanischen, eingepflanzten, geschlossenen,
fremden Christenheit. Es ist die Zeit der enormen Bereicherung der
Kirche: durch Vermächtnisse aus Erbschaften erhält sie grosse
Latifundien und städtischen Grundbesitz; in den «montes pios», den Banken

jener Epoche, kommt sie zu Geldern.
Im ganzen 17. Jh. gibt es kein Jahr, in dem nicht an irgendeinem Ort

in Portugiesisch-Amerika ein Aufstand von Ureinwohnern, Negern
oder Mischlingen stattfindet. Als am 22. März 1660, einem Karmontag,
Tausende von Ureinwohnern, welche die Heilige Woche feierten, in
der Provinz von Tehuantepec rebellierten, wo es mehr als 150000
tributpflichtige Männer gab, eilten in nur fünfStunden, über zweihundert
Dörfer zu den Waffen. Nur dem kreolischen Bischof Cuevas Dâvalos

von Oaxaca gelang es, einen Krieg zu verhindern. Das «christliche
Volk» hielt sich weiterhin in Bereitschaft, hoffend auf seine Befreiung.

In Spanisch-Amerika wurde der Protestantismus durch die Inquisition

verfolgt. Das Verbrechen, «Lutheraner» zu sein, wurde mit am



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 379

meisten geahndet (durch Geisselungen, Gefängnis und Verbannung aus

Spanisch-Amerika). Abgesehen von der kurzen Anwesenheit der
deutschen Welser-Kolonie bei der Eroberung von Kolumbien/Venezuela
war es Brasilien, wo sie sich halten konnten - einerseits durch die
Hugenottenkolonie des Nicolas Durand von Villegagnon in Rio de

Janeiro seit 1555, vor allem aber in der holländischen Kolonie von
Pernambuco, welche eine kurze Dauer hatte, bis im Jahre 1654 der
Nordosten Brasiliens durch die Portugiesen zurückerobert wurde.

Aber der Protestantismus festigte sich klar und deutlich in der Karibik.

England besetzt 1625 Barbados und erreicht 1655 Jamaika-womit
es den Beginn der von Cromwell herrührenden Theologie des « Western

Design» markiert, welche Jahrhunderte später im «Manifest Destiny»
weiterlebt. 1694 werden die Bahamas besetzt. Holland seinerseits fasst

1625 in Surinam, 1634 in Curacao Fuss. Frankreich nimmt 1635

Guadalupe und Martinique, 1659 Haiti und 1664 Cayenne ein. Während

also der Katholizismus zusammen mit dem gewaltsamen
Eroberungszug des Handelskapitalismus nach Lateinamerika kam, erreicht
der Protestantismus unsere Länder mit der Expansion des entstehenden

angelsächsischen industriellen Kapitalismus. Keiner von beiden ist frei
von Schuld und Vorwurf. Beide hatten ein Modell von Christenheit im
Auge: ein katholisches, spanisch-portugiesisches bzw. ein anglika-
nisch-calvinistisches oder ein anderes mitteleuropäischen Typs.
Erneut begann ein unterdrücktes «christliches Volk», das der Negersklaven,

mit der wirksamen, originalen, kreativen Rezeption des

Evangeliums, in diesem Fall gegen den herrschenden kapitalistischen
Protestantismus.

3.5. Fünfte Periode. Die Krise der amerikanischen Christenheit
(18. Jh.)

Um 1700 beginnt der spanische Erbfolgekrieg, der mit dem Triumph
eines französischen Bourbonen als spanischen Königs endet. Durch
den Vertrag von Methuen (1703) wird Portugal von England abhängig.
Die iberische Halbinsel als Zentrum des Weltreiches wird nun an den
Rand der zentralen Staaten des industriellen Kapitalismus gedrängt.
Der Aufbruch einer Handels-Bourgeoisie in Spanien und Portugal,
welche von der angelsächsischen industriellen Bourgeoisie abhängt,
bewirkt die Machtveränderung des «historischen Blocks». Entspre-



380 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

chendes geschieht in Amerika, wo die Oligarchien und Bürokratien der
Habsburger verdrängt werden, um einer Handels-Bougeoisie Platz zu
machen, die von Cadiz (nicht mehr Sevilla) abhängig ist. Die
Wiederaufnahme der Ausbeutung von Gold und Silber in Mexico wie auch in
Brasilien, die bürokratische Reorganisation der Verwaltungen, die

Umwälzung in der landwirtschaftlichen Nutzung - in England bereits
begonnen und nun in der spanischen Welt propagiert - bezeichnen auf
der anderen Seite ein Jahrhundert enormen Wachstums für Amerika,
jedoch nicht minder ein Jahrhundert fundamentaler Krisis.

Die grundlegende Entwicklung in der ersten Hälfte des 18. Jh.
vollzieht sich in Brasilien im Katholizismus von Minas im Umkreis von
Ouro Preto (portugiesisch-amerikanischer Evangelisationszyklus IV,
später V). Der Höhepunkt der Goldsuche vervielfacht die
Bevölkerungszahl. Doch die Evangelisation geschieht durch Laien, durch
Laienbruderschaften und heilige Eremiten, nahezu ohne Ordensleute.
Auf die Gründungen der Diözesen von Olinda, Rio und Sao Luis del
Maranhäo 1676 mit dem Erzbistum von Bahia im selben Jahr folgen die
Gründungen von Para 1719 sowie Mariana und Säo Paulo 1745. Hinzu
kommt 1707 die erste Synode von Bahia. Es ist der Beginn des «Brasil
grande». Die erste Hälfte des Jahrhunderts endet 1757 mit der Vertreibung

von fast 500 Jesuiten aus Brasilien und Maranhäo aufgrund einer
Anordnung des Vertreters des Aufklärungs-Katholizismus, Pombai.
Dies bedeutet einen wahren historischen Bruch.

Doch auf der anderen Seite ist es in Spanisch-Amerika die zweite
Hälfte des 18. Jh., welcher die höchste Bedeutung zukommt. Sie setzt

genau mit der Thronbesteigung Carlos' III. und mit der Politik von
Aranda in Spanien, von Tanuci in Neapel und von Choiseul in Frankreich

ein. Die Vertreibung der Jesuiten (beinahe 2200 allein aus Amerika,

daher der Niedergang der «Reducciones» als prototypische
missionarische Erfahrung) erfolgt 1767, nachdem sich die Massnahme in
Frankreich 1764 durchgesetzt hat. Die amerikanische Christenheit
wird jetzt als Kolonie definiert. Die Steuern steigen. Die Kreolen,
Ureinwohner und Sklaven erleben zunehmende Unterdrückung. Am
20. November 1761, beim Beginn der Rebellion, ruft der Maya-Führer
von Cisteil, Santos Canek, ein Indio, aus: «Meine überaus geliebten
Söhne Ich weiss nicht, was ihr von dem schweren Joch und der
armseligen Knechtschaft erwartet, in die euch die Unterwerfung durch die

Spanier gebracht hat. Ich bin durch alle Provinzen gewandert und habe
alle Dörfer durchforscht. Indem ich jedoch aufmerksam bedachte, wel-



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 381

chen Nutzen oder welche Wohltat uns die Unterwerfung unter Spanien
bringt, finde ich nichts als mühselige und unerbittliche Sklaverei».

Jetzt setzt sich das «christliche Volk», welches durch die bourboni-
sche Christenheit unterdrückt wird, nicht nur aus Ureinwohnern, Sklaven

und Mischlingen, sondern ebenso aus der Mittelschicht der Kreolen

zusammen. Die Madonna von Guadalupe - bisher ausschliesslich
durch Indios verehrt - wird ebenso wie die Madonna von Copacabana
im Gebiet von Titicaca nun auch von den Kreolen verehrt, - gegen die
Spanier. In den Unabhängigkeitskriegen führten die Spanier als Fahne
die Madonna «de los Remedios» von Hernân Cortés mit sich, die
Amerikaner dagegen die Madonna von Guadalupe. Kampfder Madonnen,

Kampf der Klassen
Der «Aufklärungs-Katholizismus» plant die Reform der Kirche

sowie der religiösen Orden durch den Tomo regio. Man stärkt den

regalistischen Episkopat gegen die Ordensleute, die Bibellektüre gegen
die Scholastik, die Rückkehr zu den Kirchenvätern und die Unterstützung

des Weltklerus.
Die Provinzialkonzilien der 70er Jahre des 18. Jh. waren geneigt, die

bourbonische Politik zu stützen.
Jedenfalls wuchsen die inneren Spannungen: der höhere Klerus

schuldete dem Patronat Treue und der niedere Klerus, die Kreolen
sowie das unterdrückte «christliche Volk» neigten immer mehr zur
Autonomie. Auf der Basis der Traditionen des «Volkskatholizismus»
stellte die Unabhängigkeit ein gemeinsames Anliegen dar. Die Rebellion

der «comuneros» in Neu-Granada und die Erhebung im ganzen
Vizekönigtum von Peru unter dem Inka Tupac Amaru, der 1781

hingerichtet wurde, bringen das christliche Modell, welches während
dreier Jahrhunderte geduldig errichtet worden war, zum Scheitern.

4. Zweite Epoche. Die Kirche in der Zeit neokolonialer
Abhängigkeit (1807-1959)

Wenn es wahr ist, dass Lateinamerika sich zu Beginn des 19. Jh. aus
der Abhängigkeit von Spanien und Portugal befreit hat, so ist es nicht
weniger wahr, dass es faktisch in eine neokoloniale Situation überging
im Hinblick auf den angelsächsischen, zunächst englischen, später
nordamerikanischen industriellen Kapitalismus. Wenn es daher heute
in Lateinamerika um «Befreiung» geht, so ist im strengen Sinn die



382 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Befreiung von der angelsächsischen kapitalistischen Abhängigkeit
gemeint. - Eine Situation, welche weder Afrika noch Asien in einem so

präzisen Sinn erfahren, schon weil Lateinamerika durch die angelsächsischen

Mächte besonders angegriffen worden ist.

4.1. Erste Periode. Die Kirche in der nationalen
Unabhängigkeitsbewegung (1807-1831)

Vom Augenblick an, als Napoleon in Portugal (1807) und kurz
danach in Spanien einfällt, was den Beginn des amerikanischen
Unabhängigkeitsprozesses markiert, bis Gregor XVI am 28. Februar 1831 die
ersten sechs residierenden Bischöfe ernennt, dauert der Freiheitskampf
der lateinamerikanischen Nationalitäten. Die Christen erfahren den

Gegensatz in ihrer eigenen Mitte: die regalistischen Bischöfe stellen
sich gegen den patriotischen und antispanischen niederen Klerus. Die
Ordensleute greifen zu den Waffen und entwickeln eine Theologie der
Befreiung. Um den Prozess zu verstehen, wäre es jedoch gut, sich zu
erinnern, dass die Unabhängigkeitsbewegung in fünf Perioden mit
unterschiedlicher Eigenart abläuft sowie in drei verschiedenen
synchronen Bewegungen.

In der ersten Bewegung 1807-1814 richtet sich der Aufstand gegen
Napoleon und zugunsten von Ferdinand VII. Jedenfalls ergreifen die
Kreolen die Macht und vertreiben viele regalistische Bischöfe. In einer
zweiten Bewegung gewinnt Ferdinand in Spanien die Macht zurück
und damit die königliche Gewalt über die Kolonien. Papst Pius VII
verdammt die Unabhängigkeitsbewegung in der Enzyklika Etsi longis-
simo vom 30. Januar 1816. Die dritte Bewegung, nun gegen den König
selbst gerichtet, führt 1821 zur endgültigen Unabhängigkeit. Wiederum
ergeht eine päpstliche Enzyklika Etsi iam diu am 24. September 1824,
worin dem spanischen König gegenüber Gehorsam verlangt wird: Das
sind historische Irrtümer mit schwerwiegenden Konsequenzen, die das

koloniale Christentum in eine nicht mehr gutzumachende Krise stürzen.

Die Zyklen der Unabhängigkeitsbewegung von Plata (I) und Neu-
Granada (II) verlaufen einander ähnlich. Vom Rio de la Plata aus
befreit San Martin mit Unterstützung des niederen Klerus und der
Ordensleute und ohne die Hilfe der meisten Bischöfe Argentinien,
Chile und Peru. Von Venezuela aus befreit Bolivar in südlicher Rieh-



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 383

tung Kolumbien, Ecuador und Bolivien (1810-1821). In ihrem Gebiet
kämpfen der Priester Hidalgo und später ein anderer Priester mit
Namen Morelos gegen die Kreolen und Spanier und werden 1810-1815

in Mexico vernichtend geschlagen. 1821 erreichen Mexico und
Zentralamerika mit Iturbide ihre Unabhängigkeit (Unabhängigkeits-Zyklus

III).
Brasilien folgt einem anderen Rhythmus. Da der König von

Portugal vor Napoleon flieht und in Rio die Hauptstadt seines Reiches

gründet, führt Brasilien eigentlich keinen Unabhängigkeitskrieg -
obwohl Helden wie Tiradientes den Freiheitskampf des Volkes
vorwegnehmen. Als Pedro I. 1822 sein Bleiben kundgibt, ist Brasilien von
Portugal unabhängig, behält jedoch das monarchische System bei, bis
sich 1889 die Republik etabliert. Die Kirche leidet im Vergleich zum
spanischsprachigen Amerika weniger unter dem Prozess und sieht sich
in ihrer Mitte nicht so stark gespalten.

Der Unabhängigkeits-Zyklus V, jener der Karibik, ist viel komplexer.

Seine Anfange liegen in den ersten Jahren des 19. Jh. und bis heute
ist er nicht abgeschlossen (Beiice ist es mittlerweile gelungen, eine freie
Nation zu werden). Haiti geht als erste schwarze unabhängige Nation
allen anderen lateinamerikanischen Ländern voran. Bald erreicht auch
Santo Domingo die Unabhängigkeit von Spanien, wird jedoch
1822-1844 durch Haiti besetzt. Cuba und Puerto Rico bleiben weiterhin

spanische Kolonien bis 1898, als sie in die Hände der Vereinigten
Staaten übergehen. Die anderen Inseln der Karibik werden noch lange
Zeit die Herrschaft Englands, Frankreichs, Hollands und sogar Dänemarks

ertragen müssen - einschliesslich der beiden Guyana und
Surinams.

Überall strebten die neuen Regierungen sofort danach, ein nationales

Patronat über die Kirche zu errichten, was in den meisten Fällen
gelang, wenn auch gegen den Willen Roms.

Der nationale Unabhängigkeitskrieg warfdas Christentum aus dem
Gleis. Seminarien wurden geschlossen, Bibliotheken verbrannt, Klöster

aufgelöst, die Ankunft neuer Missionare verhindert. Das «christliche

Volk» setzte den Freiheitskampfmit seinem eigenen Glauben und
mit seinen katholischen Volksbräuchen in eins. Sein Gewissen blieb
völlig ungespalten. In der neuen Klasse der Kreolen, welche an die
Macht gelangte, war das anders: hier bildete sich die Klasse der Liberalen

- eine Handelsklasse, verknüpft mit dem angelsächsischen
industriellen Kapitalismus.



384 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

4.2. Zweite Periode. Die Kirche und die nationale Organisation
(1831-1880)

Die liberale Klasse bestand hauptsächlich aus der kommerziellen
Oligarchie, welche die Abhängigkeit zum Ausdruck brachte; sie
verbündete sich mit den erzkonservativen Landbesitzern, welche
landwirtschaftliche Produkte aus den Tropen oder Produkte aus Minen
exportierten. Beide gründen die neuen neokolonialen Staaten im Sinne
des neokolonialen Paktes: d.h. sie verkaufen Rohmaterial und kaufen
Fertigprodukte.

In Brasilien ist es die Zeit von Pedro II. (1840-1889), in Mexico von
Santa Ana und anderen vorübergehenden Regierungen (1824-1857),
der Zerstörung der Einheit Zentralamerikas (1831), der Instabilität
Kolumbiens nach dem Tode von Bolivar (1830), die Epoche von José

Perez in Venezuela (1829-1846), von Rosas in Argentinien
(1835-1852), von Flores und später Rocafuerte in Ecuador, auf den
Garcia Moreno folgt. Es ist die Zeit der «pipiolos» in Chile bis zum
Jahre 1861.

Nachdem die Gesandtschaft Tejada von Gross-Kolumbien eine

Verbindung zu Rom erlangt hatte - nach dem Misserfolg der Mission
Muzi 1823, durch welche Rom zum ersten Mal mit Lateinamerika
direkten Kontakt aufgenommen hatte - und obwohl nachher Diöze-
sanbischöfe ernannt wurden, gestaltete sich die Situation für die Kirche
immer schwieriger. Irgendwie einig mit den Konservativen, wenn es

darum ging, die riesigen Ländereien zu verteidigen (Güter aus «toter
Hand» oder aus traditioneller, nichtkapitalistischer Ausbeutung), sah

sie sich in der Rolle eines Objekts der Säkularisation und musste in
zunehmendem Masse die Enteignung ihrer Güter durch die Liberalen
hinnehmen, welche eine eher kapitalistische Vorstellung von der nationalen

Entwicklung hatten. Am Ende dieser Periode (etwa seit 1850)
bauen die Liberalen ihre Macht aus (in Kolumbien kamen sie 1849 bis
1866 an die Macht, in Brasilien schon in den 70er Jahren, in Argentinien

seit Mitre und mit dem Triumph von Buenos Aires seit 1860, in
Mexico mit Juarez 1857, in Chile mit Perez 1861, in Uruguay steigen die
«Colorados» 1852 auf). Der Staat erlaubt der Kirche nicht, das

Christenheits-Modell zu verwirklichen, im Gegenteil - er plant eine ideologische,

antiklerikale Hegemonie.
In diesem Zusammenhang, angesichts der beginnenden sozialen

Umwälzung, kam es in Europa zu einer Krise der Mission. Erst mit der



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 385

Restauration setzt eine neue Epoche ein. 1858 wird in Rom durch
Pius XIX. das Colegio Pio Latinoamericano gegründet, wo ein grosser
Teil der Bischöfe des späteren 19. Jahrhunderts ausgebildet wird. Auch
die religiösen Erziehungskongregationen beginnen seit der Mitte des

19. Jh. ihre Mitglieder zu senden. Es beginnt sich eine gewisse «Roma-
nisierung» der lateinamerikanischen Kirche abzuzeichnen. Bis dahin
war sie mehr iberisch als römisch geprägt gewesen.

In dieser Zeit (1848) wird der Norden von Mexico (Texas, Neu-
Mexico, Arizona und Kalifornien) aufdem Wege nachfar west gewaltsam

durch die Vereinigten Staaten besetzt. So entsteht die «iglesia
chicana», eine «schikanierte» Kirche, die beherrscht wird durch den

anglo-nordamerikanischen Katholizismus, die französische oder
englische Bischöfe ertragen muss, deren mexicanische Priester exkommuniziert

werden und welche sich bis 1960 weder in ihrer Sprache noch in
ihrer Kultur ausdrücken kann.

4.3. Dritte Periode. Die Kirche und die Abhängigkeit vom
Imperialismus (1880-1930)

In der Zeit von 1870-1880 kommt es unter den Staaten der
kapitalistischen Welt zu fundamentalen Verschiebungen. Sie haben tiefgreifende

Folgen für Lateinamerika und damit auch für das Leben der
Kirche in Lateinamerika. Sie ermöglichen ein zwar langsames, aber
doch stetes Wachstum des Protestantismus in Lateinamerika.

Der Imperalismus, d.h. eine neue Etappe in der Entwicklung des

Kapitalismus, nämlich die Konzentration des finanziellen und
industriellen Potentials auf monopolistische Weise, dringt jetzt systematisch

in Lateinamerika ein. Der Bau der Eisenbahnen bringt einen

neuen «Unternehmergeist» in den Kontinent. Der Liberalismus, eine
Klasse, die nach aussen vollständig abhängig ist, erreicht unbestrittene
Hegemonie und prägt die Strukturen der neokolonialen Staaten. Das

Volk, die konservativen Kreise, der Liberalismus des «Binnenmarktes»
(also nicht des Importes ; dieser Liberalismus kommt allein in Paraguay
für kurze Zeit an die Macht, verliert aber 1870 seinen Einfluss), ja auch
die Kirche selbst werden in die Defensive oder sogar in die Opposition
gedrängt. Sie warten auf eine nächste geschichtliche Etappe.



386 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Es ist leicht zu verstehen, dass der Positivismus - wie der von Comte,
Darwin und Spencer vertreten wurde - zur Kampfideologie der neuen
herrschenden Klasse wurde. Die Kirche ist aufdie Auseinandersetzung
mit dieser Ideologie nicht vorbereitet. Sie vermag weder pastoral noch
theologisch angemessen darauf zu antworten.

Diese Periode ist in Mexico die Zeit des «porfiriato» (1876-1910), in
Brasilien der liberalen Republik (von 1889 an), in Argentinien der
Regierung von Roca (ab 1880), um nur diese drei Länder zu nennen. Sie
sind insofern von besonderer Bedeutung, als sie für den angelsächsischen

imperialistischen Vormarsch eine bedeutende Rolle spielten.
In Rom wurde 1899 ein allgemeines lateinamerikanisches Konzil in

Anwesenheit von 13 Erzbischöfen und 41 Bischöfen gefeiert. Dieses

Ereignis hatte aber eher formale Bedeutung und kaum pastorale
Konsequenzen. Der Ort der Versammlung, der bestimmende Einfluss des

römischen kanonischen Rechtes und die Vorbereitung des Konzils
durch Theologen, die ausschliesslich aus Europa kamen, machten eine

eigentliche Ausstrahlung des grossen Ereignisses von vornherein
unmöglich. Es ging darum, den Glauben zu beschützen und zu bewahren.
Das Konzil nahm eine konservative Position ein und verlangsamte
weitere Entwicklungen.

Immerhin kommt es in Lateinamerika zu einer neuen missionarischen

Bewegung. Franziskaner und Kapuziner evangelisieren seit 1860

das Amazonasgebiet. Ab 1880 sind auch die Dominikaner und ab 1895

die Salesianer dort zu finden. Papst Leo XIII. setzt sich seit 1895 für die

Intensivierung der Mission in den Anden von Peru ein. Die Salesianer
treffen 1879 in Argentinien ein, um Patagonien zu evangelisieren (zur
Zeit, als die Regierung Roca ihre «Wüsteninvasion» vorantreibt und
die Indios umbringt). In Kolumbien hatte die missionarische Erneuerung

schon 1840 begonnen. Die Augustiner treffen dort 1890 ein, die
Montfortianer 1903, die Lazaristen 1905, die Klaretiner 1908, die
Karmeliter und Jesuiten 1918.

Der Protestantismus fasst in jener Zeit in Lateinamerika feste Wurzeln.

Drei Etappen lassen sich in diesem Zusammenhang unterscheiden.

Bis 1880 finden sich verstreute Gruppen. Von 1880 bis 1916 festigen

sich die protestantischen Kirchen in wachsendem Masse. Von 1916

bis 1930 werden sie zu einer wirklich lateinamerikanischen Grösse.

Am 19. November 1820 hatte Diego Thomson in Argentinien den
ersten protestantischen Gottesdienst gefeiert. 1825 kamen 250 Schotten
in Buenos Aires an und errichteten mehrere Kapellen. 1835 treffen



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 387

Methodisten aus den Vereinigten Staaten ein und 1819 wird in Brasilien
die erste anglikanische Kapelle gebaut. Deutsche lutherische Gemeinden

lassen sich 1824 in Santa Catarina nieder. Kurz danach erreichen
Waldenser Uruguay. Nach und nach verbreitet sich der Protestantismus

in ganz Lateinamerika.
Die eigentliche Verbreitung des Protestantismus in Lateinamerika

beginnt mit der Tätigkeit von Missionsgesellschaften - der Methodisten
in Mexico 1871, in Brasilien 1876, aufden Antillen 1890 und allmählich
in allen Ländern. Die presbyterianische Mission dringt 1860 in Brasilien,

1866 in Argentinien, 1872 in Mexico und 1882 in Guatemala ein.
Die Baptisten kommen 1881 nach Brasilien, 1886 nach Argentinien,
1888 nach Chile. Zu Beginn des 20. Jh. zählte der Protestantismus etwa
100000 Mitglieder. Mit den Kongressen von Panama (1916), Montevideo

(1925) und Havanna (1929) wird der Protestantismus zu einer
lateinamerikanischen Realität.

4.4. Vierte Periode. Die Stellung der Kirche gegenüber dem
Populismus (1930-1955)

Die Wirtschaftskrise von 1929, der Kampf um die Hegemonie im
Zentrum des Kapitalismus (USA gegen England, obwohl es die
Achsenmächte waren, welche die beiden Kriege begonnen haben), zerstört
teilweise den neokolonialen Pakt Englands und schwächt die liberale
Importklasse. In diesem Moment entsteht eine neue Klasse: die nationale

industrielle Bourgeoisie Lateinamerikas, Erbin der Liberalen auf
dem Binnenmarkt, die Klasse der Handwerksgruppen und der konservativen

Landbesitzer, welche nicht exportieren. Ein neuer «historischer

Block» übernimmt die Macht: der lateinamerikanische Populismus.

Diese nationalistische Bourgeoisie stellte sich nicht mehr gegen
die Kirche, da ja die gemeinsamen Feinde die angelsächsischen
Industriemächte waren. Sie betrachtete daher die Kirche als natürliche
Verbündete (obwohl die Kirche antiliberal und nationalistisch gewesen
war). Die lateinamerikanischen Populismen (Vergas in Brasilien ab

1930, Irigoyen seit 1918 und Peron seit 1945 in Argentinien mit
Ausnahme eines Cardenas seit 1934 in Mexico, wo die Erhebung der «Cri-
steros» 1926 die Kirche in Gegensatz zum mexicanischen Staat bringt)
schlagen der Kirche wieder ein Christenheits-Modell vor. Darum spre-



388 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

chen wir von der Periode der «Neuen Christenheit». Der populistische
Staat (so genannt, weil er zwar einen kapitalistischen Plan verfolgt, aber
dennoch nationalistische Autonomie und Verbesserungen für Arbeiter
und Campesinos verwirklichen will) erlaubt der Kirche, mit Hilfe
enormer Eucharistischer Kongresse «die Strasse zu gewinnen» sowie in
den staatlichen Schulen katholischen Religionsunterricht zu erteilen
(was der Liberalismus seit der «Laienunterweisung» 1880 verboten
hatte).

Die «Neue Christenheit» trat in religiöser Hinsicht besonders durch
die Ausbreitung der Acciön Catölica in Erscheinung (wie sie in Italien
in ähnlicher Situation organisiert wurde, als Mussolini dem italienischen

Populismus seine Struktur gab). 1929 organisiert sich die Acciön
Catölica in Cuba, 1930 in Argentinien, 1934 in Uruguay, 1935 in Costa
Rica und Peru, 1938 in Bolivien. Die Kirche widmet ihr ganzes Interesse

der Klein-Bourgeoisie, welche in den verschiedenen Erscheinungen

des lateinamerikanischen Populismus oder des europäischen
Faschismus eine politisch zentrale Rolle spielt.

So geschah eine bedeutsame geistige Erneuerung, teilweise inspiriert
durch Jacques Maritain, in Brasilien bezeichnet durch Tristäo de

Atayde (Amoroso Lima). Dieser trat an die Stelle von Jackson de

Figueiredo (welcher 1930 starb). In Argentinien hatten die intellektuellen

Antipositivisten (wie Manue Estrada, 1842-1894) eine durch ihre
Bildung privilegierte Generation zurückgelassen (wie Martinez Villada,

1886-1959), die einer Nachkriegsgeneration den Weg eröffnete, so
dass sie das christliche Gedankengut in das allgemeine Geistesleben des

Landes einbringen konnte. Dieselbe Bedeutung kam in Mexico einem
Vasconcelos oder Antonio Caso zu. Gewiss ist, dass neue katholische
Universtitäten gegründet wurden (da ja im 19. Jh. die kolonialen
Universitäten durch die Liberalen verstaatlicht worden waren): die Xave-
riana von Bogota (1937), die Universität von Medellin (1945), Säo Paulo
(1947), Porto Alegre (1950), Campinas (1956), Buenos Aires und Cör-
doba (1960), Valparaiso (1961) und viele Dutzende neuer Ausbildungsstätten.

Der soziale Kampf führt auch zur Bildung neuer Kader. Es entstehen

Christliche Gewerkschaften und Zentren für soziale Forschung
nach dem Zweiten Weltkrieg: besonders wichtig ist die Gründung der
JOC (Christliche Arbeiterjugend), die 1961 in Brasilien 500 Sektionen
und fast 100000 Mitglieder zählte. Dasselbe gilt auch von der JAC
(Katholische Landjugend).



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 389

4.5. Fünfte Periode. Die Kirche, Entwicklungspolitik und
Nationale Sicherheit (seit 1955)

Diese gegenwärtige Periode soll als die neueste und besonders
bedeutende genauer behandelt werden. Dies geschieht in drei Phasen.
Die erste (1955-1964) bezeichnet die eigentliche Wachstumsphase, also
das Entwicklungsmodell, welches die Einführung nordamerikanischen
und europäischen Kapitals und deren Technologie voraussetzt. Die
zweite Phase (1964-1976) ist gekennzeichnet durch grausamste Diktaturen

mit militärischen Staatsstreichen zur Nationalen Sicherheit. In
der dritten Phase (seit 1976) tauchen aufgrund der Trilateralen Doktrin
verschiedene Modelle auf(neopopulistisch, sozialdemokratisch, Rückkehr

zur Nationalen Sicherheit etc.).

4.5.1. Entwicklung, Christliche Demokratie und Erneuerung der
Kirche (1955-1964)

Die zehn Jahre nach dem Krieg (1945-1955) reichten den Vereinigten

Staaten aus, um ihre Hegemonie in Europa zu errichten (das deutsche

«Wunder»), ebenso in Asien (Aufstieg Japans). Bei einer Umschau
begegneten an der Peripherie, in Lateinamerika, kapitalistische
Nationalregierungen. Man betrachtete den «Nationalismus» als den Hauptfeind

für die beginnende Expansion, die später die transnationale
Korporation werden sollte. Die populistischen Regierungen fallen (Vargas
1954, Perön 1955, Rojas Pinilla und Pérez Gimenez 1957, Batista 1959

etc.). An ihre Stelle treten Entwicklungsregierungen, die die Abhängigkeit

vom nordamerikanischen und europäischen Kapitalismus zum
Ausdruck bringen (Kubitschek in Brasilien 1956, Frondizi in Argentinien

1957, Lopez Mateos in México 1958, Betancourt in Venezuela
1959, und im Verbund damit die Christdemokraten E. Frei in Chile
1964 und Calderas in Venezuela 1969). Diese Regierungen sind alle
formell demokratisch.

Die Kirche hat ihre Erneuerung nach dem Krieg begonnen und hat
ein Modell, das sie realisieren will: Erneuerung der Liturgie, der Katechese

und der Pastoral, Erneuerung der europäischen Theologie, Ac-
ciôn Catolica auf der Ebene der Laien, Christliche Demokratie im
politischen Bereich. Die Kirche von Chile dient als Beispiel und
Führerin. Möns. Manuel Larräin ist in dieser Zeit Prototyp eines Bischofs.
Es ist eine Zeit des Wachstums, der Organisation. Vom 25. Juli bis zum



390 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

4. August 1955 wird die erste Allgemeine Lateinamerikanische
Bischofskonferenz in Rio de Janeiro abgehalten und CELAM (Consejo
Episcopal Latinoamericano) gegründet.

In dieser Zeit werden gegründet: Bund der Lateinamerikanischen
Ordensleute (CLAR, 1958), Organisation der Lateinamerikanischen
Seminare (OSLAM, 1958), Konferenz des Internationalen Bundes der
Katholischen Jugend (1953), Informationszentrum der Christlichen
Arbeiterjugend (JOC, 1959), Vertretung der Lateinamerikanischen
Unternehmer (UNIAPAC, 1958), Christliche Familienbewegung
(1951), Lateinamerikanisches Institut für Katechese (1961), Lateinamerikanischer

Verband der Katholischen Presse (ULAPC, 1959),
Lateinamerikanischer Bund Christlicher Gewerkschaften (CLASC, 1954),
Organisation der Katholischen Universitäten in Lateinamerika (ODU-
CAL, 1953), Christlicher Amerikanischer Lehrerverband (1955) usw.

D. h. es war eine Zeit wachen Bewusstseins auf dem Kontinent mit
einem optimistischen Glauben an die Entwicklung und die Möglichkeiten

christlichen Engagements. Daneben war es die Zeit der
Teilnahme am II. Vatikanischen Konzil (1962-1965), noch in der Rolle der
Zuschauer, der «Beobachter», noch nicht als Akteure und Urheber.
Man wird sich bewusst, dass unter 186 Millionen Katholiken nur
39000 Priester sind (4700 Gläubige pro Pfarrer). Am dringlichsten
stellt sich daher die Frage des Priestermangels, des kommunistischen
Vormarschs sowie der Verbreitung des Protestantismus (unter den

Katholiken).
Die Protestanten ihrerseits hatten seit 1930 eine bedeutende

Entwicklung erlebt. 1936 gab es ca. 2400000 Gläubige protestantischer
Konfessionen und Kirchen. 1960 hatten sie bereits die Zahl von 10

Millionen erreicht. In dieser Zeit wuchs der ökumenische Protestantismus

und es entstanden Organisationen für die Zusammenarbeit auf
lateinamerikanischer Ebene.

4.5.2. Die Kirche unter den Diktaturen der Nationalen Sicherheit
(1964-1976)

Angesichts der Unfähigkeit der formalen Demokratien zu einer
Entwicklung, die das Volk aus der wachsenden Unterdrückung und
Abhängigkeit vom nordamerikanischen Kapitalismus entlassen hätte,
ging man zu einem neuen System über: den Militärdiktaturen. Sie

ermöglichten eine Entwicklung des Kapitalismus ohne Demokratie.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 391

Am 31. März 1964 fand der Militärputsch in Brasilien statt, 1971 in
Bolivien, 1973 wurde der Kongress in Uruguay aufgelöst, am 11.

September desselben Jahres wurde Allende ermordet und Pinochet kam an
die Macht, 1975 ergreift Francisco Morales Bermüdez in Peru die

Regierungsgewalt, 1976 fällt die Nationalregierung von Ecuador, im
selben Jahr kommt Yidela in Argentinien an die Macht. Lateinamerika
bleibt in der Lage der Unterdrückung und Verfolgung. Es ist eine Zeit
der Gefangenschaft. Die Kirche ihrerseits wird eine ihrer tiefsten
Erfahrungen seit ihrer Niederlassung in Amerika machen. Nach dem II.
Vatikanischen Konzil wird die II. Allgemeine Bischofskonferenz in Me-
dellin (1968) eine Wende herbeiführen: Von der Kirche der Entwicklung

zur Kirche der Befreiung. Die Theologie der Befreiung wurde zur
selben Zeit geboren wie ein starkes politisches Verantwortungsbewusst-
sein für die Unterdrückten. Unterdrückt waren sie ja durch die
Entwicklung, durch die kapitalistische Abhängigkeit, nun aber vor allem
durch schreckliche und blutige Diktaturen.

Die Jahre von 1964/65 bis 1968 sind eine Zeit des Wachstums und
der Vorbereitung. Die Zeit von 1968 bis 1972 (von Medellin zur
XIV. Versammlung von CELAM in Sucre, Bolivien) bringt eine
grundlegende schöpferische Kraft hervor, ein Engagement vieler Christen für
das Volk, prophetische Bewegungen, die von einer neuen Erfahrung
christlichen Lebens zeugen. Es entstanden und wuchsen die kirchlichen
Basisgemeinden, das Instituto de Pastoral (IPLA) von CELAM florierte.

1969 erfährt man zum ersten Mal das Martyrium: Antonio Pereira
Neta stirbt als Märtyrer in Recife (Brasilien), gefoltert, von Kugeln
durchlöchert und durch paramilitärische Kräfte an einem Baum
aufgehängt. Er ist der erste Priester. Seither sind es Hunderte von Zeugen
des Evangeliums. Am 24. März 1980 wird Möns. Oscar Romero zum
Märtyrer, diesmal ein Bischof. Zahllos sind die Laien, Arbeiter, christliche

Campesinos, die für ihren Glauben gestorben sind. So zeichnet
sich langsam ein neues Modell von Kirche ab.

1973 schrieben die Bischöfe von Nordostbrasilien ein Dokument:
«Ich habe den Schrei meines Volkes gehört». Es handelt sich um die
Äusserung einer Volkskirche, einer Kirche, die durch das Wirken des

Geistes im Volk entsteht. Nun hat das Volk das Wort ergriffen, es hat
seine Pastoral, seine Theologie, seine Bischöfe, seine Pfarrer.4

4 Vgl. mein Buch De Medellin a Puebla, Una década de sangre y esperanza
(1968-1979), Edicol, Mexico 1979, 618 pp. Für eine Bibliographie des Protestantismus



392 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Von daher hat die Kirche in der schwierigsten Etappe (von Sucre bis

zum Aufstieg Carters, 1972-1976) eine Bekehrung erlebt: die Spiritualität

des Märtyrertums begleitet die Realität. Die lateinamerikanische
Kirche zeigt sich in dieser Weise aufden Römischen Synoden von 1971

und 1974: sie hat ein eigenes Wort zu sagen. Doch zu gleicher Zeit ist es

der lange Weg des Kreuzes, auf dem sie geht.

4.5.3. Die Kirche und neue Modelle des abhängigen Kapitalismus
(seit 1976)

Seit dem Fall des Populismus (1955) kann der lateinamerikanische
Kapitalismus nur noch abhängig und repressiv sein. Die «harten»
Diktaturen (Brasilien, Chile etc.) reiben sich auf. Carter schlägt eine

«Erweichung» vor, Verteidigung der Menschenrechte, Rückkehr zur
Demokratie. Dies dauert aber nicht lange. Reagan (seit 1980) weist auf
eine Rückkehr zur Repression des Volkes hin. Es sind Modelle im
Fluss, in einer geschichtlichen Periode, wo die kapitalistische Abhängigkeit

durch den ständigen Entzug von Kapital eine Entwicklung der
Völker unmöglich macht. Dies wiederum mobilisiert die unterdrückten

Klassen. Das Problem des Rechtes aufArbeit, Rechtes auf Leben -
ein zentrales theologisches Thema unserer Zeit - deutet aufeine
Strukturkrise des lateinamerikanischen Kapitalismus.

Die Kirche ist gespalten. Auf der einen Seite beabsichtigt das

Entwicklungsmodell der «Neuen Christen», durch die Democracia Cristi-
ana oder die Sozialdemokratien die lateinamerikanische Kirche mit
ihrer Theologie, Pastoral etc. ähnlich wie die Kirche in Europa zu
erneuern. Auf der anderen Seite will das Modell der Kirche der Armen
oder der Volkskirche sich dem Volk selbst verpflichten, dem armen,
unterdrückten, hungernden Volk. Dafür schafft es eine neue Pastoral,
eine neue Theologie etc. Aufder III. Allgemeinen Bischofskonferenz in
Puebla (1979) kamen diese beiden Positionen deutlich zum Ausdruck
und sie verfolgen ihren Weg bis heute.

Nun ist es die brasilianische Kirche, welche die Richtung zeigt, mit
ihren über 100000 kirchlichen Basisgemeinden, mit ihren Bischöfen,

vgl. John Sinclair, Protestantism in Latin America: A Bibliographical Guide, South
Pasadena 1979. Für den Katholizismus vgl. die Bibliographie in meinem Werk History
and Theology of Liberation, New York 1979, 183-189.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 393

welche sich engagieren fur die Verteidigung des Bodens der Campesi-
nos, für die Rechte der Ureinwohner, für die Unterstützung des Streiks
und der Forderungen der Arbeiter (besonders in Säo Paulo), indem sie

Raum geben für die politische Organisation, für die Kritik der
Intellektuellen. Die Kirche in Brasilien erfüllt eine besondere prophetische
Aufgabe.

Der Protestantismus seinerseits - mit Körperschaften wie ISAL,
ULAJ, CELADEC - erreicht einen entscheidenden Punkt mit dem
Lateinamerikanischen Kongress für Evangelisation (CLADE, Bogota
1969), wo angesichts der Krise zur Verantwortung aufgerufen wird. Auf
der Conferencia Evangélica Latinoamericana III (CELA III) erreicht
man eine klare Ortsbestimmung aufpolitischem, wirtschaftlichem und
sozialem Gebiet. Der Protestantismus ist nun ein lateinamerikanischer
mit eigener kontinentaler Prägung innerhalb des weltweiten Protestantismus.

Die Kirchenversammlung von Oaxtepec (1978) bringt die Union
Evangélica Latinoamericana (UNELAM) in die Conferencia
Latinoamericana de Iglesias (CLAI), was - wie bei den Katholiken - eine
wachsende Präsenz konservativer Mitglieder gegenüber dem prophetischen

Geist der ökumenischen Bestrebungen anzeigt.

5. Dritte Epoche. Jenseits des Kapitalismus (seit 1959)

Jede Periodisierung ist aufirgendeine Art adplacitum; sie hat immer
etwas Künstliches. Auf der anderen Seite erscheinen die historischen
Phänomene nicht überall gleichzeitig. Der Prozess der nationalen
Unabhängigkeit begann in Haiti zu Beginn des 19. Jh. und endete 1981

in Beiice. D.h. die zweite Epoche beginnt in Beiice. Ebenso die
geschichtliche Epoche, in der die Christen, die Kirchen, in einem
Kontext zu leben beginnen, der nicht mehr kapitalistisch, sondern
postkapitalistisch ist mit Problemen, Situationen und Strukturen, die
bisher unbekannt, neu, verwirrend sind.

In Lateinamerika nehmen die Christen tatsächlich an einer
kontinentalen Revolution teil - langsam, wachsend, sporadisch, verborgen -
gegen den abhängigen Kapitalismus. Dies wird gegenwärtig besonders
aktuell in der Karibik und in Zentralamerika erlebt. Deshalb nehmen
wir zum Schluss zwei prototypische Beispiele aus dieser dritten Epoche.



394 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

5.1. Die Kirche in Cuba

Die karibische Insel wurde durch Kolumbus am 27. Oktober 1492

entdeckt. Sie war spanische Kolonie bis 1898. 1954 wurde Fulgencio
Batista zum Präsidenten gewählt, der faktisch seit 1933 regierte. 1956

begann der Advokat Fidel Castro in Sierra Maestra den Kampf gegen
den Diktator. Im Juli 1953 hatte sich Möns. Pérez Serantes, Erbzischof
von Santiago de Cuba, fïir die Flüchtlinge eingesetzt, welche den
Militärposten Moncada überfallen hatten. In der Stunde seines Todes rief
Möns. Serantos im Blick auf den Sieg der Revolution, die Fidel Castro
selbst anführte : «Alles, was uns zustösst, geschieht nach der Vorsehung.
Wir glauben mehr an unsere Schulen als an Jesus Christus». Am 2.

Januar 1959 marschierte Castro in Santiago ein und wurde am 8. mit
Triumph in Havanna begrüsst. Im selben Monat verkündete Papst
Johannes XXIII. die Einberufung eines Konzils. Sicherlich war sich die
cubanische Kirche nicht bewusst, dass sie - ohne genügende Vorbereitung

- in eine neue historische Epoche eintrat.
Die erste Phase der Revolution kann man als «demokratisch und

humanistisch» bezeichnen. Der Erzbischof von Santiago versendet

jedenfalls ein eindringliches Rundschreiben «Angesichts der Erschliessungen»

am 29. Januar. Am 17. Mai wird das Agrarreformgesetz
beschlossen, welches die Interessen des nordamerikanischen Privatbesitzes

betrifft - die Nordamerikaner besassen 40% des Kulturlandes von
Cuba. Im November 1959 ruft der Katholische Kongress in Havanna
aus: «Wir wollen ein katholisches Cuba» und weiter: «Cuba ja, Russland

nein!» Die Konfrontation begann.
Am 27. Juni sagte Castro in einer entscheidenden Ansprache: «Wer

antikommunistisch ist, ist antirevolutionär». Wir befinden uns im
Jahre 1960. Am 17. April 1961 findet die Invasion in der Schweinebucht
statt - durch exilierte Gegner Castros, die auf Anweisung Kennedys
durch den CIA unterstützt werden. Die Kirche stellt sich bereitwillig
auf die Seite der Antisozialisten. Castro ruft aus: «Die Pfarrer sind
verbündet mit dem Raub, mit dem Verbrechen, mit der Lüge. Sie

bilden heute die fünfte Säule der Konterrevolution».
Die Jahre von 1961 bis 1968 sind geprägt durch den Abbruch der

Beziehungen, durch totales Missverständnis auf beiden Seiten. Die
Kirche verharrt in einem unentschuldbaren kapitalistischen
Konservativismus, ein grosser Teil der Regierungspartei in einem ebenso
unentschuldbaren importierten dogmatischen Marxismus. Das Wir-



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 395

ken Möns. Cesar Zacchis, des apostolischen Gesandten von Rom,
beginnt Brücken zu bauen. Gewiss geben das Konzil und besonders

Medellin der Kirche ein anderes Gesicht. Derselbe Fidel Castro sagt im
Januar 1968 vor 500 Intellektuellen in Havanna: «Wir stehen
unbestreitbar neuen Tatsachen gegenüber. Das ist das Paradoxe in der
Geschichte: Was sollen wir davon halten, wenn sich Teile des Klerus in
revolutionäre Kräfte verwandeln?» - er dachte dabei unter anderem an
Camillo Torres -. «Müssen wir uns dann damit abfinden, dass sich
Teile des Marxismus in konservative Kräfte verwandeln?» Möns.
Zacchi erklärt: «Die Kirche muss anfangen, sich Klarheit zu verschaffen

über den Ort, den sie in der neuen sozialistischen Gesellschaft
einzunehmen hat».

Am 10. April 1969 kritisiert der cubanische Episkopat die
nordamerikanische Blockade gegen Cuba: «Besorgt um das Wohl unseres Volkes,

vor allem um das Wohl der Ärmsten, in Übereinstimmung mit
dem Gebot Christi und dem Engagement, das kürzlich in Medellin
verkündet worden ist, verwerfen wir die ungerechte Situation der Blok-
kade, die nur dazu beiträgt, Leiden anzuhäufen.» Und am 3. September
desselben Jahres wird eine weitere Äusserung bekannt: «Dies ist eine

Zeit, in der wir, wie zu allen Zeiten, die Gegenwart des Reiches Gottes

zu entdecken wissen müssen inmitten der positiven Aspekte der Krise.
Denn es besteht ein weites Feld gemeinsamer Aufgaben zwischen den

Menschen, und zwar allen Menschen, seien sie Atheisten oder gläubig».

Die Überwindung der Krise hat begonnen.

5.2. Die Kirche in der zentralamerikanischen Revolution. Die
Frage der Religion

Die zentralamerikanischen Staaten gehen durch gewaltige Veränderungen

hindurch. Zentralamerika wurde im 16. Jh. gewaltsam erobert,
während seiner ganzen Geschichte ausgebeutet, durch die Interessen
des angelsächsischen Kapitalismus aufgeteilt, besetzt und bis aufs letzte

ausgenützt durch die transnationalen Gesellschaften und eine Oligarchie

ohne soziales Verantwortungsgefühl, die den Boden besitzt. Heute
stellt sich Zentralamerika auf eigene Beine, und die Christen beteiligen
sich dabei. Vom heiligmässigen BischofAntonio Valdivieso OP, der im
Februar 1550 das Martyrium erlitt, weil er die Rechte der Ureinwohner



396 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

gegen den Conquistador Contreras in Leön (Nicaragua) verteidigte, bis
zu den Tausenden von Märtyrern in unseren Tagen ist Zentralamerika
heute ein Beispiel eines Christentums geworden, das im Kampf für die
Befreiung des Volkes engagiert ist.

Seit Anfang der 70er Jahre begann eine Entwicklung, die selbst den
besten Kennern der Lage verborgen blieb. Eine Gruppe von jungen
Leuten, zu denen auch die späteren Kommandanten der sandinisti-
schen Gruppe «Proletarier» gehörten (Luis Carrion, Joaquin Cuadra
und viele andere wie z.B. Monica Baltodano) war als christlich
engagierte Studenten in der Gemeinde Santa Maria de los Angeles in der
Peripherie von Managua tätig. Sie entschloss sich, der nationalen san-
dinistischen Befreiungsfront beizutreten. Die Beteiligung von Christen
am Befreiungskampfwar eine neue Tatsache. Sie zogen gemeinsam mit
den anderen siegreich am 19. Juli 1979 vor einem jubelnden Volk in die
Stadt ein. Die Basisgemeinden, selbst die Bischöfe, die Kirche
überhaupt, hatten offen gegen die Diktatur von Somoza gekämpft, selbst

wenn der päpstliche Nuntius noch wenige Tage vor der Bombardierung
von Leon mit dem Diktator getafelt und getrunken hatte.

Am 17. November desselben Jahres gab der nicaraguanische
Episkopat einen Hirtenbrief von historischer Bedeutung heraus mit dem
Titel «Das christliche Engagement für ein neues Nicaragua». Es wird
hier folgendes ausgeführt:

«Wenn Sozialismus bedeutet - und es muss dies bedeuten -, dass den Interessen der
Mehrheit von Nicaragua der Vorrang gegeben wird, wenn Sozialismus das Modell einer
sozial geplanten Ökonomie bedeutet, die von Solidarität getragen ist und in wachsendem

Masse Mitbestimmung zu verwirklichen sucht, haben wir nichts einzuwenden... Wenn
Sozialismus dazu führt, dass die Macht in der Perspektive der grossen Mehrheiten
ausgeübt wird und in wachsendem Masse dem Volke selbst anvertraut wird, wird er im
christlichen Glauben nur Motivation und Unterstützung finden können. Wenn der
Sozialismus kulturelle Prozesse in Gang setzt, die die Würde der Volksmassen erhöhen,
handelt es sich um eine Humanisierung, die in Übereinstimmung steht mit der

Menschenwürde, die der christliche Glaube verkündet. Wir haben das Vertrauen, dass der
revolutionäre Prozess in Nicaragua etwas Ursprüngliches, Kreatives, zutiefst in der
Nation Verankertes ist und sich seine Vorbilder nicht von anderswo holt».

Ein Jahr darauf, am 17. Oktober 1980, gab die nationale Direktion
der sandinistischen Front eine offizielle Erklärung über die Religion ab.

An zentraler Stelle heisst es dort: «Unsere Erfahrung beweist, dass die
Christen aufgrund ihres Glaubens fähig sind, auf die Bedürfnisse des

Volkes und die Notwendigkeiten der Geschichte einzugehen. Die
Überzeugung ihres Glaubens führt sie zur revolutionären Militanz.



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 397

Unsere Erfahrung zeigt, dass man gleichzeitig gläubig und revolutionär
sein kann und dass kein unlösbarer Gegensatz zwischen diesen beiden
Eigenschaften besteht». Das ist das Ende einer Epoche und der Beginn
einer neuen! Es ist das erste Mal in der Universalgeschichte, dass eine
revolutionäre nachkapitalistische Bewegung praktisch und theoretisch
diese Haltung der Religion gegenüber einnimmt. Das ist ein gewaltiger
Schritt nach vorn und das Echo liess nicht auf sich warten in Cuba,
Mozambique und in anderen sozialistischen Staaten.

Die Erfahrung von Nicaragua steht nicht allein. Auch die langjährige

Beteiligung von Christen, Priestern, Ordensleuten, Laien bis hin zu
der Märtyergestalt von Bischof Oscar Romero (der Held des Volkes,
den die Menge bereits heiliggesprochen hat) am Befreiungskampf von
El Salvador, Guatemala und Honduras ist in dieser Hinsicht von
Bedeutung. Aufgrund dieser Vorgänge lässt sich sagen, dass sich eine
Volkskirche unwiderstehtlich aus dem Volke selbst herausgebildet
hat.

Der oberste Führer der FDR (Frente Democratico Revolucionario)
von Salvador hat erklärt, dass die bäuerliche Bevölkerung seit dem
Massaker an den Campesinos von 1932 den Zusammenhalt verloren
habe. Sie wurde einzig durch die Kirche wieder zusammengeführt, vor
allem durch die Basisgemeinden, deren erster Apostel P. Rutillo
Grande SJ war, einer der über zwanzig Priester, die in Zentralamerika
in den letzten fünfJahren ermordet wurden. Die Basisgemeinden gaben
den Campesinos Organisation, gemeinsames Bewusstsein und politischen

Willen. Die Kirche ist also an der Basis zu finden, eng verbunden
mit dem Ursprung des Befreiungsprozesses. Noch ist die Zeit des

Triumphes nicht gekommen, die Kirche dient dem Werden der Befreiung
des Volkes.

Die Evangelisation mit dem Blut von Märtyrern und der Arbeit
vieler Christen im täglichen Leben setzt sich allmählich gegen die
Tätigkeit vieler Christen durch, die in den kirchlichen Strukturen
Verantwortung tragen. Jetzt ist es das Volk selbst, das einfache, demütige
und arme Volk, das zum Subjekt seiner eigenen Befreiung geworden ist.
Seit der Conquista ist es gewaltsam unterdrückt worden, von
Grundbesitzern und Minenbesitzern beherrscht, von Oligarchien und liberalen

Politikern, von Inhabern von Latifundien und transnationalen
Kapitalisten. Dieses Volk ist erwacht, dieses Volk, das sich mit Christus,

dem Zimmermann, identifiziert, der gefoltert und gekreuzigt worden

ist und vor den Soldaten des Kaiserreiches verblutete.



398 Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

6. Schlussfolgerungen

Diese «Interpretation» der lateinamerikanischen Kirchengeschichte

ist, wie jedermann bemerkt haben wird, auf theoretischen und
theologischen Voraussetzungen aufgebaut. Es handelt sich darum, das

historische Geschehen aufgrund bestimmter Kategorien zu beurteilen.
Die Interpretationskategorie «Christenheit» ermöglicht es, zu
unterscheiden zwischen der Kirche und einem höchst zweideutigen, durch
die Allianz mit der unterdrückerischen Macht kompromittierten
geschichtlichen Modell. Sie erlaubt es uns, zu entdecken, dass das christliche

Volk in dieser Erscheinungsform des Christentums, also innerhalb

des Christenheits-Modells, zu den Unterdrückten gehörte und
dass es das Evangelium empfing trotz der Umstände, unter denen das

Evangelium gepredigt wurde (auf katholischer Seite unter dem
iberischen Handelskapitalismus, auf protestantischer Seite unter dem
angelsächsischen, industriellen Kapitalismus).

Die erste Epoche der kolonialen Christenheit war belastet von
strukturellen Sünden. Sie ist aber zugleich auch eine Zeit unbestreitbarer
Werte: das grosszügige Engagement Tausender von Missionaren und
von Laien aller Art, Spaniern, Portugiesen, Mischlingen, Ureinwohnern

und Sklaven ; vor allem Frauen sind als grosse Erbauerinnen der
Kirche zu nennen.

Die zweite Epoche, in der sich heute noch die Mehrheit der
lateinamerikanischen Kirchen befindet, beginnt mit der Krise der Christenheit,

mit dem Unabhängigkeitskrieg, der aber schliesslich doch nur in
die Abhängigkeit des Neokolonialismus führt. In konservativer
Haltung bleibt die Kirche verbunden mit dem durch die Liberalen
unterdrückten Volk. Im 19. Jh. existierte eine authentische «Volkskirche»,
oft ohne Priester, eine Laienkirche als Hort des Widerstandes gegen die
positivistische kapitalistische Ideologie, gegen die antinationalistische
Abhängigkeit. Die Kirche war also nicht, wie es die liberale Geschichtsschreibung

haben will, nur oligarchisch. Sie war auch Volkskirche.
Die Erinnerung des Volkes an diese Kirche, aber auch die Beteiligung

eines Teils der Kirche an den Widerstandskämpfen des Volkes
haben dazu geführt, dass es heute, in der dritten Epoche, Christen gibt,
die aktive Subjekte der Befreiung sind.


	Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika : eine Interpretation

