Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika : eine Interpretation
Autor: Dussel, Enrique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

III Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen
Kirche — Neue Horizonte

1. Die Geschiche der Kirche in Lateinamerika
Eine Interpretation

Enrique Dussel
Einfiihrung

Jedes geschichtliche Ereignis ist unwiederholbar, einzigartig. Kein
Bericht, keine Beschreibung eines historischen Tatbestandes kann
transparent, neutral, unmittelbar sein; denn: der «Tatbestand» ist
nicht das Ereignis selbst, sondern eine Form, in der es sich manifestiert.
Jeder Bericht setzt eine «Interpretation» voraus, bewusst oder unbe-
wusst, beabsichtigt oder unbeabsichtigt. Jede Kirchengeschichte (als
wissenschaftlicher Bericht — Historie —, nicht als das Ereignis selbst)
handhabt die kirchlichen Fakten auf eine bestimmte Weise. Die Ge-
schichte, welche man schreibt, wird abhidngen von dem jeweiligen Kir-
chenbegriff (sei dieser profanhistorisch oder theologisch geprigt). In
Lateinamerika zielen wir auf eine Kirchengeschichte, welche auf einer
ganz bestimmten Erfahrung und Theologie der institutionellen Ge-
meinde beruht, wie sie durch Jesus Christus gegriindet worden ist.

Allem Anschein nach soll die Mission der Kirche demselben Plan
folgen wie die historische Mission des Griinders des Christentums,
Jesus Christus verkiindet diesen Plan, als er das Buch Jesaja Kap 61,1
aufschligt: «Und er kam nach Nazaret... und als er das Buch auftat,
fand er die Stelle, wo geschrieben stand: <Der Geist des Herrn ruht
auf mir, weil er mich gesalbt hat; er hat mich gesandt, den Armen
frohe Botschaft zu bringen, den Gefangenen Befreiung zu verkiindi-
gen...> ...Heute ist dieses Schriftwort erfiillt vor euren Ohren» (Lk
4,16-21).

Wenn «den Armen frohe Botschaft bringen»' sein konkretes histo-
risches Ziel war, wie auch das seiner Kirche, so besteht darin notwen-

! Der Begriff der «Armen» (ntwyoi bei Lukas, “nawim bei Jesaja) wurde 1973 von der
CEHILA (Kommission fiir das Studium der Geschichte der Kirche in Lateinamerika)
zum leitenden interpretativen Gesichtspunkt fiir das Projekt einer (Allgemeinen Ge-



368 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

digerweise auch das unbedingte und vorrangige Kriterium fiir eine
christliche Interpretation der Kirchengeschichte: es muss eine wissen-
schaftliche, aber zugleich — vom Glauben her — eine christliche und —
vom wissenschaftlichen Gesprich liber den Glauben her - eine theo-
logische Interpretation sein. Der «Sinn» des Ereignisses ergibt sich
folglich aus der positiven oder negativen Beziehung zum armen, unter-
driickten, einfachen Volk. Nicht im Triumphalismus der grossen Ka-
thedralen oder im Glanz der papstlichen Kaiserkronung liegt das Kri-
terium fiir eine Kirchengeschichtsschreibung, vielmehr in der christli-
chen Liebe beim «Brotbrechen» der christlichen, verfolgten, armen,
missionierenden, prophetischen Gemeinden: eine Geschichte vom
Volk her fiir das Volk, Geschichte des je gleichen Volkes in pastoraler,
katechetischer, evangelisierender Funktion.

Um dies Ziel zu erreichen, miisste man, wie schon gesagt, die
biblische Kategorie des «Armeny», Unterdriickten, Enteigneten, als
Kategorie der historischen Wissenschaft einfiihren. Man miisste die
sozialen Gesamtverhiltnisse einer Epoche in ihrer Abhdngigkeit von
bestimmten praktischen Produktionsverhiltnissen untersuchen (feu-
dalistischen, kapitalistischen etc.), welche ihrerseits erlauben wiirden,
die gesellschaftlichen Klassen zu definieren. Die verschiedenen Arten,
wie sich besagte Klassen in historischen Konturen, «historischen Blok-

schichte der Kirche in Lateinamerika> erkldrt (vgl. CEHILA, Para una historia de la
Iglesia en America Latina, Nova Terra, Barcelona 1975, 23 ff.). Der erste Anstoss dazu
kam aus Gesprichen, die 1959 mit Paul Gauthier (Jésus, I’Eglise et les pauvres, Ed.
Universitaires, Tournai 1962) in Nazareth gefiihrt wurden. In diesen Gespriachen ent-
wickelten wir die Idee, eine Kirchengeschichte «riickwirts» zu schreiben: ausgehend von
den Armen (vgl. Hipotesis para una historia de la Iglesia en America Latina, Estela,
Barcelona 1967). Im Verlauf der Jahre wurde jedoch deutlich, dass mit der Verwendung
des Begriffs der « Armen» als einer Kategorie historisch-wissenschaftlicher Beschreibung
eine hermeneutische Problematik verbunden war. Dieses methodologische Problem
stand im Zentrum des sicbenten Symposiums der CEHILA in San Juan (Puerto Rico) im
Jahre 1979. Zu dieser Frage vgl. unsere Ausflihrungen in Kap. I, Bd. I/1 der <Allgemeinen
Geschichte der Kirche in Lateinamerika» (die in englisch bei Orbis Books, New York
erscheinen wird). Fiir alle bibliographischen Informationen {iber die Geschichte der
Kirche in Lateinamerika sei auf dieses elfbdndige Werk verwiesen (das seit 1977 auch bei
Vozes, Petropolis und seit 1981 auch bei Sigueme, Salamanca erscheint). Vgl. ferner
F. Zubillaga/L. Lopetegi/A. de Egana, Historia de la Iglesia en America Latina,
Bde. I-11, BAC, Madrid 1965-1966; Hans-Jiirgen Prien (Hg.), Die Geschichte des Chri-
stentums in Lateinamerika, Gottingen 1978 ; und mein Buch: History of the Church in
Latin America, Grand Rapids 1981.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 369

ken», ausdriicken, erlauben es, den Geist einer Epoche, einer Periode,
einer Phase oder eines Ereignisses zu erspiiren.

Vom Armen her als beherrschter Rasse, Geschlecht, Klasse, Volks-
gemeinschaft, Nation, kann man den christlichen Sinn des Ereignisses
entdecken. Gleichermassen kann man die Kirche, ihre Entstehungsge-
schichte, sinnvoll beschreiben, wenn man die Verflechtung der besag-
ten geschichtlichen Gemeinde mit der ganzen sozialen Gesellschaft
entdeckt. Wahrend der ersten drei Jahrhunderte ihrer Existenz hat sich
die Kirche mit der Gesellschaft insofern verflochten, als sie ausschliess-
lich in den Kreisen der Beherrschten ihre Strukturen entwickelte und
ihre Gldaubigen fand (Randgruppen und unterdriickte Klassen): als
Kirche der Armen, der Verfolgten, der Martyrer. Es war ein «Modell»
von Kirche, welche sich weder mit dem Staat vermischte noch sich auf
die Macht der herrschenden Klassen stiitzte.

Seit dem vierten Jahrhundert tritt ein anderes «Modell» fiir die
Verkniipfung der Kirche mit der Gesellschaft in Erscheinung: das
«Modell» der Christenheit. Jetzt rechtfertigt die Kirche die Zwangs-
massnahmen des Staates und der Staat erfiillt kirchliche Funktionen
(wie z.B. Bau der Gottesiduser, Schutz der Missionare, Verpflichtung
Abtriinniger zum Gehorsam gegeniiber den kirchlichen Autoritdten
etc.).

Das «Modell» einer Kirche der Armen oder Volkskirche sowie das
der Christenheit werden zu hermeneutischen Kategorien, welche als
Interpretationsprinzipien wirken. Vor allem geht es darum, die Kir-
chengeschichte von den Armen her fiir die Armen zu schreiben und, —
das wire das Ieal, dem wir uns anndhern méchten -2, durch die Armen
selbst.

Diese wissenschaftstheoretische Frage konnte Gegenstand langer
Debatten sein. Wir sind uns ihrer Bedeutung bewusst und wissen vor

2 In ihrer jiingsten Versammlung in Manaus, dem neunten jihrlichen Symposium,
organisierte die CEHILA einen experimentellen Typ von workshop der «historisch-
volkstiimlichen Produktion», bei dem der Historiker die Grundelemente liefert (hdufig
Bilder, oder bloss den Kontext der Ereignisse, die in der allgemeinen Erinnerung der
«Alten», der «weisen Minner» oder der volkstiimlichen Dichter noch lebendig sind), so
dass das Volk selber in seinen eigenen Kategorien, Sprachformen und Symbolen die
Geschichte der Kirche ausdriicken kann. So definiert das Volk die «Entdeckung» Ame-
rikas durch Kolumbus und die Christen um als die «Invasion» Amerikas (im Blick aufdie
amerindianos, die im Land lebten), wie das in einem workshop zur volkstiimlichen
Geschichte in Recife (Brasilien) ausgedriickt wurde. Vgl. dazu Eduardo Hoornaert, A
questdo do destinador e do destinatario, in Boletin CEHILA 14-15 (1978), 19 ff.



370 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

allem, dass sie tiefgreifende methodologische Forderungen beinhaltet,
welche wir erst zu erhellen begonnen haben.

2. Prolegomenon:
Lateinamerika innerhalb der Universalgeschichte

Als Kirchenhistoriker von Lateinamerika begegneten wir einer
zwiefachen Schwierigkeit. Es ging nicht nur darum, eine Kirchenge-
schichte zu schreiben. Vielmehr mussten wir im gleichen Zug die
Geschichte Lateinamerikas als geniigende Basis fiir eine Kirchenge-
schichte neu interpretieren. Wir mussten die Geschichte Lateinameri-
kas innerhalb der Universalgeschichte neu situieren, um dem unter-
driickten Volk seinen Wert zuriickzugeben: zuerst dem Indianer, dann
dem Negersklaven und zuletzt dem Campesino und dem Arbeiter ;
sowie der Frau aller Epochen und Klassen.

2.1. Amerindia als Vorgeschichte der Kirche

Amerindia war nicht das Gebiet, welches durch Spanien und Por-
tugal entdeckt und erobert wurde. Amerindia ist ein Konglomerat
menschlicher Kulturen, deren Emigrationszentrum sich in Nordost-
asien befand und die von dort durch die Beringstrasse auswanderten.
Neolithisches Einflusszentrum ist der Pazifische Ozean. Uber diesen
kommen die amerikanischen Kulturen von Osten.

Wenn es so ist, dass die neolithische Revolution ihren Hohepunkt
im Zusammenschluss der Stiddte in Mesopotamien im vierten Jahrtau-
send v.Chr. oder in Agypten im dritten Jahrtausend sowie in den Kul-
turen des Industales oder im zweiten Jahrtausend in China erreichte,
dann muss man die grossen Stadtekulturen Amerikas innerhalb dieser
immensen Zivilistationsstromung ansiedeln, welche sich von Westen
nach Osten bewegt, vom mittleren zum fernen Osten und von den
polynesischen Kulturen bis Amerika.

Im ersten Jahrtausend n.Chr. (ca. 300-900 n.Chr.) stehen zwei
grosse, klassische Kulturen in Bliite, die Tiahuanaco-Kultur beim Titi-
caca-See (heutiges Bolivien) und die Teotihuacan-Kultur in der Nihe
des Tezcoco-Sees (Tal von Mexico). Der Glanz dieser Kulturen, welche
mit dem Inka-Reich (Peru) und dem Azteken-Reich (Mexico)im 15. Jh.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 371

n.Chr. ihren Hohepunkt erreichten, bezeichnet einen klaren Ort La-
teinamerikas in der Weltgeschichte.

Seien es die Nomaden des Nordens oder Siidens, die Pflanzer der
Mississippitiler und der Antillen bis zum Orinoco, Amazonas und
Plata oder die Bewohner der schon erwihnten Stadtekulturen, zu denen
man noch die Mayas und die Chibchas zidhlen miisste, — der amerika-
nische Mensch war Triger hoher Kulturen, Erzeuger einer urspriing-
lichen Zivilisation mit einer Religiositdt, verschwenderisch an Reich-
tum und Gefiihl.3

Auf diesen Menschen, auf seine Rasse, Kultur und Religion, wird
sich die christlich-europdische «Invasion» stiirzen wie « Wolfe, Tiger
und Lowen, hungrig seit vielen Tagen» — mit den Worten von Barto-
lomé de las Casas. Die Wiirde, Zahl und Schoénheit des amerikanischen
Menschen ist der fruchtbare und positive Boden, auf welchem man die
Geschichte Lateinamerikas bauen wird: ein verachteter, vergessener,
ausgebeuteter Boden.

2.2 Die Urgeschichte

Wie die Geschichte der amerikanischen Kulturen kirchliche Vor-
geschichte ist, so wird die gesamte Geschichte des Christentums (von
seinen Urspriingen an iiber die Erfahrung und Assimilation im Mittel-
meerraum bis hin zur Ankunft auf der iberischen Halbinsel) Urge-
schichte sein fiir eine Kirchengeschichte in Lateinamerika: deren erster
und bestimmender Verlauf — mit seinen Vorziigen und grundlegenden
Maingeln. Ein vollstdndiges Neulesen der Kirchengeschichte in ihrer
Gesamtheit und von ihren Anfangen her ist nétig, um unsere latein-
amerikanische Geschichte verstehen zu kdnnen.

Freilich — die Fihigkeit des Kirchenhistorikers in Lateinamerika zu
einer kritischen Interpretation des Christentums, welches «uns» im
16. Jh. aus Europa «erreichte», hiangt in grossem Masse von der Frage
ab, ob er eine eigene Sicht vom Gesamtverlauf des Christentums in der
Weltgeschichte entwickelt hat, ausgehend von dem Kriterium, «den
Armen frohe Botschaft zu bringen». Darum ist es Aufgabe des christ-
lichen Historikers in der Dritten Welt, die Gesamtgeschichte des Chri-
stentums neu zu lesen.

3 Vgl. W. Krickeberg/H. Trimborn/W. Miiller/O. Zerries, Die Religionen des alten
Amerika, Stuttgart 1961.



372 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Uber die indoeuropiischen Kulturen und Staaten — von den Phry-
giern und Hethitern iiber die Griechen und R6mer, Meder und Perser
bis zu den Ariern und vielen anderen — brachen aus der syrisch-arabi-
schen Wiiste die Semiten herein, — von den Akkadern, Assyrern, Baby-
loniern, den Phoniziern und Amorrdern bis zu den Hebrdaern und
Jahrhunderte nachher den Arabern. Die Geschichte Israels wird im
Kontext der semitischen Geschichte geschrieben, insbesondere wegen
seiner Kidmpfe gegen die Reiche von Mesopotamien und Agypten,
gegen Griechen und Romer. Fiir uns ist es wichtig, dass die «religidse
Gemeinde» Israels (von den Patriarchen und Propheten bis zur Syn-
agoge in der Diaspora) ein «Modell» des Judentums darstellt, welches
sich von dem einer Monarchie betrichtlich unterscheidet, wo ja der
Staat sich mit dem auserwahlten Volk deckt.

Ebenso ist das Urchristentum der ersten drei Jahrhunderte als Kir-
che der Mirtyrer ein Modell der Kirche der Armen, welches sich vom
«Modell» der nachkonstantinischen Christenheit deutlich abhebt. Die
armenische, byzantinische, lateinische, koptische und spiter russische,
béhmische, polnische usw. Christenheit bildet geschichtliche Einhei-
ten, welche das Christentum unausweichlich mit den westlichen euro-
pdischen Kulturen gleichsetzen.

Darum stellt die iberische Christenheit, von ihrer ersten, der romi-
schen Etappe an liber die westgotische Periode und die muselmanische
Besetzung bis zum langen Prozess der Reconquista, welche 1492 mit
der Eroberung von Granada endet, den Kontext der christlichen
Expansion in Lateinamerika dar.

Weil sich das spanisch-portugiesische Christentum seit langem zu
einer Christenheit entwickelt hat, geht der Verlauf der Evangelisation
in Amerika Hand in Hand mit dem Zivilisationsprozess, d.h. mit der
Zerstorung von Kultur und Politik der amerindischen Vdlker. Das
Evangelium kommt zusammen mit dem Schwert der Unterdriickung,
der Gewalt, der Eroberung. Amerika trug folglich eine Kirche, die sich
mit dem Staat identifizierte. Der Amerikaner lernte das Christentum in
der Form eines lateinisch-spanischen Christenheit-Modells kennen.

3. Erste Epoche. Das Christentum der Kolonialzeit (1492-1807)

Die Kirchengeschichte in Lateinamerika gliedert sich in drei klare
Epochen: die indianische Christenheit unter der spanisch-portugiesi-



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 373

schen Herrschaft, in der Situation des Handelskapitalismus und der
ausschliesslichen Prisenz des Katholizismus. Es folgt die Krise der
indianischen Christenheit und die Situation des neuen neokolonialen
Biindnisses unter der angelsidchsischen, zundchst englischen, spéter
nordamerikanischen Herrschaft, die Zeit der Abhédngigkeit vom indu-
striellen Kapitalismus, zuerst vom Freihandel, spater vom Imperialis-
mus, sowie die Zeit wachsender Pridsenz des Protestantismus, zuerst
europdisch, spiter beinahe ausschliesslich amerikanisch geprigt, bis
hin zu den pfingstlerischen und den fundamentalistischen Sekten. Die
dritte Epoche wird die Abhéngigkeit vom Kapitalismus in eine Krise
filhren. Es ist die Epoche des Ubergangs zu einer nachkapitalistischen
Periode.

3.1. Erste Periode. Die Karibik (1492-1519) und die brasilianische
Kiiste (1500-1549)

Unter den Gefahrten des Kolumbus befand sich offenbar ein Prie-
ster, der 1492 auf der «Isla de los Lucaios» die erste Messe des Konti-
nents zelebrierte. Es handelt sich um Pedro de Arenas. Auf alle Fille
war die «Entdeckung» (die Invasion der Beherrscher bei den Einwoh-
nern Amerikas), ausgefiihrt durch einen Hindler und Seefahrer aus
dem Mittelmeerraum, ein Moment der Expansion der iberischen Chri-
stenheit. Spanien und Portugal bildeten, wie Wallerstein sagen wiirde,
das Zentrum des « Welt-Reichs». Die Epoche der Isabella (1492-1504)
und Ferdinands (1506-1516) gab der indianischen Christenheit ihre
Struktur, indem sie das Patronat iiber die Kanarischen Inseln und
Granada auf die neu beherrschten Lander ausdehnte.

Die Antillen erlebten den ersten Kolonisations-Zyklus; er war
gekennzeichnet durch das Gold und durch die «kEnkomendierung» der
Indianer. Nach der Pockenepidemie 1518 in Santo Domingo blieben
kaum 3000 Ureinwohner am Leben. Das war das Ende des goldenen
Zyklus und der Beginn der Periode des Zuckers, der Negersklaverei und
der Plantagen.

Bereits 1493 mit Bruder Bernal Boyl spaltet sich die kirchliche
Macht von der zivilen des Kolumbus ab, verbiirgt durch die Bulle Piis
Fidelium. Nun kamen die franziskanischen Laienbriider. Die ameri-
kanische Evangelisation begann. 1505 griinden die Franziskaner die
erste Mission in Westindien. 1510 kommen die Dominikaner, Ausihrer



374 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Mitte, durch Antonio de Montesinos, ertont 1511 der erste prophetische
Aufschrei: «Ich bin die Stimme, welche ruft in der Wiiste dieser
Insel».

Am 15. November 1504 griindet Papst Julius II die ersten drei ame-
rikanischen Didzesen: Bayoense, Magiiense und Ayguacense. Ferdi-
nand leistet Widerstand und erhilt das Patronat iiber die indianische
Kirche. Die Bulle Universalis Ecclesiae vom 28. Juli 1508 bezeichnet
den formalen Beginn des Christentums. Auf Vorschlag des Konigs
werden im Jahre 1511 die drei ersten Bischéfe ernannt: von Santo
Domingo, Concepcion de la Vega und Puerto Rico. In der Ratsver-
sammlung von Burgos 1512 lisst sich der Konig die Eintreibung und
Verteilung der Zehnten iibertragen.

Bewusst oder unbewusst verkniipft sich die Kirche in ihren hierar-
chischen Herrschaftsstrukturen mit der Macht der Eroberer. Die Klasse
der Eroberer, der Encomenderos und der Handler prasentiert sich dem
Ureinwohner vermischt mit Missionaren und Klerus. Es wird wichtige
Ausnahmen geben.

Aufidhnliche Weise ist der Zyklus, der die brasilianische Kiiste in der
ersten Etappe (1500 bis 1559) von der Ankunft des Pedro Alvares Ca-
bral bis zu Tomé des Sousa erfasst, eine chaotische Epoche, gekenn-
zeichnet durch die Ausbeutung des Ureinwohners, des «pau brasily,
sowie durch die Teilung des Territoriums zu Capitanias. In dieser Zeit
breitet sich die Mission noch nicht systematisch aus. Die Anwesenheit
einiger Franziskaner ermoglicht keine bedeutsame christliche Prisenz.
Brasilien war ein Stiitzpunkt, um nach Afrika zu gelangen, zum «Ara-
bischen Meer» (Indischer Ozean) und in den fernen Osten (Goa, Con-
chin etc.).

3.2. Zweite Periode. Die grossen Missionen (1519-1551) und die
Jesuiten in Brasilien (seit 1549)

1519, mit der Invasion der von Kuba aufgebrochenen Cortés im
Aztekenreich, beginnt der allgemeine Evangelisationsprozess. Er setzt
ein mit dem Evangelisationszyklus I (Karibik) und schreitet fort zu den
Zyklen von Mexico, Zentralamerika, des Inka- und des Chibchareiches
(Zyklen II, IV, V, VI). In diesem Gebiet wohnte die Mehrheit der
prahispanischen Bevolkerung Amerikas. In gleicher Weise markiert
die Ankunft von Tomé de Sousa sowie der ersten Jesuiten in Brasilien



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 375

am 7. Januar 1549 den systematischen Beginn des Zyklus I der portu-
giesisch-amerikanischen Kiiste.

Das Spanien Karls V. (unter seiner Regierung von 1516 bis 1556) und
Portugal zur Zeit seiner Seeherrschaft begegnen sich auf dem Hohe-
punkt ihres Glanzes. Sie bilden das Zentrum des «Welt-Reiches»,
obwohl der Boom der Minenausbeutung noch nicht stattgefunden hat.
Esist die Zeit des «militanten Katholizismus»: die Evangelisation nach
dem Prinzip der tabula rasa setzt das Modell der indianischen Chri-
stenheit durch. Seite an Seite mit Hernan Cortés geht Bruder Bartolomé
de Olmedo nach Mexico, und Bruder Vicente Valverde bricht zusam-
men mit Pizarro und Almagro auf. «Nuestra Sefiora de los Remedios»
verteidigt Cortés gegen die Azteken und «Nossa Senhora de Vitoria»
unterstiitzt im Jahre 1555 Alvaro de Castro gegen die Ureinwohner
Brasiliens. Die christliche Religion rechtfertigt die Beherrschung. -

Die organische Evangelisation beginnt, als am 14. Mai 1524 die
franziskanischen «Zwolf Apostel» in San Juan de Ulua ankommen.
Am 2.Juli 1526 landen zwolf Dominikaner, am 22. Mai 1533 die
Augustiner. Die Missionare, die anfangs mit Hilfe von Dolmetschern
predigen, machen rasche Fortschritte; bald erlernen sie personlich eine
ganze Anzahl von Sprachen (Ausarbeitung von Worterbiichern, Gram-
matiken, Katechismen, Beichtspiegeln und Predigtsammlungen).

Santa Maria la Antigua del Darién (das spiatere Panama) ist 1513 als
Diozese gegriindet worden, Cuba 1517, Florida 1520. Die kontinentalen
Bischofssitze waren damals: Carolense (das spitere Puebla) 1519, Me-
xico 1530, Honduras, Nicaragua und Coro (spater Caracas) 1531, Santa
Maria, Cartagena und Guatemala 1534, Oaxaca 1535, Michoacan 1536,
Chiapas 1539 und Guadalajara 1548. Im Siiden begann Pizarro von
Panama aus — gemiss den Abkommen von Toledo vom 26. Juli 1529 -
seinen Eroberungszug. 1537 wurde die Diozese von Cuzco gegriindet,
1541 Lima, 1546 Quito und Popayan und 1547 Asuncion del Paraguay -
noch nicht von Peru, sondern vom siidlichen Atlantik her. In Brasilien,
von Paraiba bis Sdo Vicente, begannen zuerst die Jesuiten und spéter
die Franziskaner und andere Orden, ihre Evangelisationsarbeit in die
Wege zu leiten.

So beginnt langsam das «christliche Volk» in Erscheinung zu treten.
Noch gegen den Willen der spanisch-portugiesischen Christen setzt die
urspriingliche, kreative Rezeption des Evangeliums ein von seiten des
lateinamerikanischen Mischlingvolkes, des unterdriickten Volkes, der
ausgebeuteten Klassen, der werdenden Kultur: der Ureinwohner,



376 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Mischlinge, Negersklaven, verarmten Spanier und Portugiesen. Die
beginnenden Aufstinde — besonders der Inkas, die nie ganz unterlagen —
werden Anstoss geben fiir den langen Weg der Befreiung. Bereits 1537
erheben sich in Mexico Negersklaven und 1539 die Huaynomota und
die Guazamota im Norden. Gegen das herrschende Christentum en-
steht ein anderes Modell von Kirche: eine «Volkskirche», die ausser-
halb der «Spanierrepublik», auf dem Land, in den Armenquartieren
der Stiddte, sich mit dem leidenden, duldenden, blutenden Christus
identifiziert und ihre Befreiung erwartet. Die volkstiimlichen Christus-
Darstellungen in Lateinamerika heben die Folter und Gewalt des Kreu-
zes hervor, ihr «tremendismo» driickt aus, wie betroffen sich das latein-
amerikanische Volk durch das Christus wie ihm selbst zugefiigte Leid
fiihlt. In dieser Periode beginnen auch die heldenhaften Kiampfe fiir
Gerechtigkeit im Umfeld der Neuen Gesetze von 1542. Und wenn auch
die Stellung von Las Casas auf der ganzen Linie unterliegen wird, so
bleiben doch die Ereignisse beispielhaft fiir unsere Gegenwart. Die
Christenheit in Westindien/Amerika wird auf dem Blut des Indio und
auf dem Leiden des Negersklaven ihre Existenz aufbauen.

3.3. Dritte Periode. Die Organisation der Kirche (1551-1620)

1551 wird mit San Salvador de Bahia die erste brasilianische Didzese
gegriindet; im selben Jahr begeht man das erste amerikanische Provin-
zial-Konzil: das von Lima. Im spanischen Amerika werden 1546 die
drei ersten Erzdiozesen errichtet (Santo Domingo, Mexico und Lima).
Erst 1556 dankt Karl V. ab und Philipp II. besteigt den Thron. 1548
wird im Norden von Mexico Silber entdeckt (Evangelisationszyklus III)
und fast zu gleicher Zeit in Peru (Evangelisationszyklus VIII).

Der «militante Katholizismus» beginnt einer Herrenklasse Raum
zu geben, einer Oligarchie von Landbesitzern, Zuckerrohrpflanzern
und Minenbesitzern: es ist der «patriarchale Katholizismus» des «Se-
fior de la casa grande», der iber die «Senzala» (Sklavenhaus) gebie-
tet.

Durch die «Junta Grande» von 1548 blieb die Kirche unter voll-
stindiger Kontrolle des Staates in einem Patronatssystem, innerhalb
dessen vom kleinsten Kirchendiener bis zum bedeutendsten Erzbischof
jede Ernennung durch die zivile und politische Gewalt erfolgt.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 377

Neben den zahlreichen Provinzialkonzilien (insgesamt 11) und Did-
zesansynoden (iiber 70 bis zum 17.Jh.), neben der Errichtung von
Universitdten (die von Lima und Mexico wurden 1553 gegriindet, aber
es gab iiber 30 Zentren mit Lizenz in Theologie) und Priesterseminaren
kam es noch zur Griindung folgender Di6zesen: im Norden nur Vera
Paz und Yucatan 1561; im Siiden Charcas 1552, Santiago de Chile 1561,
Bogota 1562, Concepcion 1564, Cérdoba del Tucuman 1570, Arequipa
und Trujillo 1577 sowie La Paz, Santa Cruz und Huamanga 1609. Es
fehlen nur Durango in Mexico und Buenos Aires (1620), damit die
Organisation der Kirche in der Zeit der spanischen Kolonialchristen-
heit praktisch zum Abschluss kommt.

Es ist die Zeit der Ankunft der Jesuiten in Spanisch-Amerika, aber
zu gleicher Zeit die Griindungsepoche der Inquisition in Mexico, Car-
tagena und Lima.

Der «Volkskatholizismus» geht seinen Weg: Es entstehen Laienbru-
derschaften, fromme Stiftungen, Spitiler, diakonische Werke, Unter-
stiitzungsfonds, Vereine und Drittordensgemeinschaften sowie Schu-
len fiir die Indios. Es ist die Zeit der ersten « Quilombos» (Siedlungen
freigelassener Negersklaven) und ihres Widerstandes gegen die Unter-
driickung. Die Zahl rebellierender christlicher Ureinwohner nimmt zu.
Das «christliche Volk» verweigert der Beherrschung durch die Chri-
stenheit der Européder und der weissen Kreolen seine Anerkennung.

Aufalle Fille hat sich die Kirche in ihren hierarchischen Strukturen
— mit ehrenwerten Ausnahmen — in den Staatsapparat verwandelt, der
in der zivilen Gesellschaft den Konsens herbeifiihrt. Der Hegemonie-
anspruch der herrschenden Klassen erfordert, dass auch die Kirche
Zwang ausiibt, um ihre Ziele in der «Cristiandad de los Indios», der
amerikanischen Christenheit, zu erreichen.

3.4. Vierte Periode. Die Kirche im 17. Jahrhundert

Philipp I'V. wird 1621 gekront; 1623 plant Rom die Griindung der
Propaganda Fidei gegen das spanische Patronat. Damit ist das Ende
der spanischen Hegemonie besiegelt. Spaniens Niedergang beginnt und
Holland - spiter England - steigt auf.

Der westfilische Friede besiegelt das Ende von Spanien und Portu-
gal, das Ende des Handelskapitalismus und der Minenausbeutung.



378 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Fiir Brasilien beginnen die «bandeiras» (Streifziige) auf dem Fluss-
weg nach Minas Gerais, Mato Grosso und Goyas. Es ist die Anfangszeit
der Missionen von Maranhdo und Para (portugiesisch-amerikanischer
Zyklus III). Ebenso wird es in Spanisch-Amerika das Jahrhundert der
«Reducciones» (Reduktionen) sein: vom Orinoco und den Ebenen von
Kolumbien bis Maynas, los Moxos und Chiquitos, Chiriguanos und
letztlich bis zu den «Reducciones» von Paraguay, einem sozialistischen
Prototyp eigener Art.

Es ist die Zeit der jesuitischen Barockkultur, der komplexen und
goldbeladenen, subjektiven und gefiihlsbetonten Kunst mit ihren im-
posanten Gotteshdusern, Altarskulpturen und ihren literarischen Wer-
ken. Eine Zeit wachsender Autonomie, unerbittlich gegen Spanien —
d.h. die Urgeschichte der Befreiungsbewegung. Die «kreolische Kir-
che» vereinigt sich filir die Dauer von beinahe zwei Jahrhunderten mit
der «Volkskirche» der unterdriickten Klassen gegen die Spanier, gegen
die Europier, gegen die, welche nicht in Amerika geboren sind.

Es ist die Zeit der provinzialen Streitigkeiten: der Franziskaner
gegen die Dominikaner und dieser gegen die Jesuiten und ihre Univer-
sitaten, der Ordensbriider gegen den Weltklerus und der Kirche tiber-
haupt gegen die weltliche Autoritét. Es geht dabei um die Zehnt- und
um die Erstlingsabgaben, um Schenkungen der Krone und der Enco-
menderos, um Pfarrerbesoldungen, um Missstinde unter den Priestern:
«Alltagsleben» einer amerikanischen, eingepflanzten, geschlossenen,
fremden Christenheit. Es ist die Zeit der enormen Bereicherung der
Kirche: durch Vermichtnisse aus Erbschaften erhilt sie grosse Lati-
fundien und stadtischen Grundbesitz; in den «montes pios», den Ban-
ken jener Epoche, kommt sie zu Geldern.

Im ganzen 17. Jh. gibt es kein Jahr, in dem nicht an irgendeinem Ort
in Portugiesisch-Amerika ein Aufstand von Ureinwohnern, Negern
oder Mischlingen stattfindet. Alsam 22. Mirz 1660, einem Karmontag,
Tausende von Ureinwohnern, welche die Heilige Woche feierten, in
der Provinz von Tehuantepec rebellierten, wo es mehr als 150000 tri-
butpflichtige Manner gab, eilten in nur fliinf Stunden, liber zweihundert
Doérfer zu den Waffen. Nur dem kreolischen Bischof Cuevas Davalos
von QOaxaca gelang es, einen Krieg zu verhindern. Das «christliche
Volk» hielt sich weiterhin in Bereitschaft, hoffend auf seine Befrei-
ung.

In Spanisch-Amerika wurde der Protestantismus durch die Inquisi-
tion verfolgt. Das Verbrechen, «Lutheraner» zu sein, wurde mit am



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 379

meisten geahndet (durch Geisselungen, Gefangnis und Verbannung aus
Spanisch-Amerika). Abgesehen von der kurzen Anwesenheit der deut-
schen Welser-Kolonie bei der Eroberung von Kolumbien/Venezuela
war es Brasilien, wo sie sich halten konnten - einerseits durch die
Hugenottenkolonie des Nicolas Durand von Villegagnon in Rio de
Janeiro seit 1555, vor allem aber in der holldndischen Kolonie von
Pernambuco, welche eine kurze Dauer hatte, bis im Jahre 1654 der
Nordosten Brasiliens durch die Portugiesen zurlickerobert wurde.

Aber der Protestantismus festigte sich klar und deutlich in der Kari-
bik. England besetzt 1625 Barbados und erreicht 1655 Jamaika — womit
es den Beginn der von Cromwell herriihrenden Theologie des « Western
Design» markiert, welche Jahrhunderte spater im « Manifest Destiny»
weiterlebt. 1694 werden die Bahamas besetzt. Holland seinerseits fasst
1625 in Surinam, 1634 in Curacao Fuss. Frankreich nimmt 1635
Guadalupe und Martinique, 1659 Haiti und 1664 Cayenne ein. Wih-
rend also der Katholizismus zusammen mit dem gewaltsamen Erobe-
rungszug des Handelskapitalismus nach Lateinamerika kam, erreicht
der Protestantismus unsere Lander mit der Expansion des entstehenden
angelsdchsischen industriellen Kapitalismus. Keiner von beiden ist frei
von Schuld und Vorwurf. Beide hatten ein Modell von Christenheit im
Auge: ein katholisches, spanisch-portugiesisches bzw. ein anglika-
nisch-calvinistisches oder ein anderes mitteleuropdischen Typs. Er-
neut begann ein unterdriicktes «christliches Volk», das der Negerskla-
ven, mit der wirksamen, originalen, kreativen Rezeption des Evan-
geliums, in diesem Fall gegen den herrschenden kapitalistischen Pro-
testantismus.

3.5. Fiinfte Periode. Die Krise der amerikanischen Christenheit
(18.Jh))

Um 1700 beginnt der spanische Erbfolgekrieg, der mit dem Triumph
eines franzosischen Bourbonen als spanischen Konigs endet. Durch
den Vertrag von Methuen (1703) wird Portugal von England abhéngig.
Die iberische Halbinsel als Zentrum des Weltreiches wird nun an den
Rand der zentralen Staaten des industriellen Kapitalismus gedriangt.
Der Aufbruch einer Handels-Bourgeoisie in Spanien und Portugal,
welche von der angelsdchsischen industriellen Bourgeoisie abhingt,
bewirkt die Machtverdnderung des «historischen Blocks». Entspre-



380 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

chendes geschieht in Amerika, wo die Oligarchien und Biirokratien der
Habsburger verdrangt werden, um einer Handels-Bougeoisie Platz zu
machen, die von Cadiz (nicht mehr Sevilla) abhingig ist. Die Wieder-
aufnahme der Ausbeutung von Gold und Silber in Mexico wie auch in
Brasilien, die biirokratische Reorganisation der Verwaltungen, die
Umwilzung in der landwirtschaftlichen Nutzung — in England bereits
begonnen und nun in der spanischen Welt propagiert — bezeichnen auf
der anderen Seite ein Jahrhundert enormen Wachstums flir Amerika,
jedoch nicht minder ein Jahrhundert fundamentaler Krisis.

Die grundlegende Entwicklung in der ersten Halfte des 18. Jh. voll-
zieht sich in Brasilien im Katholizismus von Minas im Umkreis von
Ouro Preto (portugiesisch-amerikanischer Evangelisationszyklus IV,
spater V). Der Hohepunkt der Goldsuche vervielfacht die Bevolke-
rungszahl. Doch die Evangelisation geschieht durch Laien, durch
Laienbruderschaften und heilige Eremiten, nahezu ohne Ordensleute.
Auf die Griindungen der Didzesen von Olinda, Rio und Sao Luis del
Maranhio 1676 mit dem Erzbistum von Bahia im selben Jahr folgen die
Griindungen von Para 1719 sowie Mariana und Sdo Paulo 1745. Hinzu
kommt 1707 die erste Synode von Bahia. Es ist der Beginn des «Brasil
grande». Die erste Hilfte des Jahrhunderts endet 1757 mit der Vertrei-
bung von fast 500 Jesuiten aus Brasilien und Maranhdo aufgrund einer
Anordnung des Vertreters des Aufkldrungs-Katholizismus, Pombal.
Dies bedeutet einen wahren historischen Bruch.

Doch auf der anderen Seite ist es in Spanisch-Amerika die zweite
Hilfte des 18. Jh., welcher die hochste Bedeutung zukommt. Sie setzt
genau mit der Thronbesteigung Carlos’ III. und mit der Politik von
Aranda in Spanien, von Tanuci in Neapel und von Choiseul in Frank-
reich ein. Die Vertreibung der Jesuiten (beinahe 2200 allein aus Ame-
rika, daher der Niedergang der «Reducciones» als prototypische mis-
sionarische Erfahrung) erfolgt 1767, nachdem sich die Massnahme in
Frankreich 1764 durchgesetzt hat. Die amerikanische Christenheit
wird jetzt als Kolonie definiert. Die Steuern steigen. Die Kreolen,
Ureinwohner und Sklaven erleben zunehmende Unterdriickung. Am
20. November 1761, beim Beginn der Rebellion, ruft der Maya-Fiihrer
von Cisteil, Santos Canek, ein Indio, aus: «Meine liberaus geliebten
S6hne! Ich weiss nicht, was ihr von dem schweren Joch und der arm-
seligen Knechtschaft erwartet, in die euch die Unterwerfung durch die
Spanier gebracht hat. Ich bin durch alle Provinzen gewandert und habe
alle Dorfer durchforscht. Indem ich jedoch aufmerksam bedachte, wel-



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 381

chen Nutzen oder welche Wohltat uns die Unterwerfung unter Spanien
bringt, finde ich nichts als miihselige und unerbittliche Sklaverei».

Jetzt setzt sich das «christliche Volk», welches durch die bourboni-
sche Christenheit unterdriickt wird, nicht nur aus Ureinwohnern, Skla-
ven und Mischlingen, sondern ebenso aus der Mittelschicht der Kreo-
len zusammen. Die Madonna von Guadalupe - bisher ausschliesslich
durch Indios verehrt — wird ebenso wie die Madonna von Copacabana
im Gebiet von Titicaca nun auch von den Kreolen verehrt, — gegen die
Spanier. In den Unabhéangigkeitskriegen fiihrten die Spanier als Fahne
die Madonna «de los Remedios» von Hernan Cortés mit sich, die
Amerikaner dagegen die Madonna von Guadalupe. Kampfder Madon-
nen, Kampf der Klassen!

Der «Aufklarungs-Katholizismus» plant die Reform der Kirche
sowie der religiosen Orden durch den Tomo regio. Man stirkt den
regalistischen Episkopat gegen die Ordensleute, die Bibellektiire gegen
die Scholastik, die Riickkehr zu den Kirchenvitern und die Unterstiit-
zung des Weltklerus.

Die Provinzialkonzilien der 70er Jahre des 18. Jh. waren geneigt, die
bourbonische Politik zu stiitzen.

Jedenfalls wuchsen die inneren Spannungen: der hohere Klerus
schuldete dem Patronat Treue und der niedere Klerus, die Kreolen
sowie das unterdriickte «christliche Volk» neigten immer mehr zur
Autonomie. Auf der Basis der Traditionen des «Volkskatholizismus»
stellte die Unabhingigkeit ein gemeinsames Anliegen dar. Die Rebel-
lion der «comuneros» in Neu-Granada und die Erhebung im ganzen
Vizekonigtum von Peru unter dem Inka Tupac Amaru, der 1781 hin-
gerichtet wurde, bringen das christliche Modell, welches wahrend
dreier Jahrhunderte geduldig errichtet worden war, zum Scheitern.

4. Zweite Epoche. Die Kirche in der Zeit neokolonialer
Abhdngigkeit (1807-1959)

Wenn es wahr ist, dass Lateinamerika sich zu Beginn des 19. Jh. aus
der Abhingigkeit von Spanien und Portugal befreit hat, so ist es nicht
weniger wahr, dass es faktisch in eine neokoloniale Situation iiberging
im Hinblick auf den angelsdchsischen, zunidchst englischen, spiter
nordamerikanischen industriellen Kapitalismus. Wenn es daher heute
in Lateinamerika um «Befreiung» geht, so ist im strengen Sinn die



382 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Befreiung von der angelsdchsischen kapitalistischen Abhédngigkeit ge-
meint. — Eine Situation, welche weder Afrika noch Asien in einem so
prazisen Sinn erfahren, schon weil Lateinamerika durch die angelsdch-
sischen Michte besonders angegriffen worden ist.

4.1. Erste Periode. Die Kirche in der nationalen
Unabhéangigkeitsbewegung (1807-1831)

Vom Augenblick an, als Napoleon in Portugal (1807) und kurz
danach in Spanien einfillt, was den Beginn des amerikanischen Unab-
hiangigkeitsprozesses markiert, bis Gregor XVIam 28. Februar 1831 die
ersten sechs residierenden Bischofe ernennt, dauert der Freiheitskampf
der lateinamerikanischen Nationalitdten. Die Christen erfahren den
Gegensatz in ihrer eigenen Mitte: die regalistischen Bischofe stellen
sich gegen den patriotischen und antispanischen niederen Klerus. Die
Ordensleute greifen zu den Waffen und entwickeln eine Theologie der
Befreiung. Um den Prozess zu verstehen, wire es jedoch gut, sich zu
erinnern, dass die Unabhingigkeitsbewegung in fiinf Perioden mit
unterschiedlicher Eigenart ablduft sowie in drei verschiedenen syn-
chronen Bewegungen.

In der ersten Bewegung 1807-1814 richtet sich der Aufstand gegen
Napoleon und zugunsten von Ferdinand VII. Jedenfalls ergreifen die
Kreolen die Macht und vertreiben viele regalistische Bischofe. In einer
zweiten Bewegung gewinnt Ferdinand in Spanien die Macht zuriick
und damit die konigliche Gewalt iiber die Kolonien. Papst Pius VII
verdammt die Unabhéngigkeitsbewegung in der Enzyklika Etsi longis-
simo vom 30. Januar 1816. Die dritte Bewegung, nun gegen den Konig
selbst gerichtet, fiihrt 1821 zur endgiiltigen Unabhéngigkeit. Wiederum
ergeht eine papstliche Enzyklika Etsi iam diu am 24. September 1824,
worin dem spanischen Konig gegeniiber Gehorsam verlangt wird: Das
sind historische Irrtiimer mit schwerwiegenden Konsequenzen, die das
koloniale Christentum in eine nicht mehr gutzumachende Krise stiir-
zen.

Die Zyklen der Unabhingigkeitsbewegung von Plata (I) und Neu-
Granada (II) verlaufen einander d@hnlich. Vom Rio de la Plata aus
befreit San Martin mit Unterstiitzung des niederen Klerus und der
Ordensleute und ohne die Hilfe der meisten Bischofe Argentinien,
Chile und Peru. Von Venezuela aus befreit Bolivar in siidlicher Rich-



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 383

tung Kolumbien, Ecuador und Bolivien (1810-1821). In ihrem Gebiet
kdmpfen der Priester Hidalgo und spéter ein anderer Priester mit
Namen Morelos gegen die Kreolen und Spanier und werden 18101815
in Mexico vernichtend geschlagen. 1821 erreichen Mexico und Zentral-
amerika mit Iturbide ihre Unabhingigkeit (Unabhingigkeits-Zy-
klus III).

Brasilien folgt einem anderen Rhythmus. Da der Konig von Por-
tugal vor Napoleon flieht und in Rio die Hauptstadt seines Reiches
griindet, fiihrt Brasilien eigentlich keinen Unabhingigkeitskrieg — ob-
wohl Helden wie Tiradientes den Freiheitskampf des Volkes vorweg-
nehmen. Als Pedrol. 1822 sein Bleiben kundgibt, ist Brasilien von
Portugal unabhingig, behilt jedoch das monarchische System bei, bis
sich 1889 die Republik etabliert. Die Kirche leidet im Vergleich zum
spanischsprachigen Amerika weniger unter dem Prozess und sieht sich
in ihrer Mitte nicht so stark gespalten.

Der Unabhéngigkeits-Zyklus V, jener der Karibik, ist viel komple-
xer. Seine Anfange liegen in den ersten Jahren des 19. Jh. und bis heute
ist er nicht abgeschlossen (Belice ist es mittlerweile gelungen, eine freie
Nation zu werden). Haiti geht als erste schwarze unabhéngige Nation
allen anderen lateinamerikanischen Liandern voran. Bald erreicht auch
Santo Domingo die Unabhéingigkeit von Spanien, wird jedoch
18221844 durch Haiti besetzt. Cuba und Puerto Rico bleiben weiter-
hin spanische Kolonien bis 1898, als sie in die Hdande der Vereinigten
Staaten iibergehen. Die anderen Inseln der Karibik werden noch lange
Zeit die Herrschaft Englands, Frankreichs, Hollands und sogar Déne-
marks ertragen miissen — einschliesslich der beiden Guyana und Suri-
nams.

Uberall strebten die neuen Regierungen sofort danach, ein nationa-
les Patronat iiber die Kirche zu errichten, was in den meisten Fillen
gelang, wenn auch gegen den Willen Roms.

Der nationale Unabhéngigkeitskrieg warf das Christentum aus dem
Gleis. Seminarien wurden geschlossen, Bibliotheken verbrannt, KI16-
ster aufgelost, die Ankunft neuer Missionare verhindert. Das «christ-
liche Volk» setzte den Freiheitskampf mit seinem eigenen Glauben und
mit seinen katholischen Volksbriauchen in eins. Sein Gewissen blieb
vollig ungespalten. In der neuen Klasse der Kreolen, welche an die
Macht gelangte, war das anders: hier bildete sich die Klasse der Libe-
ralen — eine Handelsklasse, verkniipft mit dem angelsachsischen indu-
striellen Kapitalismus.



384 Auf'dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

4.2. Zweite Periode. Die Kirche und die nationale Organisation
(1831-1880)

Die liberale Klasse bestand hauptsédchlich aus der kommerziellen
Oligarchie, welche die Abhdngigkeit zum Ausdruck brachte; sie ver-
bilindete sich mit den erzkonservativen Landbesitzern, welche land-
wirtschaftliche Produkte aus den Tropen oder Produkte aus Minen
exportierten. Beide griinden die neuen neokolonialen Staaten im Sinne
des neokolonialen Paktes: d. h. sie verkaufen Rohmaterial und kaufen
Fertigprodukte.

In Brasilien ist es die Zeit von Pedro II. (1840-1889), in Mexico von
Santa Ana und anderen voriibergehenden Regierungen (1824-1857),
der Zerstorung der Einheit Zentralamerikas (1831), der Instabilitét
Kolumbiens nach dem Tode von Bolivar (1830), die Epoche von José
Perez in Venezuela (1829-1846), von Rosas in Argentinien
(1835-1852), von Flores und spiter Rocafuerte in Ecuador, auf den
Garcia Moreno folgt. Es ist die Zeit der «pipiolos» in Chile bis zum
Jahre 1861.

Nachdem die Gesandtschaft Tejada von Gross-Kolumbien eine
Verbindung zu Rom erlangt hatte — nach dem Misserfolg der Mission
Muzi 1823, durch welche Rom zum ersten Mal mit Lateinamerika
direkten Kontakt aufgenommen hatte — und obwohl nachher Didze-
sanbischofe ernannt wurden, gestaltete sich die Situation fiir die Kirche
immer schwieriger. Irgendwie einig mit den Konservativen, wenn es
darum ging, die riesigen Lindereien zu verteidigen (Giiter aus «toter
Hand» oder aus traditioneller, nichtkapitalistischer Ausbeutung), sah
sie sich in der Rolle eines Objekts der Sdkularisation und musste in
zunehmendem Masse die Enteignung ihrer Giiter durch die Liberalen
hinnehmen, welche eine eher kapitalistische Vorstellung von der natio-
nalen Entwicklung hatten. Am Ende dieser Periode (etwa seit 1850)
bauen die Liberalen ihre Macht aus (in Kolumbien kamen sie 1849 bis
1866 an die Macht, in Brasilien schon in den 70er Jahren, in Argenti-
nien seit Mitre und mit dem Triumph von Buenos Aires seit 1860, in
Mexico mit Juarez 1857, in Chile mit Perez 1861, in Uruguay steigen die
«colorados» 1852 auf). Der Staat erlaubt der Kirche nicht, das Chri-
stenheits-Modell zu verwirklichen, im Gegenteﬂ er plant eine ideolo-
gische, antiklerikale Hegemonie.

In diesem Zusammenhang, angesichts der beginnenden sozialen
Umwilzung, kam es in Europa zu einer Krise der Mission. Erst mit der



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 385

Restauration setzt eine neue Epoche ein. 1858 wird in Rom durch
Pius XIX. das Colegio Pio Latinoamericano gegriindet, wo ein grosser
Teil der Bischofe des spiteren 19. Jahrhunderts ausgebildet wird. Auch
die religiosen Erziehungskongregationen beginnen seit der Mitte des
19. Jh. ihre Mitglieder zu senden. Es beginnt sich eine gewisse «Roma-
nisierung» der lateinamerikanischen Kirche abzuzeichnen. Bis dahin
war sie mehr iberisch als romisch gepragt gewesen.

In dieser Zeit (1848) wird der Norden von Mexico (Texas, Neu-
Mexico, Arizona und Kalifornien) auf dem Wege nach far west gewalt-
sam durch die Vereinigten Staaten besetzt. So entsteht die «iglesia
chicana», eine «schikanierte» Kirche, die beherrscht wird durch den
anglo-nordamerikanischen Katholizismus, die franzosische oder eng-
lische Bischofe ertragen muss, deren mexicanische Priester exkommu-
niziert werden und welche sich bis 1960 weder in ihrer Sprache noch in
threr Kultur ausdriicken kann.

4.3. Dritte Periode. Die Kirche und die Abhéngigkeit vom
Imperialismus (1880-1930)

In der Zeit von 1870-1880 kommt es unter den Staaten der kapita-
listischen Welt zu fundamentalen Verschiebungen. Sie haben tiefgrei-
fende Folgen fiir Lateinamerika und damit auch fiir das Leben der
Kirche in Lateinamerika. Sie ermoglichen ein zwar langsames, aber
doch stetes Wachstum des Protestantismus in Lateinamerika.

Der Imperalismus, d.h. eine neue Etappe in der Entwicklung des
Kapitalismus, nidmlich die Konzentration des finanziellen und indu-
striellen Potentials auf monopolistische Weise, dringt jetzt systema-
tisch in Lateinamerika ein. Der Bau der Eisenbahnen bringt einen
neuen «Unternehmergeist» in den Kontinent. Der Liberalismus, eine
Klasse, die nach aussen vollstdndig abhdngig ist, erreicht unbestrittene
Hegemonie und prégt die Strukturen der neokolonialen Staaten. Das
Volk, die konservativen Kreise, der Liberalismus des « Binnenmarktes»
(also nicht des Importes; dieser Liberalismus kommt allein in Paraguay
fiir kurze Zeit an die Macht, verliert aber 1870 seinen Einfluss), ja auch
die Kirche selbst werden in die Defensive oder sogar in die Opposition
gedrangt. Sie warten auf eine nichste geschichtliche Etappe.



386 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Esist leicht zu verstehen, dass der Positivismus — wie der von Comte,
Darwin und Spencer vertreten wurde — zur Kampfideologie der neuen
herrschenden Klasse wurde. Die Kirche ist aufdie Auseinandersetzung
mit dieser Ideologie nicht vorbereitet. Sie vermag weder pastoral noch
theologisch angemessen darauf zu antworten.

Diese Periode ist in Mexico die Zeit des «porfiriato» (1876-1910), in
Brasilien der liberalen Republik (von 1889 an), in Argentinien der
Regierung von Roca (ab 1880), um nur diese drei Lander zu nennen. Sie
sind insofern von besonderer Bedeutung, als sie fiir den angelséchsi-
schen imperialistischen Vormarsch eine bedeutende Rolle spielten.

In Rom wurde 1899 ein allgemeines lateinamerikanisches Konzil in
Anwesenheit von 13 Erzbischéfen und 41 Bischofen gefeiert. Dieses
Ereignis hatte aber eher formale Bedeutung und kaum pastorale Kon-
sequenzen. Der Ort der Versammlung, der bestimmende Einfluss des
romischen kanonischen Rechtes und die Vorbereitung des Konzils
durch Theologen, die ausschliesslich aus Europa kamen, machten eine
eigentliche Ausstrahlung des grossen Ereignisses von vornherein un-
moglich. Es ging darum, den Glauben zu beschiitzen und zu bewahren.
Das Konzil nahm eine konservative Position ein und verlangsamte
weitere Entwicklungen.

Immerhin kommt es in Lateinamerika zu einer neuen missionari-
schen Bewegung. Franziskaner und Kapuziner evangelisieren seit 1860
das Amazonasgebiet. Ab 1880 sind auch die Dominikaner und ab 1895
die Salesianer dort zu finden. Papst Leo XIII. setzt sich seit 1895 fiir die
Intensivierung der Mission in den Anden von Peru ein. Die Salesianer
treffen 1879 in Argentinien ein, um Patagonien zu evangelisieren (zur
Zeit, als die Regierung Roca ihre « Wiisteninvasion» vorantreibt und
die Indios umbringt). In Kolumbien hatte die missionarische Erneue-
rung schon 1840 begonnen. Die Augustiner treffen dort 1890 ein, die
Montfortianer 1903, die Lazaristen 1905, die Klaretiner 1908, die Kar-
meliter und Jesuiten 1918.

Der Protestantismus fasst in jener Zeit in Lateinamerika feste Wur-
zeln. Drei Etappen lassen sich in diesem Zusammenhang unterschei-
den. Bis 1880 finden sich verstreute Gruppen. Von 1880 bis 1916 festi-
gen sich die protestantischen Kirchen in wachsendem Masse. Von 1916
bis 1930 werden sie zu einer wirklich lateinamerikanischen Grosse.

Am 19. November 1820 hatte Diego Thomson in Argentinien den
ersten protestantischen Gottesdienst gefeiert. 1825 kamen 250 Schotten
in Buenos Aires an und errichteten mehrere Kapellen. 1835 treffen



Aufdem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 387

Methodisten aus den Vereinigten Staaten ein und 1819 wird in Brasilien
die erste anglikanische Kapelle gebaut. Deutsche lutherische Gemein-
den lassen sich 1824 in Santa Catarina nieder. Kurz danach erreichen
Waldenser Uruguay. Nach und nach verbreitet sich der Protestantis-
mus in ganz Lateinamerika.

Die eigentliche Verbreitung des Protestantismus in Lateinamerika
beginnt mit der Tatigkeit von Missionsgesellschaften —der Methodisten
in Mexico 1871, in Brasilien 1876, aufden Antillen 1890 und allméhlich
in allen Landern. Die presbyterianische Mission dringt 1860 in Brasi-
lien, 1866 in Argentinien, 1872 in Mexico und 1882 in Guatemala ein.
Die Baptisten kommen 1881 nach Brasilien, 1886 nach Argentinien,
1888 nach Chile. Zu Beginn des 20. Jh. zdhlte der Protestantismus etwa
100000 Mitglieder. Mit den Kongressen von Panama (1916), Montevi-
deo (1925) und Havanna (1929) wird der Protestantismus zu einer
lateinamerikanischen Realitét.

4.4. Vierte Periode. Die Stellung der Kirche gegeniiber dem
Populismus (1930-1955)

Die Wirtschaftskrise von 1929, der Kampf um die Hegemonie im
Zentrum des Kapitalismus (USA gegen England, obwohl es die Ach-
senmdichte waren, welche die beiden Kriege begonnen haben), zerstort
teilweise den neokolonialen Pakt Englands und schwicht die liberale
Importklasse. In diesem Moment entsteht eine neue Klasse: die natio-
nale industrielle Bourgeoisie Lateinamerikas, Erbin der Liberalen auf
dem Binnenmarkt, die Klasse der Handwerksgruppen und der konser-
vativen Landbesitzer, welche nicht exportieren. Ein neuer «histori-
scher Block» libernimmt die Macht: der lateinamerikanische Populis-
mus. Diese nationalistische Bourgeoisie stellte sich nicht mehr gegen
die Kirche, da ja die gemeinsamen Feinde die angelsidchsischen Indu-
striemidchte waren. Sie betrachtete daher die Kirche als natiirliche
Verbiindete (obwohl die Kirche antiliberal und nationalistisch gewesen
war). Die lateinamerikanischen Populismen (Vergas in Brasilien ab
1930, Irigoyen seit 1918 und Peron seit 1945 in Argentinien mit Aus-
nahme eines Cardenas seit 1934 in Mexico, wo die Erhebung der «Cri-
steros» 1926 die Kirche in Gegensatz zum mexicanischen Staat bringt)
schlagen der Kirche wieder ein Christenheits-Modell vor. Darum spre-



388 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

chen wir von der Periode der « Neuen Christenheit». Der populistische
Staat (so genannt, weil er zwar einen kapitalistischen Plan verfolgt, aber
dennoch nationalistische Autonomie und Verbesserungen fiir Arbeiter
und Campesinos verwirklichen will) erlaubt der Kirche, mit Hilfe
enormer Eucharistischer Kongresse «die Strasse zu gewinnen» sowie in
den staatlichen Schulen katholischen Religionsunterricht zu erteilen
(was der Liberalismus seit der «Laienunterweisung» 1880 verboten
hatte).

Die «Neue Christenheit» trat in religioser Hinsicht besonders durch
die Ausbreitung der Accidon Catdlica in Erscheinung (wie sie in Italien
in dhnlicher Situation organisiert wurde, als Mussolini dem italieni-
schen Populismus seine Struktur gab). 1929 organisiert sich die Accion
Catolica in Cuba, 1930 in Argentinien, 1934 in Uruguay, 1935 in Costa
Rica und Peru, 1938 in Bolivien. Die Kirche widmet ihr ganzes Inter-
esse der Klein-Bourgeoisie, welche in den verschiedenen Erscheinun-
gen des lateinamerikanischen Populismus oder des europdischen Fa-
schismus eine politisch zentrale Rolle spielt.

So geschah eine bedeutsame geistige Erneuerung, teilweise inspiriert
durch Jacques Maritain, in Brasilien bezeichnet durch Tristio de
Atayde (Amoroso Lima). Dieser trat an die Stelle von Jackson de
Figueiredo (welcher 1930 starb). In Argentinien hatten die intellektu-
ellen Antipositivisten (wie Manue Estrada, 1842-1894) eine durch ihre
Bildung privilegierte Generation zuriickgelassen (wie Martinez Villa-
da, 1886-1959), die einer Nachkriegsgeneration den Weg eroffnete, so
dass sie das christliche Gedankengut in das allgemeine Geistesleben des
Landes einbringen konnte. Dieselbe Bedeutung kam in Mexico einem
Vasconcelos oder Antonio Caso zu. Gewiss ist, dass neue katholische
Universtitdten gegriindet wurden (da ja im 19. Jh. die kolonialen Uni-
versitdten durch die Liberalen verstaatlicht worden waren): die Xave-
riana von Bogota (1937), die Universitdt von Medellin (1945), Sdo Paulo
(1947), Porto Alegre (1950), Campinas (1956), Buenos Aires und Cor-
doba (1960), Valparaiso (1961) und viele Dutzende neuer Ausbildungs-
statten.

Der soziale Kampf fiihrt auch zur Bildung neuer Kader. Es entste-
hen Christliche Gewerkschaften und Zentren fiir soziale Forschung
nach dem Zweiten Weltkrieg: besonders wichtig ist die Griindung der
JOC (Christliche Arbeiterjugend), die 1961 in Brasilien 500 Sektionen
und fast 100000 Mitglieder zdhlte. Dasselbe gilt auch von der JAC
(Katholische Landjugend).



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 389

4.5. Fiinfte Periode. Die Kirche, Entwicklungspolitik und
Nationale Sicherheit (seit 1955)

Diese gegenwirtige Periode soll als die neueste und besonders
bedeutende genauer behandelt werden. Dies geschieht in drei Phasen.
Die erste (1955-1964) bezeichnet die eigentliche Wachstumsphase, also
das Entwicklungsmodell, welches die Einfiihrung nordamerikanischen
und europdischen Kapitals und deren Technologie voraussetzt. Die
zweite Phase (1964-1976) ist gekennzeichnet durch grausamste Dikta-
turen mit militdrischen Staatsstreichen zur Nationalen Sicherheit. In
der dritten Phase (seit 1976) tauchen aufgrund der Trilateralen Doktrin
verschiedene Modelle auf (neopopulistisch, sozialdemokratisch, Riick-
kehr zur Nationalen Sicherheit etc.).

4.5.1. Entwicklung, Christliche Demokratie und Erneuerung der
Kirche (1955-1964)

Die zehn Jahre nach dem Krieg (1945-1955) reichten den Vereinig-
ten Staaten aus, um ihre Hegemonie in Europa zu errichten (das deut-
sche « Wunder»), ebenso in Asien (Aufstieg Japans). Bei einer Umschau
begegneten an der Peripherie, in Lateinamerika, kapitalistische Natio-
nalregierungen. Man betrachtete den « Nationalismus» als den Haupt-
feind fiir die beginnende Expansion, die spéater die transnationale Kor-
poration werden sollte. Die populistischen Regierungen fallen (Vargas
1954, Peron 1955, Rojas Pinilla und Pérez Gimenez 1957, Batista 1959
etc.). An ihre Stelle treten Entwicklungsregierungen, die die Abhingig-
keit vom nordamerikanischen und europdischen Kapitalismus zum
Ausdruck bringen (Kubitschek in Brasilien 1956, Frondizi in Argenti-
nien 1957, Lopez Mateos in México 1958, Betancourt in Venezuela
1959, und im Verbund damit die Christdemokraten E. Frei in Chile
1964 und Calderas in Venezuela 1969). Diese Regierungen sind alle
formell demokratisch.

Die Kirche hat ihre Erneuerung nach dem Krieg begonnen und hat
ein Modell, das sie realisieren will: Erneuerung der Liturgie, der Kate-
chese und der Pastoral, Erneuerung der europaischen Theologie, Ac-
cion Catolica auf der Ebene der Laien, Christliche Demokratie im
politischen Bereich. Die Kirche von Chile dient als Beispiel und Fiih-
rerin. Mons. Manuel Larrain ist in dieser Zeit Prototyp eines Bischofs.
Es ist eine Zeit des Wachstums, der Organisation. Vom 25. Juli bis zum



390 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

4. August 1955 wird die erste Allgemeine Lateinamerikanische Bi-
schofskonferenz in Rio de Janeiro abgehalten und CELAM (Consejo
Episcopal Latinoamericano) gegriindet.

In dieser Zeit werden gegriindet: Bund der Lateinamerikanischen
Ordensleute (CLAR, 1958), Organisation der Lateinamerikanischen
Seminare (OSLAM, 1958), Konferenz des Internationalen Bundes der
Katholischen Jugend (1953), Informationszentrum der Christlichen
Arbeiterjugend (JOC, 1959), Vertretung der Lateinamerikanischen
Unternehmer (UNIAPAC, 1958), Christliche Familienbewegung
(1951), Lateinamerikanisches Institut fiir Katechese (1961), Lateiname-
rikanischer Verband der Katholischen Presse (ULAPC, 1959), Latei-
namerikanischer Bund Christlicher Gewerkschaften (CLASC, 1954),
Organisation der Katholischen Universitdten in Lateinamerika (ODU-
CAL, 1953), Christlicher Amerikanischer Lehrerverband (1955) usw.

D.h. es war eine Zeit wachen Bewusstseins auf dem Kontinent mit
einem optimistischen Glauben an die Entwicklung und die Moglich-
keiten christlichen Engagements. Daneben war es die Zeit der Teil-
nahme am II. Vatikanischen Konzil (1962-1965), noch in der Rolle der
Zuschauer, der «Beobachter», noch nicht als Akteure und Urheber.
Man wird sich bewusst, dass unter 186 Millionen Katholiken nur
39000 Priester sind (4700 Glaubige pro Pfarrer). Am dringlichsten
stellt sich daher die Frage des Priestermangels, des kommunistischen
Vormarschs sowie der Verbreitung des Protestantismus (unter den
Katholiken).

Die Protestanten ihrerseits hatten seit 1930 eine bedeutende Ent-
wicklung erlebt. 1936 gab es ca.2400000 Gldubige protestantischer
Konfessionen und Kirchen. 1960 hatten sie bereits die Zahl von 10
Millionen erreicht. In dieser Zeit wuchs der 6kumenische Protestan-
tismus und es entstanden Organisationen fiir die Zusammenarbeit auf
lateinamerikanischer Ebene.

4.5.2. Die Kirche unter den Diktaturen der Nationalen Sicherheit
(1964-1976)

Angesichts der Unfdhigkeit der formalen Demokratien zu einer Ent-
wicklung, die das Volk aus der wachsenden Unterdriickung und Ab-
hidngigkeit vom nordamerikanischen Kapitalismus entlassen hétte,
ging man zu einem neuen System iiber: den Militdrdiktaturen. Sie
ermoglichten eine Entwicklung des Kapitalismus ohne Demokratie.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 391

Am 31. Mirz 1964 fand der Militdrputsch in Brasilien statt, 1971 in
Bolivien, 1973 wurde der Kongress in Uruguay aufgelGst, am 11. Sep-
tember desselben Jahres wurde Allende ermordet und Pinochet kam an
die Macht, 1975 ergreift Francisco Morales Bermudez in Peru die
Regierungsgewalt, 1976 fillt die Nationalregierung von Ecuador, im
selben Jahr kommt Videla in Argentinien an die Macht. Lateinamerika
bleibt in der Lage der Unterdriickung und Verfolgung. Es ist eine Zeit
der Gefangenschaft. Die Kirche ihrerseits wird eine ihrer tiefsten Erfah-
rungen seit ihrer Niederlassung in Amerika machen. Nach dem II. Va-
tikanischen Konzil wird die II. Allgemeine Bischofskonferenz in Me-
dellin (1968) eine Wende herbeifiihren: Von der Kirche der Entwick-
lung zur Kirche der Befreiung. Die Theologie der Befreiung wurde zur
selben Zeit geboren wie ein starkes politisches Verantwortungsbewusst-
sein fiir die Unterdriickten. Unterdriickt waren sie ja durch die Ent-
wicklung, durch die kapitalistische Abhéngigkeit, nun aber vor allem
durch schreckliche und blutige Diktaturen.

Die Jahre von 1964/65 bis 1968 sind eine Zeit des Wachstums und
der Vorbereitung. Die Zeit von 1968 bis 1972 (von Medellin zur
XIV. Versammlung von CELAM in Sucre, Bolivien) bringt eine grund-
legende schopferische Kraft hervor, ein Engagement vieler Christen fiir
das Volk, prophetische Bewegungen, die von einer neuen Erfahrung
christlichen Lebens zeugen. Es entstanden und wuchsen die kirchlichen
Basisgemeinden, das Instituto de Pastoral (IPLA) von CELAM florier-
te. 1969 erfahrt man zum ersten Mal das Martyrium: Antonio Pereira
Neta stirbt als Martyrer in Recife (Brasilien), gefoltert, von Kugeln
durchl6chert und durch paramilitirische Krifte an einem Baum auf-
gehdngt. Er ist der erste Priester. Seither sind es Hunderte von Zeugen
des Evangeliums. Am 24. Marz 1980 wird Mons. Oscar Romero zum
Mirtyrer, diesmal ein Bischof. Zahllos sind die Laien, Arbeiter, christ-
liche Campesinos, die fiir ihren Glauben gestorben sind. So zeichnet
sich langsam ein neues Modell von Kirche ab.

1973 schrieben die Bischéfe von Nordostbrasilien ein Dokument:
«Ich habe den Schrei meines Volkes gehort». Es handelt sich um die
Ausserung einer Volkskirche, einer Kirche, die durch das Wirken des
Geistes im Volk entsteht. Nun hat das Volk das Wort ergriffen, es hat
seine Pastoral, seine Theologie, seine Bischofe, seine Pfarrer.*

4 Vgl. mein Buch De Medellin a Puebla, Una década de sangre y esperanza
(1968-1979), Edicol, Mexico 1979, 618 pp. Fiir eine Bibliographie des Protestantismus



392 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

Von daher hat die Kirche in der schwierigsten Etappe (von Sucre bis
zum Aufstieg Carters, 1972-1976) eine Bekehrung erlebt: die Spiritu-
alitdt des Martyrertums begleitet die Realitét. Die lateinamerikanische
Kirche zeigt sich in dieser Weise auf den Romischen Synoden von 1971
und 1974: sie hat ein eigenes Wort zu sagen. Doch zu gleicher Zeit ist es
der lange Weg des Kreuzes, auf dem sie geht.

4.5.3. Die Kirche und neue Modelle des abhingigen Kapitalismus
(seit 1976)

Seit dem Fall des Populismus (1955) kann der lateinamerikanische
Kapitalismus nur noch abhingig und repressiv sein. Die «harten»
Diktaturen (Brasilien, Chile etc.) reiben sich auf, Carter schldgt eine
«Erweichungy» vor, Verteidigung der Menschenrechte, Riickkehr zur
Demokratie. Dies dauert aber nicht lange. Reagan (seit 1980) weist auf
eine Riickkehr zur Repression des Volkes hin. Es sind Modelle im
Fluss, in einer geschichtlichen Periode, wo die kapitalistische Abhén-
gigkeit durch den stindigen Entzug von Kapital eine Entwicklung der
Volker unmoglich macht. Dies wiederum mobilisiert die unterdriick-
ten Klassen. Das Problem des Rechtes auf Arbeit, Rechtes auf Leben —
ein zentrales theologisches Thema unserer Zeit — deutet auf eine Struk-
turkrise des lateinamerikanischen Kapitalismus.

Die Kirche ist gespalten. Auf der einen Seite beabsichtigt das Ent-
wicklungsmodell der «Neuen Christen», durch die Democracia Cristi-
ana oder die Sozialdemokratien die lateinamerikanische Kirche mit
threr Theologie, Pastoral etc. dhnlich wie die Kirche in Europa zu
erneuern. Aufder anderen Seite will das Modell der Kirche der Armen
oder der Volkskirche sich dem Volk selbst verpflichten, dem armen,
unterdriickten, hungernden Volk. Dafiir schafft es eine neue Pastoral,
eine neue Theologie etc. Aufder III. Allgemeinen Bischofskonferenz in
Puebla (1979) kamen diese beiden Positionen deutlich zum Ausdruck
und sie verfolgen 1thren Weg bis heute.

Nun ist es die brasilianische Kirche, welche die Richtung zeigt, mit
thren iiber 100000 kirchlichen Basisgemeinden, mit ihren Bischofen,

vgl. John Sinclair, Protestantism in Latin America: A Bibliographical Guide, South
Pasadena 1979. Fiir den Katholizismus vgl. die Bibliographie in meinem Werk History
and Theology of Liberation, New York 1979, 183-189.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 393

welche sich engagieren fiir die Verteidigung des Bodens der Campesi-
nos, fiir die Rechte der Ureinwohner, fiir die Unterstiitzung des Streiks
und der Forderungen der Arbeiter (besonders in Sdo Paulo), indem sie
Raum geben fiir die politische Organisation, fiir die Kritik der Intel-
lektuellen. Die Kirche in Brasilien erfiillt eine besondere prophetische
Aufgabe.

Der Protestantismus seinerseits — mit Korperschaften wie ISAL,
ULAIJ, CELADEC - erreicht einen entscheidenden Punkt mit dem
Lateinamerikanischen Kongress fiir Evangelisation (CLADE, Bogota
1969), wo angesichts der Krise zur Verantwortung aufgerufen wird. Auf
der Conferencia Evangélica Latinoamericana III (CELA III) erreicht
man eine klare Ortsbestimmung auf politischem, wirtschaftlichem und
sozialem Gebiet. Der Protestantismus ist nun ein lateinamerikanischer
mit eigener kontinentaler Pragung innerhalb des weltweiten Protestan-
tismus.

Die Kirchenversammlung von Oaxtepec (1978) bringt die Unidon
Evangélica Latinoamericana (UNELAM) in die Conferencia Latino-
americana de Iglesias (CLAI), was — wie bei den Katholiken — eine
wachsende Prisenz konservativer Mitglieder gegeniiber dem propheti-
schen Geist der 6kumenischen Bestrebungen anzeigt.

5. Dritte Epoche. Jenseits des Kapitalismus (seit 1959)

Jede Periodisierung ist aufirgendeine Art ad placitum  sie hat immer
etwas Kiinstliches. Auf der anderen Seite erscheinen die historischen
Phanomene nicht iiberall gleichzeitig. Der Prozess der nationalen
Unabhéngigkeit begann in Haiti zu Beginn des 19. Jh. und endete 1981
in Belice. D.h. die zweite Epoche beginnt in Belice. Ebenso die
geschichtliche Epoche, in der die Christen, die Kirchen, in einem
Kontext zu leben beginnen, der nicht mehr kapitalistisch, sondern
postkapitalistisch ist mit Problemen, Situationen und Strukturen, die
bisher unbekannt, neu, verwirrend sind.

In Lateinamerika nehmen die Christen tatsdchlich an einer konti-
nentalen Revolution teil — langsam, wachsend, sporadisch, verborgen —
gegen den abhingigen Kapitalismus. Dies wird gegenwirtig besonders
aktuell in der Karibik und in Zentralamerika erlebt. Deshalb nehmen
wir zum Schluss zwei prototypische Beispiele aus dieser dritten Epo-
che.



394 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche
5.1. Die Kirche in Cuba

Die karibische Insel wurde durch Kolumbus am 27. Oktober 1492
entdeckt. Sie war spanische Kolonie bis 1898. 1954 wurde Fulgencio
Batista zum Prasidenten gewihlt, der faktisch seit 1933 regierte. 1956
begann der Advokat Fidel Castro in Sierra Maestra den Kampf gegen
den Diktator. Im Juli 1953 hatte sich Mons. Pérez Serantes, Erbzischof
von Santiago de Cuba, fiir die Fliichtlinge eingesetzt, welche den Mili-
tarposten Moncada iiberfallen hatten. In der Stunde seines Todes rief
Mons. Serantos im Blick auf den Sieg der Revolution, die Fidel Castro
selbst anfiihrte: « Alles, was uns zustosst, geschieht nach der Vorsehung.
Wir glauben mehr an unsere Schulen als an Jesus Christus». Am 2. Ja-
nuar 1959 marschierte Castro in Santiago ein und wurde am 8. mit
Triumph in Havanna begriisst. Im selben Monat verkiindete Papst
Johannes X XIII. die Einberufung eines Konzils. Sicherlich war sich die
cubanische Kirche nicht bewusst, dass sie — ohne genligende Vorberei-
tung — in eine neue historische Epoche eintrat.

Die erste Phase der Revolution kann man als «demokratisch und
humanistisch» bezeichnen. Der Erzbischof von Santiago versendet
jedenfalls ein eindringliches Rundschreiben « Angesichts der Erschies-
sungen» am 29. Januar. Am 17. Mai wird das Agrarreformgesetz be-
schlossen, welches die Interessen des nordamerikanischen Privatbesit-
zes betrifft — die Nordamerikaner besassen 40% des Kulturlandes von
Cuba. Im November 1959 ruft der Katholische Kongress in Havanna
aus: «Wir wollen ein katholisches Cuba» und weiter: «Cuba ja, Russ-
land nein!» Die Konfrontation begann.

Am 27. Juni sagte Castro in einer entscheidenden Ansprache: « Wer
antikommunistisch ist, ist antirevolutiondr». Wir befinden uns im
Jahre 1960. Am 17. April 1961 findet die Invasion in der Schweinebucht
statt — durch exilierte Gegner Castros, die auf Anweisung Kennedys
durch den CIA unterstiitzt werden. Die Kirche stellt sich bereitwillig
auf die Seite der Antisozialisten. Castro ruft aus: «Die Pfarrer sind
verbiindet mit dem Raub, mit dem Verbrechen, mit der Liige. Sie
bilden heute die fiinfte Sdule der Konterrevolution».

Die Jahre von 1961 bis 1968 sind geprigt durch den Abbruch der
Beziehungen, durch totales Missverstandnis auf beiden Seiten. Die
Kirche verharrt in einem unentschuldbaren kapitalistischen Konser-
vativismus, ein grosser Teil der Regierungspartei in einem ebenso
unentschuldbaren importierten dogmatischen Marxismus. Das Wir-



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 395

ken Mons. Cesar Zacchis, des apostolischen Gesandten von Rom,
beginnt Briicken zu bauen. Gewiss geben das Konzil und besonders
Medellin der Kirche ein anderes Gesicht. Derselbe Fidel Castro sagt im
Januar 1968 vor 500 Intellektuellen in Havanna: « Wir stehen unbe-
streitbar neuen Tatsachen gegeniiber. Das ist das Paradoxe in der
Geschichte: Was sollen wir davon halten, wenn sich Teile des Klerus in
revolutionire Krifte verwandeln ?» —er dachte dabei unter anderem an
Camillo Torres —. «Miissen wir uns dann damit abfinden, dass sich
Teile des Marxismus in konservative Krifte verwandeln?» Mons.
Zacchi erklart: « Die Kirche muss anfangen, sich Klarheit zu verschaf-
fen iiber den Ort, den sie in der neuen sozialistischen Gesellschaft
einzunechmen hat».

Am 10. April 1969 kritisiert der cubanische Episkopat die nordame-
rikanische Blockade gegen Cuba: «Besorgt um das Wohl unseres Vol-
kes, vor allem um das Wohl der Armsten, in Ubereinstimmung mit
dem Gebot Christi und dem Engagement, das kiirzlich in Medellin
verkiindet worden ist, verwerfen wir die ungerechte Situation der Blok-
kade, die nur dazu beitréagt, Leiden anzuhdufen.» Und am 3. September
desselben Jahres wird eine weitere Ausserung bekannt: «Dies ist eine
Zeit, in der wir, wie zu allen Zeiten, die Gegenwart des Reiches Gottes
zu entdecken wissen miissen inmitten der positiven Aspekte der Krise.
Denn es besteht ein weites Feld gemeinsamer Aufgaben zwischen den
Menschen, und zwar allen Menschen, seien sie Atheisten oder gldu-
big». Die Uberwindung der Krise hat begonnen.

5.2. Die Kirche in der zentralamerikanischen Revolution. Die
Frage der Religion

Die zentralamerikanischen Staaten gehen durch gewaltige Verdnde-
rungen hindurch. Zentralamerika wurde im 16. Jh. gewaltsam erobert,
wihrend seiner ganzen Geschichte ausgebeutet, durch die Interessen
des angelsdchsischen Kapitalismus aufgeteilt, besetzt und bis aufs letzte
ausgeniitzt durch die transnationalen Gesellschaften und eine Oligar-
chie ohne soziales Verantwortungsgefiihl, die den Boden besitzt. Heute
stellt sich Zentralamerika auf eigene Beine, und die Christen beteiligen
sich dabei. Vom heiligméssigen Bischof Antonio Valdivieso OP, der im
Februar 1550 das Martyrium erlitt, weil er die Rechte der Ureinwohner



396 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

gegen den Conquistador Contreras in Leon (Nicaragua) verteidigte, bis
zu den Tausenden von Mirtyrern in unseren Tagen ist Zentralamerika
heute ein Beispiel eines Christentums geworden, das im Kampf fiir die
Befreiung des Volkes engagiert ist.

Seit Anfang der 70er Jahre begann eine Entwicklung, die selbst den
besten Kennern der Lage verborgen blieb. Eine Gruppe von jungen
Leuten, zu denen auch die spidteren Kommandanten der sandinisti-
schen Gruppe «Proletarier» gehorten (Luis Carrion, Joaquin Cuadra
und viele andere wie z.B. Monica Baltodano) war als christlich enga-
gierte Studenten in der Gemeinde Santa Maria de los Angeles in der
Peripherie von Managua tétig. Sie entschloss sich, der nationalen san-
dinistischen Befreiungsfront beizutreten. Die Beteiligung von Christen
am Befreiungskampf war eine neue Tatsache. Sie zogen gemeinsam mit
den anderen siegreich am 19. Juli 1979 vor einem jubelnden Volk in die
Stadt ein. Die Basisgemeinden, selbst die Bischofe, die Kirche iiber-
haupt, hatten offen gegen die Diktatur von Somoza gekdmpft, selbst
wenn der papstliche Nuntius noch wenige Tage vor der Bombardierung
von Leon mit dem Diktator getafelt und getrunken hatte.

Am 17. November desselben Jahres gab der nicaraguanische Epis-
kopat einen Hirtenbrief von historischer Bedeutung heraus mit dem
Titel «Das christliche Engagement fiir ein neues Nicaraguax». Es wird
hier folgendes ausgefiihrt:

«Wenn Sozialismus bedeutet — und es muss dies bedeuten —, dass den Interessen der
Mehrheit von Nicaragua der Vorrang gegeben wird, wenn Sozialismus das Modell einer
sozial geplanten Okonomie bedeutet, die von Solidaritit getragen ist und in wachsendem
Masse Mitbestimmung zu verwirklichen sucht, haben wir nichts einzuwenden... Wenn
Sozialismus dazu fiihrt, dass die Macht in der Perspektive der grossen Mehrheiten aus-
geiibt wird und in wachsendem Masse dem Volke selbst anvertraut wird, wird er im
christlichen Glauben nur Motivation und Unterstiitzung finden k6nnen. Wenn der
Sozialismus kulturelle Prozesse in Gang setzt, die die Wiirde der Volksmassen erhohen,
handelt es sich um eine Humanisierung, die in Ubereinstimmung steht mit der Men-
schenwiirde, die der christliche Glaube verkiindet. Wir haben das Vertrauen, dass der
revolutiondre Prozess in Nicaragua etwas Urspriingliches, Kreatives, zutiefst in der
Nation Verankertes ist und sich seine Vorbilder nicht von anderswo holt».

Ein Jahr darauf, am 17. Oktober 1980, gab die nationale Direktion
der sandinistischen Front eine offizielle Erklarung liber die Religion ab.
An zentraler Stelle heisst es dort: «Unsere Erfahrung beweist, dass die
Christen aufgrund ihres Glaubens fiahig sind, auf die Bediirfnisse des
Volkes und die Notwendigkeiten der Geschichte einzugehen. Die
Uberzeugung ihres Glaubens fiihrt sie zur revolutiondren Militanz.



Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche 397

Unsere Erfahrung zeigt, dass man gleichzeitig glaubig und revolutionér
sein kann und dass kein unldsbarer Gegensatz zwischen diesen beiden
Eigenschaften besteht». Das ist das Ende einer Epoche und der Beginn
einer neuen! Es ist das erste Mal in der Universalgeschichte, dass eine
revolutionidre nachkapitalistische Bewegung praktisch und theoretisch
diese Haltung der Religion gegeniiber einnimmt. Das ist ein gewaltiger
Schritt nach vorn und das Echo liess nicht auf sich warten in Cuba,
Mozambique und in anderen sozialistischen Staaten.

Die Erfahrung von Nicaragua steht nicht allein. Auch die langjdh-
rige Beteiligung von Christen, Priestern, Ordensleuten, Laien bis hin zu
der Mirtyergestalt von Bischof Oscar Romero (der Held des Volkes,
den die Menge bereits heiliggesprochen hat) am Befreiungskampf von
El Salvador, Guatemala und Honduras ist in dieser Hinsicht von
Bedeutung. Aufgrund dieser Vorginge ldsst sich sagen, dass sich eine
Volkskirche unwiderstehtlich aus dem Volke selbst herausgebildet
hat.

Der oberste Fiihrer der FDR (Frente Democratico Revolucionario)
von Salvador hat erklart, dass die bdauerliche Bevolkerung seit dem
Massaker an den Campesinos von 1932 den Zusammenhalt verloren
habe. Sie wurde einzig durch die Kirche wieder zusammengefiihrt, vor
allem durch die Basisgemeinden, deren erster Apostel P. Rutillo
Grande SJ war, einer der iiber zwanzig Priester, die in Zentralamerika
in den letzten fiinf Jahren ermordet wurden. Die Basisgemeinden gaben
den Campesinos Organisation, gemeinsames Bewusstsein und politi-
schen Willen. Die Kirche ist also an der Basis zu finden, eng verbunden
mit dem Ursprung des Befreiungsprozesses. Noch ist die Zeit des Tri-
umphes nicht gekommen, die Kirche dient dem Werden der Befreiung
des Volkes.

Die Evangelisation mit dem Blut von Martyrern und der Arbeit
vieler Christen im tdglichen Leben setzt sich allmdhlich gegen die
Tatigkeit vieler Christen durch, die in den kirchlichen Strukturen Ver-
antwortung tragen. Jetzt ist es das Volk selbst, das einfache, demiitige
und arme Volk, das zum Subjekt seiner eigenen Befreiung geworden ist.
Seit der Conquista ist es gewaltsam unterdriickt worden, von Grund-
besitzern und Minenbesitzern beherrscht, von Oligarchien und libera-
len Politikern, von Inhabern von Latifundien und transnationalen
Kapitalisten. Dieses Volk ist erwacht, dieses Volk, das sich mit Chri-
stus, dem Zimmermann, identifiziert, der gefoltert und gekreuzigt wor-
den ist und vor den Soldaten des Kaiserreiches verblutete.



398 Auf dem Weg zur Geschichte der ganzen Kirche

6. Schlussfolgerungen

Diese «Interpretation» der lateinamerikanischen Kirchenge-
schichte ist, wie jedermann bemerkt haben wird, auf theoretischen und
theologischen Voraussetzungen aufgebaut. Es handelt sich darum, das
historische Geschehen aufgrund bestimmter Kategorien zu beurteilen.
Die Interpretationskategorie «Christenheit» ermdglicht es, zu unter-
scheiden zwischen der Kirche und einem hochst zweideutigen, durch
die Allianz mit der unterdriickerischen Macht kompromittierten ge-
schichtlichen Modell. Sie erlaubt es uns, zu entdecken, dass das christ-
liche Volk in dieser Erscheinungsform des Christentums, also inner-
halb des Christenheits-Modells, zu den Unterdriickten gehorte und
dass es das Evangelium empfing trotz der Umstinde, unter denen das
Evangelium gepredigt wurde (auf katholischer Seite unter dem iberi-
schen Handelskapitalismus, auf protestantischer Seite unter dem an-
gelsdchsischen, industriellen Kapitalismus).

Die erste Epoche der kolonialen Christenheit war belastet von struk-
turellen Siinden. Sie ist aber zugleich auch eine Zeit unbestreitbarer
Werte: das grossziigige Engagement Tausender von Missionaren und
von Laien aller Art, Spaniern, Portugiesen, Mischlingen, Ureinwoh-
nern und Sklaven; vor allem Frauen sind als grosse Erbauerinnen der
Kirche zu nennen.

Die zweite Epoche, in der sich heute noch die Mehrheit der latei-
namerikanischen Kirchen befindet, beginnt mit der Krise der Christen-
heit, mit dem Unabhingigkeitskrieg, der aber schliesslich doch nur in
die Abhéngigkeit des Neokolonialismus fiihrt. In konservativer Hal-
tung bleibt die Kirche verbunden mit dem durch die Liberalen unter-
driickten Volk. Im 19. Jh. existierte eine authentische «Volkskirche»,
oft ohne Priester, eine Laienkirche als Hort des Widerstandes gegen die
positivistische kapitalistische Ideologie, gegen die antinationalistische
Abhangigkeit. Die Kirche war also nicht, wie es die liberale Geschichts-
schreibung haben will, nur oligarchisch. Sie war auch Volkskirche.

Die Erinnerung des Volkes an diese Kirche, aber auch die Beteili-
gung eines Teils der Kirche an den Widerstandskdmpfen des Volkes
haben dazu gefiihrt, dass es heute, in der dritten Epoche, Christen gibt,
die aktive Subjekte der Befreiung sind.



	Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika : eine Interpretation

