
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Das Konzil von Basel in altkatholischer Sicht

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 359

ziehen aus dem damals Erreichten und dadurch frei zu werden für
heutige brennende Fragen in den Bereichen der Ekklesiologie und der
Sozialethik sowie natürlich auch im Blick auf die schwierige Frage,
welche Kirchen zu einem ökumenischen Konzil eingeladen werden
sollten.

Darf ich abschliessend festhalten, dass ich, obwohl ich eine
institutionelle Verschmelzung der griechischen und lateinischen Kirchen
nicht ins Auge fasse und sogar nicht einmal wirklich wünsche, in
Übereinstimmung mit uraltem orthodoxem Glauben den Papst als

Ehrenpräsidenten einer vereinigten christlichen Kirche anerkennen
würde. Vor allem aber hoffe ich auf eine gegenseitige Anerkennung der
Sakramente, und das bedeutet: auf eine geistliche Vereinigung. Denn
obwohl die Lateiner die Wirksamkeit der in der griechischen Kirche
gespendeten Sakramente anerkennen, ist das Umgekehrte nicht der
Fall. Aber ich glaube, dass diese Schwierigkeit ohne allzu grosse
Probleme überwunden werden kann, zumal im Lichte der gemeinsamen
Erfahrung von Florenz. 1965 sagte mir Patriarch Athenagoras von
Konstantinopel: «Mein ganzer Ehrgeiz geht nun dahin, nach Rom zu
gehen und vom selben Becher wie der Papst Kommunion zu empfangen.»

Dazu kann ich nur- ungefähr nach der Art, in der die Dekrete der
ersten sieben ökumenischen Konzile begannen - beifügen: «Mögen die
vielen - mindestens geistlich - eins werden unter der Leitung des

Heiligen Geistes.»

5. Das Konzil von Basel in altkatholischer Sicht

Herwig Aldenhoven

Das Konzil von Basel wird in altkatholischer Sicht als bedeutende
Manifestation einer kirchlichen Strömung betrachtet, deren
Unterdrückung für die weitere Geschichte der abendländischen Kirche
verhängnisvolle Folgen hatte. Es ist klar, dass diese Sicht eng mit dem
Selbstverständnis der altkatholischen Kirchen zusammenhängt.

Die altkatholischen Kirchen verstehen sich ja als Erben jener
Strömungen in der abendländisch-katholischen Kirche, die von der
altkirchlichen Überlieferung und vom Gemeinschaftscharakter der Kirche

her eine Erneuerung anstrebten, die mit dem päpstlich-kurialen



360 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Zentralismus in Konflikt geraten musste. Als der wesentlichste Aspekt
des Basler Konzils erscheint in altkatholischer Sicht das Prinzip des

Konsenses als Grundlage kirchlichen Handelns und kirchlicher
Wahrheitssuche. Auch die Arbeit für die Einheit der Kirche kann weder beim
Basler Konzil noch in der heutigen kirchlichen Aktualität vom Streben
nach Konsens getrennt werden.

Wenn einerseits in dem ekklesiologisch begründeten Prinzip des

Konsenses in altkatholischer Sicht die grundsätzliche Stärke des Basler
Konzils liegt, so zeigt die Theorie und Praxis des Konzils im einzelnen
gerade an diesem Punkt aber auch die grössten Schwächen.

Die altkatholische Darstellung der Geschichte des Konzils von Basel

zeigte begreiflicherweise eine starke Neigung, die Widersprüche in der
päpstlichen Haltung hervorzuheben. So schrieb etwa Döllinger in «Der
Papst und das Concil» über die Bulle, mit der Eugen IV. 1433 seine

früheren, gegen das Konzil gerichteten Bullen widerrief:

«Er gestand, dass das Concil vollkommen Recht gehabt habe, trotz seiner Auflösungsbulle

beisammen zu bleiben und seine Beschlüsse zu fassen, und versprach demselben

<mit aller Devotion und Zuneigung) anzuhängen... Die Demütigung des Mannes, die

Niederlage des Systems war vollständig. Es war nicht ein vereinzelter Act friedfertiger
Nachgiebigkeit, es war die bestimmteste und unzweideutigste Anerkennung, dass das

Concil die höhere Autorität, dass der Papst demselben unterworfen sei.»1

Döllinger unterscheidet nicht zwischen der Anerkennung der
Legitimität des Konzils und der Anerkennung der Konzilsdekrete. Er geht
offensichtlich von der Voraussetzung aus, dass die Ungültigkeitserklärung

der Auflösungsbulle mit logischer Konsequenz die Anerkennung
einschliesst, dass das trotz päpstlicher Auflösung legitim weitergeführte
Konzil auch gültige Dekrete herausgeben konnte. In unmittelbarem
Anschluss an die bereits zitierte Stelle fahrt Döllinger nämlich fort:

«Die Synode hatte sich von Anbeginn auf die Basis der Constanzer Dekrete über die

Obergewalt eines Concils gestellt. Sie hatte diese Décrété ausdrücklich (in der 2. Sitzung)
von neuem als Glaubenssätze verkündet, und in der That waren sie dies, wie denn auch
die Constanzer Versammlung selbst sie als solche bezeichnet hatte. Papst und Concil
gemeinschaftlich wiesen die abendländische Christenheit jetzt an, diese Lehre zu glau-

1 I. von Döllinger, Das Papsttum, München 1892 (Darmstadt 1969) ^Neubearbeitung

von Janus, «Der Papst und das Concil» im Auftrag des inzwischen heimgegangenen
Verfassers von J. Friedrich), 163. Da die betreffenden Texte Döllingers von Friedrich
nicht verändert wurden und seine Ausgabe viel verbreiteter ist als die ursprüngliche
Ausgabe, gebe ich die Seitenzahlen nach der Ausgabe von 1892 an.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 361

ben, und Jedermann hielt es wohl damals für undenkbar, dass eine Zeit kommen könnte,
wo man sie umzustossen versuchen würde».2

Im Hinblick auf die bis heute geführte Diskussion über die
Anerkennung der Konzilsdekrete durch Eugen IV. überrascht es doch, dass

Döllinger hier überhaupt nicht auf eine bestehende Frage hinweist. Es

geht ihm natürlich um das ganze päpstliche System, dessen Niederlage
von Eugen IV. eingestanden wurde, und das Zentrum des Systems aus
dieser Niederlage herauszuhalten, scheint Döllinger so unmöglich zu
sein, dass eine Unterscheidung, die eben dies ermöglichen soll, nicht
einmal erwähnenswert ist. So sehr Döllinger historisch argumentiert,
verhält er sich nicht als unbeteiligter Historiker, sondern als engagierter
Theologe und Kirchenmann. Das zeigt sich besonders deutlich in den

folgenden Zeilen:

«Selbst in den Bullen, in denen er die bisherigen Beschlüsse der Basler verdammte
und für nichtig erklärte, hatte Eugen nicht gewagt, die von ihnen zu Grunde gelegten
Constanzer Dekrete anzutasten. Die zweite Sitzung der Synode, in welcher bereits
dieselben erneuert worden waren, hatte er überdies anerkannt ; sein Angriff hatte sich nur auf
das nach seinem Auflösungsdekret in Basel Geschehene bezogen. Dergestalt war, wie

man glauben musste, der päpstliche Stuhl unwiderruflich an die Constanzer Beschlüsse

von der kirchlichen Autoriät gebunden ; denn wenn Eugen in der Bestätigung derselben
einen Irrtum beging, so war er nicht unfehlbar, und die Unfehlbarkeit musste im Concil
ruhen ; hatte er aber die Wahrheit gesagt, so war wieder entschieden, dass er dem Concil in
Glaubenssachen unterworfen, also für sich fehlbar sei».3

Johannes Friedrich, Schüler Döllingers, Vorkämpfer der altkatholischen

Bewegung und Herausgeber der von Döllinger selbst in Auftrag
gegebenen Neubearbeitung von «Der Papst und das Concil», ging in
einer Anmerkung kurz auf die später von päpstlich-kurialer Seite

vorgebrachten Argumente ein. Er erklärt, man habe

«von Torquemada bis Orsi auf ultramontaner Seite nur die eine Ausflucht gefunden,
Eugen habe damals unter dem überwältigenden Eindruck der Furcht gestanden. Der
Papst war aber persönlich vollkommen frei; Siegmund sass in Basel, Eugen in Italien,
beide correspondirten brieflich miteinander. Wenn Eugen sich fürchtete, so war es nichts
anderes, als die Überzeugung der ganzen Kirche, die öffentliche Meinung der Fürsten, des

Klerus und der Völker, vor der er sich fürchtete. Und wenn dieses Bewusstsein Furcht
heissen soll, so müsste man sagen, dass jeder Papst in permanenter Furcht lebe... Der
Jesuitengeneral Thyrsus Gonzales, dem das Argument von der Furcht doch gar zu
abgeschmackt schien, half sich mit dem Vorgeben: Eugen habe durch zweideutigen
Ausdruck in seiner Bulle die Synode zu täuschen gesucht (De infallibil. Rom. Pontif.,

2 A.a.O.
3 A.a.O. 163f.



362 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Romae 1689, p. 695). Eine ungerechte Beschuldigung des Papstes, die Bulle ist vielmehr
von Anfang bis Ende klar und unzweideutig».4

Bei letzterem Urteil muss man sich fragen, ob Friedrich hier die
Spitzfindigkeiten von kurialen Kirchenjuristen genügend berücksichtigte.

Bei den Ausführungen über die Furcht des Papstes tritt aber das

theologische Anliegen des Autors deutlich hervor: die Überzeugung der

ganzen Kirche ist entscheidendes Kriterium für die katholische Wahrheit.

Die volle Gültigkeit von Handlungen des Papstes zu bezweifeln,
weil er sie aus Furcht vor dieser Überzeugung der Kirche vorgenommen

habe, ist daher absurd.
Die Widersprüche in der päpstlichen Haltung, wie man sie auch im

einzelnen beurteilen mag, waren jedoch nie das letztlich entscheidende
altkatholische Argument gegenüber den päpstlichen Ansprüchen.
Theologisch begründet wurde die altkatholische Haltung vielmehr
durch die Berufung auf die Schrift und die altkirchliche Überlieferung,
insbesondere auf den dort bezeugten Gemeinschaftscharakter der Kirche.

Dieser erfordert den im Heiligen Geist geschenkten, von den Gliedern

der Kirche in Wahrnehmung ihrer unabtretbaren Verantwortung
immer wieder zu suchenden Konsens in der Wahrheit, aber nicht eine

letztgültige Entscheidungsbefugnis eines einzelnen Amtsträgers in den

Fragen des Glaubens der Kirche.
Ich muss hier ganz deutlich sagen, dass es eine eigene altkatholische

Kirchengeschichtsschreibung auf breiterer Ebene nicht gibt. Ich kann
mich hier also nur auf einzelne Arbeiten und Aussagen altkatholischer
Autoren berufen, die direkt oder indirekt das Konzil von Basel betreffen.5

4 A.a.O. 467, A. 367 zum 2. Kap. (die Neubearbeitung des Werkes von Döllinger
durch Friedrich bestand vor allem darin, dass der letztere es mit einem umfangreichen
Anmerkungsapparat versah).

5 Nebenbei sei immerhin daraufhingewiesen, dass Friedrich in der Zeit unmittelbar
nach dem 1. Vatikanischen Konzil den «Tractatus notabilis de potestate papae et concilii
generalis» des päpstlichen Theologen Turrecremata (Torquemada) aufdem Basler Konzil

herausgab, in dem weder dem Papst, noch dem Konzil, sondern nur der gesamten
Kirche die Unfehlbarkeit zugeschrieben wird (nach E. Kessler, Johann Friedrich
[1836-1917]. Ein Beitrag zur Geschichte des Altkatholizismus, München 1975,294). Die
Ablehnung der Unfehlbarkeit des Konzils entspricht dann - aber nur dann - der
altkatholischen Auffassung, wenn diese Unfehlbarkeit formal verstanden wird, d. h. wenn die

Erfüllung bestimmter äusserer, formal-rechtlicher Kriterien durch das Konzil von
vornherein garantieren soll, dass seine Entscheidungen unfehlbar sind.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 363

Bisher war vor allem davon die Rede, dass das Konzil von Basel ein

Anliegen vertrat, das nach altkatholischer Auffassung keineswegs überholt

ist und gerade auch heute unsere intensive Aufmerksamkeit
verdient. Nun muss aber auch von der altkatholischen Kritik am Basler
Konzil gesprochen werden.

Schon Döllinger äusserte in seinem erwähnten Werk solche Kritik.
Er schrieb:

«Ihrerseits gab die Synode einige Blossen. Getragen und ermuthigt von dem
allgemeinen Vertrauen und den Zustimmungen unterlag sie der Versuchung, sich in ein
Gewühl von Einzeldingen, Processen und Lokalangelegenheiten einzulassen, welche
besonders aus Frankreich und Deutschland an sie gebracht wurden; sie mischte sich
schiedsrichterlich in politische Verwicklungen, und erweckte sich da und dort auch unter
den Fürsten Gegner. Und als nun der Kampf zwischen ihr und dem Papste neuerdings
ausbrach, fiel am Ende naturgemäss die Entscheidung den Fürsten zu».6

Bis zu diesem Punkt geht die Kritik Döllingers vor allem vom
Standpunkt der «Realpolitik» aus. Doch stehen zum Teil für die
altkatholische Theologie wichtige grundsätzliche Fragen dahinter, die im
Laufe der Zeit immer deutlicher herausgearbeitet wurden. Für die
altkatholische Auffassung ist ebenso wie für die orthodoxe und anglikanische7

die Gesamtkirche nicht eine universale Einheitsorganisation,
sondern eine Gemeinschaft von Ortskirchen. Die von Döllinger
kritisierte Beschäftigung des Basler Konzils mit zahlreichen lokalen
Angelegenheiten ist aber doch eine Folge des Umstandes, dass die theologische

Bedeutung der Ortskirche nicht klar genug gesehen wurde, und der
Gedanke der universalen Einheitsorganisation nicht wirklich
überwunden worden war. Das hängt wieder damit zusammen, dass der
Konziliarismus sehr stark als Alternative zum Papalismus in Erscheinung

trat und dabei manche Konzeptionen einfach vom Papst auf das

Konzil übertragen wurden, während sie im Licht des altkirchlichen und
neutestamentlichen Glaubens grundsätzlich abgelehnt werden müss-
ten. Das gilt z.B. auch für die Dogmatisierung der Unfehlbarkeit des

Konzils nach dem Bruch des Papstes mit den Baslern; sie kommt
nämlich zumindest nahe an eine formale Unfehlbarkeit heran. Das ist

6 A.a.O. A. 1,165f.
7 Die evangelische Theologie lehnt natürlich auch jede Auffassung der Kirche als

universale Einheitsorganisation ab. Aber das Verständnis der Ortskirche und der
Gemeinschaft der Ortskirchen ist schon wegen der eng damit verbundenen Amtsfrage in
der evangelischen Theologie jedenfalls nicht von vornherein dasselbe wie in der
altkatholischen, orthodoxen und anglikanischen.



364 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

aber etwas ganz anderes als die altkirchliche Auffassung von der erst im
nachhinein aufgrund der bereits getroffenen Entscheidungen festzustellenden

und in der Rezeption zu bewährenden Unfehlbarkeit eines

Konzils.
Noch schärfer als an der schon erwähnten Stelle ist Döllingers Kritik

am Basler Konzil, wo er von der Entwicklung nach dem endgültigen
Bruch des Papstes mit der Konzilsmehrheit spricht:

«Beide Theile schritten... alsbald zum Äussersten. AufGrund der Constanzer Cano-
nes erklärte die Basler Synode es für Glaubenssache, dass die Gewalt der Kirchenversammlung

höher sei als die päpstliche, dass Niemand dieselbe wider ihren Willen
auflösen oder verlegen dürfe. Wer dies läugne, sei häretisch. Daraufhin wurde Eugen IV.,
ungeachtet der abmahnenden Stimme des Kaisers, abgesetzt und ein neuer Papst, Herzog
Amadeus von Savoyen, der sich Felix V. nannte, erwählt - eine schwere Verirrung und
Überhebung, denn die Schrecken eines zwei- oder dreiköpfigen Papstthums und einer

europäischen Spaltung waren noch in allzu frischem Andenken ; auch war die Synode, als
sie durch ihren Führer, den Cardinal Allemand von Arles, sich zu diesen Schritten
fortreissen liess, schon allzu klein an Zahl und Gewicht der Personen geworden. Sie glich
zu sehr einer tumultuarischen, theilweise aus unlauteren und conciliarisch unberechtigten

Elementen zusammengesetzten Masse, die indess unter der Leitung des überlegenen

Cardinais, dem sie sich unbedingt hingab, sich wohl disciplinirt und beharrlich ausdauernd

erwies.»8

Auch hier spielen bei Döllingers Kritik pragmatische Argumente -
die Schrecken eines zwei- oder dreiköpfigen Papsttums - wieder eine
ziemlich grosse Rolle. Aber die grundsätzliche Frage nach der Reprä-
sentativität des Konzils wird auch sehr deutlich gestellt.

Es wäre an sich möglich, von einem altkatholischen Standpunkt aus
auch anders zu argumentieren, als Döllinger es tat. Man könnte sagen,
dass der Papst durch sein Verhalten das Konzil vor die Wahl stellte,
entweder zu kapitulieren oder ihn abzusetzen und einen anderen zu
wählen. Mit einer Kapitulation hätte das Konzil aber sowohl die
Wahrheit als auch seinen eigenen Auftrag verraten. Wenn es seine

Verantwortung wahrnahm, blieb ihm gar nichts anderes übrig, als die
Konsequenzen aus dem Verhalten des Papstes zu ziehen. Die Entwicklung

würde bei einer solchen Argumentation auch als ausserordentlich
unglücklich betrachtet, aber die Verantwortung dafür müsste ganz auf
der Seite des Papstes gesehen werden.

Doch stellt die Kleinheit an Zahl und Gewicht der Personen, aufdie

Döllinger hinweist, für altkatholisches Bewusstsein auf jeden Fall die

8 A.a.O. A.l, 166f.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 365

Frage, ob die Versammlung noch als ökumenisches Konzil handeln
konnte. Zwar muss man die Möglichkeit offen lassen, dass in einer
bestimmten kirchengeschichtlichen Situation die Wahrheit nur von
einer Minderheit vertreten wird. Aber diese Minderheit müsste jedenfalls

so handeln, dass sie die Gesamtheit im Auge behält. Ob das in
Basel geschah - und in genügendem Ausmass geschah, ist dann eben die
Frage. Absolut gültige rein formale Kriterien für das Verhalten eines

Konzils in einer solchen Situation kann es allerdings keine geben. Die
Einschätzung der Folgen dieses Verhaltens in der konkreten Situation
wird nicht geringe Bedeutung haben müssen, ohne allein ausschlaggebend

sein zu können. Insofern erscheint die gemischt
pragmatischgrundsätzliche Argumentationsweise Döllingers doch gerechtfertigt,
selbst wenn man im einzelnen anders urteilt.

In der Kritik Döllingers am Basler Konzil zeigt sich wenigstens
ansatzweise die altkatholische Grundhaltung bei der Anerkennung von
Konzilien. Massgebend dafür sind nicht formale Kriterien, sondern die
inhaltlichen Entscheidungen des Konzils und seine faktische Reprä-
sentativität.

Die Frage nach der Ökumenizität des Basler Konzils stellt sich

allerdings aus altkatholischer Sicht anders als aus der in der
römischkatholischen Kirche vorherrschenden Sicht. Da die Trennung
zwischen Ost- und Westkirche nicht als Abfall der Ostkirche verstanden
wird, kann nur ein gemeinsames Konzil von Ost und West als ökumenisch

betrachtet werden. Das Konzil von Basel ist dann von vornherein
kein ökumenisches, sondern nur ein Generalkonzil der Westkirche.9

9 Das Konzil von Florenz erklärte sich als das 8. ökumenische, nach den 7 von Ost
und West anerkannten Konzilen des 1. Jahrtausends und unter Übergehung der späteren
abendländischen Generalkonzile. Da Florenz aber weder die abendländische noch die

morgenländische Kirche wirklich repräsentierte, kann es auch nicht als ökumenisch
gelten und wurde bekanntlich noch ziemlich lange Zeit nicht nur von der Ostkirche,
sondern auch vom grössten Teil der Westkirche nicht als ökumenisch betrachtet. Döl-
linger bestritt noch während dem 1. Vatikanischen Konzil die Ökumenizität von Florenz,
worin ihm aber auch die Minoritätsbischöfe nicht folgen wollten. Anderseits weist
Friedrich (Geschichte des Vatikanischen Konzils, III/l, Bonn 1887, 9, A.) darauf hin,
«dass Merlin's Ausgabe der Konzilien, Paris 1535, als concilia generalia nach den alten
ökumenischen nur noch das zu Konstanz und Basel, aber weder das von Florenz noch das

V. lateranensische zählt». Nach der bereits um 1874 geklärten altkatholischen Auffassung

können weder Florenz noch Konstanz und Basel als ökumenisch betrachtet werden,
Konstanz und Basel wenigstens bis zur Spaltung des letzteren aber doch als abendländische

Generalkonzilien, während sich von Florenz auch das nicht sagen lässt.



366 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Noch radikaler als bei Döllinger fallt die Kritik am Konziliarismus
von Konstanz und Basel bei einem repräsentativen altkatholischen
Autor neuerer Zeit, dem 1976 in Basel verstorbenen Bischofder
christkatholischen Kirche der Schweiz, Urs Küry, aus. Er schreibt:

«Aber dem Papst gelang es sehr bald, die Beschlüsse der beiden Konzilien unwirksam
zu machen... Damit war am Vorabend der Reformation der letzte Versuch gescheitert,
die altkirchliche Verfassung, so wie sie die damaligen Konzilsväter und ihre gelehrten
Berater verstanden, wiederherzustellen. Das war insofern unvermeidlich, als das konzi-
liare Denken noch ganz dem rechtlich-korporativen Kirchenbegriff der Kanonisten des

Mittelalters verhaftet geblieben und nicht radikal genug zu den biblischen Ursprüngen
der Kirche zurückgekehrt war. Die erwartete Befreiung musste darum ausbleiben. Diesem

Umstand wird Döllinger nicht gerecht, wenn er urteilt, dass die Beschlüsse der beiden
Reformkonzilien <das ausserordentlichste Ereignis in der dogmatischen Geschichte der
christlichen Kirche> gewesen seien. Gerade dogmatisch, d. h. vom Glauben her, fehlte
dem Konziliarismus infolge seiner Bindung an das korporativ-rechtliche Denken des

Mittelalters die nötige kirchliche Durchschlagskraft. Indessen übte die Idee des

Konziliarismus durch ihren nicht mehr zu übersehenden, wenn auch unzulänglich gebliebenen
Hinweis auf die Verfassung der alten Kirche einen nachhaltigen Einfluss auf die
Widerstandsbewegungen der kommenden Jahrhunderte aus, so vor allem auf den Gallikanis-
mus in Frankreich, während in Deutschland der Konziliarismus und der Episkopalismus
durch die Reformation vorläufig in den Hintergrund gedrängt wurden».10

Abschliessend lässt sich sagen, dass die altkatholische Sicht des

Basler Konzils eine Entwicklung durchgemacht hat, die mit der
Klärung des altkatholischen Kirchenverständnisses zusammenhängt.
Doch zeichnet sich innerhalb dieser Entwicklung und unabhängig von
persönlich bedingten Einzelurteilen eine gemeinsame altkatholische
Grundlinie ab. In jedem Fall sind dabei historische Urteile eng mit
theologischen, bzw. Glaubensurteilen verbunden. Bei dieser Verbindung

muss man sich zwar der Gefahr bewusst sein, dass die historischen
Urteile durch die theologischen verfälscht werden könnten, man
müsste aber auch sehen, dass erst durch diese Verbindung die
Kirchengeschichte für heutiges christliches und kirchliches Leben relevant
wird. Kirchengeschichtsschreibung hat dann die Aufgabe, alles zu tun,
um der genannten Gefahr zu entgehen, aber auch die Verbindung mit
der Fragestellung des Glaubens und der Theologie nicht zu verlieren,
um nicht irrelevant zu werden.

10 U. Küry, Die altkatholische Kirche, Stuttgart 21978, 29. Während es sich bei

Döllinger und Friedrich um theologisch und kirchlich engagierte Kirchenhistoriker
handelte, äussert sich mit Urs Küry ein auch historisch interessierter Dogmatiker.


	Das Konzil von Basel in altkatholischer Sicht

