
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Die Konzile von Basel (1431-49) und Florenz (1438-39) als Paradigma
für das Studium moderner ökumenischer Konzile aus orthodoxer
Perspektive

Autor: Geanakoplos, Deno J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


330 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

gekommen ist.54 Die Betrachtung des spätmittelalterlichen Konziliaris-
mus könnte durchaus wertvolle Beiträge liefern. Der différente
Ausgangspunkt muss bei dem evangelischen Theologen keineswegs zum
Verzicht auf theologische Fragestellungen führen. Er kann sich in
gewisser Hinsicht sogar unbefangener als der Katholik aufeinen Dialog
mit den Basler Konzilsvätern einlassen und nachhaltige Impulse und
theologische Denkanstösse empfangen. Gerade wenn er mit den Mitteln

der historischen Kritik das ekklesiologische Selbstverständnis der
Basler Konzilsväter zu erheben sucht, stellt sich die Frage nach dem
Verhältnis zu Jesus Christus als dem Grund der Kirche55, von dem das

Konzil seine Autorität herzuleiten beanspruchte.56 Und die Frage, wie
«das, was Gott durch Jesus Christus im Heiligen Geist der Kirche zu
sagen hat, in der richtigen Weise weitergesagt wird»57 - d. h. auf welche
Art und durch welche ekklesialen Strukturen, ist auch heute das strittige

ekklesiologische Kernproblem des ökumenischen Dialogs.

4. Die Konzile von Basel (1431-49) und Florenz
(1438-39) als Paradigma für das Studium moderner
ökumenischer Konzile aus orthodoxer Perspektive

Deno J. Geanakoplos

Das Basler Konzil ist eine der ausserordentlichsten Synoden der
Kirchengeschichte. Denn auf der einen Seite bezeichnet Basel den

Höhepunkt westlich-konziliarer Suprematsansprüche gegenüber
päpstlicher Autorität, auf der anderen Seite ermöglichte es dem in die
Enge getriebenen Papst, im Verlauf der 18 Jahre Konzilsdauer durch
seine geschickte Diplomatie der Kirchenunion mit den Griechen, vor

54 Vgl. den Bericht von H. Meyer über die «Zeit des Dialogs» in Una Sancta 1981/2,
132 ff., und die Beiträge im Oktoberheft der Zeitschrift Concilium 1981 unter dem
Generalthema: «Wer hat das Sagen in der Kirche?»

55 Vgl. G.Ebeling, Die Geschichtlichkeit der Kirche als theologisches Problem,
Sammlung gemeinverständlicher Vorträge und Schriften aus dem Gebiet der Theologie
und Religionsgeschichte 207/208, Tübingen 1954, 77f.

56 Vgl. die in der Intitulatio aller Konzilsdokumente wiederholte Formulierung (aus
dem Konstanzer Superioritätsdekret): «(synodus) in spiritu sancto legitime congregata
potestatem a Christo immediate habens» (o. ä.).

57 Concilium 1981, Vorwort.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 331

allem auf dem Konzil von Florenz, seinen in Basel versammelten kon-
ziliaristischen Gegenspielern den entscheidenden Schlag zu versetzen
und so den päpstlichen Absolutismus in der westlichen Kirche erneut
festzusetzen. Zudem gewinnt das Konzil von Florenz aus griechischer
Perspektive noch dadurch eine besondere Bedeutung, dass sich auf ihm
die römische und die griechische Kirche zum ersten Mal seit dem

sogenannten Schisma von 1054 zu einem offiziell sanktionierten
allgemeinen Konzil trafen, um in ausführlichen Gesprächen die wichtigsten
Probleme zu besprechen, die die zwei Institutionen voneinander trennten.

Das Basler Konzil, und besonders das daran anschliessende von
Florenz, stellt deshalb ein geradezu ideales Paradigma für das vergleichende

Studium byzantinischer und römischer konziliarer Konzepte
während des Spätmittelalters und der Renaissance-Periode dar. So

geben uns die Berichte über die Vorgänge an diesen beiden Konzilen -
und im besonderen am Konzil von Florenz - gleichsam einen Entwurf
für die Art von Vorbereitung und Diskussion an die Hand, die der
Einberufung eines grossen universalen Konzils der Christenheit vorangehen

müssen. Ein solches Konzil wird hoffentlich in nicht allzu ferner
Zukunft stattfinden, wenngleich es wahrscheinlich nicht mehr in dieser
Generation zustande kommen wird.

Die römische Kirche heute ist natürlich nicht mehr dieselbe wie am
Ende des Basler Konzils unter Papst Nikolaus V. In der Zwischenzeit
haben einige Reformen in der Sprache und besonders in der Liturgie
stattgefunden als Folge des II. Vatikanischen Konzils. Aber die
allgemeine monolithische kirchliche Struktur der römischen Kirche blieb
dieselbe und wurde in gewisser Hinsicht durch die 1870 erfolgten
Erklärungen zur Unfehlbarkeit des. Papstes sogar noch verstärkt. Die
orthodoxe Kirche - oder genauer gesagt: die orthodoxen Kirchen -
blieben im grossen und ganzen gleich, obwohl natürlich der Hauptprotektor

der Kirche, der byzantinische Kaiser, nicht mehr existiert und
der ökumenische Patriarch von Konstantinopel heutzutage in einem
fremden, ja sogar feindlichen Land residiert. So glauben viele Theologen

aller orthodoxen Kirchen wie der Verfasser selbst, dass der beste

Weg zur Wiederherstellung der Einheit in der Kirche, besonders mit
Rom, darin besteht, zur Situation vor dem sogenannten Schisma von
1054 zurückzukehren, als die beiden Kirchen, ungeachtet gewisser
vorwiegend politischer und psychologischer Unterschiede, noch in voller
Gemeinschaft waren. In der Tat haben die Griechen, die immer darauf
stolz waren, die Kirche par excellence der sieben ökumenischen Kon-



332 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

zile zu sein und zu bleiben, in Florenz 1438-39 wie schon früher auf
dem Unionskonzil von Lyon 1274 mit Nachdruck daran festgehalten,
dass der einfachste, unvoreingenommenste Weg zur Wiederherstellung
der alten Einheit in einer Rückkehr zur Situation vor der Trennung der
Kirchen um 1054 liege.1 Dieser Vorschlag war für den Papst natürlich
unannehmbar, hätte er doch den unter Gregor VII. einsetzenden und
über das Jahr 1870 bis heute weitergehenden enormen Zuwachs an
päpstlicher Autorität und Jurisdiktionsansprüchen über alle Kirchen,
auch die griechische, mit einem Schlag annulliert.

Zur Vorgeschichte

Doch kehren wir zur westlich-konziliaren Bewegung zurück. Es

überrascht, dass die Päpste nach beinahe zwei Jahrhunderten Ablehnung

aller byzantinischen Vorschläge, ein allgemeines Konzil
einzuberufen, das die lehrmässigen und liturgischen Differenzen im Blick auf
das filioque, die Verwendung des azyma (ungesäuertes Brot), die Frage
der epiclesis (des genauen Moments, in dem das Wunder der metabole
oder der Transsubstantiation geschieht) und das Problem des Zölibats
oder der Ehe von Priestern lösen sollte, endlich nachgaben und im Jahr
1431 den griechischen Vorschlag akzeptierten, ein allgemeines Konzil
einzuberufen, d. h. eine Zusammenkunft der Bischöfe der Kirche, ungefähr

nach der Art der frühen kirchlichen Konzile. Was für eine Umkehrung

der Position im Vergleich zu den Päpsten Urban IV. und Clemens
IV. im 13. Jahrhundert, die erklärten, «es wäre absolut unzulässig, ja das

Zusammenkommen eines Konzils könne nicht erlaubt werden, da die
Reinheit des Glaubens (durch Gespräche mit den Griechen) nicht in
Zweifel gezogen werden dürfe»!2 Wie immer seither insistierte Rom
auch damals auf Kirchenvereinigung als erstem Schritt, dem dann ein
allgemeines Konzil nur als zweiter Schritt folgen könne, vermutlich

1 Zu Lyon vgl. D. Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the West,
Cambridge 1959,258-276. Zu Florenz vgl. J. Gill, The Council ofFlorence, Cambridge 1959,

und D. Geanakoplos, The Council of Florence (1438-39) and the Problem of Union
between the Greek and Latin Churches, ChH 24 (1955), 324-346. Zum griechischen
Festhalten an einer Rückkehr zur Situation vor 1054 vgl. D. Geanakoplos, Emperor
Michael, 261 f. und ders., Bonaventura and the Two Mendicant Orders and the Greeks at
the Council of Lyons, in: The Orthodox Church and the West, Oxford 1976, 192.

2 D. Geanakoplos, Emperor Michael, 203.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 333

einfach um die getroffenen Entscheidungen zu ratifizieren. Gewiss, auf
dem 1274 stattfindenden Konzil von Lyon hatten sich östliche und
westliche Vertreter bereits getroffen. Aber dort hatte Rom keinerlei
öffentliche Debatte oder Diskussion zugelassen mit Ausnahme einiger
privater Unterredungen, die der führende lateinische Legat Kardinal
Bonaventura und der führende griechische Laienvertreter Georg Akro-
polites vermutlich miteinander hielten.3 Einige Jahrzehnte später, im
14. Jahrhundert, erklärte der aus Süditalien stammende byzantinische
Humanist Barlaam dem Papst denn auch unmissverständlich, das

Konzil von Lyon habe deshalb keine Einigung herbeiführen können,
weil «das byzantinische Volk Lyon nie als ein ökumenisches Konzil
anerkennen werde, da nicht alle fünfPatriarchen anwesend gewesen
seien und keine öffentliche Diskussion stattgefunden habe.»4 In der Tat
war die Opposition von Volk und Klerus so stark, dass Kaiser Michael
nicht einmal den zuständigen griechischen Patriarchen dazu bewegen
konnte, nach Lyon zu gehen, und stattdessen einen Ex-Patriarchen
senden musste. In Wirklichkeit hatte Michael allerdings nicht deswegen

eine Vereinigung angestrebt, weil er von der Notwendigkeit einer
kirchlichen Annäherung überzeugt gewesen wäre, sondern aus reiner
Verzweiflung und Not: um sich päpstliche Hilfe gegen seinen Todfeind,
den päpstlichen Vasallen Charles d'Anjou, König von Sizilien, zu
sichern, der Konstantinopel bedrohte. In einem gewissen Sinn wiederholte

sich dieselbe Stuation in Basel und dann in Florenz, wobei es nun
allerdings die Türken waren, die Konstantinopel bedrohten. Diesmal
allerdings, nicht zuletzt dank dem in der Frührenaissance sich entwik-
kelnden grösseren gegenseitigen Interesse an Kultur und Religion,
waren eine Anzahl griechischer Kleriker und Intellektueller (z.B.
Demetrios Cydones und Bessarion) bereit, einige ihrer Zweifel zugunsten

des übergeordneten Ideals einer geeinten Christenheit fallen zu
lassen. Und auch das Papsttum, das sich in einer höchst prekären Lage
befand, hatte eine Trumpfkarte nötig, die gegen seine zunehmend an
Macht gewinnenden Gegner, die westlich-konziliaristische Bewegung,
ausgespielt werden konnte.

Vor der Einberufung der Versammlung nach Lyon im Jahre 1274

hatte Papst Gregor X. beim lateinischen Gelehrten Humbert von

3 Vgl. D. Geanakoplos, Bonaventura, 183-211, bes. 202. 206-208.211.
4 Vgl. die Übersetzung von Barlaams Rede in D. Geanakoplos, Byzantium and the

Crusades (1261-1453), in: K. Setton (Hg.), The Crusades, Bd 3, Madison 1974, 55 f.



334 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Romans, der lange im Osten gelebt hatte, ein Positionspapier in Auftrag

gegeben. Humbert, mit seltenem psychologischem Scharfsinn, hob
hervor, dass die Schwierigkeit griechischer und lateinischer Theologen,
die gegenseitigen Positionen zu verstehen, mindestens teilweise
dadurch behoben werden könnte, dass Griechen und Lateiner sich einmal
anschickten zu tun, was noch nie jemand unternommen hatte: die
kanonischen Gesetzestexte der jeweils anderen Partei durchzulesen. In
seinem Plädoyer für grösseres gegenseitiges Verständnis führte Humbert

zudem aus, der wesentliche Grund für die Animosität zwischen
den zwei Kirchen sei ursprünglich gar kein religiöser gewesen, sondern
habe seine Wurzel in der im Jahre 800 im Westen vollzogenen
Wiederherstellung des römischen Imperiums durch Karl den Grossen, ein

Akt, der dazu diente, die Gültigkeit der byzantinischen Ansprüche, die
wahren Nachfolger von Augustus und Konstantin dem Grossen zu
sein, zu bestreiten.5 Das Wissen um diese Unterscheidung von griechischer

und lateinischer Mentalität und die zur Überwindung dieser
Differenz vorgeschlagenen Mittel sollten von heutigen Theologen, denen
die kirchliche Einheit der Ökumene ein Anliegen ist, nicht übersehen
werden.

Die konziliare Theorie

Das Basler Konzil wurde auf das Jahr 1431 vom widerstrebenden
Papst Martin V. einberufen, und zwar unter dem unnachgiebigen
Druck der immer noch mächtigen konziliaristischen Partei des

Westens, die auf Reform der Kirche an Haupt und Gliedern - besonders

am Haupt, dem Papsttum - drängte. Gewiss, als ein Resultat der zwei
früheren westlichen konziliaristischen Synoden, derjenigen in Pisa
1409 und derjenigen in Konstanz von 1414 an, war es der konziliaristischen

Partei endlich gelungen, der westlichen Kirche ihre Theorie
aufzuprägen, dass ein allgemeines Konzil dem Papst überlegen sei, und
dass bei der Einberufung eines solchen Konzils - entgegen mittelalterlichem

westlichem Kirchenrecht - deshalb aufpäpstliche Zustimmung
verzichtet werden könne. Verschiedene Gründe stehen hinter dieser
Überzeugung: einmal der Glaube, dass weniger der Papst als Nachfol-

5 Vgl. Humbert de Romans, Opus Tripartitum, in: Mansi, Concilia Bd24,
Kol. 106-136 und D. Geanakoplos, Bonaventura, 196.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 335

ger Petri, sondern vielmehr Christus selbst das wahre Haupt der Kirche
sei; dann der Gedanke, dass in Zeiten einer extremen Notsituation ftir
das Wohlbefinden der ganzen Kirche und Gemeinde (Kirche und
Gemeinde wurden hier gleichbedeutend verstanden) kanonisches
Recht aufgehoben und Notmassnahmen zum Wohl aller beschlossen
werden konnten. Diese konziliaristische Theorie wurde schliesslich in
die Tat umgesetzt, nicht durch die beiden rivalisierenden Päpste,
sondern durch die Kardinäle der beiden Kurien in Rom und Avignon. Auf
dem Konstanzer Konzil wurde 1417 das revolutionäre konziliaristische
Edikt Frequens angenommen, das bestimmte, dass regelmässig alle fünf
(später zehn) Jahre ein Konzil einberufen werden sollte, um sich
drängender kirchlicher Probleme, wie klerikale Missstände und die Regelung

päpstlicher Angelegenheiten, anzunehmen.6 Es verdient
hervorgehoben zu werden, dass in der Formulierung solcher Theorien zum
erstenmal Laien eine wesentliche Rolle spielten, nun da ausdrücklich
erklärt wurde, dass der Leib Christi sowohl Klerus als auch Laien
einschliesse.7

Solche Ansichten sind in gewissem Sinne ähnlich wie traditionell
byzantinische Vorstellungen. Jedenfalls scheinen sie mit der byzantinischen

Betonung von Konzilen als der letzten Autorität in lehrmäs-
sigen und rechtlichen Fragen der Kirche übereinzustimmen. Das
bedeutet, dass die Überlegenheit der kollektiven Weisheit der unter der
Leitung des Heiligen Geistes im Konzil versammelten Väter gegenüber
der eines einzelnen, des Papstes, anerkannt wird. Die Byzantiner hielten

alle Apostel für gleich im Blick auf ihre Autorität, obwohl sie kaum
je Petrus einen Ehrenprimat absprachen.8 Bedeutsamer jedoch ist die
griechische Interpretation der Aussage Christi im Matthäus-Evange-

6 Zur konziliaren Theorie und ihrer Entwicklung und zu den Konzilen von Konstanz
und Basel vgl. u.a. E.Jacob, Essays in the Conciliar Epoch, Manchester 1953, und
A. Flick, The Decline and Fall of the Medieval Church, Bd. 2, New York 1920,

Kap. 12-19, bes. 107.135-137 (über die Ideen des Nikolaus von Kues) und J. Flaller (Hg.),
Concilium Basiiiense, Bde. 1-5, Basel 1896-1905.

7 Vgl. z.B. Emilianos Bishop of Meloa, The Nature and Character of Ecumenical
Councils according to the Orthodox Church, in : The Councils ofthe Church : History and

Analysis, Philadelphia 1966,338-369, bes. 348: «Die Kirche umfasst (für den Osten) die

ganze Menschheit und Schöpfung, um ihnen teilzugeben an göttlichem Leben... Das
menschliche Geschlecht ist gleichbedeutend mit dem Leib Christi.»

8 Vgl. J. Meyendorff, St. Peter in Byzantine Theology, in: The Primacy of Peter,
London 1963, bes. 9-15, und George Acropolites, On Sts. Peterand Paul, in: ders., Opera,
hg. v. Teubner, Bd. 2, 45-66. Dazu auch Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 354:



336 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

lium: «Du bist Petrus, und auf diesen Felsen (petra) will ich meine
Kirche bauen.» Für die Griechen bezog sich dies tatsächlich aufPetrus,
obwohl das einige Protestanten - m.E. zu Unrecht - bestreiten. Aber
nach orthodoxer Tradition war Petri Glaube derselbe wie der aller
Apostel. Der Felsen Petrus, auf den Bezug genommen wird, meint den

gemeinsamen Glauben aller Apostel, der unter alle Christen ausgestreut

werden sollte.9 Das orthodoxe Verständnis dieses locus classicus
scheint mir ein viel ökumenischeres Gepräge zu tragen als die entsprechende

römische Sicht. Und die Bedeutung dieser matthäischen Peri-
kope wurde in Florenz natürlich heftig diskutiert.

Wir wissen, dass in den Diskussionen am Basler Konzil und sicher in
den Präliminarien von Florenz die grundlegende Frage auftauchte, wer
die Autorität besitze, das universale Konzil einzuberufen. Sollte es

nach alter byzantinischer Tradition der Kaiser sein oder eher der Papst,
wie es das lateinische kanonische Recht im 12. Jahrhundert vorsah?
Jedenfalls wissen wir, dass die Konziliaristen in Basel, die sich über die

Implikationen dieser Frage zweifellos im klaren waren, grosse Anstrengungen

unternahmen, den westlichen Kaiser Sigismund nach Basel zu
holen (was dann auch gelang), damit er seine Unterstützung des Basler
Konzils bekunde.10 Auf die Frage, wer heutzutage ein lateinisch-griechisches

Unionskonzil einberufen müsste, wollen wir später eingehen.

Ein Punkt von besonderem Interesse, der eine Parallele darstellt zu
den frühen ökumenischen Konzilien der Kirche, liegt darin, dass der
Leib Christi von den westlichen Konziliaristen ebenso wie von den

Griechen als alle Christen, also Laien und Kleriker umfassend verstanden

wurde." In der römischen Kirche war die Existenz von Laientheologen

praktisch unbekannt, während sie in Byzanz eine lange Tradition

hatte. Einige dieser Laientheologen wie z. B. Scholarios und Pletho
kamen denn auch mit nach Florenz.

«Der Osten hat Rom immer einen Ehrenprimat zugestanden, wenngleich nicht in
Angelegenheiten der Lehre oder der Jurisdiktion.»

9 Vgl. z. B. die (auf griechisch verfasste) Greek Ethical and Religious Encyclopedia,
Bd. 10, Athen 1967, 347 ff. und Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 338-369, bes.

363: «Christus gab allen Aposteln gemeinsam Autorität, nicht bloss einem»; «Christus
gab allen Bischöfen Macht zu binden und zu lösen, nicht nur dem Papst.»

10 Vgl. A. Flick, The Decline (o. A.6), 136 ff.
11 Vgl. z. B. die Anschauungen von Nikolaus von Kues in A. Flick, The Decline,

147.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 337

Es stellt sich nun ganz von selbst die Frage: in welchem Ausmass,
wenn überhaupt, waren westliche konziliare Theoretiker wie der Deutsche

Dietrich von Niem12, die Franzosen Pierre d'Ailly und Jean Ger-
son oder der Deutsche Nikolaus von Kues bewusst oder unbewusst
beeinflusst vom byzantinischen konziliaren Beispiel? Schliesslich war
westlichen Intellektuellen die frühe byzantinische konziliare Tradition
nicht unbekannt. Und Nikolaus von Kues, um den grössten unter ihnen
zu nennen, war ein überzeugter Konziliarist bis zu dem Zeitpunkt, als

es dem Papst gelang, die Griechen nach Ferrara zu locken anstatt, wie
es die Konziliaristen wünschten, nach Basel oder Avignon.13.

Es gibt übrigens eine Rede Gersons vor dem französischen König
und Hofstaat zu Ehren der 1409 in Pisa erfolgten Wahl des kretischen
Papstes Alexander V. Darin betont Gerson, Alexander sei ein griechischer

Franziskaner, einer ohne Familie (dieser Umstand war wohl
insofern von Bedeutung, als er die Gefahr des Nepotismus verringerte),
um dann fortzufahren: «Deshalb schauen wir nun endlich voll Freude
einer Wiedervereinigung mit der Ostkirche entgegen.»14 Andererseits
sollten wir natürlich auch den beträchtlichen direkten Einfluss solcher
westlicher Faien und politischer Theoretiker wie Marsilius von Padua
und John Wyclif von England nicht übersehen. Ich stelle diese Frage
nach möglichen Einflüssen, weil es mir wahrscheinlich scheint, dass

irgendein Einfluss, wenigstens aufgrund des Beispiels, von der Tradition

des christlichen Ostens ausgegangen ist, haben doch Tausende von
westlichen Kreuzfahrern und Händlern, später dann auch Franziskaner

und Dominikaner, den christlichen Osten seit dem Ende des

11. Jahrhunderts durchzogen.

Kaiser und Konzil

Es ist zu beachten, dass nach byzantinischem kanonischem Recht
dem Kaiser die Aufgabe zufiel, allgemeine Konzile einzuberufen. Oft

12 Dietrichs Abhandlung verrät zweifellos Kenntnis der altkirchlichen Ekklesiolo-
gie, die in früher Zeit dem Westen und Osten gemeinsam war und weitgehend im Osten
formuliert wurde.

13 Zu den westlichen konziliaren Theoretikern vgl. A. Flick, The Decline, bes. Kap.
12-15. Zum Basler Konzil vgl. bes. J. Haller (Hg.), Concilium Basiiiense, 8 Bde., Basel

1896-1936.
14 Vgl. A. Galitzin, Sermon inédit de Jean Gerson sur le retour des Grecs à l'unité,

Paris 1859, 29 ff.



338 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

war er dann bei Sitzungen anwesend. Er ratifizierte und publizierte
abschliessend auch die lehrmässigen und kirchenrechtlichen
Konzilsbeschlüsse. Aber Stimmrecht besass er nicht. Dieser Umstand ist für
F.Dvornik überzeugender Beweis dafür, dass die Unabhängigkeit der
Bischöfe von kaiserlicher Einmischung gewahrt gewesen sei.15 Gewiss,
die Kaiser, die auch die Auslagen der Bischöfe, die sie zur Teilnahme
am Konzil eingeladen hatten, bezahlten, konnten manchmal die
finanziellen Mittel zurückhalten und dadurch gleichsam die Versammlung
mit denjenigen Teilnehmern bestücken, die ihnen genehm waren.
Nach den Aussagen von Syropoulos, der zwar über reiche Kenntnisse
verfügt, aber zugegebenermassen voreingenommen ist, scheint Papst
Eugen IV. in Florenz unmittelbar vor kritischen Abstimmungen
Geldmittel zur Bestreitung des Lebensunterhaltes der Griechen zurückbehalten

zu haben.16

Dvornik ist im Anschluss an Battifol auch der Meinung, dass das

Prozedere der ersten sieben Konzile demjenigen des römischen Senats

nachgebildet gewesen sei.17 Diese Sicht wird allerdings vom modernen
orthodoxen BischofEmilianos von Meloa nicht geteilt.18 Seit dem 1054

erfolgten Schisma zwischen den zwei Kirchen hat Rom jedoch in
Übereinstimmung mit seinem kanonischen Recht daran festgehalten,
dass dem Papst das Recht zusteht, ökumenische Konzile einzuberufen,
die auch trotz der Abwesenheit der Griechen vom Westen als ökumenisch

anerkannt werden. Für orthodoxe Gelehrte ruft dies alles natürlich

eine schwierige Frage hervor: Wer kann und wird ein modernes
ökumenisches Konzil einberufen, das beide Kirchen umfasst? Gewiss
nicht der Papst allein, dessen kanonisches Recht mit seiner ganzen
Entwicklung der östlichen Mentalität fremd ist; bestimmt auch nicht
der griechische König, der nicht einmal mehr sein Amt ausübt. Mit
grösster Wahrscheinlichkeit wird ein künftiges Konzil aufdie Initiative
des Papstes und des primus inter pares der orthodoxen Bischöfe, des

Patriarchen von Konstantinopel, hin zustande kommen. Orthodoxe

15 F. Dvornik, Emperors, Popes and General Councils, in: Dumbarton Oaks Papers
Nr. 6, Cambridge 1951, 1-23.

16 Zu Syropoulos vgl. V. Laurent (Hg.), Les <mémoires> de S. Syropoulos, Paris 1971,

290. 378. 384. 436 und passim. Vgl. auch D. Geanakoplos, The Council of Florence,
89 f., bes. A. 20. Diese Sicht wird allerdings von J. Gill, The Council ofFlorence, 170.174.

252. 290 im grossen und ganzen nicht geteilt.
17 F. Dvornik, Emperors, 19-23.
18 Vgl. Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 363.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 339

Gelehrte wie Bischof Emilianos, George Florovsky und der Verfasser
selbst weisen auf einen Ausweg aus dieser scheinbar unüberwindbaren
Sackgasse hin. In ihren Veröffentlichungen haben sie gezeigt, dass der
Kaiser im wesentlichen nur der Beschützer der Kirche war, nicht ihr
«caesaropapistischer» Herr,19 weswegen in diesem Zusammenhang auf
seine Funktion verzichtet werden kann. Es sei erinnert an Dvorniks
Ansicht, dass der Kaiser in einem allgemeinen Konzil kein wirkliches
Stimmrecht besass, obwohl er seine Meinung gewiss auch auf andere
Weise zur Geltung bringen konnte. Die kirchliche Versammlung war
frei zu wählen, wie sie wollte, und jeder Bischof (ausgenommen Titu-
larbischöfe) hatte eine Stimme. Die Bischöfe der ersten sieben Konzile,
die als Synode zusammenkamen, strebten stets nach Einmütigkeit,
nach einem Konsens, und waren überzeugt, dass der Heilige Geist
ihnen bei der Erreichung dieses Zieles zu Hilfe komme.20

Es ist wahr, dass die bilderstürmerischen Kaiser des 7. bis 9.
Jahrhunderts in von ihnen einberufenen Konzilen Änderungen in der Lehre

erzwungen haben. Aber diese caesaropapistischen Änderungen wurden
nicht beibehalten. Das siebente ökumenische Konzil von 787 und später

die Proklamation des Festes der Orthodoxie im Jahre 843, das die
Ikonen ein für allemal wieder einsetzte, annullierten die Beschlüsse der
bilderstürmerischen Herrscher vollständig und verdammten deren
Übergriffe auf alle Zeiten. Eine Auswirkung des ikonoklastischen
Streits war jedoch, dass der byzantinische Patriarch in höherem Masse

vollwertiger Partner des Kaisers in der basileia (dem Reich auf Erden)
wurde, wie aus dem Gesetzeskodex des Patriarchen Photius, der Epa-
nagoge, ersichtlich ist. Der Patriarch hatte sich um die Seelen der
Menschen zu kümmern, der Kaiser um den Körper, d.h. um die
irdischen Angelegenheiten.21 Obolensky hat diese Zusammenarbeit
treffend als eine symphonia bezeichnet. Diese Aufteilung bedeutet aber

19 Vgl. z. B. D. Geanakoplos, Church and State in the Byzantine Empire, in: Byzantine

East and Latin West, Oxford 1966, 73, and Emilianos Bishop of Meloa, The Nature,
363: «Die Rolle des byzantinischen Kaisers bei der Einberufung von Konzilen und sein

Autreten an ihnen wird weitgehend überschätzt. In äusserlichen Angelegenheiten gibt er
Anweisungen, organisiert, zahlt und transportiert er. Aber er konnte nicht auf die Lehre
Einfluss nehmen. Es ist falsch zu behaupten, kirchliche Konzile seien dem Prozedere des

römischen Senats nachgebildet gewesen.»
20 Vgl. Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 344.
21 Vgl. das zu Epanagoge Gesagte in E. Barker, Social and Political Thought in

Byzantium, Oxford 1957, 92. Zu dieser Art von Symphonie zwischen Kirche und Staat

vgl. D. Geanakoplos, Church and State, 56-67.



340 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

durchaus nicht, dass dem Kaiser die Möglichkeit genommen worden

war, einen Patriarchen zu ernennen oder abzusetzen. Aber dieser

Machtbefugnis waren Grenzen gesetzt, was auch aus dem Scheitern der
kaiserlichen Unionsbestrebungen mit Rom seit dem 13. Jahrhundert
ersichtlich wird. Die Päpste von Rom (vielleicht mit Ausnahme des

verständigen Gregor X.) scheinen jedoch die Macht des byzantinischen
Kaisers über seinen höheren Klerus immer überschätzt zu haben, und
zwar nicht nur wegen seiner zugestandenermassen vollständigen
Kontrolle über die Kirchenordnung (d.h. über die Kirchenverwaltung),
sondern wohl auch deshalb, weil er gewisse priesterliche Privilegien
besass. Neben dem Klerus hatte allein der Kaiser das Recht, das

Heiligtum zu betreten, mit seinen eigenen Händen Kommunion zu nehmen

(obwohl bezeichnenderweise ein Kleriker zuerst Brot und Wein
konsekriert haben musste), das Volk zu beweihräuchern und in der
Kirche zu predigen. Alle diese sogenannt priesterlichen Vollmachten
führten einige Leute im Westen dazu zu glauben, der Kaiser habe

caesaropapistische Macht besessen und sei ein wahrhafter Kaiser-Priester

gewesen, was aber so nicht zutrifft. Wie ich in einem meiner Werke
dargestellt habe, konnte der Kaiser, obwohl er vollständige Kontrolle
über kirchliche Berufungen im Blick auf die von mir so bezeichnete
«exoterische» Seite der Kirche ausüben konnte, nicht in das «esoterische»

(oder innere) Leben der Kirche eindringen.22 Im besonderen
konnte kein Kaiser, wie Maximus Confessor hervorhebt, das Wunder
der Transsubstantiation vollbringen oder angenommene Lehre
eigenmächtig abändern. Dennoch macht der griechische Kirchenhistoriker
Sylvester Syropoulos, der uns einen wertvollen Bericht darüber hinterlassen

hat, was hinter den Kulissen innerhalb der griechischen
Delegation sich ereignete, auf einen interessanten Punkt aufmerksam. In
Florenz soll nämlich der Patriarch - trotz seiner während der

vorangegangenen zwei Jahrhunderte beträchtlich angewachsenen kirchlichen

Macht über das ausgedehnte Territorium dessen, was Obolensky
das «Byzantinische Commonwealth» nennt - einem griechischen
Bischof im privaten Gespräch gesagt haben: «Ich wünschte, wir könnten
vom Papst mindestens dies lernen, wie kaiserliche Einmischung in
kirchliche Angelegenheiten zu verhindern ist.»23

22 Vgl. D. Geanakoplos, Church and State, 65-80.
23 Vgl. D. Geanakoplos, The Council ofFlorence, 94 A. 44 und B. Stephanides, The

Last Stage of the Development of Relations between Byzantine Church and State, in:



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 341

Das sogenannte Schisma und die Unterschiede zwischen dem
griechischen Osten und dem lateinischen Westen

Ein gutes Beispiel persönlicher Zusammenarbeit zwischen einem
modernen Papst und einem Patriarchen gibt es bereits. 1965 trafen sich
Patriarch Athenagoras von Konstantinopel und Papst Paul VI. in
Jerusalem und annullierten gemeinsam die gegenseitig ausgesprochenen
Anathemas aus dem Jahre 1054, die - wie wir heute wissen - nur eine
Exkommunikation des Patriarchen Cerularius und seiner Anhänger
darstellten. Ich bin nicht der Meinung, dass mit dem Ausdruck «seine

Anhänger» alle Byzantiner gemeint sind, die später folgten; denn im
selben Exkommunikations-Dokument lobten Humbert und die beiden
andern römischen Legaten in Konstantinopel die «Orthodoxie» des

Kaisers und seines Volkes. Patriarch Cerularius und sein synodos
endemousa (permanente, stehende Synode) ihrerseits hatten nur die
drei päpstlichen Legaten, nicht aber den Papst unter das Anathema
gestellt.24 Demnach scheint es, dass entgegen dem jahrhundertealten
Glauben in Wirklichkeit im Jahr 1054 rechtlich gar kein Schisma
bestand. Im Osten war es einfach so, dass der Name des Papstes seit
1009 in den Diptychen nicht mehr gelesen wurde, wie Martin Jugie
gezeigt hat,25 aber dieser Brauch kann ebensosehr Ausdruck eines

Mangels an Kommunikation wie Zeichen eines Abbruchs der kirchlichen

Gemeinschaft sein.
Das abschliessende, definitive Schisma wurde vielmehr hervorgerufen

durch die Angriffe der plündernden lateinischen Kreuzfahrer gegen
den Osten, die vom kanonischen Gesichtspunkt aus zur Folge hatten,
dass in den eroberten griechischen Städten Konstantinopel, Jerusalem
und Antiochien lateinische Patriarchen eingesetzt wurden.

Epeteris Hetaireias Byzantinon Spoudon, 1953, 38 ff. Zu Obolensky vgl. sein Werk The
Byzantine Commonwealth, New York 1971, 75 f. Der Begriff «commonwealth» bezieht
sich hier vornehmlich auf die orthodoxen slawischen Gebiete, die im strengen Sinn des

Wortes nicht zum byzantinischen Imperium gehörten, aber einen integralen Bestandteil
der byzantinischen Kirche ausmachten und unter der Jurisdiktion des Patriarchen standen.

24 Bezüglich der lateinischen Exkommunikationsdokumente vgl. C. Will, Acta et

Scripta, Leipzig/Marburg, 153 f. Der griechische Exkommunikationstext findet sich ebd.
155 f.

25 M. Jugie, Le schisme byzantin, Paris 1941,166 f., basierend auf Dokumenten aus
W. Holzmann, Die Unionsverhandlungen zwischen Alexios I. und Papst Urban II. im
Jahre 1089, ByZ 28 (1928), 38-67.



342 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Ein entscheidender Punkt, den ich in meinen Studien über die
kulturellen und kirchlichen Beziehungen zwischen Ost und West wiederholt

betont habe, liegt in der Entwicklung verschiedener lateinischer
und griechischer Ekklesiologien. Diese Differenz fand lebhaften, ja
dramatischen Ausdruck in verschiedenen Vorkommnissen während
des Konzils von Florenz. In seinem Buch über das Konzil von Florenz
unterschätzt Gill diese Vorkommnisse, als wären sie nur von
untergeordneter Bedeutung und als beträfen sie nur Fragen des Protokolls.26
Für mich symbolisieren diese Vorfalle jedoch lebhafter und prägnanter
als alles andere die unterschiedlichen Geisteshaltungen und Prinzipien,
die der Entwicklung dieser beiden ähnlichen und doch in mancherlei
Hinsicht sehr unterschiedlichen kirchlichen Traditionen zugrunde
liegen.

Als der Patriarch von Konstantinopel zum Beispiel in Ferrara
ankam, wurde von ihm verlangt, dass er den Fuss des Papstes küsse.

Nach den Angaben von Syropoulos lehnte der Patriarch diese Forderung

entschieden ab und sagte: «Warum sollte ich den Fuss des Papstes
küssen? Welche Synode sprach ihm dieses Recht zu?» Worauf die
Lateiner geantwortet haben sollen: «Alle Bischöfe, Könige und sogar
der westliche Kaiser unterziehen sich diesem Akt gegenüber dem Papst
als dem Nachfolger Petri.» Darauf anwortete Patriarch Joseph: «Zeigt
mir, wo es geschrieben steht, dass die anderen Apostel dies Petrus
gegenüber taten, so werden wir, die wir die anderen Apostel repräsentieren,

dasselbe dem Papst gegenüber tun. Andernfalls werde ich abreisen

und nach Konstantinopel zurückkehren.»
Ein weiterer Konflikt entstand später im Zusammenhang mit der

Zuteilung der Sitze an die zwei Gruppen von Delegierten in der
Kathedrale von Ferrara. Der Papst wollte sich in die Mitte der Kirche
setzen mit den Griechen zu seiner Linken und den Lateinern zu seiner
Rechten. Die Griechen hingegen bestanden darauf, dass nach ihrer
uralten Tradition der Kaiser als der Statthalter Gottes allein dieses

Vorrecht besass. Schlussendlich gewann der Papst die Oberhand. Er
liess sich auf die Seite der Lateiner setzen, aber auf einen Thron, der
höher war als der des griechischen Kaisers. Der Patriarch bekam einen
Platz zugewiesen, der dem der höchsten westlichen Kardinäle
entsprach. Auf der gleichen Stufe wie der byzantinische Kaiser wurde
zudem noch ein Platz für den heiligen römischen Kaiser reserviert.

26 J. Gill, The Council of Florence, bes. 105 A. 3.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 343

Angesichts der Tatsache, dass dem Papst ein Platz in der Mitte der
Kirche verwehrt wurde, ist der Umstand beachtenswert, dass altem
konziliarem Protokoll folgend wie in den ersten sieben ökumenischen
Konzilen eine Bibel auf diesen zentralen Platz gelegt wurde.

Schliesslich entstand ganz am Ende des Konzils ein Streit darüber,
wer die Unions-Urkunde zuerst unterschreiben dürfe, der Papst oder,
wie es alter konziliarer Praxis entsprach, der Kaiser.27 Wie zuvor
gewann auch hier der Papst die Oberhand, wenngleich im Unionstext
stand, er habe «unter Beteiligung des Kaisers» zuerst unterschrieben.

All diese Differenzen scheinen eine Sichtweise zu bestätigen, die hier
mehr als nur protokollarische Unterschiede sieht.28 Diese Vorkommnisse

spiegeln vielmehr grundlegende Tendenzen oder Prinzipien der
beiden Kirchen wider, und zwar nicht nur hinsichtlich disziplinarischer

Angelegenheiten, sondern ebensosehr im Blick auf konziliares
Prozedere und die Festlegung des Dogmas.

Wichtiger als alle anderen Fragen ist natürlich diejenige der
Entwicklung der päpstlichen Autorität, angefangen beim ursprünglichen
Ehrenprimat, den die Konzile von Ephesus und Chalcedon dem Nachfolger

Petri zuerkannten, bis hin zur universalen und vollständigen
Jurisdiktion, der plenitudo potestatis über die ganze christliche Kirche
(den griechischen Osten mit eingeschlossen). Diese ausserordentliche

Entwicklung der päpstlichen Autorität seit spätestens dem 11. Jahrhundert

hat einige protestantische und orthodoxe Kirchenrechtler und
Theologen - unseres Erachtens mit guten Gründen - dazu geführt, die

Frage zu stellen: Was soll ein ökumenisches Konzil, wenn der Papst auf
seinem Anspruch beharrt, er allein habe das Recht, dieses Konzil
einzuberufen, zu ratifizieren, zu interpretieren und es nach Belieben wirksam

werden zu lassen oder nicht? In dieser Hinsicht war das Aufkommen

der sogenannten Kollegialität der Kardinäle im II. Vatikanischen
Konzil nach Ansicht vieler Christen ein Schritt in die gute Richtung.
Leider zeigt es sich aber unter dem gegenwärtigen Papst, dass diese

Entwicklung keine tiefen Wurzeln geschlagen hat. Die byzantinische
(und wahrscheinlich auch die neuere orthodoxe) Sicht der Funktion der
Bischöfe und sogar der Laien in den frühen ökumenischen Konzilen

27 Zu diesen drei Episoden, die ausfuhrlich bei Syropoulos berichtet werden und auf
die auch andere Quellen hinweisen, vgl. die Diskussion und Verweise bei D. Geanakop-
los, The Council of Florence, 94-98. 107 und die entsprechende Bibliographie.

28 Vgl. auch Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, passim.



344 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

scheint mindestens einen gewissen Sinn für Kollegialität widerzuspiegeln.

Noch stärkeren Ausdruck fand dieser Sinn für Kollegialität natürlich

in der von den Päpsten oft kritisierten alten byzantinischen Theorie

der sogenannten Pentarchie der Patriarchen.29 Es bleibt zu hoffen,
dass das scheinbar wieder unterdrückte Aufkommen von Kollegialität
in der römischen Kirche auf dem II. Yaticanum in einem künftigen
universalen Konzil, das sich viele herbeiwünschen, von neuem auftauchen

wird.

Probleme des Abstimmungsmodus in Basel

Wären die 700 Griechen, die zum päpstlichen Konklave nach Fer-
rara-Florenz gingen, stattdessen nach Basel gegangen, wären sie

wahrscheinlich durch einen anderen Umstand in ihrem Empfinden verletzt
worden, nämlich dadurch, dass man sie möglicherweise wie in Konstanz

nur als Vertreter einer weiteren Nation neben den bereits
bestimmten vier lateinischen Nationen Frankreich, England, Deutschland

und Italien angesehen hätte. In Konstanz wurde nämlich nach
Nationen und nicht nach Einzelpersonen abgestimmt.30 Eine Gesandtschaft

des griechischen Kaisers war bereits 1431 im Westen gewesen und
hatte mit westlichen Behörden verhandelt; zweifellos hatte sie dem
Kaiser über diesen Punkt Bericht erstattet. Zudem hatte Kaiser Johannes

VIII. viele Gelegenheiten gehabt, die Situation mit Mitgliedern der

Delegationen des Gegenpapstes und der Konziliaristen zu diskutieren,
die unmittelbar vor 1438 nach Konstantinopel gekommen waren. Letztere

hatten ihren Leiter im griechisch sprechenden «römisch-katholischen»

Johannes von Ragusa, einer äusserst sympathischen aber heute

wenig bekannten Gestalt; erstere wurden vom berühmteren Nikolaus
von Kues, dem Philosophen, angeführt, der in Byzanz eifrig nach

Manuskripten Piatos suchte.31 Die Byzantiner mögen sich in diesem

29 Zur Theorie der Pentarchie, die zuerst im Osten zur Zeit Justinians betont wurde,
vgl. F. Dvornik, Byzantium and the Roman Primacy, New York 1966, 75 f. und ders.,
The Photian Schism, Cambridge 1948,150, sowie D. Geanakoplos, Byzantine East and
Latin West, 86. Die Theorie der Pentarchie, d. h. der Gleichheit aller fünfPatriarchen, ist

nicht genau dasselbe wie Kollegialität.
30 Vgl. z.B. A. Flick, The Decline., 134f.
31 Johannes von Ragusa wurde 1431 vom damals gerade anderweitig beschäftigten

Kardinal Cesarini ans Basler Konzil entsandt, um dort die Eröffnungssitzung zu präsi-



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 345

Zusammenhang auch an ihre Zurücksetzung aufdem Konzil von Lyon
im Jahre 1274 erinnert haben, als sie hinter allen römischen Kardinälen,

wenn auch vor dem Rest des westlichen Klerus und der westlichen
Mönche Sitze zugewiesen bekamen.32 Die Griechen hätten also in
Basel gewiss protestiert, wenn sie bloss als eine unter den fünf «Nationen»

angesehen worden wären. Allerdings vollzog sich das Abstim-
mungsprozedere in Basel dann in Wirklichkeit aufder Basis von
ineinandergreifenden Kommissionen, obwohl auch dem Prinzip der Nationalität

eine gewisse Beachtung geschenkt wurde. Dieser Umstand war
der Grund, warum die Sache so komplex wurde und es so schwierig
war, irgend einen Vorschlag auch wirklich durchzubringen. Die
Rivalitäten zwischen den verschiedenen nationalen Delegationen machten
die Verhandlung irgendeines Geschäftes praktisch unmöglich, und das

Resultat war denn schliesslich auch ein völliger Misserfolg.
Obwohl sich ihr Reich mit Ausnahme von Konstantinopel, dem

Peloponnes und ein oder zwei Inseln praktisch aufgelöst hatte, betrachteten

sich die Byzantiner immer noch als «Römer». Im Gegensatz zur
territorialen Einschränkung hatte sich die Jurisdiktion des Patriarchen

von Konstantinopel inzwischen stärker ausgeweitet als jemals zuvor.
Sie reichte über manche orthodoxen slawischen Länder des Nordens,
über die Slawen auf dem Balkan und über orthodoxe Länder weiter im
Osten.33 In Wirklichkeit repräsentierten die Byzantiner also die ganze
östliche Hälfte der Christenheit, wenn nicht noch mehr. Trotz dieser
Tatsache war aber nicht von vornherein sichergestellt worden, dass sie

in Basel für wesentlich mehr als nur eine neben vier andern, lateinischen

Nationen gezählt hätten. In der Tat hatte nach Syropoulos, der
hauptsächlichen Informationsquelle über die byzantinische Mentalität,

der grosse byzantinische Philosoph Gemistos Pletho - der, wenn

dieren; vgl. A. Flick, The Decline, 136ff., und F. Dölger, Ein byzantinisches Staatsdokument

in der Universitätsbibliothek Basel, in: Historisches Jahrbuch 1953, 218-220,
sowie E. Cecconi, Studi storici sul Concilio di Firenze. Florenz 1869, 478-486. Die
Berichte von Johannes von Ragusa und Johannes von Segovia über das Basler Konzil sind
die wichtigsten Quellen für dieses Konzil. Viele dieser Berichte sind immer noch nicht
veröffentlicht. Zu Nikolaus von Kues vgl. D. Geanakoplos, The Council of Florence,
98 f. mit Bibliographie.

32 Vgl. A. Franchi, II Concilio di Lione, Rom 1965, 84f. und die Diskussion in
D. Geanakoplos, Emperor Michael, 261.

33 Vgl. D. Obolensky, The Byzantine Commonwealth, 264 ff. und J. Meyendorff,
Byzantium and the Rise of Russia, Cambridge 1981, bes. Kap. 2. 7. 8. und passim.



346 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

auch nicht besonders christlich, so doch bestimmt ein griechischer
Patriot war - sowohl den Kaiser als auch den Patriarchen gewarnt, sich

auf dem kommenden allgemeinen Konzil vor der Mehrheitsmethode
bei Abstimmungen (d. h. Griechen gegen Lateiner) in Acht zu nehmen,
da die Lateiner auf ihrem eigenen Boden die Griechen an Zahl weit
übertreffen würden.34 Es ist sehr wohl möglich, ja sogar wahrscheinlich,
dass Pletho mit seiner Warnung dieses Abstimmungprozedere in Basel

im Auge hatte.

Der Entscheid gegen Basel und für Florenz

Aufdem früheren Konzil in Konstanz, und in geringerem Ausmass
auch in Basel, war den westlichen Konziliaristen ein schwerwiegender
diplomatischer Fehler unterlaufen. In einem Brief an den griechischen
Kaiser und Patriarchen hatten sie ihre selbstverständliche Verbundenheit

im Kampf gegen das mit monarchischem Gehabe auftretende
Papsttum hervorgehoben. So weit so gut. Aber gleichzeitig beleidigten
sie die Griechen - allem Anschein nach völlig unabsichtlich -, indem
sie von den Griechen im selben Zusammenhang sprachen, in dem sie

von den konziliaristischen Bemühungen sprachen, die «häretischen»
Hussiten für ihre Sache zu gewinnen.35 Diese Art, die Griechen mit den
als heterodox geltenden Hussiten in einen Topfzu werfen, verletzte das

griechische Empfinden tief, betrachteten die Griechen doch ihre Kirche

als die orthodoxeste aller Kirchen im ursprünglichen Sinn des

Wortes: «die Kirche der sieben ökumenischen Konzile».
Aber warum zogen es die Byzantiner denn angesichts ihres eigenen,

unbestreitbar konziliaren Anliegens vor, der päpstlichen Einladung
nach Ferrara-Florenz zu folgen, anstatt nach Avignon oder Basel zu
gehen, wie es die Basler Konziliaristen wünschten? Zu jener Zeit war
der damalige Papst Eugen IV. bekanntlich schlecht zu sprechen auf
Basel. Verschiedene Male kam es sogar zu gegenseitigen Exkommunikationen.

Aber Papst Eugen war listiger als die Konziliaristen, mit
denen die Griechen auch in Kontakt standen. Denn er zögerte nicht,

34 Vgl. V. Laurent (Hg.), Les <mémoires> de S. Syropoulos, 312, 11, 9-13.
35 Zu den Hussiten, den Griechen und Basel vgl. D. Geanakoplos, The Council of

Florence, 91 und Bibliographie, sowie M. Paulovâ, L'empire byzantin et les Tchèques
avant la chute de Constantinople, in: Byzantinoslavica 14 (1953).



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 347

den griechischen Wunsch nach einem ökumenischen Konzil als Mittel
dazu zu verwenden, die Griechen zur römischen Kirche zurückzubringen

(der von den Päpsten in diesem Zusammenhang immer gebrauchte
Begriff ist «reductio») und dabei zugleich die westliche konziliaristi-
sche Bewegung zu schwächen und zu besiegen. Meiner Meinung nach

waren die folgenden Gründe ausschlaggebend dafür, dass die Griechen
sich entschlossen, nach Ferrara-Florenz und nicht nach Basel zu gehen:
Erstens waren Basel und Avignon zu weit von Konstantinopel entfernt,
und eine neue, gefahrliche Belagerung Konstantinopels durch die Türken

schien unmittelbar bevorzustehen. Zweitens - und dieser Grund ist
wohl noch schwerwiegender - glaubten die Byzantiner, von denen

einige gut lateinisch sprachen, offensichtlich, dass die konziliaristische
Bewegung im Westen von kurzer Dauer sei und dass auf lange Sicht
hinaus das Papsttum mit seiner langen Tradition den Sieg davontragen
werde; die Geschichte sollte ihnen denn auch recht geben. Zudem
waren die Basler Konziliaristen unter sich selbst uneinig, wie Aeneas

Silvius, der spätere Papst Pius II., berichtet; ja, über der Frage nach
einer Vereinigung und dem richtigen Umgang mit den Griechen kam es

sogar zu Handgreiflichkeiten. Und gewiss bestand auch die ernsthafte

Gefahr, dass der Papst in Basel gar nicht persönlich erscheinen würde,
während er versprochen hatte, in Ferrara-Florenz zu erscheinen. Bar-
laam hatte deutlich gezeigt, dass es für die Griechen absolut notwendig
war, dass alle fünfPatriarchen, der Papst eingeschlossen, persönlich
oder durch Vertreter anwesend seien. Weiter hatten viele weltliche
Fürsten, vor allem aus Italien, und der Herzog von Burgund, aufdessen

militärische Unterstützung der Kaiser aus politischen Gründen hoffte,
versprochen, nach Italien - nicht aber nach Basel - zu kommen.36 Dass

der Abstimmungsmodus in Basel auch eine Rolle gespielt haben mag,
wurde bereits erwähnt. Und schliesslich war der Papst mit Hilfe der
Medici-Banken in der Lage, den Griechen für ihre lange, beschwerliche
Reise in den Westen und für ihren Konzilsaufenthalt grosszügigere
finanzielle Unterstützung zuzusagen. Eine interessante kleine
Beobachtung: Als die Byzantiner Venedig erreichten, fragte sie der Doge,
wohin sie nun gingen, und gab ihnen, da sie immer noch unentschlos-

36 Zu diesen Überlegungen im Blick aufdie griechische Entscheidung vgl. D. Geana-

koplos, The Council of Florence, 93 f. Zu den Erwartungen, die auf den Herzog von
Burgund gerichtet waren, vgl. ebd. Ill, A. 113.



348 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

sen waren, den Rat, dorthin zu gehen, wo es für sie am vorteilhaftesten
sei.37

Die Byzantiner wollten natürlich nichts zu tun haben mit Leuten
wie den Hussiten, die die Bedeutung heiliger Tradition zu bestreiten
schienen. Erinnert sei in diesem Zusammenhang an die ähnliche Reaktion

des griechischen Patriarchen Jeremias II. im Zeitalter der
Reformation, als der deutsche Humanist Melanchthon dem Patriarchen in
bester Absicht und Vertrauen eine Kopie der Confessio Augustana
sandte, vielleicht in der Annahme (die heute noch unter gewissen
Protestanten zu finden ist), dass die griechische Kirche eine Art tertium
genus zwischen Katholiken und Protestanten sei, oder aber zumindest
als Verbündeter gegen die katholische Kirche anzusehen sei. Aber
Jeremias sandte einen scharfen Brief zurück, in dem er einzelne
dogmatische Punkte der Confessio Augustana als heterodox erklärte.38

Chancen und Schwierigkeiten des west-östlichen Gesprächs

Wie dem auch sei, ich habe persönlich den Eindruck, dass die den
Orthodoxen am nächsten stehende Kirche trotz der gewichtigen
Differenz im Blick auf den jurisdiktioneilen Primat des Papstes die
römisch-katholische ist. Sie ist die einzige Kirche mit einem den Orthodoxen

ebenbürtigen Anspruch auf Apostolizität, Katholizität und
Ökumenizität, obschon die römische Kirche nach dem siebenten
ökumenischen Konzil von 787 eine grosse Zahl zusätzlicher Konzile
einberufen hat, die sie dann einseitig für ökumenisch erklärt hat; diese

Konzile werden von den Griechen natürlich nicht als ökumenische
anerkannt. Ich bin der Überzeugung, dass beide Kirchen im wesentlichen

immer noch dieselben grundlegenden Lehrmeinungen und Sakramente

haben. Das filioque, während langer Zeit die hauptsächliche
dogmatische Differenz, ist in meinen Augen kein wesentliches Hindernis

mehr (daraufwerden wir unten noch zu sprechen kommen). Zudem
war die Festlegung der Siebenzahl der Sakramente in der griechischen

37 Vgl.V. Laurent (Hg.), Les <mémoires> de S. Syropoulos, 220,11,5-13. Vgl. auch L.

von Pastor, History of the Popes, Bd. 1,312, der bemerkt, die Griechen hätten Ferrara als

Sitz des (päpstlichen) Konzils gewählt und nicht Savona (das die finanziellen Garantien
nicht aufzubringen vermochte) oder Basel selbst.

38 Zu Patriarch Jeremias vgl. S. Runciman, The Great Church in Captivity,
Cambridge 1968, 248-256.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 349

Kirche ein Resultat der Verhandlungen zwischen Rom und Konstantinopel,

die vor und während der Konzile von Lyon und Florenz
stattgefunden haben. Früher wurde in der griechischen Kirche nicht
unterschieden oder genau hervorgehoben, welches nun Sakramente (myste-
ria) und welches sacramentalia (mysteriakai teletai) seien.39 Beide
Kirchen zeigen denselben Respekt vor heiliger Tradition wie vor der
Heiligen Schrift. Ferner nahmen der Osten und der Westen an den

Entscheidungen der ersten sieben ökumenischen Konzile teil, die alle im
Osten stattfanden und mit der traditionellen Formel begannen: «In
Übereinstimmung mit dem Beispiel der heiligen Kirchenväter.» Angesichts

all dieser Ähnlichkeiten wäre eine Kirchenunion zwischen Griechen

und Lateinern eine wesentlich leichter zu lösende Aufgabe als eine
Union zwischen Griechen und den meisten Protestanten oder zwischen
Katholiken und den meisten Protestanten. Andererseits muss betont
werden, dass die Orthodoxie sicherlich ihre eigenen, besonderen Merkmale

hat, vor allem das Konzept der theosis (Vergöttlichung, bis zu
einem gewissen Grad bereits in diesem Leben erreichbar), das für keine
andere christliche Konfession kennzeichnend ist.

Eine der Hauptschwierigkeiten, die Orthodoxe in der Begegnung mit
Rom haben, liegt darin, dass in der griechischen Psyche - wie
abgeschwächt auch immer - nach wie vor Erinnerungen vorhanden sind an
die verhasste Besetzung durch die Lateiner und die in Konstantinopel
nach 1204 vollzogene Zerstörung. Damals wurden die Byzantiner
gezwungen, sich römischer kirchlicher Jurisdiktion zu unterwerfen und
hinzunehmen, dass ein lateinischer Patriarch auf dem Patriarchenthron

von Konstantinopel und auf demjenigen der anderen östlichen
Patriarchate sass. Aus einem Briefdes Papstes Innozenz III. wissen wir,
dass in Konstantinopel, wenn ein lateinischer Priester ein Kind getauft
hatte, ein byzantinischer Priester es noch einmal taufte, und dass alte
Frauen nach dem Vollzug des lateinischen Ritus in der Hagia Sophia
nach vorne eilten und den Altar abwischten, als wäre er verunreinigt
worden.40 Ich habe einen Brief entdeckt, den die griechischen Bürger
von Konstantinopel an Papst Innozenz III. schrieben und in dem sie um
die Ernennung eines griechischen Patriarchen in Konstantinopel (neben

dem lateinischen) baten, da, wie die griechischen Bürger sagten, «es

39 Vgl. den in D. Geanakoplos, Church and State, 50 ff. zitierten Text.
40 Vgl. Ch. Hefele, Histoire des Conciles, Bd. 8, Paris 1872, 124.



350 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

für uns unmöglich ist, in der Beichte unser Geheimstes einem fremden,
d.h. lateinischen Bischof anzuvertrauen.»41

Aber solche Emotionen haben glücklicherweise stark an Intensität
verloren und viele Orthodoxe kümmern sich nicht mehr um solche

Erinnerungen. Sogar das filioque, das in Florenz ein so grosses
Hindernis war, sollte sich heute als weit weniger problematisch erweisen.
Denn in Florenz wurde diese schwierige Frage bereits durchgearbeitet,
und diese Vorarbeit kann als umfassende Grundlage für eine heutige
Diskussion herangezogen werden. In einer sich über beinahe anderthalb

Jahre hinziehenden erschöpfenden Untersuchung patristischer
Texte - lateinischer wie auch griechischer -, in deren Verlauf beide
Seiten Unmengen von Belegen anhäuften, um ihre entsprechende Position

zu unterstützen, kam man zur ausserordentlich glücklichen
Lösung: beide Seiten stimmten dem Satz zu, der Heilige Geist gehe aus

vom Vater durch den Sohn. Das bedeutete für die Griechen, dass sie

weiterhin das ursprüngliche Bekenntnis rezitieren konnten, das für sie

wichtig war zur Bewahrung des Glaubens an die Monarchie des Vaters,
während die Lateiner gemäss ihrer Ansicht ungestraft bekräftigen
konnten, der Heilige Geist gehe auch vom Sohne aus (filioque).42 So

war jede Seite frei, den betreffenden Punkt des Dogmas so auszulegen,
wie sie es wünschte, weil beide darin übereinstimmten, dass es letztlich
nur eine Quelle der Gottheit gibt. Im Grunde genommen war die
Differenz begrifflicher Art, indem die Lateiner die Einheit in der Trinität
betonten, während die Griechen dazu neigten, die Dreiheit zu betonen.

Aber schon vor der in Ferrara-Florenz angestellten Untersuchung
über die Theologie des filioque waren von Seiten der Griechen Stimmen
laut geworden, die den Einwand machten, es sei nutzlos, Theologie ins
Gespräch einzubringen, da in Übereinstimmung mit den ausdrücklichen

Verboten der ökumenischen Konzile von Ephesus und Chalcedon
keinerlei Hinzufügungen zum Glaubensbekenntnis zulässig seien. Mit
dieser Haltung glaubten die Griechen, den Lateinern schon vor Beginn
der theologischen Debatte den Boden unter den Füssen wegziehen zu
können.43 Darin zeigt sich noch einmal die Heiligkeit und die absolute

41 Vgl. mein demnächst bei Chicago University Press erscheinendes Buch Byzantium:

Church, Society and Civilization, Dokument Nr. 155.
42 Vgl. J. Gill, The Council of Florence, 259-261.
43 Vgl. D. Geanakoplos, The Council of Florence, 99 f. und G. Every, Misunder-



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 351

Unverletzbarkeit, die die Griechen den ökumenischen Konzilen und
ihren Entscheidungen beimassen. Sie bestanden darauf, dass kein
Buchstabe der konziliaren Dekrete geändert werden dürfe.44

Bevor es zur abschliessenden Lösung der filioque-Frage kam, waren
einige Griechen (zu denen aber Leute wie Bessarion, Andreas von
Rhodos, Dorotheos von Mytelene u.a. nicht zählten) immer noch
strikte gegen eine Anerkennung des filioque, allerdings mit einer anderen

Begründung. Besonders ein griechischer Bischof wiederholte
immer wieder: «Ich werde nicht das filioque anerkennen und latinisiert
werden!»45 Dieses Argument berührt einmal mehr einen tieferen
psychologischen Grund; denn dieser Bischof befürchtete wie viele Griechen

seiner Zeit, besonders Mönche und der niedere Klerus, die
Annahme des filioque bedeute einen ersten Schritt auf dem Weg zur
Latinisierung. Mit andern Worten: sie befürchteten einen gewissen
Verlust ihrer Identität als eigenständiges Volk. Und diese Befürchtung
mag nicht ganz ohne Grund gewesen sein. Denn das erste, was Eugen
IV. nach der Unterzeichnung der Kirchenunion tat, war dies, dass er
sich in Florenz um die Wahl eines neuen griechischen Patriarchen
anstelle des kürzlich verstorbenen Joseph kümmerte. Es ist interessant,
dass er als Kandidaten seinen eigenen Neffen, den lateinischen
Patriarchen von Konstantinopel vorschlug.46 In dieselbe Richtung griechischer

Furcht vor kultureller oder sogar ethnischer Absorption geht die
Äusserung von Joseph Bryennios, einem byzantinischen Mönch, der
kurz zuvor gesagt hatte: «Wenn die Lateiner kommen, um uns zu
retten, werden sie nur aus einem Grund kommen: um unsere Städte,
unsere Rasse und unseren Namen zu zerstören.»47 Solche Manifestationen

von ethnischem Bewusstsein oder «Nationalismus», die für die

standings between East and West, London 1965, 43-47, sowie J. Gill, The Council of
Florence, 147 f.

44 So in Übereinstimmung mit Vorschriften der Konzile von Ephesus and Chalce-
don.

45 Vgl. J. Gill (Flg.), Acta Graeca, Rom 1953, 400 und V. Laurent (Hg.), Les <mé-

moires> de S. Syropoulos, 546. 556.
46 Darauf weisen die hauptsächlichen Quellen hin, besonders die beiden in A. 45

genannten.
47 Vgl. D. Geanakoplos, Interaction of the Sibling Byzantine and Western Cultures

in Middle Ages and Italian Renaissance, New Haven 1976, 16 and A. 30. Vgl. ferner
N. Kalogeras, Mark of Ephesus and Cardinal Bessarion, Athen 1893, 70.



352 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Griechen am Konzil von Florenz wichtig waren, sollten in einem

künftigen Konzil berücksichtigt werden. In diesem Zusammenhang
sollte auch in Erinnerung gerufen werden, dass ungleich der
römischkatholischen Kirche all die verschiedenen orthodoxen Kirchen
herkömmlicherweise mit dem Staat verbunden gewesen sind. Und darin
liegt ein weiteres Hindernis, das in der Frage nach einer Kirchenunion
überwunden werden muss; denn die römische Kirche ist im Gegensatz
dazu eher übernational.

Am gewichtigsten war natürlich die Frage nach der griechischen
Annahme des Unionsdokumentes, das die päpstliche Jurisdiktion
festhielt oder bestätigte und in dem es hiess, der Papst «besitze den Primat
über die ganze Welt» als «Nachfolger Petri», als «erster unter den

Aposteln, wahrer Statthalter Christi und Haupt der ganzen Kirche».
Aber als ob das Konzil die Absicht gehabt hätte, diese Behauptungen
abzuschwächen und die Griechen zufriedenzustellen, wurde nach dieser

Formel der Satz angefügt: «Alle traditionellen Recht und Privilegien

der östlichen Patriarchen sollen davon ausgenommen sein.»48 So

fremd das klingen mag: warum könnte nicht auch heute diesem
Präzedenzfall gefolgt werden? Jede Kirche soll in ihrem eigenen jurisdik-
tionellen Bereich die Kontrolle ausüben, und es werden nach meiner
Vermutung kaum ernsthafte Kollisionen entstehen. Der ökumenische
Patriarch wurde in der orthodoxen Kirche vor und besonders nach 1453

als primus inter pares betrachtet.49 Möge der Patriarch seine Autorität,
einen Ehrenprimat, im Osten ausüben und der Papst seine gewohnte
Jurisdiktion im Westen. Schliesslich war Papst Gregor der Grosse, als

er sich im sechsten Jahrhundert darüber beschwerte, dass sich der
Patriarch Johannes der Faster den Titel eines «ökumenischen», d. h.
«universalen» Patriarchen anmasste, offenbar mit der Erklärung zufrieden,
der Titel beziehe sich nur auf die Kirchen der östlichen oikumene50

(obwohl einiges dafür spricht, dass der Titel für den östlichen Patriarchen

in Wirklichkeit mehr als das bedeutete). Der Wortlaut des Uni-

48 Vgl. D. Geanakoplos, The Council of Florence, 107 f. und J. Gill, The Council of
Florence, 286 ff.

49 Durch Dekret des zweiten ökumenischen Konzils von Konstantinopel im Jahre
381 wurde der Patriarch von Konstantinopel in einen Ehrenrang (nach Rom) über die
anderen östlichen Patriarchen erhoben.

50 Vgl. V. Laurent, Le titre de Patriarche Œcuménique et Michel Cerulaire à propos
de deux de ses sceaux inédits, in: Miscellanea G. Mercati, Bd. 3, Vatikan 1946, 358ff.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 353

onsdokumentes in Florenz war dergestalt, dass er jeder Kirche gestattete,

ihren eigenen Ritus, ihre Sprache und ihre liturgische Praxis (z. B.

Priesterehe oder Zölibat) beizubehalten. Es ist wahr, dass die Griechen
den lateinischen Glauben an ein Purgatorium akzeptieren mussten.51

Aber dies fiel wahrscheinlich nicht allzu schwer, weil in einigen Gebieten

der Orthodoxie eine Art rudimentäre Purgatoriumsvorstellung
schon zu existieren schien.

In jeder heutigen Begegnung zwischen Ost und West können die

Griechen, wenn sie sich in einer administrativ unlösbar scheinenden
Situation vorfinden, zu ihrem Konzept der oikonomia Zuflucht
nehmen. Oikonomia war (und ist immer noch) die Anwendung einer
gewissen Elastizität in administrativen und disziplinarischen
Angelegenheiten der Kirche (allerdings nie in dogmatischen Fragen) in Zeiten,
da für die Basileia, das byzantinische Reich, eine tödliche Gefahr
droht.52 So erlaubte die Kirche Kaiser Heraklius im siebenten
Jahrhundert, angesichts der ernsthaften Bedrohung des Reiches durch die
Perser die normalerweise bindenden, strengen kanonischen Verwerfungen

im Blick auf die Veräusserung von kirchlichem Besitz zu
übersehen. Und Kaiser Alexius Comnenus schmolz mit kirchlicher Erlaubnis

Kirchenschätze ein, um Gold- und Silbermünzen zu gewinnen und
mit ihnen schlagkräftige Armeen aufzustellen.53 Auch die römische
Kirche hat seit langem ihr kanonisches Recht übertreten, indem sie

zwecks Scheidung oder Annullierung einer Ehe Dispense erteilte. In
einer Zeit der Krise oder Not kann sich die orthodoxe Kirche aufdas ihr
eigene Prinzip der oikonomia berufen. Hier haben wir es gewiss mit
zwei wichtigen Instrumenten zur Lösung scheinbar nicht zu bewältigender

Probleme im Bereich der Disziplin und kirchlichen Administration

zu tun, besonders bei weniger schwerwiegenden Fragen.
In jüngster Zeit wurde die römische Kirche von Katholiken als in

gewisser Hinsicht flexibler als die orthodoxe Kirche bezeichnet. Während

die römisch-katholische Kirche im Prinzip zweifellos eine gesetzlichere

Haltung einnimmt, schien sie seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil und vor Johannes Paul II. eher geneigt, sich der Zeit anzupas-

51 Das ganze Dokument ist abgedruckt in J. Gill, (Hg.), Acta Graeca, 461.
52 Zum Begriff «oikonomia» vgl. D. Geanakoplos, Byzantine East and Latin West,

74 und ders., Byzantium, Dokument Nr. 97, sowie H. Alivisatos, Oikonomia and Canon
Law of the Orthodox Church (auf griechisch), Athen 1949.

53 Zu den Texten mit Bezug auf Heraklius und Alexius vgl. D. Geanakoplos, Byzantium,

Dokumente Nr. 87A+B.



354 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

sen. Das bezeugt z.B. die Einführung einheimischer Sprachen in der
Messe. Nach weit verbreitetem Empfinden ist die orthodoxe Kirche in
solchen Fragen unnachgiebiger. Dieses Empfinden bezieht sich nicht so
sehr auf das grundlegende Dogma der orthodoxen Kirche, das unverändert

geblieben ist und auch bleiben sollte, sondern auf die Notwendigkeit,

neue Wege zu finden im Blick auf die Ausdrucksformen des

Gottesdienstes, den Zugang zu den Sakramenten und ähnliches mehr.
Zu Recht mahnte der Erzbischof von Smyrna vor ungefähr 50 Jahren:
«Seid nicht ängstlich, ausgetragene kirchliche Gewänder wegzuwerfen
und neue anzuziehen!»54 Diese Ermahnung hat eine wegbereitende
Wirkung für die ökumenische Bewegung gehabt. Dasselbe könnte
heute gelten. Das hat Florovsky in einem Artikel über den «Geist der
Väter», diese in der Orthodoxie so wichtige Redewendung, schön zum
Ausdruck gebracht: «Den Geist der Väter der frühen Kirche zu bewahren

heisst nicht, alle. Veränderung abzulehnen. Die Väter haben selbst
in einer Zeit gewaltigen sozialen Aufbruchs gelebt und waren deshalb
im Elinblick auf äussere Dinge auf Veränderung angewiesen, wenngleich

sie das Kerygma Christi und der Apostel bewahrt haben.»55

J. Meyendorff machte kürzlich den Vorschlag, die römische Kirche
und die orthodoxe Kirche sollten zu ihren jeweiligen Positionen aus der
Zeit des Unions-Konzils von 879-80 zurückkehren, als Patriarch Pho-
tius nach einem schweren Schisma zwischen ihm und Papst Nikolaus I
wieder als Patriarch von Konstantinopel eingesetzt wurde. In
Übereinstimmung mit Anweisungen des Papstes, willigten die päpstlichen
Legaten in diesen Akt ein. Wie Meyendorffbetont, schien es den Papst
auch nicht zu stören, dass er damit die durch seinen Vorgänger
ausgesprochene Exkommunikation von Photius rückgängig machte.56
Jedenfalls kam es zum Frieden - die Byzantiner benützten of das Wort
«eirene» zur Bezeichnung von Versöhnung und Vereinigung - und
beide Seiten empfanden Respekt füreinander. Ich denke, dass sich in
gleicher Weise Patriarch Athenagoras und Papst Paul VI bei ihrem

54 Vgl. D. Geanakoplos, The Greek Orthodox Church: Alive and Relevant, in:
Orthodox Theology and Diakonia: Essays Honoring Archbishop Iakovos, Brookline
1981, 175.

55 So G. Florovsky in The Spirit of the Fathers; vgl. auch seine Arbeit über The
Authority of the Ancient Councils and the Tradition of the Fathers.

56 J. Meyendorff, Living Tradition. Orthodox Witness in the Contemporary World,
in: What is an Ecumenical Council? 1978, 71:%Können wir heute gemeinsam das pho-
tianische Konzil von 879-880 als ökumenisch anerkennen?»



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 355

Treffen in Jerusalem im Jahre 1965, also nach beinahe einem Jahrtausend

des Schismas, als Brüder behandelten, als gleichrangige Prälaten,
trotz ihrer verschiedenen Ansprüche aufJurisdiktion und Administration.

Zur Anerkennung der Ökumenizität eines Konzils

Nun wollen wir uns den wichtigen Fragen zuwenden, die sich im
Zusammenhang mit der Anerkennung der Ökumenizität eines Konzils
stellen. Wir alle wissen, dass früher einige als ökumenisch erklärte
Konzile wie z. B. die Räubersynode von 449, das Konzil von Konstantinopel

von 1215 und selbst das Konzil von Florenz von den Griechen
nicht als ökumenisch anerkannt wurden. Gewiss, keines wurde, wie die
orthodoxe Kirche es für notwendig erachtet, von einem späteren Konzil

für ökumenisch erklärt. Aber fast alle anderen Voraussetzungen der
Ökumenizität waren vorhanden, schon gar im Blick auf Florenz.
Ungleich der Situation von Lyon waren in Florenz alle fünfPatriarchen
oder ihre Vertreter anwesend, gab es eine ausführliche Diskussion und
wurde am Schluss die Union vom Kaiser, dem ganzen griechischen
Klerus (mit Ausnahme von Markus von Ephesus) und dem Papst
akzeptiert. Es war die byzantinische Bevölkerung oder, wie Chomjakov
Alivisatos und andere es genannt haben, «das Gewissen der Kirche»,
das die Union nach der Heimkehr der griechischen Gesandten nicht
«annehmen» wollten.57 So kommt es, dass die Griechen das Konzil von
Florenz, obwohl es Rom noch heute als ein ökumenisches Konzil
anerkennt, wie Lyon als ein verworfenes Konzil aufführen.58

Aber, so stellt sich die Frage, hätte das eine Kirchenunion so vehement

ablehnende griechische Volk überhaupt je dazu gebracht werden
können, die Ökumenizität von Florenz anzuerkennen? Ich denke, das

57 Vgl. D. Geanakoplos, Church and State, 80 A. 76 ; A. Khomiakov, L'église latine
et le Protestantisme au point de vue de l'église d'Orient, Lausanne 1872; H. Alivizatos,
The Conscience of the Church (auf griechisch), Athen 1954 und Emilianos Bishop of
Meloa, The Nature, 358 (über die Legitimität der Abhängigkeit eines Konzils von der
Reaktion der Laien).

58 Es scheint so zu sein, dass die römische Kirche die ersten 25 Sitzungen des Basler
Konzils als ökumenisch anerkennt, nicht aber die späteren Sitzungen, d. h. diejenigen, die
nach der Eröffnung des Konzils von Ferrara-Florenz stattfanden. Über diesen Punkt
gingen die Meinungen im 15. und 16. Jh. auseinander.



356 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

wäre nur unter der Bedingung möglich gewesen, dass das Konzil, wie
die Griechen ständig gefordert hatten, in Konstantinopel selbst
abgehalten worden wäre, wo das argwöhnische Volk (argwöhnisch besonders

gegenüber seinen eigenen «Latinophrones») die Vorgänge hätte
verfolgen und seinen Argwohn beschwichtigen lassen können. Aber
weil es eben nicht dazu kam, verlangte das Volk nach der Rückkehr der
Gesandten von ihnen Auskunft, warum sie das Unionsdokument
unterzeichnet und damit die «Reinheit» des orthodoxen Glaubens
verraten hatten. Das Volk stand unter der Befürchtung, dieser Verrat
werde Gottes Zorn auf sie herabrufen, ähnlich wie es ihnen angeblich
als Strafe für ihre Sünden im Jahre 1204 ergangen war. Auch hier zeigt
sich uns die fast vollständige Identifikation der religiösen Gefühle der
Griechen mit ihrem ethnischen Selbstbewusstsein ; und diese Gefühle,
so glaubten sie, begründeten ihre Verschiedenheit von den Lateinern.59
Diese Überlegung machte die Bewerkstelligung einer Vereinigung in
Florenz doppelt schwierig. Heutzutage sind wir aber der Kultur nach
alle mehr oder weniger westlich, und solch tiefsitzende kulturelle
Unterschiede sind kaum mehr von wirklicher Bedeutung. Zudem gibt
es seit 1821 eine fest begründete griechische Nation, weshalb die Gefahr
gering ist, dass die griechische Kultur sich auflösen wird. Trotzdem ist
Nationalstolz ein Faktor, der in einem künftigen Konzil mindestens in
Rechnung gestellt werden muss.

Florenz als Ausgangspunkt für ein künftiges
ökumenisches Konzil

Doch kehren wir zum Basler Konzil zurück, das während dem
Konzil von Florenz weiter tagte. Eine in der Minderheit stehende

Gruppe war nach Ferrara gezogen und dann dem Papst nach Florenz
gefolgt, dem es inzwischen gelungen war, die griechische Delegation auf
seine Seite zu ziehen. Gill und Flick haben richtig gesehen, wenn sie

sagen, dass das Zustandekommen der Vereinigung - wie kurzlebig sie

auch immer war - der entscheidende Faktor war, der dem vorher fast
machtlosen Papst Eugen neuen Auftrieb gab und die Fähigkeit, gegen
die die Mehrheit bildende Gruppe der Konziliaristen in Basel aufzu-

59 Zur griechischen Furcht vor einer Latinisierung vgl. D. Geanakoplos, The Council

of Florence, 103-106 und ders., Interaction, 46-48. 289-292.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 357

stehen und die westliche konziliaristische Bewegung schliesslich
auszulöschen (obwohl er selber in Basel exkommuniziert worden war).60

Natürlich verdankte das Papsttum seinen Triumph auch der Tatsache,
dass Kardinal Cesarini und andere führende Konziliaristen,
einschliesslich Aeneas Silvius und Nikolaus von Kues, zu seiner Partei

übergetreten waren. Dazu wäre es aber wahrscheinlich gar nicht
gekommen, wenn nicht die Griechen paradoxerweise beschlossen hätten,

dorthin zu gehen, wo der Papst war, und nicht zu den Konziliaristen,

deren Tradition ihnen viel weniger vertraut war.
Wir wollen hier noch einen weiteren Punkt erwähnen, den die

Quellen über die Vorgänge in Florenz erkennen lassen, nämlich den,
dass der griechische Kaiser Johannes seine Bischöfe angewiesen hatte,
über die Lehren des Hesychasmus absolutes Schweigen zu bewahren.61

Da die Lateiner die hesychastische Vision des «göttlichen Lichtes» als
eine theologische Neuerung betrachteten, hätten sie diese Lehren leicht
gegen die Griechen ins Spiel bringen können, die ihrerseits den
lateinischen filioque-Zusatz zum Glaubensbekenntnis mit demselben

Argument der Neuerung ablehnten.
Wir haben bereits gesehen, dass nach der Einberufung des ersten

westlich-konziliaristischen Konzils von Pisa im Jahre 1409 der griechische

Alexander V. den päpstlichen Thron bestieg. Obwohl lateinischen
Glaubens, wurde er als Petros Philarges in einer griechischen Familie
auf Venezianisch-Kreta geboren. Wie bereits erwähnt hielt Jean Ger-
son, einer der grossen konziliaristischen Denker und Rektor der
Universität Paris, nach Bekanntwerden von Peters Wahl vor dem
französischen König und Pariser Universitätsprofessoren eine begeisterte
Rede, in der er die Wahl Peters lobte. Grund solchen Lobes war nicht
nur, dass Peter einmal ein Student und später ein beachteter Scholastik-
Professor war «an unserer Pariser Universität, nicht nur dass ihn die
meisten Teile Europas unterstützten» - so z. B. England, wo Peter früher

in Oxford studiert hatte, sowie Teile von Deutschland und Italien,
besonders Venedig - sondern vor allem die Tatsache, dass «es Gutes
ahnen lässt für die Einheit der römischen Kirche und, was am
bedeutendsten ist, für die Wiedervereinigung der beiden alten Teile der
Christenheit.» Peter war Erzbischof von Milano gewesen, wahrscheinlich

60 Vgl. A. Flick, The Decline, 202 und J. Gill, The Council of Florence, VIII.
411.

61 Vgl. dazu die Ausführungen von J. Gill, Konstanz und Basel-Florenz.



358 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

der führende konziliaristische Aktivist unmittelbar vor Pisa, und er
hatte vornehmlich wegen dem Missstand zweier rivalisierender Päpste
auf ein Konzil gedrängt.62 Peter mag, mindestens bis zu einem
bestimmten Mass, bewusst oder unbewusst von gewissen byzantinischen
oder patristischen griechischen Gedanken beeinflusst gewesen sein. Ich
schlage übrigens durchaus nicht die Wahl eines griechischen Papstes

vor, um eine Kirchenunion voranzutreiben, obwohl daran zu erinnern
ist, dass in der frühen Kirche viele Griechen und Syrer Päpste wurden.
(In der Tat stellten neben den Italienern die Griechen mehr Päpste als

irgendein anderes Volk.)63
Es ist bekannt, dass die in Basel tagenden Konziliaristen angesichts

des päpstlichen Triumphes in Florenz den neuen Papst Nikolaus V.
schliesslich anerkannten und ihr Konzil für aufgelöst erklärten. Auch
die konziliaristischen Verlautbarungen von Konstanz und Pisa schienen

von kurzer Lebensdauer; aber es steht ausser Zweifel, dass sie

theoretisch die Ansichten gewisser deutscher Reformatoren des

16. Jahrhunderts beeinflusst haben. Was das Konzil von Florenz
betrifft, so wurde es von der römischen Kirche zu Recht als Fortsetzung
des Basler Konzils betrachtet.64 Der römischen Kirche gilt Florenz als

ökumenisches Konzil; die Beurteilung des Basler Konzils ist zwiespältig.

Das wichtigste Erbe von Florenz besteht darin, dass praktisch alle
möglichen Fragen, die sich zwischen Rom und Konstantinopel stellen,
diskutiert worden sind und dass in einigen Fragen Lösungen oder
zumindest Kompromisse erreicht worden sind. Im Blick auf ein künftiges

Konzil zwischen orthodoxen und römischen Kirchen - und
vergessen wir nicht, dass auch die Armenier, gewisse Monophysiten und
Nestorianer sowie andere östliche Kirchen damals die Union mit Rom
mitunterzeichnet haben - kann man meines Erachtens nichts besseres

tun, als das Konzil von Florenz mit seinen Beratungen als den
Ausgangspunkt eines neuen Konzils zu betrachten. Ein Studium der in
Florenz durchgeführten Beratungen wird Ökumenikern helfen, nicht
nur damals begangene Fehler zu vermeiden, sondern auch Lehren zu

62 Dies wird näher ausgeführt werden in meiner in nicht allzuferner Zukunft erscheinenden

Biographie von Papst Alexander V.
63 Schätzungen zufolge sind die Völker, die am meisten Päpste gestellt haben, der

Reihe nach die folgenden: Italiener, Griechen (und Syrer), Franzosen, Spanier und
Engländer.

64 Vgl. A. Flick, The Decline und J. Haller (Hg.), Concilium Basiiiense.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 359

ziehen aus dem damals Erreichten und dadurch frei zu werden für
heutige brennende Fragen in den Bereichen der Ekklesiologie und der
Sozialethik sowie natürlich auch im Blick auf die schwierige Frage,
welche Kirchen zu einem ökumenischen Konzil eingeladen werden
sollten.

Darf ich abschliessend festhalten, dass ich, obwohl ich eine
institutionelle Verschmelzung der griechischen und lateinischen Kirchen
nicht ins Auge fasse und sogar nicht einmal wirklich wünsche, in
Übereinstimmung mit uraltem orthodoxem Glauben den Papst als

Ehrenpräsidenten einer vereinigten christlichen Kirche anerkennen
würde. Vor allem aber hoffe ich auf eine gegenseitige Anerkennung der
Sakramente, und das bedeutet: auf eine geistliche Vereinigung. Denn
obwohl die Lateiner die Wirksamkeit der in der griechischen Kirche
gespendeten Sakramente anerkennen, ist das Umgekehrte nicht der
Fall. Aber ich glaube, dass diese Schwierigkeit ohne allzu grosse
Probleme überwunden werden kann, zumal im Lichte der gemeinsamen
Erfahrung von Florenz. 1965 sagte mir Patriarch Athenagoras von
Konstantinopel: «Mein ganzer Ehrgeiz geht nun dahin, nach Rom zu
gehen und vom selben Becher wie der Papst Kommunion zu empfangen.»

Dazu kann ich nur- ungefähr nach der Art, in der die Dekrete der
ersten sieben ökumenischen Konzile begannen - beifügen: «Mögen die
vielen - mindestens geistlich - eins werden unter der Leitung des

Heiligen Geistes.»

5. Das Konzil von Basel in altkatholischer Sicht

Herwig Aldenhoven

Das Konzil von Basel wird in altkatholischer Sicht als bedeutende
Manifestation einer kirchlichen Strömung betrachtet, deren
Unterdrückung für die weitere Geschichte der abendländischen Kirche
verhängnisvolle Folgen hatte. Es ist klar, dass diese Sicht eng mit dem
Selbstverständnis der altkatholischen Kirchen zusammenhängt.

Die altkatholischen Kirchen verstehen sich ja als Erben jener
Strömungen in der abendländisch-katholischen Kirche, die von der
altkirchlichen Überlieferung und vom Gemeinschaftscharakter der Kirche

her eine Erneuerung anstrebten, die mit dem päpstlich-kurialen


	Die Konzile von Basel (1431-49) und Florenz (1438-39) als Paradigma für das Studium moderner ökumenischer Konzile aus orthodoxer Perspektive

