Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Die Konzile von Basel (1431-49) und Florenz (1438-39) als Paradigma
fur das Studium moderner 6kumenischer Konzile aus orthodoxer
Perspektive

Autor: Geanakoplos, Deno J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

330 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

gekommen ist.>* Die Betrachtung des spatmittelalterlichen Konziliaris-
mus konnte durchaus wertvolle Beitrdge liefern. Der differente Aus-
gangspunkt muss bei dem evangelischen Theologen keineswegs zum
Verzicht auf theologische Fragestellungen fiihren. Er kann sich in
gewisser Hinsicht sogar unbefangener als der Katholik aufeinen Dialog
mit den Basler Konzilsvitern einlassen und nachhaltige Impulse und
theologische Denkanstosse empfangen. Gerade wenn er mit den Mit-
teln der historischen Kritik das ekklesiologische Selbstverstindnis der
Basler Konzilsviter zu erheben sucht, stellt sich die Frage nach dem
Verhaltnis zu Jesus Christus als dem Grund der Kirche?®, von dem das
Konzil seine Autoritit herzuleiten beanspruchte.”® Und die Frage, wie
«das, was Gott durch Jesus Christus im Heiligen Geist der Kirche zu
sagen hat, in der richtigen Weise weitergesagt wird»*’ —d. h. auf welche
Art und durch welche ekklesialen Strukturen, ist auch heute das strit-
tige ekklesiologische Kernproblem des 6kumenischen Dialogs.

4. Die Konzile von Basel (1431-49) und Florenz
(1438-39) als Paradigma fiir das Studium moderner
okumenischer Konzile aus orthodoxer Perspektive

Deno J. Geanakoplos

Das Basler Konzil ist eine der ausserordentlichsten Synoden der
Kirchengeschichte. Denn auf der einen Seite bezeichnet Basel den
Hohepunkt westlich-konziliarer Suprematsanspriiche gegeniiber
papstlicher Autoritit, auf der anderen Seite ermdglichte es dem in die
Enge getriebenen Papst, im Verlauf der 18 Jahre Konzilsdauer durch
seine geschickte Diplomatie der Kirchenunion mit den Griechen, vor

34 Vgl. den Bericht von H. Meyer iiber die «Zeit des Dialogs» in Una Sancta 1981/2,
132 ff., und die Beitriige im Oktoberheft der Zeitschrift Concilium 1981 unter dem Gene-
ralthema: «Wer hat das Sagen in der Kirche ?»

35 Vgl. G.Ebeling, Die Geschichtlichkeit der Kirche als theologisches Problem,
Sammlung gemeinverstandlicher Vortrdge und Schriften aus dem Gebiet der Theologie
und Religionsgeschichte 207/208, Tiibingen 1954, 77f.

56 Vgl. die in der Intitulatio aller Konzilsdokumente wiederholte Formulierung (aus
dem Konstanzer Superioritdtsdekret): «(synodus) in spiritu sancto legitime congregata
potestatem a Christo immediate habens» (0.4.).

57 Concilium 1981, Vorwort.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 331

allem auf dem Konzil von Florenz, seinen in Basel versammelten kon-
ziliaristischen Gegenspielern den entscheidenden Schlag zu versetzen
und so den pédpstlichen Absolutismus in der westlichen Kirche erneut
festzusetzen. Zudem gewinnt das Konzil von Florenz aus griechischer
Perspektive noch dadurch eine besondere Bedeutung, dass sich aufihm
die romische und die griechische Kirche zum ersten Mal seit dem
sogenannten Schisma von 1054 zu einem offiziell sanktionierten allge-
meinen Konzil trafen, um in ausfiihrlichen Gesprichen die wichtigsten
Probleme zu besprechen, die die zwei Institutionen voneinander trenn-
ten. Das Basler Konzil, und besonders das daran anschliessende von
Florenz, stellt deshalb ein geradezu ideales Paradigma fiir das verglei-
chende Studium byzantinischer und romischer konziliarer Konzepte
wihrend des Spatmittelalters und der Renaissance-Periode dar. So
geben uns die Berichte liber die Vorginge an diesen beiden Konzilen —
und im besonderen am Konzil von Florenz - gleichsam einen Entwurf
fiir die Art von Vorbereitung und Diskussion an die Hand, die der
Einberufung eines grossen universalen Konzils der Christenheit voran-
gehen miissen. Ein solches Konzil wird hoffentlich in nicht allzu ferner
Zukunft stattfinden, wenngleich es wahrscheinlich nicht mehr in dieser
Generation zustande kommen wird.

Die romische Kirche heute ist natiirlich nicht mehr dieselbe wie am
Ende des Basler Konzils unter Papst Nikolaus V. In der Zwischenzeit
haben einige Reformen in der Sprache und besonders in der Liturgie
stattgefunden als Folge des II. Vatikanischen Konzils. Aber die allge-
meine monolithische kirchliche Struktur der rémischen Kirche blieb
dieselbe und wurde in gewisser Hinsicht durch die 1870 erfolgten
Erklirungen zur Unfehlbarkeit des. Papstes sogar noch verstarkt. Die
orthodoxe Kirche — oder genauer gesagt: die orthodoxen Kirchen —
blieben im grossen und ganzen gleich, obwohl natiirlich der Hauptpro-
tektor der Kirche, der byzantinische Kaiser, nicht mehr existiert und
der 6kumenische Patriarch von Konstantinopel heutzutage in einem
fremden, ja sogar feindlichen Land residiert. So glauben viele Theolo-
gen aller orthodoxen Kirchen wie der Verfasser selbst, dass der beste
Weg zur Wiederherstellung der Einheit in der Kirche, besonders mit
Rom, darin besteht, zur Situation vor dem sogenannten Schisma von
1054 zuriickzukehren, als die beiden Kirchen, ungeachtet gewisser vor-
wiegend politischer und psychologischer Unterschiede, noch in voller
Gemeinschaft waren. In der Tat haben die Griechen, die immer darauf
stolz waren, die Kirche par excellence der sieben 6kumenischen Kon-



332 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

zile zu sein und zu bleiben, in Florenz 1438-39 wie schon friiher auf
dem Unionskonzil von Lyon 1274 mit Nachdruck daran festgehalten,
dass der einfachste, unvoreingenommenste Weg zur Wiederherstellung
der alten Einheit in einer Riickkehr zur Situation vor der Trennung der
Kirchen um 1054 liege.! Dieser Vorschlag war fiir den Papst natiirlich
unannehmbar, hitte er doch den unter Gregor VII. einsetzenden und
iiber das Jahr 1870 bis heute weitergehenden enormen Zuwachs an
papstlicher Autoritdt und Jurisdiktionsanspriichen iiber alle Kirchen,
auch die griechische, mit einem Schlag annulliert.

Zur Vorgeschichte

Doch kehren wir zur westlich-konziliaren Bewegung zuriick. Es
iiberrascht, dass die Pdpste nach beinahe zwei Jahrhunderten Ableh-
nung aller byzantinischen Vorschlige, ein allgemeines Konzil einzu-
berufen, das die lehrmissigen und liturgischen Differenzen im Blick auf
das filioque, die Verwendung des azyma (ungesiduertes Brot), die Frage
der epiclesis (des genauen Moments, in dem das Wunder der metabole
oder der Transsubstantiation geschicht) und das Problem des Zolibats
oder der Ehe von Priestern 16sen sollte, endlich nachgaben und im Jahr
1431 den griechischen Vorschlag akzeptierten, ein allgemeines Konzil
einzuberufen, d. h. eine Zusammenkunft der Bischofe der Kirche, unge-
fahr nach der Art der frithen kirchlichen Konzile. Was fiir eine Umkeh-
rung der Position im Vergleich zu den Papsten Urban IV. und Clemens
IV.im 13.Jahrhundert, die erklédrten, «es wire absolut unzuléssig, ja das
Zusammenkommen eines Konzils konne nicht erlaubt werden, da die
Reinheit des Glaubens (durch Gespriche mit den Griechen) nicht in
Zweifel gezogen werden diirfe» !> Wie immer seither insistierte Rom
auch damals auf Kirchenvereinigung als erstem Schritt, dem dann ein
allgemeines Konzil nur als zweiter Schritt folgen konne, vermutlich

' Zu Lyon vgl. D. Geanakoplos, Emperor Michael Palacologus and the West, Cam-
bridge 1959, 258—-276. Zu Florenz vgl. J. Gill, The Council of Florence, Cambridge 1959,
und D. Geanakoplos, The Council of Florence (1438-39) and the Problem of Union
between the Greek and Latin Churches, ChH 24 (1955), 324-346. Zum griechischen
Festhalten an einer Riickkehr zur Situation vor 1054 vgl. D. Geanakoplos, Emperor
Michael, 261f. und ders., Bonaventura and the Two Mendicant Orders and the Greeks at
the Council of Lyons, in: The Orthodox Church and the West, Oxford 1976, 192.

2 D. Geanakoplos, Emperor Michael, 203.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 333

einfach um die getroffenen Entscheidungen zu ratifizieren. Gewiss, auf
dem 1274 stattfindenden Konzil von Lyon hatten sich 6stliche und
westliche Vertreter bereits getroffen. Aber dort hatte Rom keinerlei
offentliche Debatte oder Diskussion zugelassen mit Ausnahme einiger
privater Unterredungen, die der fiihrende lateinische Legat Kardinal
Bonaventura und der fiihrende griechische Laienvertreter Georg Akro-
polites vermutlich miteinander hielten.? Einige Jahrzehnte spéter, im
14.Jahrhundert, erklirte der aus Stiditalien stammende byzantinische
Humanist Barlaam dem Papst denn auch unmissverstandlich, das
Konzil von Lyon habe deshalb keine Einigung herbeifiihren kénnen,
weil «das byzantinische Volk Lyon nie als ein 6kumenisches Konzil
anerkennen werde, da nicht alle fiinf Patriarchen anwesend gewesen
seien und keine offentliche Diskussion stattgefunden habe.»* In der Tat
war die Opposition von Volk und Klerus so stark, dass Kaiser Michael
nicht einmal den zustdndigen griechischen Patriarchen dazu bewegen
konnte, nach Lyon zu gehen, und stattdessen einen Ex-Patriarchen
senden musste. In Wirklichkeit hatte Michael allerdings nicht deswe-
gen eine Vereinigung angestrebt, weil er von der Notwendigkeit einer
kirchlichen Annidherung iiberzeugt gewesen wire, sondern aus reiner
Verzweiflung und Not: um sich papstliche Hilfe gegen seinen Todfeind,
den pépstlichen Vasallen Charles d’Anjou, Konig von Sizilien, zu
sichern, der Konstantinopel bedrohte. In einem gewissen Sinn wieder-
holte sich dieselbe Stuation in Basel und dann in Florenz, wobei es nun
allerdings die Tiirken waren, die Konstantinopel bedrohten. Diesmal
allerdings, nicht zuletzt dank dem in der Friihrenaissance sich entwik-
kelnden grosseren gegenseitigen Interesse an Kultur und Religion,
waren eine Anzahl griechischer Kleriker und Intellektueller (z.B.
Demetrios Cydones und Bessarion) bereit, einige ihrer Zweifel zugun-
sten des libergeordneten Ideals einer geeinten Christenheit fallen zu
lassen. Und auch das Papsttum, das sich in einer hochst prekidren Lage
befand, hatte eine Trumpfkarte notig, die gegen seine zunehmend an
Macht gewinnenden Gegner, die westlich-konziliaristische Bewegung,
ausgespielt werden konnte.

Vor der Einberufung der Versammlung nach Lyon im Jahre 1274
hatte Papst Gregor X. beim lateinischen Gelehrten Humbert von

3 Vgl. D. Geanakoplos, Bonaventura, 183-211, bes. 202. 206-208.211.
4 Vgl. die Ubersetzung von Barlaams Rede in D. Geanakoplos, Byzantium and the
Crusades (1261-1453), in: K. Setton (Hg.), The Crusades, Bd 3, Madison 1974, 55f.



334 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Romans, der lange im Osten gelebt hatte, ein Positionspapier in Auf-
trag gegeben. Humbert, mit seltenem psychologischem Scharfsinn, hob
hervor, dass die Schwierigkeit griechischer und lateinischer Theologen,
die gegenseitigen Positionen zu verstehen, mindestens teilweise da-
durch behoben werden konnte, dass Griechen und Lateiner sich einmal
anschickten zu tun, was noch nie jemand unternommen hatte: die
kanonischen Gesetzestexte der jeweils anderen Partei durchzulesen, In
seinem Pliddoyer fiir grosseres gegenseitiges Verstindnis fiihrte Hum-
bert zudem aus, der wesentliche Grund fiir die Animositdt zwischen
den zwei Kirchen sei urspriinglich gar kein religioser gewesen, sondern
habe seine Wurzel in der im Jahre 800 im Westen vollzogenen Wie-
derherstellung des romischen Imperiums durch Karl den Grossen, ein
Akt, der dazu diente, die Giiltigkeit der byzantinischen Anspriiche, die
wahren Nachfolger von Augustus und Konstantin dem Grossen zu
sein, zu bestreiten.> Das Wissen um diese Unterscheidung von griechi-
scher und lateinischer Mentalitit und die zur Uberwindung dieser Dif-
ferenz vorgeschlagenen Mittel sollten von heutigen Theologen, denen
die kirchliche Einheit der Okumene ein Anliegen ist, nicht iibersehen
werden.

Die konziliare Theorie

Das Basler Konzil wurde auf das Jahr 1431 vom widerstrebenden
Papst Martin V. einberufen, und zwar unter dem unnachgiebigen
Druck der immer noch méichtigen konziliaristischen Partei des We-
stens, die auf Reform der Kirche an Haupt und Gliedern — besonders
am Haupt, dem Papsttum — dringte. Gewiss, als ein Resultat der zwel
fritheren westlichen konziliaristischen Synoden, derjenigen in Pisa
1409 und derjenigen in Konstanz von 1414 an, war es der konziliaristi-
schen Partei endlich gelungen, der westlichen Kirche ihre Theorie
aufzuprigen, dass ein allgemeines Konzil dem Papst iiberlegen sei, und
dass bei der Einberufung eines solchen Konzils — entgegen mittelalter-
lichem westlichem Kirchenrecht — deshalb auf papstliche Zustimmung
verzichtet werden konne. Verschiedene Griinde stehen hinter dieser
Uberzeugung: einmal der Glaube, dass weniger der Papst als Nachfol-

5 Vgl. Humbert de Romans, Opus Tripartitum, in: Mansi, Concilia Bd 24,
Kol. 106-136 und D. Geanakoplos, Bonaventura, 196.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 335

ger Petri, sondern vielmehr Christus selbst das wahre Haupt der Kirche
sei; dann der Gedanke, dass in Zeiten einer extremen Notsituation fiir
das Wohlbefinden der ganzen Kirche und Gemeinde (Kirche und
Gemeinde wurden hier gleichbedeutend verstanden) kanonisches
Recht aufgehoben und Notmassnahmen zum Wohl aller beschlossen
werden konnten. Diese konziliaristische Theorie wurde schliesslich in
die Tat umgesetzt, nicht durch die beiden rivalisierenden Pipste, son-
dern durch die Kardinile der beiden Kurien in Rom und Avignon. Auf
dem Konstanzer Konzil wurde 1417 das revolutionire konziliaristische
Edikt Frequens angenommen, das bestimmte, dass regelmassig alle fiinf
(spater zehn) Jahre ein Konzil einberufen werden sollte, um sich drédn-
gender kirchlicher Probleme, wie klerikale Missstinde und die Rege-
lung pipstlicher Angelegenheiten, anzunehmen.® Es verdient hervor-
gehoben zu werden, dass in der Formulierung solcher Theorien zum
erstenmal Laien eine wesentliche Rolle spielten, nun da ausdriicklich
erkldart wurde, dass der Leib Christi sowohl Klerus als auch Laien
einschliesse.’

Solche Ansichten sind in gewissem Sinne dhnlich wie traditionell
byzantinische Vorstellungen. Jedenfalls scheinen sie mit der byzanti-
nischen Betonung von Konzilen als der letzten Autoritdt in lehrmés-
sigen und rechtlichen Fragen der Kirche ilibereinzustimmen. Das be-
deutet, dass die Uberlegenheit der kollektiven Weisheit der unter der
Leitung des Heiligen Geistes im Konzil versammelten Viter gegeniiber
der eines einzelnen, des Papstes, anerkannt wird. Die Byzantiner hiel-
ten alle Apostel fiir gleich im Blick aufihre Autoritit, obwohl sie kaum
je Petrus einen Ehrenprimat absprachen.® Bedeutsamer jedoch ist die
griechische Interpretation der Aussage Christi im Matthdus-Evange-

6 Zurkonziliaren Theorie und ihrer Entwicklung und zu den Konzilen von Konstanz
und Basel vgl. u.a. E. Jacob, Essays in the Conciliar Epoch, Manchester 1953, und
A. Flick, The Decline and Fall of the Medieval Church, Bd. 2, New York 1920,
Kap. 12-19, bes. 107. 135-137 (iiber die Ideen des Nikolaus von Kues) und J. Haller (Hg.),
Concilium Basiliense, Bde. 1-5, Basel 1896-1905.

7 Vgl. z.B. Emilianos Bishop of Meloa, The Nature and Character of Ecumenical
Councils according to the Orthodox Church, in: The Councils of the Church: History and
Analysis, Philadelphia 1966, 338-369, bes. 348: «Die Kirche umfasst (fiir den Osten) die
ganze Menschheit und Schopfung, um ihnen teilzugeben an géttlichem Leben... Das
menschliche Geschlecht ist gleichbedeutend mit dem Leib Christi.»

8 Vgl. J. Meyendorff, St. Peter in Byzantine Theology, in: The Primacy of Peter,
London 1963, bes. 9-15, und George Acropolites, On Sts. Peter and Paul, in: ders., Opera,
hg. v. Teubner, Bd. 2, 45-66. Dazu auch Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 354:



336 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

lium: «Du bist Petrus, und auf diesen Felsen (petra) will ich meine
Kirche bauen.» Fiir die Griechen bezog sich dies tatsdachlich auf Petrus,
obwohl das einige Protestanten — m.E. zu Unrecht — bestreiten. Aber
nach orthodoxer Tradition war Petri Glaube derselbe wie der aller
Apostel. Der Felsen Petrus, auf den Bezug genommen wird, meint den
gemeinsamen Glauben aller Apostel, der unter alle Christen ausge-
streut werden sollte.® Das orthodoxe Verstdndnis dieses locus classicus
scheint mir ein viel 6kumenischeres Geprage zu tragen als die entspre-
chende romische Sicht. Und die Bedeutung dieser matthaischen Peri-
kope wurde in Florenz natiirlich heftig diskutiert.

Wir wissen, dass in den Diskussionen am Basler Konzil und sicher in
den Priliminarien von Florenz die grundlegende Frage auftauchte, wer
die Autoritdt besitze, das universale Konzil einzuberufen. Sollte es
nach alter byzantinischer Tradition der Kaiser sein oder eher der Papst,
wie es das lateinische kanonische Recht im 12. Jahrhundert vorsah?
Jedenfalls wissen wir, dass die Konziliaristen in Basel, die sich iiber die
Implikationen dieser Frage zweifellos im klaren waren, grosse Anstren-
gungen unternahmen, den westlichen Kaiser Sigismund nach Basel zu
holen (was dann auch gelang), damit er seine Unterstiitzung des Basler
Konzils bekunde.!® Auf die Frage, wer heutzutage ein lateinisch-grie-
chisches Unionskonzil einberufen miisste, wollen wir spiter einge-
hen.

Ein Punkt von besonderem Interesse, der eine Parallele darstellt zu
den friihen 6kumenischen Konzilien der Kirche, liegt darin, dass der
Leib Christi von den westlichen Konziliaristen ebenso wie von den
Griechen als alle Christen, also Laien und Kleriker umfassend verstan-
den wurde." In der rémischen Kirche war die Existenz von Laienthe-
ologen praktisch unbekannt, wihrend sie in Byzanz eine lange Tradi-
tion hatte. Einige dieser Laientheologen wie z. B. Scholarios und Pletho
kamen denn auch mit nach Florenz.

«Der Osten hat Rom immer einen Ehrenprimat zugestanden, wenngleich nicht in Ange-
legenheiten der Lehre oder der Jurisdiktion.»

9 Vgl. z.B. die (auf griechisch verfasste) Greek Ethical and Religious Encyclopedia,
Bd. 10, Athen 1967, 347 ff. und Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 338-369, bes.
363: «Christus gab allen Aposteln gemeinsam Autoritit, nicht bloss einem»; «Christus
gab allen Bischofen Macht zu binden und zu 16sen, nicht nur dem Papst.»

10 ygl. A. Flick, The Decline (0. A.6), 136fF.

11 Vgl. z.B. die Anschauungen von Nikolaus von Kues in A. Flick, The Decline,
147.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 337

Es stellt sich nun ganz von selbst die Frage: in welchem Ausmass,
wenn liberhaupt, waren westliche konziliare Theoretiker wie der Deut-
sche Dietrich von Niem*, die Franzosen Pierre d’Ailly und Jean Ger-
son oder der Deutsche Nikolaus von Kues bewusst oder unbewusst
beeinflusst vom byzantinischen konziliaren Beispiel ? Schliesslich war
westlichen Intellektuellen die friihe byzantinische konziliare Tradition
nicht unbekannt. Und Nikolaus von Kues, um den gréssten unter ihnen
Zu nennen, war ein tiberzeugter Konziliarist bis zu dem Zeitpunkt, als
es dem Papst gelang, die Griechen nach Ferrara zu locken anstatt, wie
es die Konziliaristen wiinschten, nach Basel oder Avignon.".

Es gibt tibrigens eine Rede Gersons vor dem franzdsischen Konig
und Hofstaat zu Ehren der 1409 in Pisa erfolgten Wahl des kretischen
Papstes Alexander V. Darin betont Gerson, Alexander sei ein griechi-
scher Franziskaner, einer ohne Familie (dieser Umstand war wohl
insofern von Bedeutung, als er die Gefahr des Nepotismus verringerte),
um dann fortzufahren: « Deshalb schauen wir nun endlich voll Freude
einer Wiedervereinigung mit der Ostkirche entgegen.»'* Andererseits
sollten wir natiirlich auch den betrachtlichen direkten Einfluss solcher
westlicher Laien und politischer Theoretiker wie Marsilius von Padua
und John Wyclif von England nicht iibersehen. Ich stelle diese Frage
nach moglichen Einfliissen, weil es mir wahrscheinlich scheint, dass
irgendein Einfluss, wenigstens aufgrund des Beispiels, von der Tradi-
tion des christlichen Ostens ausgegangen ist, haben doch Tausende von
westlichen Kreuzfahrern und Hédndlern, spater dann auch Franziska-
ner und Dominikaner, den christlichen Osten seit dem Ende des
11. Jahrhunderts durchzogen.

Kaiser und Konzil

Es ist zu beachten, dass nach byzantinischem kanonischem Recht
dem Kaiser die Aufgabe zufiel, allgemeine Konzile einzuberufen. Oft

12 Dietrichs Abhandlung verriit zweifellos Kenntnis der altkirchlichen Ekklesiolo-
gie, die in friither Zeit dem Westen und Osten gemeinsam war und weitgehend im Osten
formuliert wurde.

13 Zu den westlichen konziliaren Theoretikern vgl. A. Flick, The Decline, bes. Kap.
12-15. Zum Basler Konzil vgl. bes. J. Haller (Hg.), Concilium Basiliense, 8 Bde., Basel
1896-1936.

14 Vgl. A. Galitzin, Sermon inédit de Jean Gerson sur le retour des Grecs a I'unité,
Paris 1859, 29ff.



338 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

war er dann bei Sitzungen anwesend. Er ratifizierte und publizierte
abschliessend auch die lehrmissigen und kirchenrechtlichen Konzils-
beschliisse. Aber Stimmrecht besass er nicht. Dieser Umstand ist fiir
F.Dvornik iiberzeugender Beweis dafiir, dass die Unabhangigkeit der
Bischofe von kaiserlicher Einmischung gewahrt gewesen sei.!> Gewiss,
die Kaiser, die auch die Auslagen der Bischofe, die sie zur Teilnahme
am Konzil eingeladen hatten, bezahlten, konnten manchmal die finan-
ziellen Mittel zuriickhalten und dadurch gleichsam die Versammlung
mit denjenigen Teilnehmern bestiicken, die ihnen genehm waren.
Nach den Aussagen von Syropoulos, der zwar liber reiche Kenntnisse
verfligt, aber zugegebenermassen voreingenommen ist, scheint Papst
Eugen IV. in Florenz unmittelbar vor kritischen Abstimmungen Geld-
mittel zur Bestreitung des Lebensunterhaltes der Griechen zuriickbe-
halten zu haben.'¢

Dvornik ist im Anschluss an Battifol auch der Meinung, dass das
Prozedere der ersten sieben Konzile demjenigen des romischen Senats
nachgebildet gewesen sei.!” Diese Sicht wird allerdings vom modernen
orthodoxen Bischof Emilianos von Meloa nicht geteilt.'® Seit dem 1054
erfolgten Schisma zwischen den zwei Kirchen hat Rom jedoch in
Ubereinstimmung mit seinem kanonischen Recht daran festgehalten,
dass dem Papst das Recht zusteht, 6kumenische Konzile einzuberufen,
die auch trotz der Abwesenheit der Griechen vom Westen als 6kume-
nisch anerkannt werden. Fiir orthodoxe Gelehrte ruft dies alles natiir-
lich eine schwierige Frage hervor: Wer kann und wird ein modernes
okumenisches Konzil einberufen, das beide Kirchen umfasst? Gewiss
nicht der Papst allein, dessen kanonisches Recht mit seiner ganzen
Entwicklung der Ostlichen Mentalitit fremd ist; bestimmt auch nicht
der griechische Konig, der nicht einmal mehr sein Amt ausiibt. Mit
grosster Wahrscheinlichkeit wird ein kiinftiges Konzil auf die Initiative
des Papstes und des primus inter pares der orthodoxen Bischofe, des
Patriarchen von Konstantinopel, hin zustande kommen. Orthodoxe

15 F. Dvornik, Emperors, Popes and General Councils, in: Dumbarton Oaks Papers
Nr. 6, Cambridge 1951, 1-23.

16 Zu Syropoulos vgl. V. Laurent (Hg.), Les cnémoires» de S. Syropoulos, Paris 1971,
290. 378. 384. 436 und passim. Vgl. auch D. Geanakoplos, The Council of Florence,
89f., bes. A. 20. Diese Sicht wird allerdings von J. Gill, The Council of Florence, 170. 174.
252. 290 im grossen und ganzen nicht geteilt.

17 F. Dvornik, Emperors, 19-23.

18 Vgl. Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 363.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 339

Gelehrte wie Bischof Emilianos, George Florovsky und der Verfasser
selbst weisen auf einen Ausweg aus dieser scheinbar uniiberwindbaren
Sackgasse hin. In ihren Veroffentlichungen haben sie gezeigt, dass der
Kaiser im wesentlichen nur der Beschiitzer der Kirche war, nicht ihr
«caesaropapistischer» Herr,!* weswegen in diesem Zusammenhang auf
seine Funktion verzichtet werden kann. Es sei erinnert an Dvorniks
Ansicht, dass der Kaiser in einem allgemeinen Konzil kein wirkliches
Stimmrecht besass, obwohl er seine Meinung gewiss auch auf andere
Weise zur Geltung bringen konnte. Die kirchliche Versammlung war
frei zu wahlen, wie sie wollte, und jeder Bischof (ausgenommen Titu-
larbischofe) hatte eine Stimme. Die Bischéfe der ersten sieben Konzile,
die als Synode zusammenkamen, strebten stets nach Einmiitigkeit,
nach einem Konsens, und waren iiberzeugt, dass der Heilige Geist
ihnen bei der Erreichung dieses Zieles zu Hilfe komme.?°

Es ist wahr, dass die bilderstiirmerischen Kaiser des 7. bis 9. Jahr-
hunderts in von ihnen einberufenen Konzilen Anderungen in der Lehre
erzwungen haben. Aber diese caesaropapistischen Anderungen wurden
nicht beibehalten, Das siebente 6kumenische Konzil von 787 und spi-
ter die Proklamation des Festes der Orthodoxie im Jahre 843, das die
Ikonen ein fiir allemal wieder einsetzte, annullierten die Beschliisse der
bilderstiirmerischen Herrscher vollstindig und verdammten deren
Ubergriffe auf alle Zeiten. Eine Auswirkung des ikonoklastischen
Streits war jedoch, dass der byzantinische Patriarch in h6herem Masse
vollwertiger Partner des Kaisers in der basileia (dem Reich auf Erden)
wurde, wie aus dem Gesetzeskodex des Patriarchen Photius, der Epa-
nagoge, ersichtlich ist. Der Patriarch hatte sich um die Seelen der
Menschen zu kiimmern, der Kaiser um den Korper, d. h. um die irdi-
schen Angelegenheiten.?' Obolensky hat diese Zusammenarbeit tref-
fend als eine symphonia bezeichnet. Diese Aufteilung bedeutet aber

19 vel, z.B. D. Geanakoplos, Church and State in the Byzantine Empire, in: Byzan-
tine East and Latin West, Oxford 1966, 73, and Emilianos Bishop of Meloa, The Nature,
363: «Die Rolle des byzantinischen Kaisers bei der Einberufung von Konzilen und sein
Autreten an ihnen wird weitgehend {iberschatzt. In dusserlichen Angelegenheiten gibt er
Anweisungen, organisiert, zahlt und transportiert er. Aber er konnte nicht auf die Lehre
Einfluss nehmen. Es ist falsch zu behaupten, kirchliche Konzile seien dem Prozedere des
romischen Senats nachgebildet gewesen.»

20 Vgl. Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, 344.

21 vgl. das zu Epanagoge Gesagte in E. Barker, Social and Political Thought in
Byzantium, Oxford 1957, 92. Zu dieser Art von Symphonie zwischen Kirche und Staat
vgl. D. Geanakoplos, Church and State, 56-67.



340 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

durchaus nicht, dass dem Kaiser die Moglichkeit genommen worden
war, einen Patriarchen zu ernennen oder abzusetzen. Aber dieser
Machtbefugnis waren Grenzen gesetzt, was auch aus dem Scheitern der
kaiserlichen Unionsbestrebungen mit Rom seit dem 13. Jahrhundert
ersichtlich wird. Die Papste von Rom (vielleicht mit Ausnahme des
verstindigen Gregor X.) scheinen jedoch die Macht des byzantinischen
Kaisers iiber seinen héheren Klerus immer liberschitzt zu haben, und
zwar nicht nur wegen seiner zugestandenermassen vollstindigen Kon-
trolle tiber die Kirchenordnung (d.h. iiber die Kirchenverwaltung),
sondern wohl auch deshalb, weil er gewisse priesterliche Privilegien
besass. Neben dem Klerus hatte allein der Kaiser das Recht, das Hei-
ligtum zu betreten, mit seinen eigenen Hinden Kommunion zu neh-
men (obwohl bezeichnenderweise ein Kleriker zuerst Brot und Wein
konsekriert haben musste), das Volk zu beweihrduchern und in der
Kirche zu predigen. Alle diese sogenannt priesterlichen Vollmachten
fiihrten einige Leute im Westen dazu zu glauben, der Kaiser habe
caesaropapistische Macht besessen und sei ein wahrhafter Kaiser-Prie-
ster gewesen, was aber so nicht zutrifft. Wie ich in einem meiner Werke
dargestellt habe, konnte der Kaiser, obwohl er vollstindige Kontrolle
tiber kirchliche Berufungen im Blick auf die von mir so bezeichnete
«exoterische» Seite der Kirche ausiiben konnte, nicht in das «esoteri-
sche» (oder innere) Leben der Kirche eindringen.?> Im besonderen
konnte kein Kaiser, wie Maximus Confessor hervorhebt, das Wunder
der Transsubstantiation vollbringen oder angenommene Lehre eigen-
maéchtig abindern. Dennoch macht der griechische Kirchenhistoriker
Sylvester Syropoulos, der uns einen wertvollen Bericht dariiber hinter-
lassen hat, was hinter den Kulissen innerhalb der griechischen Dele-
gation sich ereignete, auf einen interessanten Punkt aufmerksam. In
Florenz soll namlich der Patriarch — trotz seiner wihrend der voran-
gegangenen zwel Jahrhunderte betrdchtlich angewachsenen kirchli-
chen Macht iiber das ausgedehnte Territorium dessen, was Obolensky
das «Byzantinische Commonwealth» nennt — einem griechischen Bi-
schof im privaten Gesprach gesagt haben: «Ich wiinschte, wir konnten
vom Papst mindestens dies lernen, wie kaiserliche Einmischung in
kirchliche Angelegenheiten zu verhindern ist.»?3

22 Vgl. D. Geanakoplos, Church and State, 65-80.
23 Vgl. D. Geanakoplos, The Council of Florence, 94 A. 44 und B. Stephanides, The
Last Stage of the Development of Relations between Byzantine Church and State, in:



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 341

Das sogenannte Schisma und die Unterschiede zwischen dem
griechischen Osten und dem lateinischen Westen

Ein gutes Beispiel personlicher Zusammenarbeit zwischen einem
modernen Papst und einem Patriarchen gibt es bereits. 1965 trafen sich
Patriarch Athenagoras von Konstantinopel und Papst Paul VI. in Jeru-
salem und annullierten gemeinsam die gegenseitig ausgesprochenen
Anathemas aus dem Jahre 1054, die — wie wir heute wissen — nur eine
Exkommunikation des Patriarchen Cerularius und seiner Anhdinger
darstellten. Ich bin nicht der Meinung, dass mit dem Ausdruck «seine
Anhédnger» alle Byzantiner gemeint sind, die spéter folgten; denn im
selben Exkommunikations-Dokument lobten Humbert und die beiden
andern romischen Legaten in Konstantinopel die «Orthodoxie» des
Kaisers und seines Volkes. Patriarch Cerularius und sein synodos
endemousa (permanente, stehende Synode) ihrerseits hatten nur die
drei papstlichen Legaten, nicht aber den Papst unter das Anathema
gestellt.?* Demnach scheint es, dass entgegen dem jahrhundertealten
Glauben in Wirklichkeit im Jahr 1054 rechtlich gar kein Schisma
bestand. Im Osten war es einfach so, dass der Name des Papstes seit
1009 in den Diptychen nicht mehr gelesen wurde, wie Martin Jugie
gezeigt hat,?> aber dieser Brauch kann ebensosehr Ausdruck eines
Mangels an Kommunikation wie Zeichen eines Abbruchs der kirchli-
chen Gemeinschaft sein.

Das abschliessende, definitive Schisma wurde vielmehr hervorgeru-
fen durch die Angriffe der pliindernden lateinischen Kreuzfahrer gegen
den Osten, die vom kanonischen Gesichtspunkt aus zur Folge hatten,
dass in den eroberten griechischen Stadten Konstantinopel, Jerusalem
und Antiochien lateinische Patriarchen eingesetzt wurden.

Epeteris Hetaireias Byzantinon Spoudon, 1953, 38 ff. Zu Obolensky vgl. sein Werk The
Byzantine Commonwealth, New York 1971, 75 f. Der Begriff «commonwealth» bezieht
sich hier vornehmlich auf die orthodoxen slawischen Gebiete, die im strengen Sinn des
Wortes nicht zum byzantinischen Imperium gehorten, aber einen integralen Bestandteil
der byzantinischen Kirche ausmachten und unter der Jurisdiktion des Patriarchen stan-
den.

24 Beziiglich der lateinischen Exkommunikationsdokumente vgl. C. Will, Acta et
Scripta, Leipzig/Marburg, 153 f. Der griechische Exkommunikationstext findet sich ebd.
155¢%,

25 M. Jugie, Le schisme byzantin, Paris 1941, 166 f., basierend auf Dokumenten aus
W. Holzmann, Die Unionsverhandlungen zwischen Alexios I. und Papst Urban II. im
Jahre 1089, ByZ 28 (1928), 38-67.



342 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Ein entscheidender Punkt, den ich in meinen Studien tiber die kul-
turellen und kirchlichen Beziehungen zwischen Ost und West wieder-
holt betont habe, liegt in der Entwicklung verschiedener lateinischer
und griechischer Ekklesiologien. Diese Differenz fand lebhaften, ja
dramatischen Ausdruck in verschiedenen Vorkommnissen wahrend
des Konzils von Florenz. In seinem Buch tiber das Konzil von Florenz
unterschatzt Gill diese Vorkommnisse, als wiren sie nur von unterge-
ordneter Bedeutung und als betrifen sie nur Fragen des Protokolls.?®
Fiir mich symbolisieren diese Vorfdlle jedoch lebhafter und pragnanter
als alles andere die unterschiedlichen Geisteshaltungen und Prinzipien,
die der Entwicklung dieser beiden dhnlichen und doch in mancherlei
Hinsicht sehr unterschiedlichen kirchlichen Traditionen zugrunde lie-
gen.

Als der Patriarch von Konstantinopel zum Beispiel in Ferrara
ankam, wurde von ithm verlangt, dass er den Fuss des Papstes kiisse.
Nach den Angaben von Syropoulos lehnte der Patriarch diese Forde-
rung entschieden ab und sagte: « Warum sollte ich den Fuss des Papstes
kiissen? Welche Synode sprach ihm dieses Recht zu?» Worauf die
Lateiner geantwortet haben sollen: «Alle Bischofe, Konige und sogar
der westliche Kaiser unterziehen sich diesem Akt gegeniiber dem Papst
als dem Nachfolger Petri.» Darauf anwortete Patriarch Joseph: «Zeigt
mir, wo es geschrieben steht, dass die anderen Apostel dies Petrus
gegeniiber taten, so werden wir, die wir die anderen Apostel reprisen-
tieren, dasselbe dem Papst gegeniiber tun. Andernfalls werde ich abrei-
sen und nach Konstantinopel zuriickkehren.»

Ein weiterer Konflikt entstand spédter im Zusammenhang mit der
Zuteilung der Sitze an die zwei Gruppen von Delegierten in der Ka-
thedrale von Ferrara. Der Papst wollte sich in die Mitte der Kirche
setzen mit den Griechen zu seiner Linken und den Lateinern zu seiner
Rechten. Die Griechen hingegen bestanden darauf, dass nach ihrer
uralten Tradition der Kaiser als der Statthalter Gottes allein dieses
Vorrecht besass. Schlussendlich gewann der Papst die Oberhand. Er
liess sich auf die Seite der Lateiner setzen, aber auf einen Thron, der
héher war als der des griechischen Kaisers. Der Patriarch bekam einen
Platz zugewiesen, der dem der hochsten westlichen Kardindle ent-
sprach. Auf der gleichen Stufe wie der byzantinische Kaiser wurde
zudem noch ein Platz fiir den heiligen rémischen Kaiser reserviert.

26 3. Gill, The Council of Florence, bes. 105 A. 3.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 343

Angesichts der Tatsache, dass dem Papst ein Platz in der Mitte der
Kirche verwehrt wurde, ist der Umstand beachtenswert, dass altem
konziliarem Protokoll folgend wie in den ersten sieben 6kumenischen
Konzilen eine Bibel auf diesen zentralen Platz gelegt wurde.

Schliesslich entstand ganz am Ende des Konzils ein Streit dariiber,
wer die Unions-Urkunde zuerst unterschreiben diirfe, der Papst oder,
wie es alter konziliarer Praxis entsprach, der Kaiser.?” Wie zuvor
gewann auch hier der Papst die Oberhand, wenngleich im Unionstext
stand, er habe «unter Beteiligung des Kaisers» zuerst unterschrieben.
All diese Differenzen scheinen eine Sichtweise zu bestétigen, die hier
mehr als nur protokollarische Unterschiede sieht.?® Diese Vorkomm-
nisse spiegeln vielmehr grundlegende Tendenzen oder Prinzipien der
beiden Kirchen wider, und zwar nicht nur hinsichtlich disziplinari-
scher Angelegenheiten, sondern ebensosehr im Blick auf konziliares
Prozedere und die Festlegung des Dogmas.

Wichtiger als alle anderen Fragen ist natiirlich diejenige der Ent-
wicklung der pédpstlichen Autoritit, angefangen beim urspriinglichen
Ehrenprimat, den die Konzile von Ephesus und Chalcedon dem Nach-
folger Petri zuerkannten, bis hin zur universalen und vollstindigen
Jurisdiktion, der plenitudo potestatis liber die ganze christliche Kirche
(den griechischen Osten mit eingeschlossen). Diese ausserordentliche
Entwicklung der pépstlichen Autoritét seit spiatestens dem 11. Jahrhun-
dert hat einige protestantische und orthodoxe Kirchenrechtler und
Theologen — unseres Erachtens mit guten Griinden — dazu gefiihrt, die
Frage zu stellen: Was soll ein kumenisches Konzil, wenn der Papst auf
seinem Anspruch beharrt, er allein habe das Recht, dieses Konzil ein-
zuberufen, zu ratifizieren, zu interpretieren und es nach Belieben wirk-
sam werden zu lassen oder nicht? In dieser Hinsicht war das Aufkom-
men der sogenannten Kollegialitdt der Kardinile im II. Vatikanischen
Konzil nach Ansicht vieler Christen ein Schritt in die gute Richtung.
Leider zeigt es sich aber unter dem gegenwiértigen Papst, dass diese
Entwicklung keine tiefen Wurzeln geschlagen hat. Die byzantinische
(und wahrscheinlich auch die neuere orthodoxe) Sicht der Funktion der
Bischofe und sogar der Laien in den frithen 6kumenischen Konzilen

27 Zu diesen drei Episoden, die ausfiihrlich bei Syropoulos berichtet werden und auf
die auch andere Quellen hinweisen, vgl. die Diskussion und Verweise bei D. Geanakop-
los, The Council of Florence, 94-98. 107 und die entsprechende Bibliographie.

28 Vgl. auch Emilianos Bishop of Meloa, The Nature, passim.



344 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

scheint mindestens einen gewissen Sinn fiir Kollegialitidt widerzuspie-
geln. Noch stirkeren Ausdruck fand dieser Sinn fiir Kollegialitét natiir-
lich in der von den Pépsten oft kritisierten alten byzantinischen Theo-
rie der sogenannten Pentarchie der Patriarchen.? Es bleibt zu hoffen,
dass das scheinbar wieder unterdriickte Aufkommen von Kollegialitat
in der romischen Kirche auf dem II. Vaticanum in einem kiinftigen
universalen Konzil, das sich viele herbeiwiinschen, von neuem auftau-
chen wird.

Probleme des Abstimmungsmodus in Basel

Wiren die 700 Griechen, die zum pépstlichen Konklave nach Fer-
rara-Florenz gingen, stattdessen nach Basel gegangen, waren sie wahr-
scheinlich durch einen anderen Umstand in threm Empfinden verletzt
worden, namlich dadurch, dass man sie moglicherweise wie in Kon-
stanz nur als Vertreter einer weiteren Nation neben den bereits
bestimmten vier lateinischen Nationen Frankreich, England, Deutsch-
land und Italien angesehen hitte. In Konstanz wurde ndmlich nach
Nationen und nicht nach Einzelpersonen abgestimmt.>° Eine Gesandt-
schaft des griechischen Kaisers war bereits 1431 im Westen gewesen und
hatte mit westlichen Behorden verhandelt; zweifellos hatte sie dem
Kaiser liber diesen Punkt Bericht erstattet. Zudem hatte Kaiser Johan-
nes VIII. viele Gelegenheiten gehabt, die Situation mit Mitgliedern der
Delegationen des Gegenpapstes und der Konziliaristen zu diskutieren,
die unmittelbar vor 1438 nach Konstantinopel ggkommen waren. Letz-
tere hatten ihren Leiter im griechisch sprechenden «rémisch-katholi-
schen» Johannes von Ragusa, einer dusserst sympathischen aber heute
wenig bekannten Gestalt; erstere wurden vom beriihmteren Nikolaus
von Kues, dem Philosophen, angefiihrt, der in Byzanz eifrig nach
Manuskripten Platos suchte.?! Die Byzantiner mdgen sich in diesem

29 Zur Theorie der Pentarchie, die zuerst im Osten zur Zeit Justinians betont wurde,
vgl. F. Dvornik, Byzantium and the Roman Primacy, New York 1966, 75f. und ders.,
The Photian Schism, Cambridge 1948, 150, sowie D. Geanakoplos, Byzantine East and
Latin West, 86. Die Theorie der Pentarchie, d. h. der Gleichheit aller fiinf Patriarchen, ist
nicht genau dasselbe wie Kollegialitit.

30 vgl. z.B. A. Flick, The Decline., 134f.

31 Johannes von Ragusa wurde 1431 vom damals gerade anderweitig beschiiftigten
Kardinal Cesarini ans Basler Konzil entsandt, um dort die Eréffnungssitzung zu prési-



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 345

Zusammenhang auch an ihre Zuriicksetzung auf dem Konzil von Lyon
im Jahre 1274 erinnert haben, als sie hinter allen romischen Kardini-
len, wenn auch vor dem Rest des westlichen Klerus und der westlichen
Monche Sitze zugewiesen bekamen.*? Die Griechen hitten also in
Basel gewiss protestiert, wenn sie bloss als eine unter den fiinf «Natio-
nen» angesehen worden wiren. Allerdings vollzog sich das Abstim-
mungsprozedere in Basel dann in Wirklichkeit auf der Basis von inein-
andergreifenden Kommissionen, obwohl auch dem Prinzip der Natio-
nalitit eine gewisse Beachtung geschenkt wurde. Dieser Umstand war
der Grund, warum die Sache so komplex wurde und es so schwierig
war, irgend einen Vorschlag auch wirklich durchzubringen. Die Riva-
litdten zwischen den verschiedenen nationalen Delegationen machten
die Verhandlung irgendeines Geschiftes praktisch unmdglich, und das
Resultat war denn schliesslich auch ein volliger Misserfolg.

Obwohl sich ihr Reich mit Ausnahme von Konstantinopel, dem
Peloponnes und ein oder zwei Inseln praktisch aufgeldst hatte, betrach-
teten sich die Byzantiner immer noch als «Romer». Im Gegensatz zur
territorialen Einschrankung hatte sich die Jurisdiktion des Patriarchen
von Konstantinopel inzwischen stirker ausgeweitet als jemals zuvor.
Sie reichte iber manche orthodoxen slawischen Lander des Nordens,
iiber die Slawen auf dem Balkan und iiber orthodoxe Liander weiter im
Osten.* In Wirklichkeit repriasentierten die Byzantiner also die ganze
ostliche Hilfte der Christenheit, wenn nicht noch mehr. Trotz dieser
Tatsache war aber nicht von vornherein sichergestellt worden, dass sie
in Basel fiir wesentlich mehr als nur eine neben vier andern, lateini-
schen Nationen gezdhlt hitten. In der Tat hatte nach Syropoulos, der
hauptsachlichen Informationsquelle iiber die byzantinische Mentali-
tdat, der grosse byzantinische Philosoph Gemistos Pletho — der, wenn

dieren; vgl. A. Flick, The Decline, 136 ff., und F. Délger, Ein byzantinisches Staatsdo-
kument in der Universititsbibliothek Basel, in: Historisches Jahrbuch 1953, 218-220,
sowie E. Cecconi, Studi storici sul Concilio di Firenze. Florenz 1869, 478-486. Die
Berichte von Johannes von Ragusa und Johannes von Segovia liber das Basler Konzil sind
die wichtigsten Quellen fiir dieses Konzil. Viele dieser Berichte sind immer noch nicht
verdffentlicht. Zu Nikolaus von Kues vgl. D. Geanakoplos, The Council of Florence,
98 f. mit Bibliographie.

32 ygl. A. Franchi, Il Concilio di Lione, Rom 1965, 84f und die Diskussion in
D. Geanakoplos, Emperor Michael, 261.

33 vgl. D. Obolensky, The Byzantine Commonwealth, 264 ff. und J. Meyendorff,
Byzantium and the Rise of Russia, Cambridge 1981, bes. Kap. 2. 7. 8. und passim.



346 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

auch nicht besonders christlich, so doch bestimmt ein griechischer
Patriot war —sowohl den Kaiser als auch den Patriarchen gewarnt, sich
auf dem kommenden allgemeinen Konzil vor der Mehrheitsmethode
bei Abstimmungen (d. h. Griechen gegen Lateiner) in Acht zu nehmen,
da die Lateiner auf ihrem eigenen Boden die Griechen an Zahl weit
ibertreffen wiirden.** Es ist sehr wohl moglich, ja sogar wahrscheinlich,
dass Pletho mit seiner Warnung dieses Abstimmungprozedere in Basel
im Auge hatte.

Der Entscheid gegen Basel und fiir Florenz

Auf dem friiheren Konzil in Konstanz, und in geringerem Ausmass
auch in Basel, war den westlichen Konziliaristen ein schwerwiegender
diplomatischer Fehler unterlaufen. In einem Brief an den griechischen
Kaiser und Patriarchen hatten sie ihre selbstverstdndliche Verbunden-
heit im Kampf gegen das mit monarchischem Gehabe auftretende
Papsttum hervorgehoben. So weit so gut. Aber gleichzeitig beleidigten
sie die Griechen — allem Anschein nach vollig unabsichtlich —, indem
sie von den Griechen im selben Zusammenhang sprachen, in dem sie
von den konziliaristischen Bemiihungen sprachen, die «héretischen»
Hussiten fiir ihre Sache zu gewinnen.?® Diese Art, die Griechen mit den
als heterodox geltenden Hussiten in einen Topfzu werfen, verletzte das
griechische Empfinden tief, betrachteten die Griechen doch ihre Kir-
che als die orthodoxeste aller Kirchen im urspriinglichen Sinn des
Wortes: «die Kirche der sieben 6kumenischen Konzile».

Aber warum zogen es die Byzantiner denn angesichts ihres eigenen,
unbestreitbar konziliaren Anliegens vor, der papstlichen Einladung
nach Ferrara-Florenz zu folgen, anstatt nach Avignon oder Basel zu
gehen, wie es die Basler Konziliaristen wiinschten? Zu jener Zeit war
der damalige Papst Eugen IV. bekanntlich schlecht zu sprechen auf
Basel. Verschiedene Male kam es sogar zu gegenseitigen Exkommuni-
kationen. Aber Papst Eugen war listiger als die Konziliaristen, mit
denen die Griechen auch in Kontakt standen. Denn er zogerte nicht,

34 vgl. V. Laurent (Hg.), Les <mémoires> de S. Syropoulos, 312, 11, 9-13.

35 Zu den Hussiten, den Griechen und Basel vgl. D. Geanakoplos, The Council of
Florence, 91 und Bibliographie, sowie M. Paulova, L’empire byzantin et les Tchéques
avant la chute de Constantinople, in: Byzantinoslavica 14 (1953).



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 347

den griechischen Wunsch nach einem 6kumenischen Konzil als Mittel
dazu zu verwenden, die Griechen zur romischen Kirche zuriickzubrin-
gen (der von den Pipsten in diesem Zusammenhang immer gebrauchte
Begriff ist «reductio») und dabei zugleich die westliche konziliaristi-
sche Bewegung zu schwichen und zu besiegen. Meiner Meinung nach
waren die folgenden Griinde ausschlaggebend dafiir, dass die Griechen
sich entschlossen, nach Ferrara-Florenz und nicht nach Basel zu gehen:
Erstens waren Basel und Avignon zu weit von Konstantinopel entfernt,
und eine neue, gefihrliche Belagerung Konstantinopels durch die Tiir-
ken schien unmittelbar bevorzustehen. Zweitens — und dieser Grund ist
wohl noch schwerwiegender — glaubten die Byzantiner, von denen
einige gut lateinisch sprachen, offensichtlich, dass die konziliaristische
Bewegung im Westen von kurzer Dauer sei und dass auf lange Sicht
hinaus das Papsttum mit seiner langen Tradition den Sieg davontragen
werde; die Geschichte sollte ihnen denn auch recht geben. Zudem
waren die Basler Konziliaristen unter sich selbst uneinig, wie Aeneas
Silvius, der spédtere Papst Pius II., berichtet; ja, liber der Frage nach
einer Vereinigung und dem richtigen Umgang mit den Griechen kam es
sogar zu Handgreiflichkeiten. Und gewiss bestand auch die ernsthafte
Gefahr, dass der Papst in Basel gar nicht personlich erscheinen wiirde,
wiahrend er versprochen hatte, in Ferrara-Florenz zu erscheinen. Bar-
laam hatte deutlich gezeigt, dass es fiir die Griechen absolut notwendig
war, dass alle fiinf Patriarchen, der Papst eingeschlossen, personlich
oder durch Vertreter anwesend seien. Weiter hatten viele weltliche
Fiirsten, vor allem aus Italien, und der Herzog von Burgund, auf dessen
militdrische Unterstiitzung der Kaiser aus politischen Griinden hoffte,
versprochen, nach Italien — nicht aber nach Basel — zu kommen. *® Dass
der Abstimmungsmodus in Basel auch eine Rolle gespielt haben mag,
wurde bereits erwahnt. Und schliesslich war der Papst mit Hilfe der
Medici-Banken in der Lage, den Griechen fiir ihre lange, beschwerliche
Reise in den Westen und fiir ihren Konzilsaufenthalt grossziigigere
finanzielle Unterstiitzung zuzusagen. Eine interessante kleine Beob-
achtung: Als die Byzantiner Venedig erreichten, fragte sie der Doge,
wohin sie nun gingen, und gab ihnen, da sie immer noch unentschlos-

36 7u diesen Uberlegungen im Blick auf die griechische Entscheidung vgl. D. Geana-
koplos, The Council of Florence, 93f. Zu den Erwartungen, die auf den Herzog von
Burgund gerichtet waren, vgl. ebd. 111, A. 113.



348 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

sen waren, den Rat, dorthin zu gehen, wo es fiir sie am vorteilhaftesten
sei.?’

Die Byzantiner wollten nattirlich nichts zu tun haben mit Leuten
wie den Hussiten, die die Bedeutung heiliger Tradition zu bestreiten
schienen. Erinnert sei in diesem Zusammenhang an die dhnliche Reak-
tion des griechischen Patriarchen Jeremias II. im Zeitalter der Refor-
mation, als der deutsche Humanist Melanchthon dem Patriarchen in
bester Absicht und Vertrauen eine Kopie der Confessio Augustana
sandte, vielleicht in der Annahme (die heute noch unter gewissen Pro-
testanten zu finden ist), dass die griechische Kirche eine Art tertium
genus zwischen Katholiken und Protestanten sei, oder aber zumindest
als Verbiindeter gegen die katholische Kirche anzusehen sei. Aber
Jeremias sandte einen scharfen Brief zuriick, in dem er einzelne dog-
matische Punkte der Confessio Augustana als heterodox erklarte.3®

Chancen und Schwierigkeiten des west-ostlichen Gespréchs

Wie dem auch sei, ich habe personlich den Eindruck, dass die den
Orthodoxen am nichsten stehende Kirche trotz der gewichtigen Dif-
ferenz im Blick auf den jurisdiktionellen Primat des Papstes die
romisch-katholische ist. Sie ist die einzige Kirche mit einem den Ortho-
doxen ebenbiirtigen Anspruch auf Apostolizitdt, Katholizitdt und
Okumenizitit, obschon die romische Kirche nach dem siebenten dku-
menischen Konzil von 787 eine grosse Zahl zusétzlicher Konzile ein-
berufen hat, die sie dann einseitig flir 6kumenisch erklédrt hat; diese
Konzile werden von den Griechen natiirlich nicht als 6kumenische
anerkannt. Ich bin der Uberzeugung, dass beide Kirchen im wesentli-
chen immer noch dieselben grundlegenden Lehrmeinungen und Sakra-
mente haben. Das filioque, wihrend langer Zeit die hauptsidchliche
dogmatische Differenz, ist in meinen Augen kein wesentliches Hinder-
nis mehr (darauf werden wir unten noch zu sprechen kommen). Zudem
war die Festlegung der Siebenzahl der Sakramente in der griechischen

37 yegl. V. Laurent (Hg.), Les cmémoires» de S. Syropoulos, 220, 11, 5-13. Vgl. auch L.
von Pastor, History of the Popes, Bd. 1, 312, der bemerkt, die Griechen hétten Ferrara als
Sitz des (pépstlichen) Konzils gewihlt und nicht Savona (das die finanziellen Garantien
nicht aufzubringen vermochte) oder Basel selbst.

38 Zu Patriarch Jeremias vgl. S. Runciman, The Great Church in Captivity, Cam-
bridge 1968, 248-256.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 349

Kirche ein Resultat der Verhandlungen zwischen Rom und Konstan-
tinopel, die vor und wahrend der Konzile von Lyon und Florenz statt-
gefunden haben. Friiher wurde in der griechischen Kirche nicht unter-
schieden oder genau hervorgehoben, welches nun Sakramente (myste-
ria) und welches sacramentalia (mysteriakai teletai) seien.* Beide Kir-
chen zeigen denselben Respekt vor heiliger Tradition wie vor der Hei-
ligen Schrift. Ferner nahmen der Osten und der Westen an den Ent-
scheidungen der ersten sieben 6kumenischen Konzile teil, die alle im
Osten stattfanden und mit der traditionellen Formel begannen: «In
Ubereinstimmung mit dem Beispiel der heiligen Kirchenviter.» Ange-
sichts all dieser Ahnlichkeiten wére eine Kirchenunion zwischen Grie-
chen und Lateinern eine wesentlich leichter zu 16sende Aufgabe als eine
Union zwischen Griechen und den meisten Protestanten oder zwischen
Katholiken und den meisten Protestanten. Andererseits muss betont
werden, dass die Orthodoxie sicherlich ihre eigenen, besonderen Merk-
male hat, vor allem das Konzept der theosis (Vergottlichung, bis zu
einem gewissen Grad bereits in diesem Leben erreichbar), das fiir keine
andere christliche Konfession kennzeichnend ist.

Eine der Hauptschwierigkeiten, die Orthodoxe in der Begegnung mit
Rom haben, liegt darin, dass in der griechischen Psyche — wie abge-
schwicht auch immer — nach wie vor Erinnerungen vorhanden sind an
die verhasste Besetzung durch die Lateiner und die in Konstantinopel
nach 1204 vollzogene Zerstérung. Damals wurden die Byzantiner
gezwungen, sich romischer kirchlicher Jurisdiktion zu unterwerfen und
hinzunehmen, dass ein lateinischer Patriarch auf dem Patriarchen-
thron von Konstantinopel und auf demjenigen der anderen ostlichen
Patriarchate sass. Aus einem Brief des Papstes Innozenz II1. wissen wir,
dass in Konstantinopel, wenn ein lateinischer Priester ein Kind getauft
hatte, ein byzantinischer Priester es noch einmal taufte, und dass alte
Frauen nach dem Vollzug des lateinischen Ritus in der Hagia Sophia
nach vorne eilten und den Altar abwischten, als wire er verunreinigt
worden.“? Ich habe einen Brief entdeckt, den die griechischen Biirger
von Konstantinopel an Papst Innozenz I11. schrieben und in dem sie um
die Ernennung eines griechischen Patriarchen in Konstantinopel (ne-
ben dem lateinischen) baten, da, wie die griechischen Biirger sagten, «es

39 vel. den in D. Geanakoplos, Church and State, S0ff. zitierten Text.
40 ygl. Ch, Hefele, Histoire des Conciles, Bd. 8, Paris 1872, 124.



350 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

fiir uns unmaoglich ist, in der Beichte unser Geheimstes einem fremden,
d.h. lateinischen Bischof anzuvertrauen.»*

Aber solche Emotionen haben gliicklicherweise stark an Intensitit
verloren und viele Orthodoxe kiimmern sich nicht mehr um solche
Erinnerungen. Sogar das filioque, das in Florenz ein so grosses Hin-
dernis war, sollte sich heute als weit weniger problematisch erweisen.
Denn in Florenz wurde diese schwierige Frage bereits durchgearbeitet,
und diese Vorarbeit kann als umfassende Grundlage fiir eine heutige
Diskussion herangezogen werden. In einer sich iiber beinahe andert-
halb Jahre hinziehenden erschopfenden Untersuchung patristischer
Texte — lateinischer wie auch griechischer —, in deren Verlauf beide
Seiten Unmengen von Belegen anhduften, um ihre entsprechende Posi-
tion zu unterstiitzen, kam man zur ausserordentlich gliicklichen Lo-
sung: beide Seiten stimmten dem Satz zu, der Heilige Geist gehe aus
vom Vater durch den Sohn. Das bedeutete fiir die Griechen, dass sie
weiterhin das urspriingliche Bekenntnis rezitieren konnten, das fiir sie
wichtig war zur Bewahrung des Glaubens an die Monarchie des Vaters,
wahrend die Lateiner gemdiss ihrer Ansicht ungestraft bekriftigen
konnten, der Heilige Geist gehe auch vom Sohne aus (filioque).** So
war jede Seite frei, den betreffenden Punkt des Dogmas so auszulegen,
wie sie es wiinschte, weil beide darin iibereinstimmten, dass es letztlich
nur eine Quelle der Gottheit gibt. Im Grunde genommen war die Dif-
ferenz begrifflicher Art, indem die Lateiner die Einheit in der Trinitét
betonten, wihrend die Griechen dazu neigten, die Dreiheit zu beto-
nen.

Aber schon vor der in Ferrara-Florenz angestellten Untersuchung
iiber die Theologie des filioque waren von seiten der Griechen Stimmen
laut geworden, die den Einwand machten, es sei nutzlos, Theologie ins
Gesprich einzubringen, da in Ubereinstimmung mit den ausdriickli-
chen Verboten der 6kumenischen Konzile von Ephesus und Chalcedon
keinerlei Hinzufiigungen zum Glaubensbekenntnis zuléssig seien. Mit
dieser Haltung glaubten die Griechen, den Lateinern schon vor Beginn
der theologischen Debatte den Boden unter den Fiissen wegziehen zu
konnen.* Darin zeigt sich noch einmal die Heiligkeit und die absolute

41 Vgl. mein demniichst bei Chicago University Press erscheinendes Buch Byzanti-
um: Church, Society and Civilization, Dokument Nr. 155.

42 agl. J. Gill, The Council of Florence, 259-261.

43 Vgl. D. Geanakoplos, The Council of Florence, 99f. und G. Every, Misunder-



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 351

Unverletzbarkeit, die die Griechen den 6kumenischen Konzilen und
ihren Entscheidungen beimassen. Sie bestanden darauf, dass kein
Buchstabe der konziliaren Dekrete gedndert werden diirfe.

Bevor es zur abschliessenden Losung der filioque-Frage kam, waren
einige Griechen (zu denen aber Leute wie Bessarion, Andreas von
Rhodos, Dorotheos von Mytelene u.a. nicht zdhlten) immer noch
strikte gegen eine Anerkennung des filioque, allerdings mit einer ande-
ren Begriindung. Besonders ein griechischer Bischof wiederholte im-
mer wieder: «Ich werde nicht das filioque anerkennen und latinisiert
werden !»* Dieses Argument beriihrt einmal mehr einen tieferen psy-
chologischen Grund; denn dieser Bischof befiirchtete wie viele Grie-
chen seiner Zeit, besonders Monche und der niedere Klerus, die
Annahme des filioque bedeute einen ersten Schritt auf dem Weg zur
Latinisierung. Mit andern Worten: sie befiirchteten einen gewissen
Verlust ihrer Identitit als eigenstindiges Volk. Und diese Befiirchtung
mag nicht ganz ohne Grund gewesen sein. Denn das erste, was Eugen
IV. nach der Unterzeichnung der Kirchenunion tat, war dies, dass er
sich in Florenz um die Wahl eines neuen griechischen Patriarchen
anstelle des kiirzlich verstorbenen Joseph kiimmerte. Es ist interessant,
dass er als Kandidaten seinen eigenen Neffen, den lateinischen Patri-
archen von Konstantinopel vorschlug.*® In dieselbe Richtung griechi-
scher Furcht vor kultureller oder sogar ethnischer Absorption geht die
Ausserung von Joseph Bryennios, einem byzantinischen Ménch, der
kurz zuvor gesagt hatte: «Wenn die Lateiner kommen, um uns zu
retten, werden sie nur aus einem Grund kommen: um unsere Stddte,
unsere Rasse und unseren Namen zu zerstoren.»*’ Solche Manifesta-
tionen von ethnischem Bewusstsein oder « Nationalismus», die fiir die

standings between East and West, London 1965, 43-47, sowie J. Gill, The Council of
Florence, 147f.

44 S0 in Ubereinstimmung mit Vorschriften der Konzile von Ephesus and Chalce-
don.

43 vgl. J. Gill (Hg.), Acta Graeca, Rom 1953, 400 und V. Laurent (Hg.), Les (mé-
moires) de S. Syropoulos, 546. 556.

46 Darauf weisen die hauptsichlichen Quellen hin, besonders die beiden in A. 45
genannten.

47 Vgl. D. Geanakoplos, Interaction of the Sibling Byzantine and Western Cultures
in Middle Ages and Italian Renaissance, New Haven 1976, 16 and A. 30. Vgl. ferner
N. Kalogeras, Mark of Ephesus and Cardinal Bessarion, Athen 1893, 70.



352 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Griechen am Konzil von Florenz wichtig waren, sollten in einem
kiinftigen Konazil beriicksichtigt werden. In diesem Zusammenhang
sollte auch in Erinnerung gerufen werden, dass ungleich der rémisch-
katholischen Kirche all die verschiedenen orthodoxen Kirchen her-
kommlicherweise mit dem Staat verbunden gewesen sind. Und darin
liegt ein weiteres Hindernis, das in der Frage nach einer Kirchenunion
iiberwunden werden muss; denn die rémische Kirche ist im Gegensatz
dazu eher libernational.

Am gewichtigsten war natiirlich die Frage nach der griechischen
Annahme des Unionsdokumentes, das die papstliche Jurisdiktion fest-
hielt oder bestétigte und in dem es hiess, der Papst «besitze den Primat
iiber die ganze Welt» als «Nachfolger Petri», als «erster unter den
Aposteln, wahrer Statthalter Christi und Haupt der ganzen Kirche».
Aber als ob das Konzil die Absicht gehabt hatte, diese Behauptungen
abzuschwichen und die Griechen zufriedenzustellen, wurde nach die-
ser Formel der Satz angefiigt: «Alle traditionellen Recht und Privile-
gien der Ostlichen Patriarchen sollen davon ausgenommen sein.»*® So
fremd das klingen mag: warum konnte nicht auch heute diesem Pri-
zedenzfall gefolgt werden? Jede Kirche soll in ihrem eigenen jurisdik-
tionellen Bereich die Kontrolle ausiiben, und es werden nach meiner
Vermutung kaum ernsthafte Kollisionen entstehen. Der 6kumenische
Patriarch wurde in der orthodoxen Kirche vor und besonders nach 1453
als primus inter pares betrachtet.** Moge der Patriarch seine Autoritit,
einen Ehrenprimat, im Osten ausiiben und der Papst seine gewohnte
Jurisdiktion im Westen. Schliesslich war Papst Gregor der Grosse, als
er sich im sechsten Jahrhundert dariiber beschwerte, dass sich der Pat-
riarch Johannes der Faster den Titel eines «6kumenischen», d. h. «uni-
versalen» Patriarchen anmasste, offenbar mit der Erklarung zufrieden,
der Titel beziehe sich nur auf die Kirchen der dstlichen oikumene>°
(obwohl einiges dafiir spricht, dass der Titel fiir den 6stlichen Patriar-
chen in Wirklichkeit mehr als das bedeutete). Der Wortlaut des Uni-

48 vgl. D. Geanakoplos, The Council of Florence, 107 f. und J. Gill, The Council of
Florence, 286 ff.

49 Durch Dekret des zweiten okumenischen Konzils von Konstantinopel im Jahre
381 wurde der Patriarch von Konstantinopel in einen Ehrenrang (nach Rom) iiber die
anderen Ostlichen Patriarchen erhoben.

50 Vgl. V. Laurent, Le titre de Patriarche (Ecuménique et Michel Cerulaire a propos
de deux de ses sceaux inédits, in: Miscellanea G. Mercati, Bd. 3, Vatikan 1946, 358 ff.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 353

onsdokumentes in Florenz war dergestalt, dass er jeder Kirche gestat-
tete, ithren eigenen Ritus, ihre Sprache und ihre liturgische Praxis (z. B.
Priesterehe oder Zolibat) beizubehalten. Es ist wahr, dass die Griechen
den lateinischen Glauben an ein Purgatorium akzeptieren mussten.>!
Aber dies fiel wahrscheinlich nicht allzu schwer, weil in einigen Gebie-
ten der Orthodoxie eine Art rudimentdre Purgatoriumsvorstellung
schon zu existieren schien.

In jeder heutigen Begegnung zwischen Ost und West konnen die
Griechen, wenn sie sich in einer administrativ unlésbar scheinenden
Situation vorfinden, zu ihrem Konzept der oikonomia Zuflucht neh-
men. Oikonomia war (und ist immer noch) die Anwendung einer
gewissen Elastizitdt in administrativen und disziplinarischen Angele-
genheiten der Kirche (allerdings nie in dogmatischen Fragen) in Zeiten,
da flir die Basileia, das byzantinische Reich, eine tddliche Gefahr
droht.>? So erlaubte die Kirche Kaiser Heraklius im siebenten Jahr-
hundert, angesichts der ernsthaften Bedrohung des Reiches durch die
Perser die normalerweise bindenden, strengen kanonischen Verwer-
fungen im Blick auf die Verdusserung von kirchlichem Besitz zu liber-
sehen. Und Kaiser Alexius Comnenus schmolz mit kirchlicher Erlaub-
nis Kirchenschitze ein, um Gold- und Silbermiinzen zu gewinnen und
mit ihnen schlagkriftige Armeen aufzustellen.>* Auch die romische
Kirche hat seit langem ihr kanonisches Recht {ibertreten, indem sie
zwecks Scheidung oder Annullierung einer Ehe Dispense erteilte. In
einer Zeit der Krise oder Not kann sich die orthodoxe Kirche aufdas ihr
eigene Prinzip der oikonomia berufen. Hier haben wir es gewiss mit
zweil wichtigen Instrumenten zur Losung scheinbar nicht zu bewdlti-
gender Probleme im Bereich der Disziplin und kirchlichen Administ-
ration zu tun, besonders bei weniger schwerwiegenden Fragen.

In jlingster Zeit wurde die romische Kirche von Katholiken als in
gewisser Hinsicht flexibler als die orthodoxe Kirche bezeichnet. Wah-
rend die romisch-katholische Kirche im Prinzip zweifellos eine gesetz-
lichere Haltung einnimmt, schien sie seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil und vor Johannes Paul II. eher geneigt, sich der Zeit anzupas-

51 Das ganze Dokument ist abgedruckt in J. Gill, (Hg.), Acta Graeca, 461.

52 Zum Begriff «oikonomia» vgl. D. Geanakoplos, Byzantine East and Latin West,
74 und ders., Byzantium, Dokument Nr. 97, sowie H. Alivisatos, Oikonomia and Canon
Law of the Orthodox Church (auf griechisch), Athen 1949.

33 Zu den Texten mit Bezug auf Heraklius und Alexius vgl. D. Geanakoplos, Byzan-
tium, Dokumente Nr. 87A +B.



354 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

sen. Das bezeugt z.B. die Einflihrung einheimischer Sprachen in der
Messe. Nach weit verbreitetem Empfinden ist die orthodoxe Kirche in
solchen Fragen unnachgiebiger. Dieses Empfinden bezieht sich nicht so
sehr auf das grundlegende Dogma der orthodoxen Kirche, das unver-
andert geblieben ist und auch bleiben sollte, sondern auf die Notwen-
digkeit, neue Wege zu finden im Blick auf die Ausdrucksformen des
Gottesdienstes, den Zugang zu den Sakramenten und dhnliches mehr.
Zu Recht mahnte der Erzbischof von Smyrna vor ungefahr 50 Jahren:
«Seid nicht dngstlich, ausgetragene kirchliche Gewander wegzuwerfen
und neue anzuziehen!»’* Diese Ermahnung hat eine wegbereitende
Wirkung fiir die 6kumenische Bewegung gehabt. Dasselbe konnte
heute gelten. Das hat Florovsky in einem Artikel iiber den «Geist der
Viter», diese in der Orthodoxie so wichtige Redewendung, schon zum
Ausdruck gebracht: «Den Geist der Viter der frithen Kirche zu bewah-
ren heisst nicht, alle, Veranderung abzulehnen. Die Viter haben selbst
in einer Zeit gewaltigen sozialen Aufbruchs gelebt und waren deshalb
im Hinblick auf dussere Dinge auf Verdnderung angewiesen, wenn-
gleich sie das Kerygma Christi und der Apostel bewahrt haben.» %

J. Meyendorff machte kiirzlich den Vorschlag, die romische Kirche
und die orthodoxe Kirche sollten zu ihren jeweiligen Positionen aus der
Zeit des Unions-Konzils von 879-80 zuriickkehren, als Patriarch Pho-
tius nach einem schweren Schisma zwischen ihm und Papst Nikolaus I
wieder als Patriarch von Konstantinopel eingesetzt wurde. In Uberein-
stimmung mit Anweisungen des Papstes, willigten die pépstlichen
Legaten in diesen Akt ein. Wie Meyendorff betont, schien es den Papst
auch nicht zu storen, dass er damit die durch seinen Vorganger ausge-
sprochene Exkommunikation von Photius riickgingig machte.*® Je-
denfalls kam es zum Frieden — die Byzantiner beniitzten of das Wort
«eirene» zur Bezeichnung von Versohnung und Vereinigung — und
beide Seiten empfanden Respekt fiireinander. Ich denke, dass sich in
gleicher Weise Patriarch Athenagoras und Papst Paul VI bei ihrem

34 ygl. D. Geanakoplos, The Greek Orthodox Church: Alive and Relevant, in:
Orthodox Theology and Diakonia: Essays Honoring Archbishop Iakovos, Brookline
1981, 175.

35 So G. Florovsky in The Spirit of the Fathers; vgl. auch seine Arbeit iiber The
Authority of the Ancient Councils and the Tradition of the Fathers.

36 J. Meyendorff, Living Tradition. Orthodox Witness in the Contemporary World,
in: What is an Ecumenical Council ? 1978, 71: «Koénnen wir heute gemeinsam das pho-
tianische Konzil von 879-880 als 6kumenisch anerkennen ?»



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 355

Treffen in Jerusalem im Jahre 1965, also nach beinahe einem Jahrtau-
send des Schismas, als Briider behandelten, als gleichrangige Prilaten,
trotz ihrer verschiedenen Anspriiche auf Jurisdiktion und Administra-
tion.

Zur Anerkennung der Okumenizitit eines Konzils

Nun wollen wir uns den wichtigen Fragen zuwenden, die sich im
Zusammenhang mit der Anerkennung der Okumenizitit eines Konzils
stellen. Wir alle wissen, dass frither einige als 6kumenisch erklirte
Konzile wie z.B. die Rdubersynode von 449, das Konzil von Konstan-
tinopel von 1215 und selbst das Konzil von Florenz von den Griechen
nicht als 6kumenisch anerkannt wurden. Gewiss, keines wurde, wie die
orthodoxe Kirche es fiir notwendig erachtet, von einem spéteren Kon-
zil fiir kumenisch erklart, Aber fast alle anderen Voraussetzungen der
Okumenizitit waren vorhanden, schon gar im Blick auf Florenz.
Ungleich der Situation von Lyon waren in Florenz alle fiinf Patriarchen
oder ihre Vertreter anwesend, gab es eine ausfiihrliche Diskussion und
wurde am Schluss die Union vom Kaiser, dem ganzen griechischen
Klerus (mit Ausnahme von Markus von Ephesus) und dem Papst
akzeptiert. Es war die byzantinische Bevolkerung oder, wie Chomjakov
Alivisatos und andere es genannt haben, «das Gewissen der Kirche»,
das die Union nach der Heimkehr der griechischen Gesandten nicht
«annehmen» wollten.*” So kommt es, dass die Griechen das Konzil von
Florenz, obwohl es Rom noch heute als ein 6kumenisches Konzil
anerkennt, wie Lyon als ein verworfenes Konzil auffithren.

Aber, so stellt sich die Frage, hitte das eine Kirchenunion so vehe-
ment ablehnende griechische Volk liberhaupt je dazu gebracht werden
kénnen, die Okumenizitit von Florenz anzuerkennen? Ich denke, das

37 Vgl. D. Geanakoplos, Church and State, 80 A. 76; A. Khomiakov, L’église latine
et le Protestantisme au point de vue de I’église d’Orient, Lausanne 1872; H. Alivizatos,
The Conscience of the Church (auf griechisch), Athen 1954 und Emilianos Bishop of
Meloa, The Nature, 358 (iliber die Legitimitdt der Abhingigkeit eines Konzils von der
Reaktion der Laien).

38 Es scheint so zu sein, dass die romische Kirche die ersten 25 Sitzungen des Basler
Konzils als 6kumenisch anerkennt, nicht aber die spéteren Sitzungen, d. h. diejenigen, die
nach der Eroffnung des Konzils von Ferrara-Florenz stattfanden. Uber diesen Punkt
gingen die Meinungen im 15. und 16. Jh. auseinander.



356 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

ware nur unter der Bedingung maoglich gewesen, dass das Konzil, wie
die Griechen stindig gefordert hatten, in Konstantinopel selbst abge-
halten worden wire, wo das argwohnische Volk (argwohnisch beson-
ders gegeniiber seinen eigenen «Latinophrones») die Vorgédnge hitte
verfolgen und seinen Argwohn beschwichtigen lassen konnen. Aber
weil es eben nicht dazu kam, verlangte das Volk nach der Riickkehr der
Gesandten von ihnen Auskunft, warum sie das Unionsdokument
unterzeichnet und damit die «Reinheit» des orthodoxen Glaubens
verraten hatten. Das Volk stand unter der Befiirchtung, dieser Verrat
werde Gottes Zorn auf sie herabrufen, dhnlich wie es ithnen angeblich
als Strafe fiir ihre Siinden 1im Jahre 1204 ergangen war. Auch hier zeigt
sich uns die fast vollstindige Identifikation der religiGsen Gefiihle der
Griechen mit threm ethnischen Selbstbewusstsein; und diese Gefiihle,
so glaubten sie, begriindeten ihre Verschiedenheit von den Lateinern.*
Diese Uberlegung machte die Bewerkstelligung einer Vereinigung in
Florenz doppelt schwierig. Heutzutage sind wir aber der Kultur nach
alle mehr oder weniger westlich, und solch tiefsitzende kulturelle
Unterschiede sind kaum mehr von wirklicher Bedeutung. Zudem gibt
es seit 1821 eine fest begriindete griechische Nation, weshalb die Gefahr
gering ist, dass die griechische Kultur sich auflésen wird. Trotzdem ist
Nationalstolz ein Faktor, der in einem kiinftigen Konzil mindestens in
Rechnung gestellt werden muss.

Florenz als Ausgangspunkt fiir ein kiinftiges
okumenisches Konzil

Doch kehren wir zum Basler Konzil zuriick, das wiahrend dem
Konzil von Florenz weiter tagte. Eine in der Minderheit stehende
Gruppe war nach Ferrara gezogen und dann dem Papst nach Florenz
gefolgt, dem es inzwischen gelungen war, die griechische Delegation auf
seine Seite zu ziechen. Gill und Flick haben richtig gesehen, wenn sie
sagen, dass das Zustandekommen der Vereinigung — wie kurzlebig sie
auch immer war - der entscheidende Faktor war, der dem vorher fast
machtlosen Papst Eugen neuen Auftrieb gab und die Fiahigkeit, gegen
die die Mehrheit bildende Gruppe der Konziliaristen in Basel aufzu-

39 Zur griechischen Furcht vor einer Latinisierung vgl. D. Geanakoplos, The Coun-
cil of Florence, 103-106 und ders., Interaction, 46—48. 289-292.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 357

stehen und die westliche konziliaristische Bewegung schliesslich aus-
zuldschen (obwohl er selber in Basel exkommuniziert worden war).®
Natiirlich verdankte das Papsttum seinen Triumph auch der Tatsache,
dass Kardinal Cesarini und andere fihrende Konziliaristen, ein-
schliesslich Aeneas Silvius und Nikolaus von Kues, zu seiner Partei
iibergetreten waren. Dazu wire es aber wahrscheinlich gar nicht
gekommen, wenn nicht die Griechen paradoxerweise beschlossen hét-
ten, dorthin zu gehen, wo der Papst war, und nicht zu den Konziliari-
sten, deren Tradition ihnen viel weniger vertraut war.

Wir wollen hier noch einen weiteren Punkt erwdahnen, den die
Quellen iiber die Vorginge in Florenz erkennen lassen, ndmlich den,
dass der griechische Kaiser Johannes seine Bischofe angewiesen hatte,
iiber die Lehren des Hesychasmus absolutes Schweigen zu bewahren. !
Da die Lateiner die hesychastische Vision des «gottlichen Lichtes» als
eine theologische Neuerung betrachteten, hitten sie diese Lehren leicht
gegen die Griechen ins Spiel bringen konnen, die ihrerseits den latei-
nischen filioque-Zusatz zum Glaubensbekenntnis mit demselben Ar-
gument der Neuerung ablehnten.

Wir haben bereits gesehen, dass nach der Einberufung des ersten
westlich-konziliaristischen Konzils von Pisa im Jahre 1409 der griechi-
sche Alexander V. den pépstlichen Thron bestieg. Obwohl lateinischen
Glaubens, wurde er als Petros Philarges in einer griechischen Familie
auf Venezianisch-Kreta geboren. Wie bereits erwahnt hielt Jean Ger-
son, einer der grossen konziliaristischen Denker und Rektor der Uni-
versitdt Paris, nach Bekanntwerden von Peters Wahl vor dem franzo-
sischen Konig und Pariser Universitdtsprofessoren eine begeisterte
Rede, in der er die Wahl Peters lobte. Grund solchen Lobes war nicht
nur, dass Peter einmal ein Student und spater ein beachteter Scholastik-
Professor war «an unserer Pariser Universitdt, nicht nur dass ihn die
meisten Teile Europas unterstiitzten» — so z. B. England, wo Peter frii-
her in Oxford studiert hatte, sowie Teile von Deutschland und Italien,
besonders Venedig — sondern vor allem die Tatsache, dass «es Gutes
ahnen lasst fiir die Einheit der romischen Kirche und, was am bedeu-
tendsten ist, fiir die Wiedervereinigung der beiden alten Teile der Chri-
stenheit.» Peter war Erzbischof von Milano gewesen, wahrscheinlich

60 gl A.Flick, The Decline, 202 und J. Gill, The Council of Florence, VIIL
411.
61 Vgl. dazu die Ausfiihrungen von J. Gill, Konstanz und Basel-Florenz.



358 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

der filhrende konziliaristische Aktivist unmittelbar vor Pisa, und er
hatte vornehmlich wegen dem Missstand zweier rivalisierender Papste
auf ein Konzil gedrdngt.®* Peter mag, mindestens bis zu einem be-
stimmten Mass, bewusst oder unbewusst von gewissen byzantinischen
oder patristischen griechischen Gedanken beeinflusst gewesen sein. Ich
schlage ilibrigens durchaus nicht die Wahl eines griechischen Papstes
vor, um eine Kirchenunion voranzutreiben, obwohl daran zu erinnern
1st, dass in der frithen Kirche viele Griechen und Syrer Papste wurden.
(In der Tat stellten neben den Italienern die Griechen mehr Pépste als
irgendein anderes Volk.)®

Es ist bekannt, dass die in Basel tagenden Konziliaristen angesichts
des pépstlichen Triumphes in Florenz den neuen Papst Nikolaus V.
schliesslich anerkannten und ihr Konzil fiir aufgelst erklarten. Auch
die konziliaristischen Verlautbarungen von Konstanz und Pisa schie-
nen von kurzer Lebensdauer; aber es steht ausser Zweifel, dass sie
theoretisch die Ansichten gewisser deutscher Reformatoren des
16. Jahrhunderts beeinflusst haben. Was das Konzil von Florenz be-
trifft, so wurde es von der romischen Kirche zu Recht als Fortsetzung
des Basler Konzils betrachtet.® Der romischen Kirche gilt Florenz als
okumenisches Konzil; die Beurteilung des Basler Konzils ist zwiespal-
tig.

Das wichtigste Erbe von Florenz besteht darin, dass praktisch alle
moglichen Fragen, die sich zwischen Rom und Konstantinopel stellen,
diskutiert worden sind und dass in einigen Fragen Losungen oder
zumindest Kompromisse erreicht worden sind. Im Blick auf ein kiinf-
tiges Konzil zwischen orthodoxen und romischen Kirchen — und ver-
gessen wir nicht, dass auch die Armenier, gewisse Monophysiten und
Nestorianer sowie andere Ostliche Kirchen damals die Union mit Rom
mitunterzeichnet haben — kann man meines Erachtens nichts besseres
tun, als das Konzil von Florenz mit seinen Beratungen als den Aus-
gangspunkt eines neuen Konzils zu betrachten. Ein Studium der in
Florenz durchgefiihrten Beratungen wird Okumenikern helfen, nicht
nur damals begangene Fehler zu vermeiden, sondern auch Lehren zu

62 Dies wird niher ausgefiihrt werden in meiner in nicht allzuferner Zukunft erschei-
nenden Biographie von Papst Alexander V.

63 Schitzungen zufolge sind die Volker, die am meisten Pipste gestellt haben, der
Reihe nach die folgenden: Italiener, Griechen (und Syrer), Franzosen, Spanier und
Englander.

64 ygl. A. Flick, The Decline und J. Haller (Hg.), Concilium Basiliense.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 359

ziehen aus dem damals Erreichten und dadurch frei zu werden fiir
heutige brennende Fragen in den Bereichen der Ekklesiologie und der
Sozialethik sowie natiirlich auch im Blick auf die schwierige Frage,
welche Kirchen zu einem 6kumenischen Konzil eingeladen werden
sollten.

Darf ich abschliessend festhalten, dass ich, obwohl ich eine institu-
tionelle Verschmelzung der griechischen und lateinischen Kirchen
nicht ins Auge fasse und sogar nicht einmal wirklich wiinsche, in
Ubereinstimmung mit uraltem orthodoxem Glauben den Papst als
Ehrenprisidenten einer vereinigten christlichen Kirche anerkennen
wiirde. Vor allem aber hoffe ich aufeine gegenseitige Anerkennung der
Sakramente, und das bedeutet: auf eine geistliche Vereinigung. Denn
. obwohl die Lateiner die Wirksamkeit der in der griechischen Kirche
gespendeten Sakramente anerkennen, ist das Umgekehrte nicht der
Fall. Aber ich glaube, dass diese Schwierigkeit ohne allzu grosse Pro-
bleme iiberwunden werden kann, zumal im Lichte der gemeinsamen
Erfahrung von Florenz. 1965 sagte mir Patriarch Athenagoras von
Konstantinopel: «Mein ganzer Ehrgeiz geht nun dahin, nach Rom zu
gehen und vom selben Becher wie der Papst Kommunion zu empfan-
gen.» Dazu kann ich nur—ungefahr nach der Art, in der die Dekrete der
ersten sieben 6kumenischen Konzile begannen — beifiigen: « Mdgen die
vielen — mindestens geistlich — eins werden unter der Leitung des Hei-
ligen Geistes.»

5. Das Konzil von Basel in altkatholischer Sicht
Herwig Aldenhoven

Das Konzil von Basel wird in altkatholischer Sicht als bedeutende
Manifestation einer kirchlichen Stromung betrachtet, deren Unter-
driickung fiir die weitere Geschichte der abendldndischen Kirche ver-
hdngnisvolle Folgen hatte. Es ist klar, dass diese Sicht eng mit dem
Selbstverstindnis der altkatholischen Kirchen zusammenhingt.

Die altkatholischen Kirchen verstehen sich ja als Erben jener Stro-
mungen in der abendldndisch-katholischen Kirche, die von der alt-
kirchlichen Uberlieferung und vom Gemeinschaftscharakter der Kir-
che her eine Erneuerung anstrebten, die mit dem pépstlich-kurialen



	Die Konzile von Basel (1431-49) und Florenz (1438-39) als Paradigma für das Studium moderner ökumenischer Konzile aus orthodoxer Perspektive

