
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Das Basler Konzil in römisch-katholischer Sicht

Autor: Meuthen, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


274 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

gen an unsere Geschichtsschreibung von der - national oder konfessionell

- jeweils anderen Seite richten könnte. Ich erwähne dies
vielmehr in positiver Zielrichtung: wir brauchen dringend eine wirklich
ökumenische Kirchengeschichte. Nicht die Verschiedenheit der
Gesichtspunkte ist an sich schlecht; sie kann sich sogar fruchtbar auswirken.

Aber deren Statuierung in einer selbstherrlichen, monologischen
«splendid isolation» ist zutiefst problematisch. Vor allem für Forscher
und Kirchenglieder aus sprachlich und kulturell grossen Bereichen
wird dies zur Versuchung. Doch es geht zuletzt um eine allgemeine
Anfechtung und Not, der man widerstehen muss - im Interesse der
Ökumene und der Wissenschaft. In diesem Sinne kommt unserem
Basler Symposium - in der recht breiten ökumenischen Streuung seiner

engagierten Teilnehmer, wobei vor allem die Präsenz von Historikern

aus den Bereichen der Dritten Welt hervorzuheben sei - potentiell
beträchtliche Bedeutung zu: es kann und es soll ein neues Kapitel
wahrhaft ökumenischer Kirchengeschichtsschreibung markieren.

2. Das Basler Konzil in römisch-katholischer Sicht

Erich Meuthen

Die1 sog. Reformkonzilien des Spätmittelalters sind durch Entwicklungen

in der römischen Kirche verursacht worden, insbesondere
durch das Grosse Schisma 1378.2 Man könnte fragen, ob es ohne das

1 Um Missverständnissen vorzubeugen, sei vorweg nachdrücklich betont, dass über
die Beurteilung des Basler Konzils, nicht über die Stellung der römisch-katholischen
Kirche zum Konziliarismus oder gar zum Konzil überhaupt zu berichten war. Da das

erste ohne das zweite und dritte nicht ganz darstellbar ist, wird mancherlei in der
folgenden Übersicht naturgemäss zu «kurz» geraten müssen. Andererseits besitzen wir in
der äusserst informativen Arbeit von H.Schneider, Der Konziliarismus in der neueren
katholischen Theologie. Die Geschichte der Auslegung der Konstanzer Dekrete von
Febronius bis zur Gegenwart, Berlin-New York 1976, seit kurzem eine entsprechende
Darstellung (von einem evangelischen Autor), auf die im folgenden mehrfach
zurückgegriffen werden kann.

2 Zur Einführung in den Problemkreis Schisma - Reformkonzilien s. jetzt G. Albe-
rigo, Chiesa conciliare. Identità e significato del conciliarismo, Brescia 1981 (doch wird
Basel hierin nicht mehr umfassend abgehandelt). Von demselben ein Überblick über die

jüngste Forschung: II movimento conciliare (XIV-XV sec.) nella ricercha storica recente,
StMed 19 (1978), 913-950. Desgleichen recht nützlich der von R. Bäumer herausgegebene
Sammelband: Die Entwicklung des Konziliarismus. Werden und Nachwirken der kon-



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 275

Schisma diese oder ähnliche Konzilien gegeben hätte. Somit wäre die

Gesamtproblematik der spätmittelalterlichen Kirche weniger, eventuell

gar nicht konzilsreif gewesen, wenn nicht die Herausforderung
durch die römische Entwicklung hinzugetreten wäre. Natürlich bleibt
dabei zu bedenken, wie es auch schon die Zeitgenossen taten, ob das

Schisma nicht in besonderem Masse Spiegel einer kirchlichen Gesamtkrise

war.3 Beider hierarchischen Struktur der mittelalterlichen Kirche
mussten Vorgänge in der ecclesia Romana die Gesamtkirche auf jeden
Fall sehr stark berühren. Römische Kirche und lateinische Gesamtkirche

sind in dieser Zeit nach Selbstverständnis und innerem
Zusammenhang eine Einheit; und so kann man sagen: Hatten die Konzilien es

mit der römischen Kirche zu tun, so ging es in eminenter Weise um das

Römisch-Katholische der Kirche. Dabei offenbarte sich ein grundlegendes

Spannungsverhältnis, das im Äusserstfall zur Isolierung des

ziliaren Idee, WdFCCLXXIX, Darmstadt 1976, mit einem instruktiven Einführungsreferat

des Herausgebers zur «Erforschung des Konziliarismus» 3-56. Klar und übersichtlich:

M. Fois, I concili del secolo XV, in: Problemi di storia della chiesa. II medioevo dei
secoli XII-XV, Mailand 1976,162-214. Die beste kirchengeschichtliche Gesamtdarstellung

der Epoche scheint mir nach wie vor (auch vom Umfang aus imponierend) in Bd. 14

der «Histoire de l'Église» von A. Fliche-V. Martin vorzuliegen, den E. Delaruelle, E.-
R.Labande und P. Ourliac verfasst haben (Paris 1962-64): L'Église au temps du Grand
Schisme et de la crise conciliaire (1378-1449). Den einschlägigen Abschnitt «Das
abendländische Schisma und die Konzilien» in Jedins «Handbuch der Kirchengeschichte» III,
Freiburg-Basel-Wien 1968, 490-588, schrieb (abgesehen von dem Kapitel über die
Devotio Moderna von E. Iserloh) K. A. Fink. Der entsprechende Bd. IX innerhalb der von
G. Dumeige und H. Bacht herausgegebenen «Geschichte der ökumenischen Konzilien»
von J.Gill, Constance et Bäle-Florence, Paris 1965, deutsch: Mainz 1967, kann bis zu
neuen Darstellungen der Konzilien von Konstanz, Basel und Florenz nur als notgedrungener

Ersatz dienen. C.M.D. Crowder, Unity, Heresy and Reform, 1378-1460. The
Conciliar Response to the Great Schism, London 1977, bietet eine lediglich einfuhrende
Textauswähl in englischer Übersetzung ohne weitergehende Ansprüche. - In dieser
Titelliste fallt auf, dass die Forschung von überwiegend katholischen Gelehrten dominiert

wird. Speziell für das Basler Konzil gilt das dagegen, wie sich zeigen wird, nicht
mehr. Schon vom Forschungsinteresse aus scheint das Basileense offensichtlich weniger
«katholisch» zu sein als etwa das Konstanzer Konzil. Vgl. das Vorwort zu dem von
A. Franzen und W. Müller herausgegebenen Sammelband «Das Konzil von Konstanz»,
Freiburg-Basel-Wien 1964, IX: «Immer wieder also führen die Linien der ekklesiologi-
schen Neubesinnung» (nämlich in der katholischen Kirche) «heute auf das Konstanzer
Konzil hin». Für Basel trifft eher das Gegenteil zu.

3 Vgl. A. Franzen, Zur Vorgeschichte des Konstanzer Konzils. Vom Ausbruch des

Schismas bis zum Pisanum, in: Das Konzil von Konstanz 29: «Gerson erkannte, dass in
der Struktur der Kirche etwas nicht in Ordnung war.»



276 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Römischen wie des Katholischen fuhren konnte. Insofern Praxis und
Theorien der Reformkonzilien insgesamt, selbst in der hitzigsten
Reibung, den Zusammenhang nicht leugnen oder ignorieren konnten,
stellt sich diese Epoche der Kirchengeschichte als römisch-katholisch
dar.

Gleichwohl ging es zunächst um die römische Kirche, und im
Grunde hat dies über die Schismafrage hinaus die Konzilsprioritäten
auch weiterhin bestimmt. Die Gesamtkirche beschäftigte sich mit der
römischen Kirche, machte sie in Konstanz wieder funktionsfähig,
indem sie die Einheit des Hauptes wiederherstellte.4 Sollte man erwarten,

dass dieser Erfolg ohne Konsequenzen für die Gewichtsverteilung
in der Kirche blieb Darf der Dogmatiker die Bedeutung dieses gerade
historischen Sachverhaltes ganz ausser acht lassen? Und auch der
Historiker wäre apologetisch fehl beraten, wenn er tadelte, dass man
damals verbal zwar die «Reform an Haupt und Gliedern» forderte,
seine Reformbemühung tatsächlich aber einseitig auf das Haupt
konzentrierte. Seit der Reformzeit des 11. Jahrhunderts haben sich die
westlichen Konzilien vorrangig, der Intention wie der Sache nach, mit
der Kirchenreform befasst. Man könnte fast alle Konzilien seither mit
bestem Recht als «Reformkonzilien» bezeichnen. Die Initiative ging
dabei vom Haupte aus und betrafsicher mehr die Glieder als das Haupt.
Nun war es umgekehrt. Dies ist das eine allbekannte Neue. Aber ein
Zweites trat jetzt hinzu.

Zum Selbstverständnis des Christentums, wie aller Religionen,
gehört es, dass ihre Handlungen und Handlungsweisen prinzipiell
legitimierbar sind. Daher war es naheliegend, dass mit der Forderung nach
der Wiederherstellung der hierarchischen Einheit, nicht zuletzt auch
im Hinblick auf deren künftigen Bestand, also unter einem die Einmaligkeit

des Konstanzer Erfolges hinter sich lassenden Aspekt, entsprechende

Legitimierungsfragen gestellt wurden. In der kanonistischen
Tradition waren die Positionen der Handlungsträger Kirche, Konzil,
Papst zwar schon lange überdacht worden, und es hatte sich in man-

4 Das Konstanzer Konzil steht hier ebenso wenig wie die Konzilsfrage generell zur
Sprache. Vgl. zur Einführung in die Diskussion neben dem schon genannten Sammelband

«Das Konzil von Konstanz» noch R. Bäumer (Hg.), Das Konstanzer Konzil,
WdFCCCCXV, Darmstadt 1977, und die Vortragssammlung «Die Welt zur Zeit des

Konstanzer Konzils». Reichenau-Vorträge im Herbst 1964 (Vorträge und Forschungen
IX), Konstanz-Stuttgart 1965.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 277

chem auch eine communis opinio gebildet;5 doch im umfassenden

ekklesiologischen Zusammenhang griffen praktikabel erscheinende

Klärungen von Einzelfragen, wie die des häretischen Papstes, zu kurz.
Stellt das Superioritätsdekret <Haec sancta> der V. Konstanzer Session6

einerseits eine gleichsam historische Notwendigkeit dar, das damalige
Geschehen zu legitimieren, so fehlte doch ein konsistentes Gesamtkir-
chenverständnis, in dem es nicht nur aktuell interpretierbar war. Und
so besteht das zweite Neue dieser Konzilien eben darin, und das betrifft
vor allem Basel (auch die «römische» Seite!), über das Wesen der Kirche

zu diskutieren und zu einem explizierten Verständnis dieser
Institution zu gelangen, die sich bisher noch nie so umfassend befragt hatte.7
Wenn jetzt, wie man in der jüngeren Forschung immer deutlicher sieht,
umfassende Ekklesiologie heranwächst, so gaben erhebliche Anstösse
dazu auch die Konzilsdiskussionen um den Kirchenbegriff. Andererseits

werden wir sehen, in wie starkem Masse sich die römisch-katholische

Beurteilung des Basileense durch die Diskussion der Superiori-
tätsfrage engführen liess und damit sicher zu einem grossen Teil auch
der konziliaren Realität entsprach. Zu den wesentlichen Fortschritten
gerade der jüngsten Forschung gehört es, darüber hinausgehend jenen
allgemeinen ekklesiologischen Horizont zu erschliessen. Die Konzilstheorie

hat von Konstanz bis Basel einerseits mancherlei Bereicherung
erfahren, andererseits aber auch geradezu dilemmatische Verfestigungen

im Prinzipiellen, die nicht mehr universalkirchlich konsensfähig
waren. Wie immer man <Haec sancta> beurteilt:8 Der Fassung von 1415

5 Grundlegend hierzu B. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory. The
Contribution of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955 ;

doch hat auf die vorbereitende Arbeit der Kanonistik schon früher F. Bliemetzrieder
hingewiesen (s. Bäumer, Entwicklung des Konziliarismus [o.A.2], 14 f.).

6 Conciliorum Oecumenicorum Décréta, ed. Istituto per le Scienze Religiose,
Bologna 31973 (künftig: COD), 409 f.

7 Zum geschichtlichen Ausgangspunkt der «Befragung» s. Franzen, Vorgeschichte
(s.o. A. 3), 29: «Eine solche» (ekklesiologische) «Reflektion setzt immer ein, wenn etwas

fragwürdig geworden ist.» Auf die über den Schismaskandal weit hinausreichende und
viel prinzipiellere Herausforderung durch die «Häresien» von Ockham, Wyclifund Hus
gerade im Zusammenhang mit der Erarbeitung neuer katholischer Ekklesiologie hat u. a.

Yves M.-J.Congar, Die Lehre von der Kirche. Vom Abendländischen Schisma bis zur
Gegenwart (Handbuch der Dogmengeschichte III Faszikel 3d), Freiburg usw. 1971, 1-6,
aufmerksam gemacht.

8 <Haec sancta> selbst steht in unserem Referat ebenso wenig zur Sprache. Über die
lebhafte innerkatholische Diskussion dazu s. Schneider, Konziliarismus, mit umfassen-



278 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

haftet jedenfalls mancherlei Situationales an, das dann in der
Formulierung, mit der das Basler Konzil 1439 das Konstanzer Dekret dogma-
tisierte,9 auf höchstmöglichen Allgemeinheitscharakter hin wegretou-
chiert ist. Wir kommen darauf zurück.

Es wäre indessen falsch, die konzilstheoretische Diskussion ohne
zeitgeschichtlichen Bezug zu studieren und darüber hinaus Einwirkungen

von der Politik auf die Prinzipien nur als störend, in der Regel als
böse zu verstehen. Das Spektrum der «politischen» Realität jener Zeit
ist im übrigen breiter, als zunächst gedacht werden mag. Nicht von

der Literaturliste. Ferner Bäumer, in: Entwicklung des Konziliarismus (s.o. A. 2), 38-42.
Danach erschien noch der wichtige Aufsatz von Th. E. Morrissey, The Decree <Haec

Sancta> and Cardinal Zabarella. Elis Role in its Formulation and Interpretation, AHC10
(1978), 145-176. Die jüngste Kontroverse wurde im wesentlichen angefacht (nicht ohne

Zusammenhang mit dem Zweiten Vaticanum) durch H. Küng, Strukturen der Kirche,
Freiburg 1962, 244-289, und P. de Vooght, Le Concile et les Conciles, Paris 1960,

143-181; dasselbe deutsch, in: Das Konzil und die Konzile, Stuttgart 1962,165-210, und

von dort teilweise übernommen in: Entwicklung des Konziliarismus 177-197; vgl. auch
P. de Vooght, Les pouvoirs du concile et l'autorité du pape au concile de Constance, Paris
1965: Das Dekret enthält eine dogmatische Definition. Diese Interpretation ist auf starken

und erfolgreichen Widerstand gestossen und wird nur noch randhaft vertreten ; so von
W. Krämer, Konsens und Rezeption. Verfassungsprinzipien der Kirche im Basler
Konziliarismus, Münster 1980, 6 ff. Das Spektrum der übrigen Interpretationen beginnt bei

der Annahme einer «legislativen Notstandsmassnahme» (W. Brandmüller, Besitzt das

Konstanzer Dekret <Haec Sancta> dogmatische Verbindlichkeit?, zuerst 1967,
Wiederabdruck in: Entwicklung des Konziliarismus 265 f.); es reicht über die (damit als

vereinbar angesehene - s. Brandmüller a. a. 0.271) grundsätzliche Bestimmung als «positive
constitutional law» (B. Tierney, Hermeneutics and History. The Problem of Haec Sanc-

ta, in: Essays in Honor of Bertie Wilkinson, Toronto 1969, 363; Wiederabdruck in:
B. Tierney, Church Law and Constitutional Thought in the Middle Ages, London 1979),

bis zur Betonung der «principi teologici» in einem über Festlegungen auf «decisione
dottrinale, decreto disciplinare o soluzione d'emergenza» hinausgehenden Urteil über
das Dekret (Alberigo, Chiesa conciliare 352).

9 Mit dem Dekret über die «drei Wahrheiten» 1439 V16; I.D. Mansi, Sacrorum
conciliorum nova et amplissima collectio XXIX, Paris 1904, 178f.; Monumenta conci-
liorum generalium seculi decimi quinti (künftig: MC) III, Wien 1886, 278. Über die

Quellen zum Basileense s. A. P. J. Meijknecht, Le concile de Bâle. Aperçu général sur ses

sources, RHE65 (1970), 465-473; neuerdings jedoch überholt durch die Appendix D
(«Sources and Studies Concerning the Council of Basel») bei J. Stieber, Pope Eugenius
IV, the Council of Basel and the Secular and Ecclesiastical Authorities in the Empire,
Leiden 1978, 378-404, wo auch die bisherige Literatur vollständig referiert ist. Eine
forschungsgeschichtliche Wertung derselben steht noch aus, ist demnächst aber von
einem meiner Schüler in monographischer Form zu erwarten. Die Sammlung und

Zusammenstellung der auf weite Strecken ungedruckten Quellen dürfte mich selbst noch
etliche Zeit in Anspruch nehmen.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 279

ungefähr erscheint das Konstanzer Dekret <Haec sancta> immer wieder
in Partnerschaft mit dem jüngeren Dekret <Frequens> von 1417,'° das die
Periodizität der Konzilien festsetzte und damit erst die praktischen
Voraussetzungen für die geschichtliche Verwirklichung konziliaren
Kirchenverständnisses bot. Im Unterschied zu <Haec sancta> wird man
<Frequens> aber als ausgesprochen «politisch» anzusehen haben, wenn
man seine detaillierten Klauseln über den jeweils zu wählenden nächsten

Konzilsort betrachtet, z.B. wie und wieweit der Papst hier mit
Rücksicht auf bestimmte politische Situationen entscheidungsberechtigt

war. Eben dies hatte Eugen IV. gleich erkannt, als er, unter Berufung

auf Gründe, die auch <Frequens> anführt, Ende 1431 das kraft der
Bestimmungen desselben Dekrets gerade zusammengetretene Konzil
von Basel in recht unüberlegter Weise auflöste." Und als er Ende 1433,

unter politischem Druck, das Basileense wieder anerkannte,12 konnte
er es unter Wahrung der aus <Frequens> abgeleiteten argumentativen
Konsequenz tun: Die Verlegungsgründe seien mittlerweile entfallen,
bzw. hätten sich als unzutreffend herausgestellt. Das Konzil wiederum
beschwor die Christenheit in zahlreichen Schreiben, die heilige
Versammlung zu beschicken.13

Alles weitere, so wird man gestehen müssen, hing nun vom konkreten

Verhalten der einzelnen christlichen Autoritäten ab. Der Appell an
die Christenheit wird ein durchgehender Zug in der Geschichte des

Basler Konzils sein. Viele Akte beider Seiten dienten überwiegend oder

10 COD 438-443. In den folgenden Jahren und Jahrzehnten ist oft undifferenziert
von «den Konstanzer Dekreten» die Rede.

11 Bullen <Quoniam alto> von 1431 XI12 und XII18 ; Mansi XXIX 564-567 ; MC II,
Wien 1873, 67-69 und 72-75. Vgl. dazu L. Bilderback, Eugene IV and the First Dissolution

of the'Council ofBasle, ChH36 (1967), 252: «The similarities ofidea and word in
<Frequens> and <Quoniam alto> are too frequent to be sheer coincidence. Eugene had the
provisions of <Frequens> clearly in mind when he drew up <Quoniam alto> and he

intended this appropriated authority to serve as his foundation in laying the Council of
Basle, and perhaps conciliarism, to rest.»

12 Zweite Bulle <Dudum sacrum> von 1433 XII 15; Mansi XXIX 78-89; MCII
566-574.

13 Vgl. MCII 77, 126f. sowie die zahlreichen Konzilsschreiben, etwa E.Martène -
U.Durand, Veterum Scriptorum et Monumentorum Flistoricorum usw. Amplissima
Collectio VIII, Paris 1734,28-36, 59f., 77 f., 103-105,195 f., Mansi XXIX 237-239 oder
aus der Empfängerüberlieferung z. B. H. Keussen, Die Stellung der Universität Köln im
grossen Schisma und zu den Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts, in: Annalen Hist.
Verein Niederrhein 115 (1929), 235f.



280 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

gar allein, immer aber auch der Legitimation vor der Christenheit.
Päpstlicherseits ist die mit den Griechen herbeigeführte Kirchenunion
in Florenz als Ausweis für die Ökumenizität Eugens IV. gegen das

Sektiererisch-Schismatische der Basler benutzt worden. Und wenn das

Basler Konzil in viel ostentativerer Weise seine führenden Männer seit
1438 aufdie deutschen Reichstage schickte (so auch nach Bourges), um
die deutsche Nation für sich zu gewinnen, als die Kurie, deren Gesandte
meist rangniedriger waren, nur einmal ein Kardinal (Albergati),14 so

zeigt dies die Bedeutung an, die Basel der «Aussenpolitik» in der
Christenheit beimass. Auch in der zeitgeschichtlichen Realität ist damals
die <ecclesia in orbe diffusa> deutlich geworden, als Papst wie Konzil sie

zu vertreten, ja, in gewisser, wenngleich recht unterschiedlicher Weise
schon selbst zu sein glaubten.15 Wie Papst und Konzil haben wir dabei
die weltlichen Mächte der Christenheit ebenso einzubeziehen wie den

mannigfach differenzierten Klerus. Die institutionale kirchliche Vielfalt,

die das traditionelle Leitungsamt der Bischöfe überwuchert hatte,

zwang dem Basler Konzil Neuformulierungen des Kirchen- wie
Selbstverständnisses als zeitgeschichtliche Aufgabe geradezu auf. Es ist die

Frage, ob die - negative - römisch-katholische Beurteilung des Basi-
leense diese Realität ihrer eigenen mittelalterlichen Geschichte ver-

14 Vgl. dazu vor allem detailliert die «Deutschen Reichstagsakten» (künftig: RTA)
XII-XVI1, Gotha-Stuttgart-Göttingen 1901-1963. Zu Albergatis Gesandtschaft im
Herbst 1438: RTA XIII 923 und XIV 457 s.v. <Albergati>. Als Konszilsgesandte begegnen

z.B. die Kardinäle Aleman 1441, 1442 und 1446 (RTA XV 906 und XVI 706f. s.v.
<Aleman>; Stieber, Pope Eugenius 281); Grünwalder 1441 (XV 929 s.v. <Grünwalder>),
Segovia 1441 und 1442 (XV 959 und XVI 749 s.v. <Segovia>), Panormitanus 1442 (XVI
741 s.v. <Palermo>), Hugues 1446 (handschriftliche Quellen), dazu die Patriarchen von
Aquileja, Teck 1438 und 1439 (XIII 924f. und XIV 458 s.v. <Aquileja>) und Masovien
(seit 1440 Kardinal) 1441 und 1443 (XV 907 und XVII 832 s.v. <Aquileja>). Hinzu kamen
immer wieder Bischöfe. Ausser dem zwar als Gesandten vorgesehenen, aber auf den

Tagungen dann doch nicht erscheinenden Bischof von Lüttich ist 1446 der Bischof von
Bologna, Tommaso Parentucelli, der erste Bischof in einer der päpstlichen Gesandtschaften.

Vgl. zu dieser Frage Enea Silvio Piccolomini in seinem Bericht über den

Frankfurter Reichstag 1442 bei R.Wolkan, Der Briefwechsel des Eneas Silvius Piccolomini

II (Fontes rerum Austriacarum LXVII), Wien 1912, 203: Die Basler schickten drei
Kardinäle, Aleman, Panormitanus und Segovia; <Eugenius vero, ne sibi idem dedecoris

fieret, ut in suis cardinalibus maiestas contemneretur, non cardinales, sed viros cardi-
nalatu dignos misit>, nämlich Cusanus und Carvajal.

15 Dies kam zum Ausdruck in den beiden Identifizierungen: <papa qui est ecclesia>

bzw. (concilium quod est ecclesia>, die in ihrem ambivalenten Aussagegehalt hier nicht
weiter analysiert werden können.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 281

ständnisvoll genug gewürdigt hat, die Schwächung der bischöflichen
Autorität einerseits, den Pluralismus kirchlicher Institutionen und
Korporationen andererseits. Eben diese Realität spiegelt auch die

Zusammensetzung des Basileense wieder, das mit seiner Majorität des

mittleren Klerus die Szene beherrschte.16 Jene Frage stellen, heisst

zugleich bewusst machen, dass dieses Konzil 1431-1449 innerhalb der

so und eben nicht anders entwickelten Kirche des Spätmittelalters
stattfand.

Wie jedes Ereignis der Kirchengeschichte muss das Basler Konzil
den Standort eines Jahrhunderte jüngeren Kirchenhistorikers mitformen.

Er steht seinem wissenschaftlichen Objekt, selbst wenn er es

wollte, nicht in letzter distanzierter Unbefangenheit gegenüber. Wenngleich

diese Abhängigkeit alle Diskussion mit der Geschichte mehr
oder weniger stark prägt, so betrifft den römisch-katholischen Historiker

solche Bindung in erhöhtem Masse, weil die Interpretation der

damaligen Vorgänge, in ihrer Zeit selbst schon mit allem Engagement
einsetzend, als solche ein wichtiges Stück römisch-katholischer
Wirklichkeit geworden ist. Das Studium der Interpretationsgeschichte
belehrt ihn zum Beispiel, dass die sich schon während des Basler Konzils
abzeichnende thematische Engführung in der Superioritätsfrage die

spätere Diskussion in noch viel stärkerem Masse dominiert hat.
Ohne Zweifel ist damit aber auch eine neue Objektivierungsmöglichkeit

gegeben; denn ganz abgesehen vom Kontroverscharakter die-

16 L. Bilderback, Proctorial Representation and Conciliar Support at the Council of
Basle, AHC1 (1969), 140-152 ; J. Gill, The Representation of the <Universitas fidelium> in
the Councils of the Conciliar Period, in: Councils and Assemblies ed. by G.J. Cuming
and D. Baker, Cambridge 1971,177-195 ; letzhin J. Miethke, Die Konzilien als Forum der
öffentlichen Meinung im 15. Jahrhundert, DA 37 (1981), 748-753. Wie sich dort aus A. 50

ergibt, werden irreführende Angaben von Krämer mittlerweile in gutem Glauben
übernommen: Nicht 87 Prälaten (wie Krämer, Konsens 143 A.41, übrigens in Widerspruch
zur eigenen Angabe «49» weiter unten 160, angibt), sondern nur 52 nahmen 1436 XII5 an
der Abstimmung über den Ort des Unionskonzils teil; vgl. die Liste in: Concilium
Basiiiense (künftig CB) IV, Basel 1903, 348-358, und deren Auswertung in CBI, Basel

1896, 148. Bei der nur einmal erreichten Zahl von 106 Prälaten (Krämer, Konsens 143

A.41, nach MC II 649: «105», doch vertut sich Segovia hier; die richtige Zahl «106» im
Konzilsprotokoll CBIII, Basel 1900, 82 Z. 19 f., und so auch in dem von Segovia benutzten,

von mir kürzlich identifizierten Protokoll in Kopenhagen, Kong. Bibl., Ny kgl. Saml.
1842 fol. f. 101r) handelt es sich um eine Ausnahmesituation: kaiserlicher Reichstag
Sigismunds in Basel, an dem natürlich auch viele Reichsprälaten teilnahmen, die nicht
speziell des Konzils wegen dorthin gekommen waren.



282 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

ser Diskussion, der nach Objektivierung drängt, kann sich das Rö-
misch-Katholische schon thematisch darin nicht erschöpfen. Es ist
sicher auch ernst betroffen von der vorreformatorischen Zeitstellung
des Basileense, die in zugespitzter provokativer Beurteilung Karl
August Fink im (katholischen) Handbuch der Kirchengeschichte 1968 im
Zusammenhang mit Eugen IV. herausgestellt hat: Indem dieser das

Konzil beseitigte, «fallt in seine Verantwortung das Scheitern der
Reform; denn ohne Konzil keine Reform, das war nun deutlich geworden...

Rom hat die Reform verhindert und dafür wenig später die
Reformation erhalten.»17 Auch dieses Thema wird der römisch-katholische

Historiker nicht unbefangen behandeln können; doch kann es in
besonderem Masse unter dem Aspekt allgemeiner spätmittelalterlicher
Zeitbedingtheiten betrachtet werden, und das gälte dann auch für das

Basler Konzil insgesamt. Es könnte also auch eine römisch-katholische
Beurteilung geben, die von sich selbst, zunächst wenigstens, ganz
absieht. Es ist zu fragen, ob eine solche Position nicht aus dem Rahmen
des hier gestellten Themas fallt; denn es ist ausdrücklich auf eine
bestimmte Sicht der Geschichte abgestellt. Doch der Referent - er ist
selber nicht Kirchen-, sondern Profanhistoriker - möchte seinen
Optimismus nicht verhehlen, dass die römisch-katholische Beurteilung
durch diese Blickausweitung auf die allgemeine Geschichte ebenso
verständlicher gemacht werden kann, wie die vorurteilsfreie Einbeziehung

der römisch-katholischen Position umgekehrt das generelle
Verständnis von Geschichte näherzubringen vermag. In diesem Sinne
wende ich mich dem vorgestellten Thema zu.

Der Einstieg möge in dreifacher Weise geschehen. Zunächst wird die
Ökumenizität in formaler Hinsicht geprüft. Solches Vorankündigen
riskiert natürlich, das Interesse an meinem Vortrag erlahmen zu lassen,
ehe er recht begonnen hat. In einem zweiten Ansatz soll das offizielle
Verhalten des Basileense, wie es in seinen Dekreten zum zweifelsfrei
gültigen Ausdruck gekommen ist, in seinen Konsequenzen für unsere
Fragestellung untersucht werden. Schliesslich werden drittens die Basler

Theologen zur Rede stehen, die bisher nur wenig zur Kenntnis

17 Handbuch III 588. Ähnlich auch andernorts; vgl. etwa: Die konziliare Idee im
späten Mittelalter, zuerst erschienen 1964, wiederabgedruckt in: Entwicklung des Kon-
ziliarismus (s.o. A.2), 275-294, dort 291; Das Scheitern der Kirchenreform im 15.

Jahrhundert, in: Mediaevalia Bohemica 3 (1970), 237-244; Papsttum und Kirche im
abendländischen Mittelalter, München 1981, 59.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 283

genommen worden sind, dafür aber in jüngsten Studien Aktualität
gewinnen. In jedem Falle wird eine Analyse der Basler Probleme mit
der Auswirkung auf römisch-katholische Beurteilungsmöglichkeiten
verknüpft werden.

Die Frage der Ökumenizität ist neben dem geschichtlich-faktischen
Sachverhalt verbunden mit der Legitimität. Die Legitimität betrifft
zweierlei: das Konzil und seine Handlungsmacht sowie die Verbindlichkeit

seiner aufgrund dieser Legitimation gefassten Beschlüsse. Sind
diese Voraussetzungen erfüllt, ist Ökumenizität möglich, wenn der
Charakter des Konzils und seiner Dekrete von allgemeinkirchlicher
Bedeutung ist. Legitimität wird von der dazu berufenen Autorität
verliehen. Die 1415 in Konstanz versammelten Konzilsväter erklärten,
dass Christus ihnen solche Legitimität verliehen habe.18 Mit dem
Dekret <Frequens> legten sie kraft dieser Legitimation fest, dass jede
Konzilsversammlung, die direkt und über diese nächste indirekt hinfort von
ihr ausgehe, eo ipso legitim sei. Man könnte in diesem Zusammenhang
von konziliarer «Sukzession» sprechen.19 Insofern <Frequens> bei der
Verkündung des nächsten Konzilsortes den Papst beteiligte, trug man
seinem Anspruch Rechnung, (ebenfalls) Legitimationsinstanz zu sein;
doch konnte das Konzil <in eius defectu> auch allein handeln.20
Demgegenüber verstanden die Päpste weiterhin ihre Autorität als unerläss-
lich für konziliare Legitimität. Von hier aus hat sich die offiziöse
römisch-katholische Beurteilung der Ökumenizität des Basler Konzils
schon während seiner Tagung entwickelt. Martin V. wie Eugen IV.
waren sichtlich bemüht, die Legitimität des Basileense von ihrer eigenen

Billigung und Bestätigung abhängig zu machen.21 Allerdings gab es

18 COD 409 Z. 22-25: <et primo declarat, quod ipsa (synodus) in Spiritu sancto
legitime congregata... potestatem a Christo immediate habet, cui quilibet... obedire

tenetur usw. Sie hat ihre Legitimation also auch nicht durch die Kirche; es handelt sich

um das absolut sichere Wissen, dass Gott die Synode zusammengeführt hat.
19 COD 439 Z. 10 f. : <ut per quamdam continuationem semper aut concilium vigeat,

aut per termini pendentiam exspectetur>.
20 COD 439 Z. 7-9 : das Konzil sei zu feiern <in locis, quae summus pontifex... vel in

eius defectu ipsum concilium deputare et assignare teneatur>. Mit <defectus> dürfte aus
dem Zusammenhang heraus wohl nicht die Papstvakanz gemeint sein, sondern der von
den Umständen erzwungene oder der gar beabsichtigte Entzug der päpstlichen Mitwirkung.

21 Vgl. die entsprechenden Exordien Mansi XXIX 8B und 11AB sowie MCII 51 und
53. Eugen IV. bezog sich trotz aller Nutzung der von <Frequens> gebotenen Argumente in



284 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Situationen und Äusserungen der Päpste, in denen sie sich möglicherweise

in Widerspruch dazu gesetzt haben. Es handelt sich vor allem um
folgende Sachverhalte22:

Unterwarf sich Martin V. 1431 mit seiner Vorabbestätigung all dessen,

was in Basel geschehen würde - so wie es in seiner Bulle für den

Konzilslegaten Cesarini zum Ausdruck gebracht war -, auch einer
eventuellen Neudekretierung der konziliaren Superiorität? Der
einschlägige Text lautet, er werde alles für gültig halten, <quidquid... per te

una cum eodem Basileensi concilio... decretum fuerit>.23 Der Legat,
nicht also das Konzil, erhält demnach die abschliessende Dekretgewalt,
die er anstelle des Papstes wahrnimmt, wenngleich sie an den Konzilswillen

gebunden wird.
Wichtiger dann die erneute Anerkennung des Basler Konzils durch

Eugen IV. im Dezember 1433 mit der Bulle <Dudum sacrurm.24

Bekanntlich gab es im Laufe des Jahres 1433 eine lange Diskussion, ob
sich der Papst bei der Anerkennung nur zurückhaltend-gewährend
äussern dürfe: <volumus et contentamur>, oder ob er das Basileense

ausdrücklich bestätigen solle: <decernimus et declaramus>.25 Hinter
dieser Frage gelang es ihm aber recht klug, sich der ausdrücklichen
Erklärung zu entziehen, dass er mit der Anerkennung des ununterbrochenen

Fortbestandes als legaler Konzilsversammlung26 auch die in der
Zwischenzeit durch das Konzil gefassten Beschlüsse global bestätige,
unter denen sich mit dem Dekret der zweiten Session die ausdrückliche

seinen Bullen <Quoniam alto> einleitend dennoch ausdrücklich auf seine «Schlüsselgewalt»;

Mansi XXIX 564D sowie MCII 67 und 72.
22 Guter Überblick bei Fois, Concili (s.o.A.2), 199-212. Sein Ergebnis ist in der

Kapitelüberschrift zum Ausdruck gebracht: «La coerenza lineare di Eugenio IV.»
23 Mansi XXIX 12D; MCII 55.
24 S. o.A. 12.
25 Hierzu die ausführliche, für die Faktengeschichte der Auseinandersetzung

zwischen Eugen IV. und Basel insgesamt immer noch grundlegende Darstellung bei N.
Valois, Le pape et le concile (1418-1450) I, Paris 1909, 242-310. Im Unterschied zu C.J.
Hefele-H. Leclercq, Histoire des conciles VII/2, Paris 1916, basiert sie weithin auf
ungedruckten Quellen. Vgl. auch Stieber, Pope Eugenius IV19-22. Zur Anerkennungsfrage s.

R. Bäumer, Die Stellungnahme Eugens IV. zum Konstanzer Superioritätsdekret in der
Bulle «Etsi non dubitemus», erstmals 1964, wiederabgedruckt in : Das Konstanzer Konzil
248-274.

26 Mansi XXIX 78E; MCII 565: <declaramus praefatum generale concilium
Basileense a tempore praedictae inchoationis suae legitime continuatum fuisse et esse pro-
secutionemque semper habuisse> usw. <ac si nulla dissolutio facta fuisseb.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 285

Erneuerung des Konstanzer Dekrets <Haec sancta> befand. Eugen IV.
hat schon bald und dann immer wieder daraufhingewiesen, dass er eine

solche Universalbestätigung nicht ausgesprochen habe.27 Wenn seine

neuen Legaten dies taten, dann nur für ihre Person, nicht im Namen des

Papstes. Der Session, die <Haec sancta> 1434 noch einmal ausdrücklich
bestätigte, blieben sie fern.28

Von besonderer Bedeutung ist schliesslich der Vorbehalt in der
Beglaubigung der Legaten, die Eugen IV. 1446 zu den Ausgleichsverhandlungen

nach Deutschland entsandte. Hier heisst es, er anerkenne
die allgemeinen Konzilien von Konstanz und Basel, dieses bis zur
Verlegung (nämlich im Jahre 1437), <absque tarnen praeiudicio iuris,
dignitatis et praeeminentiae sanctae sedis apostolicae ac potestatis sibi
et in eadem canonice sedenti in persona beati Petri a Christo conces-
sae>.29

Hart an die Grenze der Konsequenz führt ein halbes Jahr später die

Billigung, die Eugen IV. kurz vor seinem Tode in der Bulle <Ad ea ex
debito> aussprach: Er anerkenne das Konstanzer Konzil, das Dekret
<Frequens>, <ac alia eius décréta... sicut et caeteri antecessores nostri, a

quorum vestigiis deviare nequaquam intendimus>.30 Dem Wunsch der
deutschen Fürsten, den Text von <Frequens> und <Haec sancta>
ausdrücklich zu billigen, kam er also nicht nach. Kriterium für die
Annahmefähigkeit konziliarer Dekrete war die Richtschnur seiner Vorgänger.

27 Vgl. dazu Fois, Concili 204-208. Bedenkensweit sein Hinweis, dass die 1436 I 13

vom Konzil für Eugen IV. redigierte Bulle eine nochmalige ausdrückliche Bestätigung der
Basler Dekrete vorsah, die Konzilsväter demnach also selber zweifelten, ob der Papst
diese Bestätigung in die Wiederanerkennung des Konzils schon eingeschlossen hatte.

28 Valois, Pape I 318-331. Zur Inkorporation der päpstlichen Legaten (<nominibus
privatisé unter Ableistung des entsprechenden Eides (<nominibus propriis>), das

Konstanzer Dekret <Haec sancta> anzuerkennen, s.Mansi XXIX 89D sowie CB III 80

Z.29-37. Session XVIII: Mansi XXIX 91; MC II 713.
29 C.Baronii, O.Raynaldi et J. Laderchii Annales ecclesiastici denuo excusi ab

A. Theiner XXVIII, Bar-le-Duc 1874,461 ada. 1446§3; eine neue Edition demnächst in:
Acta Cusana. Quellen zur Lebensgeschichte des Nikolaus von Kues 1/2, Hamburg 1983,

Nr. 700. Aus der uferlosen Literatur zu dieser Stelle nenne ich lediglich A. Baudrillart,
<Concilede Bâle>, in: Dictionnaire de théologie catholique II, Paris 1905,126 f.; Bäumer,
Stellungnahme, in: Konzil von Konstanz 272; Fois, Concili 211.

30 A. Mercati, Raccolta di Concordati su materie ecclesiastiche tra la Santa Sede e le

autorité civili I, Rom 1954, 168 f. Zur Interpretation wie A.29; dazu Stieber, Pope
Eugenius IV, 298. Im Unterschied zu <Frequens> wird <Haec sancta> von Eugen IV. hier
nicht eigens genannt.



286 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

So dann auch Eugens ausdrückliches <Salvatorium> vom gleichen
Tage.31

Trotz verbaler Fragwürdigkeiten ist die Haltung Eugens IV. selbst
demnach konsequent.32 Was aber noch wichtiger ist: Sie ist zugleich
auch unbestimmt. In welchem Umfang auch immer er in seinen Bullen
<Moyses> 1439 und <Etsi non dubitemus> 1441 das Konstanzer Dekret
<Haec sancta> hat entkräften wollen,33 so bleibt doch davon unberührt,
ob er es als solches bzw. in welcher Interpretationsweise er es in der
Basler Wiederholung anerkannt oder verworfen hat. Eugen IV. hat sich
nie genau ausgedrückt, was in den Basler Dekreten der apostolischen
Autorität abträglich war - man denke etwa auch an die Reformdekrete
mit dem Wegfall der Annaten usw. Die Gewissheit, dass er eine
Bestätigung aussprach, in Kombination mit der Ungewissheit, welche
Dekrete bis zur 25. Session, das heisst, bis zur Verlegung des Konzils nach
Ferrara, er gleichwohl im einzelnen damit noch nicht bestätigte,
bestimmt bis heute die römisch-katholische Diskussion des Basileense.
So heisst es in den <Conciliorum Oecumenicorum Decreta> des <Istituto

per le Scienze Religiosex «Cum nonnulli modo historici de 25 priorum
sessionum Basileensium oecumenicitate disputent, eae quae Basileae
secutae sunt post translationem usque ad ultimam,... omnium senten-
tia non oecumenicae habentur».34 Das Lexikon für Theologie und
Kirche belehrt etwas abweichend: «Die 25 Sitzungen bis zur Verlegung

31 Mercati, Raccolta I 176: Mit dem, was er dem König, den Erzbischöfen usw.
zugestanden habe oder noch zugestehen solle, beabsichtige er nicht <in aliquo derogare
doctrinae sanctorum patrum aut praefatae sedis privilegiis et auctoritati, habentes pro
non responsis et non concessis quaecunque talia a nobis contigerit emanare.>

32 In diesem Sinne auch Bäumer, Stellungnahme 272 f., gegen Küng. Ebenso Fois,
Concili 212.

33 Bäumer, Stellungnahme. Wenn Eugen IV. in seiner Bulle <Etsi non dubitemus>

von 1441 mit seiner Interpretation von <Haec sancta> nicht weiter gegangen wäre als in
seinen übrigen Verlautbarungen, wäre es unverständlich, dass Nikolaus von Kues bei
seinen Verhandlungen mit den deutschen Fürsten die Existenz dieser Bulle solange wie

möglich verleugnet, ja, als böse Unterstellung angeprangert hätte; vgl. dazu E. Meuthen,
Nikolaus von Kues. Dialogus usw. in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusa-
nus-Gesellschaft 8 (1970), 44. Das spricht wohl gegen völlige Kohärenz in den Äusserungen

Eugens IV.
34 COD 453. Wenn das V. Laterankonzil das Basileense nach der Verlegung 1437 als

<conventicula, quae praesertim post huiusmodi translationem concilium amplius appel-
lari non merebatur>, bezeichnet (COD 642), so drückt es damit indirekt auch seine

skeptische Ansicht über den ersten Teil aus.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 287

nach Ferrara gelten als ökumenisch, von diesen jedoch nur die Dekrete,
die vom Konzil in Erfüllung seiner Aufgabe erlassen wurden und der
Autorität des Hl. Stuhls nicht entgegenstehen».35 Diese Formulierung
geht, grossenteils wörtlich, auf die ältere Auflage des Lexikons
zurück,36 wo - im übrigen wieder ganz wörtlich nach dem Kirchlichen
Handlexikon von 190737 - eine negative Abgrenzung gegenüber galli-
kanischen Erweiterungen der Ökumenizität ergänzt ist, die uns gleich
noch zu beschäftigen haben. Wer von sich aus eine nähere Bestimmung
wagt, hat zuvor sein Verständnis von «apostolischer Autorität» zu
klären, nicht minder aber auch, was ihr nützen und schaden könnte.

Von dieser recht offen gehaltenen Bestimmung gibt es allerdings
nach beiden Seiten Abweichungen, nämlich einerseits Erweiterungen
der Basler Ökumenizität über die in dieser Formulierung erkennbaren
Grenzen hinaus, andererseits aber auch Verengungen bis zur vollständigen

Leugnung jeder Ökumenizität.38 Den systematischsten Überblick

über die verschiedenen Anerkennungsweiten des Basileense aus

jüngerer Zeit bietet der ausführliche Lexikon-Artikel von Baudrillart
(1905) in Band II des <Dictionnaire de théologie catholique).39 Er stellt
vier Meinungen nebeneinander, die das Konzil in jeweils unterschiedlicher

zeitlicher Erstreckung als ökumenisch ansehen:
1) ganz, mit allen Sessionen, 2) nur bis zur Verlegung nach Ferrara, 3)

bis zur 16. Session einschliesslich, d. h. bis zur Annahme der
Anerkennungsbulle <Dudum sacrurm, 4) überhaupt nicht. Innerhalb der zweiten

und dritten Beurteilung können entweder alle Sessionen oder nur
ein Teil derselben als inhaltlich ökumenisch angesehen werden. Dazu
wäre im einzelnen zu bemerken:

35 Artikel <Basler Konzil) von J. B. Villiger, in: Lexikon für Theologie und Kirche II,
Freiburg 21958, 25.

36 Artikel von E.Göller, in Band II, Freiburg 1931, 17.
37 Artikel von A. Pieper, in Band I, Freiburg 1907, 503.
38 Praktisch läuft auch die Bestimmung bei Fois, Concili 199, darauf hinaus: «L'opi-

nione prevalente è che il concilio di Basilea rivesta carattere ecumenico fino al decreto di
traslazione a Ferrara... anche se non tutti i suoi decreti possono ritenersi ugualmente
ecumenici, proprio perché non tutti ricevettero una conferma papale.» Eine solche

ausdrückliche Bestätigung erhielt aber nur das Basler Minoritätsdekret der 25.Session

(COD 512 f.) über den Unionsort; Bestätigungsbulle <Salvatoris> von 1437 V 30: Concilium

Florentinum, Epistolae pontificiae ad concilium Florentinum spectantes ed.

G. Hofmann I, Rom 1940, 64-70 Nr. 66.
39 S.o.A.29; dort 125-128.



288 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Die erste Position, derzufolge sämtliche Erklärungen des Basileense

verbindlich, seine dogmatischen Verlautbarungen gültige Glaubensartikel

sind, kennzeichnet den radikalen Gallikanismus, wie er etwa
durch Edmond Richer (1559-1631), u.a. Herausgeber Gersons, vertreten

wurde.40 Sein <Libellus de ecclesiastica et politica potestate>, 1611 in
Paris erschienen, wurde aber bereits 1612 aufeinem Provinzialkonzil zu
Sens, 1613 durch die Indexkongregation verurteilt; 1629 unterzeichnete
Richer einen Widerruf. In der Tat, im Unterschied zur Neutralitätserklärung

der deutschen Kurfürsten blieb das Basileense von Frankreich
ausdrücklich auch nach der Verlegung 1437 anerkannt; der Besuch des

Konzils von Ferrara-Florenz wurde den französischen Prälaten verboten.41

Dementsprechend erklärte noch der Kardinal von Lothringen auf
dem Konzil von Trient, in Frankreich halte man das Basileense insgesamt

für legitim und ökumenisch, nicht aber das Florentinum, <et pour
ce l'on fera plustost mourir les François que d'aller au contraire).42
Jedenfalls dürfte mit der Zuspitzung im 17. Jahrhundert diese Meinung
als römisch-katholische Möglichkeit endgültig illusorisch geworden
sein.

Die zweite Position in der erstgenannten Spielart: Ökumenizität
aller Basler Dekrete bis zur Verlegung nach Ferrara, d.h. auch der
Bestätigung von <Haec sancta>, vertritt der gemässigte Gallikanismus,
so etwa Bossuet in seiner <Defensio declarationis cleri Gallicanb.43 Sie

ist wegen der Unbestimmtheit der Position Eugens IV. durchaus als
römisch-katholisch akzeptierbar. Dagegen steht die dritte Position
schon deshalb in Widerspruch zur Stellungnahme Eugens IV., weil er
das Basler Minoritätsdekret vom 7. Mai 1437 wenige Wochen später
ausdrücklich bestätigt hat.

Baudrillart selbst, schon bald Rektor des Pariser <Institut
Catholique),44 verteidigt die vierte Beurteilungsweise, dass Basel nie und in

40 Vgl. Schneider, Konziliarismus 58 f., mit weiterer Literatur.
41 Valois, Pape II 140f.; J.Gill, The Council of Florence, Cambridge 1961, 133f.
42 Schneider, Konziliarismus 55 f. Vgl. auch R. Bäumer, Die Zahl der allgemeinen

Konzilien in der Sicht von Theologen des 15. und 16. Jahrhunderts, AHC 1 (1969),

288-313, dort: 307 und ebenso 305-308 zur Anerkennung der Ökumenizität von Basel

im 15. und 16. Jh. überhaupt.
43 1 6 8 2 entstanden, aber erst 1730 in Luxemburg erschienen. Über Bossuets Stellung

zu Basel s. R. Duchon, De Bossuet à Febronius, RHE 65 (1970), 397 f.
44 Vgl. R.Rouquette, in: Lexikon für Theologie und Kirche II, Freiburg 21958,

55.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 289

keinerlei Hinsicht ökumenisch gewesen sei ; diese Ansicht sei im Begriff
«la plus générale» zu werden. Zwar gesteht er mit Bellarmin, dass das

Basler Konzil ökumenisch einberufen worden sei, doch habe es sich nie
ökumenisch konstituitiert. Dementsprechend schloss die <Editio Ro-
mana> der <Concilia generalia ecclesiae catholicae> (1608-1612) auf
Anraten Bellarmins das Basileense als nicht-ökumenisch aus.45 Ähnlich

die Position des älteren <Denzinger> bis zur 31. (Rahnerschen)
Auflage einschliesslich.46 Erst in der 32. (von Schönmetzer neu
bearbeiteten) Auflage von 1963 wird das Basileense zumindest genannt.47
Die Formulierung lautet ähnlich wie in den <Conciliorum oecumeni-

corum decreta>: Die Sessionen I-XXV sind ökumenisch, «quatenus
eius décréta scopum a papa praestitutum attingunt». Übernommen
wird aber kein Dekret. Die 33. Auflage von 1965 ergänzt jedoch im
Supplement aus der Bulle <Moyses> die Verurteilung der «drei
Wahrheiten» <iuxta pravum Basiliensium intellectumx48 Vermutete
Baudrillart noch, seine Meinung sei im Begriff, die «allgemeine» zu werden,

so zeigt die jüngste Entwicklung des <Denzinger> gerade das Gegenteil.

Baudrillart führte als Beweisgründe an: Alle Äusserungen Eugens
IV. zum Basileense seien in einer Zwangslage erfolgt; nur eine geringe
Zahl von Bischöfen, d.h., der legitimen Konzilsväter, habe teilgenommen,

der überwiegend niedere Klerus habe nach kirchlichem Recht
keinerlei Befugnis gehabt, das Basler Konzil habe die Kirche mithin
nicht «moralisch» repräsentiert. Andererseits kann er nicht leugnen,
dass päpstliche Anerkennungen vorliegen. Abgesehen von dem schon
erhobenen Bedenken, dass Eugen IV. unter Zwang gehandelt habe, tut
er diese Realität mit dem Argument ab, solche Bestätigungen beträfen
nicht die Dekrete über die Superiorität, «les seuls qui aient de

l'importance». Damit ist Baudrillart Gefangener der Engführung von
«Basel» geworden und insofern symptomatisch. Ohne Zweifel wird die

45 Ältere Literatur zur Editio Romana bei Bäumer, Zahl 288; hier im besonderen
V. Peri und C. Leonardi.

46 H. Denzinger - C. Rahner, Enchiridion Symbolorum definitionum et declaratio-

num de rebus fidei et morum, Freiburg 281952. Auf Konstanz (241-251) folgt 252-266
gleich Florenz 1438-1445; das Stichwort «Basilea» erscheint im Index alphabeticus
nicht.

47 H. Denzinger - A. Schönmetzer, Enchiridion usw. wie A.46, Barcelona usw.
321963 3 30.

48 Fotomechanischer Nachdruck der 32. A., jedoch mit neuergänztem Supplemen-
tum 823 ff. ; hier 829 f.



290 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Beurteilung der Quellenaussagen im übrigen aber auch bei Baudrillart
überflutet von einer insgesamt und vorweg negativen Wertung, die in
einer gewissen Sorge, wenn nicht in einer Angst gründet, die auch

psychologischer Natur ist.
Dieses psychologische Phänomen muss als historische Grösse

möglicherweise höher eingeschätzt werden als jede nüchterne
Quellenargumentation. Die ungeheure Bedrohung, der das Papsttum ausgesetzt

war, Hess die Kurie nervös reagieren, wenn man ihr nach dem
Ende des Basileense auch weiterhin mit einem Konzil drohte.49 Furcht
vor dem Konzil schlechthin lähmte lange Zeit die Bemühungen um die

Einleitung jenes so dringlichen Konzils,50 das dann, freilich auch aus
anderen Gründen weiterverzögert, die zum Schluss viel gewichtiger
wurden, erst im Jahre 1545 zu Trient begann. Doch nicht nur das

Basileense, der ganze Komplex der «Reformkonzilien» wird von
massgeblichen römisch-katholischen Kirchenhistorikern aus der Ökumeni-
zität verdrängt ; so etwa Lorenzo Berti in seinem <Ecclesiasticae histo-
riae breviariurm (Pisa 1760): Pisanum, Constanciense, Senense und
Basiiiense seien insgesamt als nicht-ökumenisch anzusehen.51

Das römisch-katholische Beurteilungsspektrum ist also verhältnismässig

breit.52 Es spiegelt gleichsam noch etwas von der spätmittelalterlichen

Offenheit des Kirchenverständnisses. Gerade die Basler
Konzilstheologen, von denen noch die Rede sein wird, haben ihr
Kirchenverständnis sehr scharf von «ketzerischen»Positionen wie der wyclifi-

49 H.Jedin, Geschichte des Konzils von Trient I. Der Kampf um das Konzil,
Freiburg3 1977,49-59 (über die Konzilsideee und die «Abneigung, ja Furcht aufdie sie an der
Kurie stiess») und 484-488. Wer den Papst erpressen wollte, nutzte das natürlich aus.

Nur als ein Beispiel von vielen: die Konzilsappellation Kg. Alfons' V. von Neapel gegen

Papst Calixt III. 1457, der Alfons daraufhin exkommmunizierte; L. Freiherr von Pastor,
Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters I, Freiburg121955,741 ; vgl. auch
L. Fumi, Chiesa e stato nel dominio di Francesco I Sforza, in: Arch, storico lombardo 51

(1924), 26 f.
50 Jedin, Geschichte 1 155-158: «weil es in Rom für ein gefährliches Abenteuer von

zweifelhaftem Ausgang gehalten... wurde». Eben dieses wohl erkennend, so auch Luther
über die Erinnerung des Papstes an das Basler Konzil und die daraus folgende Furcht vor
einem Konzil überhaupt: <Ich werdt mich selber, so ich an seyner stad were> (zitiert nach

Schneider, Konziliarismus 54).
51 Dazu Schneider, Konziliarismus 82f. Zum Autor s. G.Pignatelli, in: Dizionario

Biografico degli Italiani IX, Rom 1967, 516-521.
52 Für das 15. und 16. Jh. führt Bäumer, Zahl 305-308, das in äusserst instruktiver

Weise vor.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 291

tischen oder auch der individualistisch-ockhamistischen abgesetzt.53

Damit beteiligten aber auch sie sich an jenem Prozess ekklesiologischer
Definierung, der für den späteren Konfessionalismus charakteristisch
wird.54 Umgekehrt richtete sich gegen die Basler dann schon bald
derselbe Vorwurf von römischer Seite. Torquemada, der führende
römisch-katholische Theologe des 15. Jahrhunderts, hat dieses Thema
schon recht deutlich formuliert, wenn er die Selbstlegitimation des

Konzils strukturell mit Ketzerkirchtum in Verbindung bringt.55

Die Beurteilung der Basler Dekrete kann das Gewicht, das <Haec

sancta> seit über einem halben Jahrtausend in der Diskussion besitzt,
leider auch an dieser Stelle nicht ignorieren. In der Kontroverse um
<Haec sancta>56 scheint mir die Geschichte des Dekrets von Konstanz
bis Basel, d.h. vor allem: in Basel selbst, oft zu wenig berücksichtigt.
Folgendes wäre hier anzumerken: 1) Ausdrücklich als <veritas fidei>

erklärt wurde die Konzilssuperiorität in Form eines Konzilsdekrets erst
in der XXXIII. Session des Basileense 1439 über die «drei Wahrheiten».57

2) Zwischen der Verkündung von <Haec sancta> 1415 und der

53 So etwa sehr ausführlich und grundlegend Johann von Segovia in seinen <Decem

avisamenta>, deren erste drei der Prädestiniertehkirche (tecclesia non est predestinato-
rum solum aut in gratia sistencium>), das vierte der Restlehre (<dictum vulgare, videlicet
quod tempore passionis Christi ecclesia sive fides remansit in sola virgine, est falsurm)
gewidmet sind; Krämer, Konsens 413, dazu dessen Inhaltswiedergabe 228-241.

54 Welche Bedeutung gerade der Konsens in diesem Zusammenhang spielt, versuche
ich in einem demnächst erscheinenden Beitrag über «Konsens bei Nikolaus von Kues
und im Kirchenverständnis des 15. Jahrhunderts», in; Politik und Konfession, Festschrift
K. Repgen (1983) zu zeigen.

55 Summa de ecclesia III c. 31, Venedig 1561, 308v-309r: <Ad tertiam autem, quae
sumitur ex illo Math. 18, 'ubi duo' etc dicimus, quod assistentia ilia, quam dominus
Sanctis congregationibus pollicetur inspirando quae bona sunt et adiuvando ad prose-
cutionem, non arguit potestatem clavium aut iurisdictionis aut regiminis, ut clarissimum
est; alias omnium sanctorum omnium virorum sive foeminarum congregationes in
Christi nomine convenientes potestatem haberent. Quod non modo periculosum est, sed

etiam videtur sapere haeresim Valdensium, qui omnes sanctos homines claves habere
ecclesiae asserere praesumpserunt. Unde manifestum est, quod ex ilia Christi promis-
sione, qua dominus pollicetur in nomine suo congregatis adesse, nulla potestas iurisdictionis

arguitur in conciliis universalibus..., sed contradicit, cum tales non possint dici in
Christi nomine convenire, qui contempto vero Christi vicario conventicula praesumunt
facerc>.

56 Zur Forschung s.o. A.8.
57 S.o. A.9.



292 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

XXXIII. Basler Session gibt es bei den konziliaren (nicht also nur
zwischen papalen und konziliaren) Theologen und Juristen
unterschiedliche Meinungen zur Verbindlichkeit. Gerson hat die Konzils-
superiorität sofort als Glaubenssache deklariert.58 Als Eugen IV. 1431

das Basler Konzil aufgelöst hatte, wurde auch in konzilsamtlichen
Äusserungen, wie in der Responsio <Cogitanti>,59 der glaubensverbindliche

Charakter des Konstanzer Dekrets sofort deutlich hervorgehoben;

doch kam es zu keiner ausdrücklichen Erklärung dogmatischer
Verbindlichkeit.60 Aus diesem Grunde konnte ein Konziliarist wie der
Panormitanus 1439 gegen die Verurteilung Eugens IV. durch das Basler
Konzil als Ketzer geltend machen, man werfe dem Papst Unglauben
aus der Zeit vor der Dogmatisierung durch das Dekret der XXXIII.
Session vor, als er nämlich noch nicht zwingend daran zu glauben
hatte.61 Viele,62 nach dem Abzug der papsttreuen Teilnehmer
1437/1438 gewiss dann auch die weit überwiegende Mehrheit der Basler
Konzilsväter haben auch schon vor 1439 die Konzilssuperiorität als

Glaubenssatz angesehen; doch ist vor 1439 keiner deshalb amtlich
verketzert worden, wie es jetzt nicht nur Eugen IV. geschah. 3) Der
dogmatischen Verbindlichkeit, die ja sinnvollerweise nur einer
allgemeingültigen Wahrheit zukommt, stand, von den Verfassern des

Konstanzer Dekrets wohl gar nicht bedacht, die Formulierung von <Haec

sancta> entgegen, dass sich die Superiorität auf die Beseitigung dieses

gegenwärtigen Schismas beziehe.63 Nach dem schon 1434 in der XVII.

58 Vgl. dazu die Diskussion bei Schneider, Konziliarismus 328-330.
59 Vgl. die Stellensammlung bei Krämer, Konsens 9 f. A. 17, aus der sich aber rasch

ergibt, dass nicht alle dort angeführten Zitate für<Haec sancta> einschlägig sind; doch die

wenigen beweiskräftigen genügen.
60 Vgl. die Liste bei Stieber, Pope Eugenius 405 f.
61 MC III 257-264. Diese Argumentation des Panormitanus ist schon mehrfach in

die Diskussion um <Haec sancta> eingebracht worden; vgl. etwa H.Hürten, Zur Ekkle-
siologie der Konzilien von Konstanz und Basel, erstmals 1963, wiederabgedruckt in: Das

Konstanzer Konzil 223 f. ; Brandmüller, Besitzt das Konstanzer Dekret <Haec sancta>

dogmatische Verbindlichkeit?, in: Entwicklung des Konziliarismus 261 (s.o. A.8).
62 Krämer, Konsens 9: «alle» - eine der vielen unbelegten Interpretationen, die den

Wert dieses im Grunde so quellennah argumentierenden Buches immer wieder
mindern.

63 COD 409: <Haec sancta synodus Constantiensis generale concilium faciens, pro
exstirpatione praesentis schismatis... congregata, ad consequendum facilius... unionem
ac reformationem..., ordinat..., quod... quilibet... obedire tenetur in his quae pertinent
ad Fidem et exstirpationem dicti schismatis..»



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 293

Session unternommenen Versuch, die Unstimmigkeit durch Text-
retouche zu eliminieren,64 hat doch erst das Dekret von 1439 über die
«drei Wahrheiten» alle situationsbedingten Einschränkungen des Textes

von 1415 beseitigt. Jetzt erst fiel die Intitulatio mit dem Konstanzer
Konzilsauftrag (<pro exstirpatione praesentis schismatis>) weg, und es

wurde in absoluter Form dekretiert: <quod generalis synodus> usw. <ad

exstirpationem schismatis> usw. In <Haec sancta> fehlte noch ganz, dass

der Papst kein Konzil auflösen, verlegen oder aufschieben könne. Eben
dies wird jetzt erst als Glaubenswahrheit formuliert, wenngleich als

Konsequenz der allgemeinen Gehorsamsverpflichtung des Papstes
gegenüber dem Konzil, also als abgeleiteter Glaubenssatz. Andererseits
lässt man weitere Definitionen von <Haec sancta>, die sich noch
spezieller aufdie Konstanzer Situation bezogen, ganz fallen.65 Mit anderen
Worten: Das Dekret der XXXIII. Basler Session klärt über die
konsequente Generalisierung von <Haec sancta> hinaus jetzt auch ausdrücklich

ab, welche Teile als Glaubenssatz zu gelten haben. Torquemada,
der nun zum führenden römisch-katholischen Theologen wird, hat auf
die Retouchierung von <Haec sancta> sofort hingewiesen.66 Gleichwohl
zählt sicher auch, dass sehr viele den in den «drei Wahrheiten»
formulierten Sachverhalt der Konzilssuperiorität dem Sinne nach als auch
schon in <Haec sancta> niedergelegt und die Leugnung als glaubenswidrig

ansahen. <Haec sancta> hatte diese Ansicht ja nicht erst
kreiert.

Wenn man die lange Entwicklungsgeschichte dieses Prinzips in der
kanonistischen Tradition vor Augen hat, erscheint die konzilsamtliche
Formulierung kaum als überraschend. Es ist ja immer so, dass die

Verkündung eines Dogmas am Ende eines langen Klärungs- und
Erklärungsprozesses steht, der in diesem Falle erst 1439 formal abgeschlossen

64 In Sessio II (Mansi XXIX 21DE) heisst es noch: <et exstirpationem dicti schisma-
tis>; in Sessio XVIII (Mansi XXIX 91CD): <et exstirpationem schismatis>; dagegen in
Sessio XXIX (Mansi XXIX 154CD) wieder: <Praedicti schismatis.>

65 <Haec sancta> hatte neben der Konzilssuperiorität u.a. noch «definiert»: Johann

XXIII. darfseine Kurie nicht aus Konstanz fortverlegen, alle seine künftigen Handlungen
und Verfahren dagegen und gegen die Konzilsanhänger sind ungültig; alle Pfründen
Verleihungen und -entziehungen zum Schaden des Konzils sind ungültig; Johann XXIII. wie
alle Prälaten auf dem Konzil waren und sind dort in voller Freiheit. Das mindert den

angeblich «dogmatischen» Wert des übrigen Dekrettextes <Haec sancta> doch recht

empfindlich.
66 K. Binder, Konzilsgedanken bei Kardinal Juan de Torquemada O. P., Wien 1976,

170 und 206 A. 169. Der Kardinal fand viele Nachfolger, so etwa Schelstrate.



294 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

war. Das Basler Konzil ist im übrigen ein weiteres Mal in einen solchen
Prozess dogmatischer Entwicklung hineingeraten. In der XXXVI.
Session am 17. September 1439 hat es die Lehre von der «Unbefleckten
Empfängnis» Marias dogmatisiert,67 die römisch-katholischerseits erst
1854 durch Pius IX. als Glaubenssatz verkündet wurde. Der Sachverhalt

zeigt, dass das Basileense hier in seiner nach römisch-katholischem
Urteil illegitimen Spätphase eine sodann auch römisch-katholisch
anerkannte Glaubenswahrheit feststellte.

So unbestimmt im einzelnen ist, welche Dekrete der Papst
anerkannte, so unsicher bleiben wir, wenn wir uns die Meinung der
Christenheit ansehen, als deren Repräsentanz sich das Konzil betrachtete.
Zweimal sind umfangreiche Annahmen von Konzilsdekreten erfolgt:
1438 durch die <Pragmatique Sanctiom von Bourges für Frankreich,68
1439 durch die Mainzer <Akzeptation> für die deutsche Kirche.69 In
beiden Fällen sind die Basler Dekrete nicht global rezipiert worden.
<Pragmatique Sanctiom wie Mainzer <Akzeptation> haben die jeweils
angenommenen Dekrete einzeln aufgeführt, womit die anderen allerdings

noch nicht abgelehnt wurden, sondern zumindest als noch nicht
akzeptabel oder auch nur, je nach dem Inhalt, als sachlich irrelevant
erschienen. Beide Rezeptionen sind nicht identisch, in Frankreich galten

also nicht dieselben Dekrete als verbindlich wie in Deutschland. So

fehlte im Unterschied zur <Pragmatique Sanctiom in der Mainzer <Ak-
zeptatiom die in der zweiten Basler Session ausgesprochene Anerkennung

von <Haec sancta>.70 Andererseits fallen in der <Pragmatique> die
Reformdekrete der XV., XIX. und XXX. Session aus; sie betreffen die

Abhaltung von Reformsynoden, die Griechenunion, Juden, Neophy-
ten und Konvertiten und den Kommunionempfang.71 Von der Rezeption

her also ein offensichtlicher Mangel an Ökumenizität, demgegenüber

die genannten Erklärungen Eugens IV. sich viel positiver ausneh-

67 Mansi XXIX 182D-183D.
68 Ordonnances des rois de France de la troisième race XIII, Paris 1782, 267-291.

Dazu N.Valois, Histoire de la Pragmatique Sanction sous Charles VII, Paris 1906.
69 RTA XIV 109-114 Nr. 56. Dazu H. Hürten, Die Mainzer Akzeptation, AMRhKG

11 (1959), 42-75 ; N. Rücker, Die Rechtsnatur der Mainzer Akzeptation, jur. Diss. Frankfurt

1965; Stieber, Pope Eugenius 155-173.
70 Mansi XXIX 21 f.
71 Eine instruktive Übersicht über die Behandlung der einzelnen Basler Dekrete in

der <Pragmatique> gibt Hefele-Leclercq VII/2 1055-1060; diesbezüglicher Vergleich von
<Pragmatique> und <Akzeptation> bei Stieber, Pope Eugenius 163-166.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 295

men. Die Basler Dekrete über die «drei Wahrheiten» und über die
Absetzung Eugens IV. lagen den beiden «Akzeptationen» damals noch
nicht vor. Auch diese Dekrete in ähnlicher Weise «annehmen» zu
lassen, ist dem Basler Konzil nie gelungen.

Noch ein weiteres: Die in der <Pragmatique Sanction» und in der
Mainzer <Akzeptation> angenommenen Dekrete erfuhren bei dieser

Gelegenheit Modifikationen, die für die Annahme zur Bedingung
gemacht wurden ; doch hoffte man ausdrücklich, dass das Basler Konzil
die Modifikationen noch nachträglich dekretieren werde. So heisst es in
der Mainzer <Akzeptation>: <sub spe, quod per sacrum concilium
approbentur et decretentur, acceptamus sie modificata et declarata».72

Es ist nun eine lebhafte Diskussion entstanden, ob damit die Basler
Dekrete zu ihrer Gültigkeit der Annahme durch die übrige Kirche
bedurft hätten.73 Nach dem Selbstverständnis der Basler Konzilsväter
trifft dies sicher nicht zu. Die von ihnen beanspruchte Identität von
Konzil und Kirche, die vom Konzil repräsentiert wird, schloss die

Notwendigkeit oder das Recht einer nachträglichen Zustimmung
durch die Kirche eo ipso aus.74 Der Unfehlbarkeitsdoktrinarismus des

Basler Konzils leugnete jede Rechtserheblichkeit, die mit einer Rezeption

verbunden war.75 Ob auch die Versammlungen von Bourges und
Mainz so dachten, steht aber sehr dahin; denn mit der Erwartung, die
eigenen Modifikationen würden gewiss dekretiert, greift man doch
direkt in den innerkonziliaren Gesetzgebungsprozess ein. Das Verhältnis

dreht sich geradezu um, dem Konzil wird jetzt die Approbation
zugewiesen. De facto, so haben wir schon angemerkt, war Konzil wie
Papst an der Anerkennung durch die Kirche gelegen. Hier tut sich ein

grosser Widerspruch zwischen Selbstverständnis und geschichtlicher

72 RTA XIV 112 Z. 33f.
73 Härten, Mainzer Akzeptation 56f.; Rücker, Rechtsnatur; Stieber, Pope Eugenius

65 und 159-163.
74 Der Sachverhalt ist Gegenstand des Konzilsschreibens <Grande periculum» von

1440 XI 8 an alle Christgläubigen; Mansi XXIX 355-368.
75 Zur generellen Bedeutung der Rezeption s. A. Grillmeier, Konzil und Rezeption.

Methodische Bemerkungen zu einem Thema der ökumenischen Diskussion, ThPh 45

(1970), 321-352; Y.Congar, La Réception comme réalité ecclésiologique, RSPhTh 56

(1972), 369-403; für die Rezeption speziell der Basler Dekrete wichtig: H. Hurten, Zur
Ekklesiologie 226 f.



296 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Realität auf.76 Das Pendant zu den Konzilsrezeptionen von Bourges
und Mainz sind die Konkordate des Papstes mit den Fürsten.77 Aufder
einen Seite also ein starker Doktrinarismus, auf der anderen Seite die.

Realität unterschiedlicher Einzelabmachungen. So kristallisieren Konzil

und Papst formal gesehen, gerade im Gegensatz von Doktrinen,
auch Gemeinsamkeiten heraus. Ist die Rezeption keineswegs Teil ihres
Selbstverständnisses, so haben die konkreten Ereignisse dennoch das

Gewicht der jeweiligen Anerkennung in und durch die Kirche offenbart.

Von den Basler Konzilstheoretikern hat eigentlich nur Nikolaus
von Kues, der das Thema <usus> und <approbatio> breit diskutiert und
als grundlegend ansieht, die Bedeutung der Rezeption anerkannt und so

den konziliaren Doktrinarismus der Basler überwinden und der
vielfältigen Dynamik des christlichen Glaubenslebens in der Kirche Rechnung

tragen wollen.78 Das hat ihn im übrigen noch bei massgeblichen
katholischen Konzilsvätern von Trient suspekt gemacht.79 Jedenfalls
darf man Nikolaus von Kues und Basler Konzil bzw. Konzilstheologie
nicht unbesehen in eins setzen. Allenfalls kann man ausmachen, wieviel

der eine oder andere Konzilstheologe wie Johann von Ragusa,
Heymericus de Campo und Thomas Ebendorfer in seiner Ekklesiologie
dem Cusaner verdankt.80 Im übrigen drängten sich Akzeptation und
Rezeption nicht zuletzt deshalb auf, weil das Basler Konzil die
Christenheit nur unvollkommen repräsentierte. Wären die deutschen
Metropoliten in Basel gewesen, hätten sie nicht in Mainz zu akzeptieren
und zu modifizieren brauchen. Wohl die grösste theoretische Schwäche
des Basler Konzils war es, dass es sich nie über eine allgemeinverbindliche

personelle Zusammensetzung eines Konzils geäussert hat.

76 Treffend Stieber, Pope Eugenius 65 A. 10: «In practice, however, the validity of
conciliar decrees as canon Law depended more on their subsequent reception than on any
formal criteria, such as the mannor of their promulgation.»

77 Eine Zusammenstellung der «Konkordate und konkordatsähnlichen Abmachungen

Eugens IV.» bei B. Schwarz, Die Abbreviatoren unter Eugen IV., QFIAB 60 (1980),

246-255.
78 Vgl. dazu letztens Alberigo, Chiesa conciliare 323 ff. («II consenso nella chie-

sa»).
79 E. Meuthen, Nikolaus von Kues auf dem Konzil von Trient, in: Reformatio

Ecclesiae. Festgabe für Erwin Iserloh, Paderborn usw. 1980, 699-711.
80 Alberigo, Chiesa conciliare 334-338. Die bei Krämer, Konsens, offen gelassene

Frage des Abhängigkeitsverhältnisses von Cusanus und Ragusa kann eindeutig zugunsten
der Priorität des Cusanus geklärt werden; s. Acta Cusana 1/1, Flamburg 1976,

Nr. 202a.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 297

In der Annahme wesentlicher Reformdekrete stimmen Pragmatique

Sanction) und Mainzer <Akzeptation> überein. Bei den
Reformdekreten kann man zwei Gruppen unterscheiden: einerseits solche, die
sich mit dem Papst, mit der Kurie und mit den Beziehungen der Kirche
zum Papst befassen, konzentriert auf das Ämter- und Taxrecht;
andererseits jene, die sich der Disziplin des Klerus annehmen. Ein noch
weithin unbekanntes, von der Forschung unbedingt zu erschliessendes

Feld ist die Fortwirkung der Basler Reformdekrete in der
partikularkirchlichen Praxis. Die wiederholte Einschärfung vollzog sich aufPro-
vinzial- und Diözesansynoden, von denen jedoch nach den bisherigen,
gewiss noch vorläufigen Forschungsergebnissen die zweiten allein
umfangreichere Bedeutung erlangten.81 So sind kürzlich für Freising
Reformsynoden mit Wiederholungen der Basler Reformdekrete aus den
Jahren 1438, 1439, 1440, 1444, 1449, 1452, 1475, 1480, 1509 ermittelt
worden; in den erhaltenen Statuten wird auf das Basileense Bezug
genommen.82 Beispiele aus anderen Diözesen, nicht nur aus Deutschland,83

sondern vor allem auch aus Frankreich,84 Hessen sich anfügen.
Ich glaube, dass das zitierte Verdikt von Karl August Fink, die
Verwerfung der Basler Reform durch die Kurie habe die Reformation
verschuldet, so undifferenziert aus verschiedenen Gründen nicht
übernommen werden kann. Einer dieser Gründe ist, dass unbeschadet des

81 So nach J.Leinweber, Provinzialsynode und Kirchenreform im Spätmittelalter,
in: Reformatio Ecclesiae 113-127 (s. o. A. 79); doch scheint mir das weiterer Prüfung zu
bedürfen.

82 G. Schwaiger, Freisinger Diözesansynoden im ausgehenden Mittelalter, in : Reformatio

Ecclesiae 259-270.
83 Vgl. die bei Schwaiger, Freisinger Diözesansynoden 260 A. 4, genannten Studien

zu Salzburg und Regensburg; ferner E.Reiter, Rezeption und Beachtung von Basler

Dekreten in der Diözese Eichstätt unter Bischof Johann von Eych (1445-1464), in: Von
Konstanz nach Trient. Festgabe für August Franzen, München usw. 1972,215-232 ; E. O.

Kehrberger, Provinzial- und Synodalstatuten des Spätmittelalters. Eine quellenkritische
Untersuchung der Mainzer Provinzialgesetze des 14. und 15. Jahrhunderts und der
Synodalstatuten der Diözesen Bamberg, Eichstätt und Konstanz, Stuttgart 1938; Flürten,
Mainzer Akzeptation 74 f.

84 Vgl. die Gesamtverzeichnung von A.Artonne, L.Guizard und O. Pontal, Répertoire

des statuts synodaux des diocèses de l'ancienne France du XIIIe à la fin du XVIIIe
siècle, Paris 21969. Speziell zur Rezeption von Basel in Südfrankreich steht eine
Monographie von J.-L. Gazzaniga zu erwarten. Vgl. vorerst J.-L. Gazzaniga, L'église du Midi à

la fin du règne de Charles VII (1444-1461), Paris 1976. Des weiteren ist angekündigt:
J.Leinweber, Die Provinzialsynoden in Frankreich vom Konzil von Vienne bis zum
Konzil von Trient (s. Leinweber, Provinzialsynode 126 A.61).



298 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Superioritätskonflikts, der ja mit dem Ende des Basileense nicht
beigelegt war, die Reformarbeit des Konzils in der vorreformatorischen
Kirche, wenngleich mit wechselnder und unterschiedlicher Intensität
umgesetzt wurde. Wenn nicht, so hat das nur noch bedingt mit Basel zu
tun. Dass die Selbstreinigung der Kurie ausblieb, ist eine Schuldsache

eigener Art.85 Andererseits ist nicht zu übersehen, dass die Prälaten
auch weiterhin ihre Taxen an die Kurie zahlten; d.h., wo es keine
konkordatären Spezialregelungen gab, folgte man durchaus nicht den
Basler Reformdekreten über die Leistung der Annaten, z.B. gerade
nicht in Frankreich. Andererseits bemerkte bereits der italienische
Kirchenkritiker Paolo Sarpi (1552-1623) in seinem <Trattato delle
materie beneficiari>, dass die Basler Gesetze in Italien im Unterschied
zu Frankreich und Deutschland nicht durchgeführt worden seien.86

Gerade für Italien weiss man jedoch, wieviel innere Reform sich dort im
Jahrhundert nach Basel unabhängig von den Reformdekreten
vollzog.87

Gewiss wird der Reformkomplex in einer römisch-katholischen
Beurteilung von Basel reichlich Platz finden. Die kritische Bemerkung
von Fink ist von ihrem Ansatz her sogar sehr eng katholisch; denn ich
könnte mir denken, dass ein evangelischer Christ die Bedeutung
Luthers nicht allein aus solcherart Reaktivität erklärt lassen möchte, und
ich meine, die Reformation würde in ihrer weit- und heilsgeschichtlichen

Dimensionierung sehr verkleinert, wenn man sie darauf reduzierte.

Damit wäre aber auch für die römisch-katholische Beurteilung ein
Weg freigelegt, der unbefangener begehbar sein könnte, der aus den

dumpfen Zonen von Schuld und Versagen88 in die etwas lichteren,

85 Eine doch wohl als zynisch zu bezeichnende Interpretation gab seinerzeit Luigi
Tosti, Storia del Concilio di Costanza, Neapel 1853, das Basler Konzil sei schuld am

päpstlichen Nepotismus und damit in Fernwirkung an der Reformation; zitiert nach

Schneider, Konziliarismus 160.
86 P.Sarpi, Scritti giurisdizionalistici ed. G.Gambarisi, Bari 1955, 94; Hinweis bei

Hay, Church in Italy (s.u. A.87), 83.
87 Vgl. die zahlreichen Titel in: Handbuch der Kirchengeschichte IV, Freiburg usw.

21975, 451 f. und 692; Jedin, Geschichte des Konzils von Trient I, 630f. Die Bewertung
bei D. Hay, The Church in Italy in the Fifteenth Century, Cambridge 1977, 72-90,
erscheint mir zu negativ. Dagegen besteht Einigkeit über die positive Entwicklung im
16. Jh. vor dem Tridentinum, wie sie etwa von G. Alberigo, I vescovi italiani al concilio di
Trento, Florenz 1959, ermittelt worden ist.

88 Für diese Wertung grundlegend J. Lortz, Die Reformation in Deutschland I, Frei-



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 299

rational durchschaubareren strukturellen Gegebenheiten der
spätmittelalterlichen Kirche führte.

Hierzu gehört das vielkritisierte Pfründenwesen. Das Basler Konzil
hat vor diesem Problem kapituliert. Schon den Entwurf für ein
Konzilsdekret gegen Pfründenkumulation und Amtsabsenz formulierte
man als weitgedehnte, die Kumulation geradezu rechtfertigende
Sanktionierung des Pfründenmissbrauchs. Doch selbst dieses permissive
Ergebnis hat man nicht zur Dekretreife bringen können. Im übrigen
benötigte man 10 Jahre, um es erst 1441 zu dem besagten Entwurf
kommen zu lassen, der lediglich Höchstgrenzen festsetzte.89 So blieb
das Problem des kirchlichen Amtes, seine Koppelung mit materiellem
Geschäft, nicht etwa gegen den Willen des Basler Konzils ungeklärt,
sondern wurde vom mittleren und kleineren Klerus, der das Basler
Konzil trug, selber nicht gelöst. Sie alle lebten und wirkten in Basel im
wesentlichen auf der materiellen Basis, die ihre Pfründen boten. Mit
moralischen Masstäben greifen wir hier zu kurz; denn es geht um
grundlegende Strukturen der mittelalterlichen Welt überhaupt, die
nicht nur die Kirche bestimmten, wie z.B. die gleichzeitige Verwendung

des Terminus <beneficium> im weltlichen wie im kirchlichen
Bereich exemplifiziert. Mancherlei allgemeine, nicht zuletzt sozialökonomische

Entwicklungen haben dann zu moderneren Amtsvorstellungen

geführt. Legt man die allgemeinen spätmittelalterlichen
Strukturprobleme offen, so bietet sich auch dem katholischen Kirchenhistoriker

eine gewisse Neutralisierung und Objektivierung vieler kritischer
Fragen und macht sie damit nicht zuletzt auch für eine überkonfessionelle

Diskussion offen.

Ähnliches gilt für die schon mehrfach angetönte Neuerschliessung
der Basler Konzilstheologie. Diese Erschliessung ist erst in den Arbeiten

der letzten Jahre stärker in Angriff genommen worden. Johannes
Haller konnte ein knapp halbseitiges Referat der <Decem Avisamenta>
des Johann von Segovia noch mit der Bemerkung beenden, das reiche,

bürg usw.51962; dort etwa 144: «Das Versagen der eigentlich Verantwortlichen war so

allseitig erprobt wie selten in der Geschichte.»
89 Dazu ausführlich R. Zwölfer, Die Reform der Kirchenverfassung auf dem Konzil

zu Basel, BZGAK29 (1930), 48f.; Black, Council (s.u.A. 106), 44. Die Generalkongregation

von 1441 III 31: MC III 553.



300 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

es stehe ohnehin «nichts Neues» darin.90 Für unser Thema hat dieses

Untersuchungsfeld den Vorteil, dass es nicht durch ältere Kontroversen
vorproblematisiert ist. Nicht zuletzt beruht dies darauf, dass die
entsprechenden Werke zumeist noch ungedruckt sind. In erster Linie sind
Johann von Ragusa und Johann von Segovia zu nennen, in die zweite
Linie möchte ich Heymericus de Campo und den Panormitanus rük-
ken.

Das Fehlen von Drucken, so hat man gesagt, treffe nicht gleichmäs-
sig zu ; papstfreundliche Autoren seien viel häufiger ediert worden. Das

massgebliche römisch-katholische Ergebnis der kirchentheoretischen
Auseinandersetzungen der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts formulierte

der schon genannte Juan de Torquemada, speziell das konziliare
in seiner <Oratio synodalis> 1439, das allgemein ekklesiologische 1453

in seiner <Summa de ecclesia>. Beide sind mehrfach gedruckt worden.91

Dagegen harren die Hauptwerke Ragusas, Segovias und Heymerichs92
noch immer der Edition. Dass es das Schicksal der Verlierer sei,

vergessen zu werden, wird man dennoch nicht generell sagen können,
wenn man nämlich bedenkt, dass eine Reihe konziliaristischer Basler
Traktate schon in früher Zeit veröffentlicht worden sind. Ich nenne
zunächst die Basler Konzilsdekrete selbst, deren erste Ausgabe 1511

90 CB I, Basel 1896, 28; vgl. auch 38f.: schon das blosse Referat muss den Leser

«abschrecken», der Stil ist «ungeniessbar», «schlimmer noch..., eine nüchterne Pedanterie»

usw.
91 <Oratio synodalis>: Köln (Quentel) 1480, Venedig 1563, Löwen 1688, Rom 1698,

wiederholt bei Labbe 1672 und von dort bei Mansi XXX1B 1941-1998. Vgl. die Angaben
in der kritischen Neuausgabe von E.Candal, in: Concilium Florentinum IV/II, Rom
1954, LXXIIIf., und bei Th. Kaeppeli, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi III,
Rom 1980, 34. Da Kaeppeli eigenartigerweise die Edition von Candal nicht kennt
(jedenfalls nicht nennt), sind die Listen beider Gelehrten zu kombinieren. - <Summa de

ecclesiax Rom 1489, Lyon 1495,1496, Salamanca 1560, Venedig 1561; vgl. Kaeppeli III
37. Mit 12 Handschriften der <Summa>, die Kaeppeli aus dem 15. Jh. namhaft macht, ist
die Wirkungsbreite dennoch nicht als überwältigend anzusehen, etwa im Vergleich zu
anderen theologischen Werken Torquemadas, die vielmals häufiger abgeschrieben wurden.

Von der <Oratio synodalis> liegen 16 Handschriften des 15. Jh. s vor. Bezeichnenderweise

war Campeggio, dem Herausgeber von 1563, der Quentelsche Druck von 1480

unbekannt; Candal, Concilium Florentinum IV/II, LXXIII.
92 Eine vorerst ganz hilfreiche Übersicht bietet das Quellenverzeichnis bei Krämer,

Konsens 440-447, dessen Urteil 6 f. über die Bevorzugung der Konzilsgegner in der

Editionsgeschichte jedoch schon nach dem von uns hier nur kurz Angedeuteten stark zu
modifizieren ist.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 301

durch Zacharias Ferrerius in Mailand erfolgte.93 Sie enthält alle
Dekrete bis zur XLV. Session. Kurz danach kam 1524 in Paris durch
Merlin die erste Gesamtedition der christlichen Konzilien heraus, in
die das Basileense mit allen Sessionen einging, und so auch, abgesehen

von der genannten <Editio Romana>, in alle weiteren von 1530, 1535,
1538, 1551, 1555, 1567 (durch Surius, der sie Philipp II. von Spanien
widmete!), 1585, 1608, 1618, 1638, 1644, 1671/72, 1714/15, 1728-33,
1788 (Mansi). Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts liegen also 17

Ausgaben vor, jedoch alle aus dem katholischen Bereich. Ich möchte damit
zugleich auf ein noch kaum angegangenes Forschungsproblem hinweisen.

Alle Dekrete (wie auch die päpstlichen Bullen) sind von ganz
bestimmten Autoren verfasst worden. Zum Teil kennen wir sie schon

lange;94 andere Texte sind der Anonymität noch zu entreissen. Sie sind
Werke derselben Konzilstheologen und -juristen und in der Stilisierung
auch der noch wenig beachteten Konzilsnotare. Aufder Konzilsbühne
hatten sie sich darüberhinaus in zahlreichen Reden und Predigten,
Gutachten und Denkschriften zu äussern. Aus dem Kreise dieser
Schriften wurde manches schon recht früh gedruckt: Ich nenne den

Traktat <Quia nonnulli> des engagierten Konziliaristen Jean Mauroux
(Antiochenus), der noch als Inkunabel erschien;95 Heinrich Tokes
<Concilia wie man die halden sol>, erstmals gedruckt 1470, dann erneut
1521 durch Hutten;96 die grosse Frankfurter Rede des Panormitanus
<Quoniam veritas>, die 1666 in Paris zusammen mit der <Pragmatique

93 Im Zusammenhang mit dem Konzil von Pisa. In RTA X, XCVI-CIX eine Übersicht

der zahlreichen Drucke Basler Konzilsakten, auch über die Dekrete selbst hinaus.

Nur relativ knapp dazu Meijknecht, Concile (s. o. A. 9).
94 So ist das oben in A.74 genannte Konzilsschreiben <Grande periculum> von

Thomas von Courcelles verfasst; s. CB VII 269 und dazu Notizen in der Handschrift
Paris, Bibl. Nat., lat. 14845f. 305r und 314v. Von demselben dürfte u.a. der von
Konzilsseite gewünschte Text der Revokationsbulle Papst Nikolaus' V. von 1449 (Mansi
XXXII49A-51A) (mit) entworfen worden sein, wie das in der Handschrift Basel, Univ.-
Bibl., E I 4 f. 121rv, erhaltene Konzept ausweist; er war damals als französischer
Unterhändler tätig.

95 Laut (J.) Chmel, (Reisebericht), in: Sitzungsberichte der kaiserlichen Akademie
der Wissenschaften, Phil.-hist. Classe VI, Wien 1851, 78, findet sich ein entsprechender
Druck von Jean Granion in Stuttgart, Württ. Landesbibl., Ms. theol. et phil. fol. 76

vol.XXXIII. Spätere Drucke bei Labbe usw. und danach bei Mansi XXIX 512-533.
96 H. Loebel, Die Reformtraktate des Magdeburger Domherrn Heinrich Toke, phil.

Diss, (masch.) Göttingen 1949, 175; E.Kleineidam, Universitas studii Erffordensis I,
EThSt 14 (1964), 278.



302 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Sanctiom herauskam, 1697 in französischer Übersetzung durch
Gerbais.97 Nicht unerwähnt bleibe u.a. ein späterer baselfreundlicher
Autor wie Ugonius, dessen während des V. Laterankonzils entstandenes,

1532 erstmals gedrucktes Werk<De conciliis> 1534 sogar von Papst
Paul III. approbiert wurde.98 Schliesslich hat sich aus der älteren
Konstanzer Generation eine Hauptautorität der ganzen Diskussion, Jean

Gerson, überaus grosser Beliebtheit erfreut.99 Auf der anderen Seite

fallt auf, dass neben dem mehrfach gedruckten Torquemada der Trak-
tat <De potestate papae> des kurialen Autors Domenico de' Domenichi,
abgesehen von dem erst kürzlichen Druck,100 nur in zahlreichen
Handschriften des 15. Jahrhunderts überliefert wurde. Wie steht es mit den

genannten grossen Konzilstheologen?
Selbst ihre handschriftliche Überlieferung ist dürftig. Hatten sich die

umfangreichen Ekklesiologien Ragusas, Segovias, Heymerichs etwa
von Anfang an schon zu weit von der kirchentheoretischen Aktualität
entfernt? Wenn Heymerichs <Disputatio de potestate ecclesiastica> von
1433/34 nur in einer Handschrift aus dem Besitz seines Freundes Nikolaus

von Kues überliefert ist,101 also während 15 weiterer Basler
Konzilsjahre schon keinen schriftlichen Niederschlag mehr gefunden hat,
fragt man sich, ob das Unverständnis nicht noch in Basel selbst begann.
Ragusas <Tractatus de ecclesia> ist, abgesehen von seinen eigenen
Entwurfstücken, zeitgenössisch nur in dem von ihm selbst durchredigierten

Autorenexemplar vorhanden, das wahrscheinlich 1440/41 vollendet

wurde.102 Fand es kein Basler Theologe der Mühe wert, sich eine
Abschrift zu beschaffen? Erst die durch gallikanisches Interesse
vorgetriebene Bemühung des Étienne Baluze liess schliesslich 1719/20 eine

97 Vgl. die Angaben in RTA XVI 440.
98 Bäumer, Nachwirkungen 10f., 224 f., 228 f.
99 20 Gesamtausgaben allein von 1483 bis 1521 verzeichnet P. Glorieux in den Œuvres

complètes I, Paris 1960, 71 f. Vgl. auch Schneider, Konziliarismus 44 A. 117. Weniger
oft gedruckt wurde Pierre d'Ailly; s. P.Tschackert, Peter von Ailli, Gotha 1877,

352-357.
100 H. Smolinsky, Domenico de' Domenichi und seine Schrift «De potestate pape et

termino eius», Münster 1976; dort 1-3 sind 12 Handschrifter aufgeführt.
101 L. Burie, Proeve tot inventarisatie van de in handschrift of in druk bewaarde

werken van de Leuvense theologieprofessoren uit de XVe eeuw, in: Facultas S. Theolo-
giae Lovaniensis 1432-1797, Löwen 1977, 228 f. Dort weitere Literatur.

102 A. Krchnâk, De vita et operibus Ioannis de Ragusio, Rom 1960, 55-60.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 303

jüngere Kopie entstehen.103 Wenngleich Segovias Alterswerk <De

magna auctoritate episcoporum in generali concilio> erst gegen Ende
des Konzils geschrieben wurde104 und deshalb kaum noch mit stärkerer

Verbreitung in Basel selbst rechnen konnte, so fragt man sich doch, wo
in den Jahren nach dem Konzil all jene Basler Konzilsväter mit ihrem
theologischen Interesse geblieben sind. Freilich fanden Segovias <De-

cem avisamenta>, auf dem Höhepunkt der Auseinandersetzung
entstanden, handschriftlich recht gute Verbreitung.105 Welcher Grund gal-
likanische Verleger an ihnen vorbeiblicken liess, kann nur vermutet
werden: Wahrscheinlich war ihnen Segovia, im Unterschied zu dem
mehrfach gedruckten Panormitanus, zu theologisch, für die Diskussion
mit den Papalisten zu theoretisch. Dieser Zusammenhang wäre somit
ein Spiegel der traditionellen Engführung des Basileense. Die
römischkatholische Ekklesiologie, von Torquemada an Cajetan und von ihm
an Bellarmin überliefert, entwickelte sich dagegen in erheblich breiterer

ekklesiologischer Systematik. Im Unterschied dazu verengte sich
die Diskussion, die aus dem Basler Konzil unmittelbar herauswuchs,
auf die Superioritätsfrage. Ich sehe den grossen Fortschritt in den jüngsten

Arbeiten über die Basler Konzilstheologen gerade darin, dass sie

die über der Superioritätsfrage fast ganz vergessene theologische Breiten-

und Tiefendimension dieser Theologen freigelegt haben.

Antony Black unternimmt diesen Versuch über eine oben schon
mehrfach angedeutete Verständnisbrücke.106 Er zeigt den Zusammenhang

Basler Konzilstheorien mit anderen zeitgenössischen
Gesellschaftsvorstellungen auf. Darüberhinaus geht es ihm um den Ort dieser
Theorien innerhalb der grösseren Entwicklungslinien abendländischer

103 Krchnâk, Vita 59. Zu den «gallikanischen» Interessen bei der damaligen
Herstellung der umfangreichen Pariser Kopien Basler Konzilstexte s. H. Müller, L'érudition
gallicane et le concile de Bâle (Mabillon, Baluze, Daguesseau, Iselin, Brignon), in: Fran-
cia 9 (1981), 531-555.

104 Zum Datum (1445 ff.) K.Utz, Zur Chronologie der kirchenpolitischen Traktate
des Johann von Segovia, AHC 9 (1977), 302-314.

105 Krämer, Konsens (s.o.A.8), 385.
106 Vgl. vor allem seine beiden Bücher: Monarchy and Community. Political Ideas in

the Later Conciliar Controversy 1430-1450, Cambridge 1970, und: Council and
Commune. The Conciliar Movement and the Fifteenth-Century Heritage, London 1979. Vgl.
die Rezension dieses zweiten Buches sowie der in A. 105 genannten Arbeit von Krämer,
Konsens, durch Y.Congar, in: Revue des Sciences relig. et théol.64 (1980) 598-600.
Instruktiv aber auch die älteren Ausführungen von Congar selbst über die Basler

Konzilstheologie, im <Handbuch der Dogmengeschichte> III 3 (s. o. A. 7) 22-30.



304 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Ideengeschichte. Nicht zuletzt auch der Profanhistoriker wird diese

Tendenz begrüssen, ohne zur Schlüssigkeit der Ergebnisse von Black
im einzelnen Stellung zu nehmen. Sie deuten aufjeden Fall daraufhin,
dass Kirche immer auch die jeweiligen Zeittendenzen reflektiert. Wer
möchte leugnen, dass die Verbreitung genossenschaftlicher
Organisationsformen im kirchlichen Bereich damals ebenso allgemeinen
Gesellschaftstendenzen entsprach wie Demokratisierungsvorgänge dies im
heutigen Kirchenleben andeuten?

Werner Krämer untersucht die Basler Theologen viel stärker in
ihrem ekklesiologischen Tale quale.107 Wie sich zeigt, handelt es sich
bei ihnen um mancherlei christliches Traditionsgut, das in der damaligen

Situation wieder aktualisiert wurde. In jener «perplexen»
Betroffenheit über den Kirchenstreit musste das Verständnis der Kirche als

<congregatio fidelium> Gewicht gewinnen. <Fides> wird als Konstituens
des Corpus Christi mysticum mit seinem göttlichen Haupt wichtiger als

juristischer Primat. Die lebhafte Polemik des Johann von Segovia gegen
die <una-vetula>-Lehre Ockhams wie auch gegen geistkirchliche
Tendenzen dokumentiert sein Bestreben, dieses Corpus in amtskirchlicher
Organisation gegen alle Auflösungsgefahren zu sichern. Der im Konzil
zu Wort kommende Konsens der Gläubigen, getragen und formuliert
von der Kollegialität nicht nur der Bischöfe, sondern aller Kleriker,
garantiert die heilsgeschichtliche Wirkkraft der Kirche. Allerdings gibt
das Basler Konzil für das Thema Laienkirche nicht nur nicht viel her,
sondern verhält sich geradezu defensiv.108 Das ist insofern bemerkenswert,

als bei den Laienfürsten oft ein ernster und tiefgehender Reformwille

vorlag. Es wäre einseitig, darin nur politisches Machtstreben zu
sehen. Vielmehr trug der Fürst mit seiner kirchlichen Obsorge der ihm
aufgetragenen Herrschaftsverantwortung Rechnung, wenngleich sie

natürlich ebenso von ihm missbraucht werden konnte.109 Im übrigen
repräsentierte das Basler Konzil selbst alles andere als eine Volksbewegung

(im Unterschied zu der hussitischen Revolution). Eine Refor-

107 Krämer, Konsens. Längere Zeit voraufging von demselben schon: Die ekklesio-
logische Auseinandersetzung um die wahre Repräsentation aufdem Basler Konzil, MM
8 (1971), 202-237.

108 Black, Council 69, der diesbezüglich Heymericus de Campo und Nikolaus von
Kues den «meisten» der übrigen «Basler» gegenüberstellt.

109 Die grösseren Entwicklungslinien skizziert in einem einführenden Überblick
I. W. Frank, Kirchengewalt und Kirchenregiment in Spätmittelalter und früher Neuzeit,
in: Innsbrucker Historische Studien 1 (1978), 33-60; dort vor allem 47ff.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 305

mation konnte von dieser Versammlung ihrem Wesen und Wollen
nach nie und nimmer ausgehen.110 Das Konzilsproblem ist derbreiten
Masse nie zum Heilsproblem geworden. Die Neutralitätserklärung der
deutschen Fürsten im März 1438 schirmte den Seelsorgebereich im
übrigen sofort ab,111 ehe als Sekundäreffekt Unruhe entstand, die sich
ziellos gegen alle richten konnte. Prediger wie Bernhardin von Siena,
Johann von Capestrano haben die christlichen Massen mitgerissen.
Welcher Basler Konzilsvater hätte dies erhoffen können oder wollte es

auch nur?
Im Unterschied zu Black geht es Krämer jedenfalls viel stärker darum,

die Basler Konzilstheologen als Traditionalisten, als rechtgläubige
und mit dem tradierten Glaubensgut in Übereinstimmung stehende

Verteidiger ihrer Kirche zu verstehen und damit, was zwar nicht so

ausdrücklich gesagt wird, in eine künftige, noch zu erarbeitende katholische

Ekklesiologie einbeziehbar zu machen. In nachdrücklicher
Weise rücken sie immer wieder die Kirche als ein Ganzes, als grosse
Heilsgemeinschaft in den Blick, die, weil sie ganz im Konsens lebt und
handelt, nicht in das Dilemma gerät, sich von einer nachträglichen
Bestätigung abhängig machen zu lassen. Das <ex sese non ex consensu>

von <Pastor aeternus>112 wäre in dieser Einheit aufgehoben. Doch wie
anregend auch die Basler Konzilstheologen geschrieben haben mögen,
praktiziert hat das Konzil diesen Universalkonsens gerade nicht. Eine
neue tiefe Spaltung durchzog vielmehr die Christenheit, und so wurde
der Konsens der Basler immer mehr Ausdruck ihrer eigenen
Selbstbestätigung, wo er Zeichen der Gesamtkirche hätte sein sollen; das heisst,
er verstand sich eben als autonomes und automatisches <ex sese>.

110 Zum mangelnden Appell an das Volk s. Black, Council 47 : «the conciliar movement

during Basle... neither had nor sought popular appeal.» Vgl. von der anderen Seite
her Hürten, Zur Ekklesiologie 227 : «Rückhalt» der «päpstlichen Reaktion... im Glau-
bensbewusstsein... des Kirchenvolkes». Verständlicherweise regte 1521 die evangelische
Bewegung bei dem römischen Legaten denn auch nicht Erinnerung an das Basler Konzil,
sondern an die Hussiten an.

111 Sie bezeichnen ihre <mentes> als <adeo perplexas> (das ist eine moral-theologisch
definierte Gewissenssituation, die nur noch die Wahl zwischen zwei Übeln zulässt, wie
seinerzeit Hürten, Mainzer Akzeptation 48, bemerkt hat), dass sie deshalb ihre <animos>

als <suspensos> erkären; RTA XIII 218. Vgl. auch J. A.F. Thomson, Popes and Princes,
1417-1517. Politics and Policy in the Late Medieval Church, London 1980, 170f.

112 Vaticanum I, Sessio IV, caput IV (<De Romani pontificis infallibili magisterio>);
COD 816 Z. 36.



306 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Man wird daher, nicht nur von römisch-katholischer Seite aus,
gewisse Fragen an jene Konzilstheologen zu stellen haben. Welchen
Beitrag haben sie geliefert, um einsichtig oder überprüfbar zu machen,
dass gerade ihr Konzil das, was sie forderten, verwirklichte?113 Welche
Konsensfunktion, und das heisst, welche Unfehlbarkeitsfahigkeit hat
ein Konzil, das von der Christenheit überwiegend nicht mehr
anerkannt wird?

Ein weiteres: Die Rückbesinnung auf das Bibelwort jenseits kano-
nistischer Willkür lässt die Basler als Beispiel einer von der jüngeren
Forschung beobachteten allgemeinen Tendenz des Spätmittelalters
deutlich werden. Doch zeigt sich, dass man die Bibel umso mehr nun
für gegensätzliche theologische Interpretationen praktikabel macht -
ein Problem jeder aktualisierenden Bibeltheologie. Schon Heymericus
de Campo hat dies angemerkt.114 Bibelstellen geben auf bestimmte
ekklesiologische Fragen also oft keine zuverlässige Auskunft.

Ein interessantes Sonderproblem sind die tatsächlichen oder angeblichen

Frontwechsler, zumeist Konzilsanhänger, die dann Verteidiger
des Papsttums wurden.115 Wie sah es mit ihrem Selbstverständnis aus?
Was natürlich Konsequenzen für unsere eigene Bemühung hat, sie

nicht nur verständnisvoll zu studieren, sondern sie auch lernend zu
rezipieren. Möglicherweise ist ihr Dilemma ebenso ein Dilemma mancher

heutiger römisch-katholischer Theologen. Doch auch der
Harmonisierungscharakter vieler dieser Werke sollte zur Notiz genommen
werden, der in sorgsamer Abwägung zu einer umfassenden Lösung
strebt, nicht nur in der <Concordantia catholica> des Nikolaus von
Kues: Man beachte die gerade zu diesem Zwecke vorgenommenen
subtilen Differenzierungen eines Johann von Ragusa.116 Im übrigen

113 Von hier aus auch jene katholische Beurteilungsweise, wie sie etwa Villiger im
genannten Artikel des Lexikons fur Theologie und Kirche formuliert (II 25): Der Sieg des

Papsttums «ist besonders der wiedererstarkten Idee des Primats und den Fehlern des

Konzils zuzuschreiben» (Sperrung von mir).
114 So in seiner 1433/34 in Basel entstandenen <Disputatio de potestate ecclesiastica>;

Black, Council 61. Vgl. auch die Beispiele bei K.Binder, Konzilsgedanken (s.o. A.66)
160-168.

115 Z. B. Cesarini, Nikolaus von Kues, Enea Silvio Piccolomini; aufder anderen Seite

(unter dem Druck seines königlichen Herrn) der Panormitanus.
116 Vgl. etwa das von Krämer, Konsens 372-383, abgedruckte zweite Kapitel seines

<Tractatus de ecclesia>.



Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 307

zeigen sich auch bei Konzilstheologen, die in Basel blieben, wie Johann

von Segovia, Schwankungen in der Theorie. Sein Alterswerk <De

magna auctoritate episcoporum> (1445 ff.) gibt dem hierarchisch-episkopalen

Moment wieder stärkeres Gewicht als seine früheren <Decem

avisamenta>, ebenso die <Amplificatio> von 1449 ff.117 Eine genauere
Analyse dieser Spätwerke würde deutlich machen, dass manche Basler
Erfahrungen darin eingegangen sind und zu Modifikationen geführt
haben. Andererseits hat aber auch der kuriale Torquemada in seiner

Ekklesiologie dem konziliaren Element in erheblichem Masse Rechnung

getragen.118

Wenn das römisch-katholische Kirchenverständnis auf diese,

keineswegs einheitliche, Basler Konzilstheologie hingewiesen wird, so

mutet man ihm natürlich ein gewisses Wagnis zu. Denn welche
Orientierung vermag ein Kirchenverständnis, das zur Zeit in vielfacher
Bewegung ist, an einer Theologie zu finden, die ebenfalls weitgehend
auf der Suche war? So kann man nur sagen, dass sie im Spannungsfeld
von <Pastor aeternus> und <Lumen gentium)119 ein fruchtbar bedenkenswerter

Überlieferungsschatz sein könnte. Die Offenheit, mit der Eugen
IV. (wenn auch unfreiwilligerweise) in seinen Stellungnahmen soviel
unbestimmt lassen musste, bezeichnet den einen gewiss eine Last, den
anderen eine Hoffnung, so wie es etwa Yves Congar in seiner Rezension

von Black und Krämer kürzlich formulierte:120 «Nous pensons que,
dans la <re-réception> de Vatican I que nous ne sommes pas seul à

désirer, une place devra être fait à ce qui peut demeurer de valable dans
les théologies conciliaristes, en particulier ce que représentent l'ecclesia
comme telle, l'assemblée conciliaire comme telle, l'unité par voie de

consentement». Aber man hat auch kritische Überlegungen gerade im
Anschluss an das Basileense zu notieren, wie sie Walter Brandmüller
zur «ekklesiologischen Katastrophe des Basler Schismas als Folge kon-

117 Utz, Chronologie; s.o. A. 104.
118 U. Horst, Grenzen der päpstlichen Autorität. Konziliare Elemente in der

Ekklesiologie des Johannes Torquemada, FZPhTh 19 (1972), 361-388. Zurückhaltender
urteilt, wenn ich recht sehe, Binder, Konzilsgedanken.

119 Fois, Concili (s.o. A.2) 214: «Se il concilio Vaticano II nel cap.III della Lumen
Gentium (e la Nota Previa) abbia definitivamente chiarito questo rapporto» (zwischen
Papst und Konzil) «è in giudizio che lascio alio sviluppo ecclesiologico e storico.»

120 S.o. A. 106; dort 598.



308 Überlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

ziliaristischer Doktrin» formulierte, «dass» nämlich «selbst eine
falsche Theologie den Herrn nicht hindern kann, seine Kirche ihrem Ziel
entgegenzufuhren. »121

Die Gegensätzlichkeit beider Urteile führt noch einmal das breite
Spektrum römisch-katholischen Positionsbezugs zum Basler Konzil
vor Augen. Die Offenheit, welche die römisch-katholische Sicht des

Basler Konzils stärker kennzeichnet, als man aus konfessionellen
Kontroverspositionen heraus zunächst vermuten könnte, darf aber nicht
darüber hinwegsehen lassen, welche Spannungen sie damit aufheben
muss,122 nicht zuletzt auch wegen der zugespitzten Konfrontation in
den beiden Jahrzehnten des Basler Konzils, die den Historiker ebenso

zu faszinieren wie den Gläubigen zu erschüttern vermag, und der
römisch-katholische Umgang mit Basel wird schon aus diesem Grunde
immer schwierig bleiben.

3. Das Basler Konzil in der deutschsprachigen
evangelischen

Kirchengeschichtsschreibung

Hans Schneider

«Unsere protestantischen Schriftsteller und Lehrer der kirchenhistorie haben in
gewißer Masse andere Zweke bey dem Vortrag derselben, als ein Römisch-katholischer,
und daher kömmt es, daß in beyder Partheien Schriften Materien stehen, die in den

andern fehlen, und dennoch weder unnüzlich, noch ganz unentbehrlich sind, zumal
wenn man auf den Zusammenhang der Begebenheiten Achtung giebet. Nach diesen

Umständen sind auch einzelne Theile immer von den Protestanten beßer ausgearbeitet
worden, als andere, die den römischkatholischen Schriftstellern mehr zu danken haben,
als jene. Es würde aber der Religionsunterscheid der Verfasser von keiner Erheblichkeit,

121 W. Brandmüller, Sacrosancta Synodus universalem Ecclesiam repraesantans.
Das Konzil als Repräsentation der Kirche, in: W. Brandmüller (Hg.), Synodale Strukturen

der Kirche, Donauwörth 1977, 110-112.
122 Für Basel gilt deshalb wohl dasselbe, wie es kürzlich für die Konzilsthematik

generell von Schneider, Konziliarismus 338 f., formuliert worden ist: «Der evangelische
Beobachter kann nur feststellen, dass von einem Konsens in der katholischen Theologie
noch keine Rede sein kann. Der Bewegtheit der ekklesiologischen Diskussion entspricht
die Gegensätzlickeit in der theologischen Beurteilung des Konziliarismus.»


	Das Basler Konzil in römisch-katholischer Sicht

