Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 5

Artikel: Das Basler Konzil in romisch-katholischer Sicht
Autor: Meuthen, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

274 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

gen an unsere Geschichtsschreibung von der — national oder konfes-
sionell — jeweils anderen Seite richten konnte. Ich erwdhne dies viel-
mehr in positiver Zielrichtung: wir brauchen dringend eine wirklich
Ookumenische Kirchengeschichte. Nicht die Verschiedenheit der Ge-
sichtspunkte ist an sich schlecht; sie kann sich sogar fruchtbar auswir-
ken. Aber deren Statuierung in einer selbstherrlichen, monologischen
«splendid isolation» ist zutiefst problematisch. Vor allem fiir Forscher
und Kirchenglieder aus sprachlich und kulturell grossen Bereichen
wird dies zur Versuchung. Doch es geht zuletzt um eine allgemeine
Anfechtung und Not, der man widerstehen muss — im Interesse der
Okumene und der Wissenschaft. In diesem Sinne kommt unserem
Basler Symposium - in der recht breiten 6kumenischen Streuung sei-
ner engagierten Teilnehmer, wobei vor allem die Prasenz von Histori-
kern aus den Bereichen der Dritten Welt hervorzuheben sei — potentiell
betrachtliche Bedeutung zu: es kann und es soll ein neues Kapitel
wahrhaft 6kumenischer Kirchengeschichtsschreibung markieren.

2. Das Basler Konzil in romisch-katholischer Sicht
Erich Meuthen

Die! sog. Reformkonzilien des Spédtmittelalters sind durch Entwick-
lungen in der rémischen Kirche verursacht worden, insbesondere
durch das Grosse Schisma 1378.2 Man konnte fragen, ob es ohne das

I Um Missverstindnissen vorzubeugen, sei vorweg nachdriicklich betont, dass {iber
die Beurteilung des Basler Konzils, nicht iiber die Stellung der romisch-katholischen
Kirche zum Konziliarismus oder gar zum Konzil iiberhaupt zu berichten war. Da das
erste ohne das zweite und dritte nicht ganz darstellbar ist, wird mancherlei in der fol-
genden Ubersicht naturgemiss zu «kurz» geraten miissen. Andererseits besitzen wir in
der dusserst informativen Arbeit von H.Schneider, Der Konziliarismus in der neueren
katholischen Theologie. Die Geschichte der Auslegung der Konstanzer Dekrete von
Febronius bis zur Gegenwart, Berlin-New York 1976, seit kurzem eine entsprechende
Darstellung (von einem evangelischen Autor), auf die im folgenden mehrfach zuriick-
gegriffen werden kann.

2 Zur Einfiihrung in den Problemkreis Schisma — Reformkonzilien s. jetzt G. Albe-
rigo, Chiesa conciliare. Identita e significato del conciliarismo, Brescia 1981 (doch wird
Basel hierin nicht mehr umfassend abgehandelt). Von demselben ein Uberblick iiber die
jiingste Forschung: Il movimento conciliare (XIV-XV sec.) nella ricercha storica recente,
StMed 19 (1978),913-950. Desgleichen recht niitzlich der von R. Biumer herausgegebene
Sammelband: Die Entwicklung des Konziliarismus. Werden und Nachwirken der kon-



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 275

Schisma diese oder dhnliche Konzilien gegeben hitte. Somit wire die
Gesamtproblematik der spatmittelalterlichen Kirche weniger, eventu-
ell gar nicht konzilsreif gewesen, wenn nicht die Herausforderung
durch die romische Entwicklung hinzugetreten ware. Natiirlich bleibt
dabei zu bedenken, wie es auch schon die Zeitgenossen taten, ob das
Schisma nicht in besonderem Masse Spiegel einer kirchlichen Gesamt-
krise war.? Bei der hierarchischen Struktur der mittelalterlichen Kirche
mussten Vorginge in der ecclesia Romana die Gesamtkirche aufjeden
Fall sehr stark beriihren. RGmische Kirche und lateinische Gesamtkir-
che sind in dieser Zeit nach Selbstverstindnis und innerem Zusam-
menhang eine Einheit; und so kann man sagen: Hatten die Konzilien es
mit der romischen Kirche zu tun, so ging es in eminenter Weise um das
Romisch-Katholische der Kirche. Dabei offenbarte sich ein grundle-
gendes Spannungsverhiltnis, das im Ausserstfall zur Isolierung des

ziliaren Idee, WdF CCLXXIX, Darmstadt 1976, mit einem instruktiven Einfiihrungsre-
ferat des Herausgebers zur « Erforschung des Konziliarismus» 3-56. Klar und iibersicht-
lich: M. Fois, I concili del secolo XV, in: Problemi di storia della chiesa. Il medioevo dei
secoli XII-XV, Mailand 1976, 162-214. Die beste kirchengeschichtliche Gesamtdarstel-
lung der Epoche scheint mir nach wie vor (auch vom Umfang aus imponierend) in Bd. 14
der «Histoire de I’Eglise» von A.Fliche-V.Martin vorzuliegen, den E.Delaruelle, E.-
R.Labande und P.OQurliac verfasst haben (Paris 1962—64): L’Eglise au temps du Grand
Schisme et de la crise conciliaire (1378-1449). Den einschldgigen Abschnitt «Das abend-
landische Schisma und die Konzilien» in Jedins « Handbuch der Kirchengeschichte» III,
Freiburg-Basel-Wien 1968, 490-588, schrieb (abgesehen von dem Kapitel iiber die
Devotio Moderna von E. Iserloh) K. A. Fink. Der entsprechende Bd. IX innerhalb der von
G. Dumeige und H. Bacht herausgegebenen «Geschichte der kumenischen Konzilien»
von J. Gill, Constance et Bile-Florence, Paris 1965, deutsch: Mainz 1967, kann bis zu
neuen Darstellungen der Konzilien von Konstanz, Basel und Florenz nur als notgedrun-
gener Ersatz dienen. C.M.D. Crowder, Unity, Heresy and Reform, 1378-1460. The
Conciliar Response to the Great Schism, London 1977, bietet eine lediglich einfiihrende
Textauswahl in englischer Ubersetzung ohne weitergehende Anspriiche. — In dieser
Titelliste fdllt auf, dass die Forschung von liberwiegend katholischen Gelehrten domi-
niert wird. Speziell fiir das Basler Konzil gilt das dagegen, wie sich zeigen wird, nicht
mehr. Schon vom Forschungsinteresse aus scheint das Basileense offensichtlich weniger
«katholisch» zu sein als etwa das Konstanzer Konzil. Vgl. das Vorwort zu dem von
A.Franzen und W. Miiller herausgegebenen Sammelband «Das Konzil von Konstanz»,
Freiburg-Basel-Wien 1964, IX: «Immer wieder also fithren die Linien der ekklesiologi-
schen Neubesinnung» (ndmlich in der katholischen Kirche) «heute auf das Konstanzer
Konzil hin». Fiir Basel trifft eher das Gegenteil zu.

3 Vgl. A.Franzen, Zur Vorgeschichte des Konstanzer Konzils. Vom Ausbruch des
Schismas bis zum Pisanum, in: Das Konzil von Konstanz 29: «Gerson erkannte, dass in
der Struktur der Kirche etwas nicht in Ordnung war.»



276 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Romischen wie des Katholischen fiihren konnte. Insofern Praxis und
Theorien der Reformkonzilien insgesamt, selbst in der hitzigsten Rei-
bung, den Zusammenhang nicht leugnen oder ignorieren konnten,
stellt sich diese Epoche der Kirchengeschichte als rémisch-katholisch
dar.

Gleichwohl ging es zundchst um die romische Kirche, und im
Grunde hat dies iiber die Schismafrage hinaus die Konzilsprioritdten
auch weiterhin bestimmt. Die Gesamtkirche beschiftigte sich mit der
romischen Kirche, machte sie in Konstanz wieder funktionsfihig,
indem sie die Einheit des Hauptes wiederherstellte.* Sollte man erwar-
ten, dass dieser Erfolg ohne Konsequenzen fiir die Gewichtsverteilung
in der Kirche blieb? Darf der Dogmatiker die Bedeutung dieses gerade
historischen Sachverhaltes ganz ausser acht lassen? Und auch der
Historiker wire apologetisch fehl beraten, wenn er tadelte, dass man
damals verbal zwar die «Reform an Haupt und Gliedern» forderte,
seine Reformbemiihung tatsdchlich aber einseitig auf das Haupt kon-
zentrierte. Seit der Reformzeit des 11. Jahrhunderts haben sich die
westlichen Konzilien vorrangig, der Intention wie der Sache nach, mit
der Kirchenreform befasst. Man konnte fast alle Konzilien seither mit
bestem Recht als «Reformkonzilien» bezeichnen. Die Initiative ging
dabei vom Haupte aus und betraf sicher mehr die Glieder als das Haupt.
Nun war es umgekehrt. Dies ist das eine allbekannte Neue. Aber ein
Zweites trat jetzt hinzu.

Zum Selbstverstandnis des Christentums, wie aller Religionen, ge-
hort es, dass ihre Handlungen und Handlungsweisen prinzipiell legiti-
mierbar sind. Daher war es naheliegend, dass mit der Forderung nach
der Wiederherstellung der hierarchischen Einheit, nicht zuletzt auch
im Hinblick auf deren kiinftigen Bestand, also unter einem die Einma-
ligkeit des Konstanzer Erfolges hinter sich lassenden Aspekt, entspre-
chende Legitimierungsfragen gestellt wurden. In der kanonistischen
Tradition waren die Positionen der Handlungstriager Kirche, Konzil,
Papst zwar schon lange iiberdacht worden, und es hatte sich in man-

4 Das Konstanzer Konzil steht hier ebenso wenig wie die Konzilsfrage generell zur
Sprache. Vgl. zur Einfiihrung in die Diskussion neben dem schon genannten Sammel-
band «Das Konzil von Konstanz» noch R.Bdumer (Hg.), Das Konstanzer Konazil,
WAFCCCCXYV, Darmstadt 1977, und die Vortragssammlung «Die Welt zur Zeit des
Konstanzer Konzils». Reichenau-Vortriage im Herbst 1964 (Vortrige und Forschungen
1X), Konstanz-Stuttgart 1965.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 277

chem auch eine communis opinio gebildet;®> doch im umfassenden
ekklesiologischen Zusammenhang griffen praktikabel erscheinende
Kldrungen von Einzelfragen, wie die des hiretischen Papstes, zu kurz.
Stellt das Superioritidtsdekret «<Haec sancta» der V. Konstanzer Session®
einerseits eine gleichsam historische Notwendigkeit dar, das damalige
Geschehen zu legitimieren, so fehlte doch ein konsistentes Gesamtkir-
chenverstdndnis, in dem es nicht nur aktuell interpretierbar war. Und
so besteht das zweite Neue dieser Konzilien eben darin, und das betrifft
vor allem Basel (auch die «romische» Seite!), iiber das Wesen der Kir-
che zu diskutieren und zu einem explizierten Verstandnis dieser Insti-
tution zu gelangen, die sich bisher noch nie so umfassend befragt hatte.’
Wenn jetzt, wie man in der jlingeren Forschung immer deutlicher sieht,
umfassende Ekklesiologie heranwichst, so gaben erhebliche Anstosse
dazu auch die Konzilsdiskussionen um den Kirchenbegriff. Anderer-
seits werden wir sehen, in wie starkem Masse sich die romisch-katho-
lische Beurteilung des Basileense durch die Diskussion der Superiori-
titsfrage engfiihren liess und damit sicher zu einem grossen Teil auch
der konziliaren Realitit entsprach. Zu den wesentlichen Fortschritten
gerade der jiingsten Forschung gehort es, dariiber hinausgehend jenen
allgemeinen ekklesiologischen Horizont zu erschliessen. Die Konzils-
theorie hat von Konstanz bis Basel einerseits mancherlei Bereicherung
erfahren, andererseits aber auch geradezu dilemmatische Verfestigun-
gen im Prinzipiellen, die nicht mehr universalkirchlich konsensfahig
waren. Wie immer man (Haec sancta» beurteilt:® Der Fassung von 1415

3> Grundlegend hierzu B. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory. The Con-
tribution of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955;
doch hat auf die vorbereitende Arbeit der Kanonistik schon frither F. Bliemetzrieder
hingewiesen (s. Biumer, Entwicklung des Konziliarismus [0. A.2], 14f).

6 Conciliorum Oecumenicorum Decreta, ed. Istituto per le Scienze Religiose, Bo-
logna 31973 (kiinftig: COD), 409f.

7 Zum geschichtlichen Ausgangspunkt der «Befragung» s. Franzen, Vorgeschichte
(s.0.A.3), 29: «Eine solche» (ekklesiologische) «Reflektion setzt immer ein, wenn etwas
fragwiirdig geworden ist.» Auf die liber den Schismaskandal weit hinausreichende und
viel prinzipiellere Herausforderung durch die «Héaresien» von Ockham, Wyclif und Hus
gerade im Zusammenhang mit der Erarbeitung neuer katholischer Ekklesiologie hat u.a.
Yves M.-J. Congar, Die Lehre von der Kirche. Vom Abendldndischen Schisma bis zur
Gegenwart (Handbuch der Dogmengeschichte I1I Faszikel 3d), Freiburg usw. 1971, 1-6,
aufmerksam gemacht.

8 (Haec sancta> selbst steht in unserem Referat ebenso wenig zur Sprache. Uber die
lebhafte innerkatholische Diskussion dazu s. Schneider, Konziliarismus, mit umfassen-



278 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

haftet jedenfalls mancherlei Situationales an, das dann in der Formu-
lierung, mit der das Basler Konzil 1439 das Konstanzer Dekret dogma-
tisierte,® auf hochstmoglichen Allgemeinheitscharakter hin wegretou-
chiert ist. Wir kommen darauf zuriick.

Es wire indessen falsch, die konzilstheoretische Diskussion ohne
zeitgeschichtlichen Bezug zu studieren und dariiber hinaus Einwirkun-
gen von der Politik auf die Prinzipien nur als storend, in der Regel als
bose zu verstehen. Das Spektrum der «politischen» Realitét jener Zeit
1st im ilibrigen breiter, als zunédchst gedacht werden mag. Nicht von

der Literaturliste. Ferner Bidumer, in: Entwicklung des Konziliarismus (s.0.A.2), 38-42,
Danach erschien noch der wichtige Aufsatz von Th. E. Morrissey, The Decree <Haec
Sanctay and Cardinal Zabarella. His Role in its Formulation and Interpretation, AHC 10
(1978), 145-176. Die jiingste Kontroverse wurde im wesentlichen angefacht (nicht ohne
Zusammenhang mit dem Zweiten Vaticanum) durch H. Kiing, Strukturen der Kirche,
Freiburg 1962, 244-289, und P. de Vooght, Le Concile et les Conciles, Paris 1960,
143-181; dasselbe deutsch, in: Das Konzil und die Konzile, Stuttgart 1962, 165-210, und
von dort teilweise libernommen in: Entwicklung des Konziliarismus 177-197; vgl. auch
P. de Vooght, Les pouvoirs du concile et I'autorité du pape au concile de Constance, Paris
1965: Das Dekret enthilt eine dogmatische Definition. Diese Interpretation ist auf star-
ken und erfolgreichen Widerstand gestossen und wird nur noch randhaft vertreten; so von
W.Krimer, Konsens und Rezeption. Verfassungsprinzipien der Kirche im Basler Kon-
ziliarismus, Miinster 1980, 6 ff. Das Spektrum der iibrigen Interpretationen beginnt bei
der Annahme einer «legislativen Notstandsmassnahme» (W.Brandmiiller, Besitzt das
Konstanzer Dekret <Haec Sancta> dogmatische Verbindlichkeit?, zuerst 1967, Wieder-
abdruck in: Entwicklung des Konziliarismus 265f.); es reicht {iber die (damit als ver-
einbar angesehene —s. Brandmiiller a.a. O.271) grundsitzliche Bestimmung als «positive
constitutional law» (B. Tierney, Hermeneutics and History. The Problem of Haec Sanc-
ta, in: Essays in Honor of Bertie Wilkinson, Toronto 1969, 363; Wiederabdruck in:
B. Tierney, Church Law and Constitutional Thought in the Middle Ages, London 1979),
bis zur Betonung der «principi teologici» in einem iiber Festlegungen auf «decisione
dottrinale, decreto disciplinare o soluzione d’emergenza» hinausgehenden Urteil iiber
das Dekret (Alberigo, Chiesa conciliare 352).

9 Mit dem Dekret iiber die «drei Wahrheiten» 1439 V16; 1.D. Mansi, Sacrorum
conciliorum nova et amplissima collectio XXIX, Paris 1904, 178 f.; Monumenta conci-
liorum generalium seculi decimi quinti (kiinftig: MC) III, Wien 1886, 278. Uber die
Quellen zum Basileense s. A. P.J. Meijknecht, Le concile de Béle. Apergu général sur ses
sources, RHE 65 (1970), 465-473; neuerdings jedoch iiberholt durch die Appendix D
(«Sources and Studies Concerning the Council of Basel») bei J. Stieber, Pope Eugenius
IV, the Council of Basel and the Secular and Ecclesiastical Authorities in the Empire,
Leiden 1978, 378-404, wo auch die bisherige Literatur vollstindig referiert ist. Eine
forschungsgeschichtliche Wertung derselben steht noch aus, ist demnéchst aber von
einem meiner Schiiler in monographischer Form zu erwarten. Die Sammlung und
Zusammenstellung der auf weite Strecken ungedruckten Quellen diirfte mich selbst noch
etliche Zeit in Anspruch nehmen.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 279

ungefahr erscheint das Konstanzer Dekret <Haec sancta> immer wieder
in Partnerschaft mit dem jlingeren Dekret <Frequens» von 1417,'° das die
Periodizitit der Konzilien festsetzte und damit erst die praktischen
Voraussetzungen flir die geschichtliche Verwirklichung konziliaren
Kirchenverstdndnisses bot. Im Unterschied zu «<Haec sancta> wird man
«Frequens) aber als ausgesprochen «politisch» anzusehen haben, wenn
man seine detaillierten Klauseln iiber den jeweils zu widhlenden nédch-
sten Konzilsort betrachtet, z.B. wie und wieweit der Papst hier mit
Riicksicht auf bestimmte politische Situationen entscheidungsberech-
tigt war. Eben dies hatte Eugen IV. gleich erkannt, als er, unter Beru-
fung auf Griinde, die auch «Frequens» anfiihrt, Ende 1431 das kraft der
Bestimmungen desselben Dekrets gerade zusammengetretene Konzil
von Basel in recht uniiberlegter Weise aufloste." Und als er Ende 1433,
unter politischem Druck, das Basileense wieder anerkannte,'? konnte
er es unter Wahrung der aus <Frequens» abgeleiteten argumentativen
Konsequenz tun: Die Verlegungsgriinde seien mittlerweile entfallen,
bzw. hitten sich als unzutreffend herausgestellt. Das Konzil wiederum
beschwor die Christenheit in zahlreichen Schreiben, die heilige Ver-
sammlung zu beschicken.

Alles weitere, so wird man gestehen miissen, hing nun vom konkre-
ten Verhalten der einzelnen christlichen Autoritdten ab. Der Appell an
die Christenheit wird ein durchgehender Zug in der Geschichte des
Basler Konzils sein. Viele Akte beider Seiten dienten iiberwiegend oder

10 COD 438-443. In den folgenden Jahren und Jahrzehnten ist oft undifferenziert
von «den Konstanzer Dekreten» die Rede.

I Bullen «Quoniam altos von 1431 X112 und XII18; Mansi XXIX 564-567; MCII,
Wien 1873, 67-69 und 72-75. Vgl. dazu L. Bilderback, Eugene IV and the First Disso-
lution of the*Council of Basle, ChH 36 (1967), 252: « The similarities of idea and word in
«Frequens» and «Quoniam alto» are too frequent to be sheer coincidence. Eugene had the
provisions of «Frequens» clearly in mind when he drew up <«Quoniam alto> and he
intended this appropriated authority to serve as his foundation in laying the Council of
Basle, and perhaps conciliarism, to rest.»

12 Zweite Bulle «<Dudum sacrum> von 1433 XII 15; Mansi XXIX 78-89; MCII
566-574.

I3 yvgl. MCII 77, 126 f. sowie die zahlreichen Konzilsschreiben, etwa E. Marténe —
U.Durand, Veterum Scriptorum et Monumentorum Historicorum usw. Amplissima
Collectio VIII, Paris 1734, 28-36, 59f., 77f.,103-105, 195 ., Mansi XXIX 237-239 oder
aus der Empfangeriiberlieferung z. B. H. Keussen, Die Stellung der Universitdt Koln im
grossen Schisma und zu den Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts, in: Annalen Hist.
Verein Niederrhein 115 (1929), 235f.



280 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

gar allein, immer aber auch der Legitimation vor der Christenheit.
Pépstlicherseits ist die mit den Griechen herbeigefiihrte Kirchenunion
in Florenz als Ausweis fiir die Okumenizitit Eugens IV. gegen das
Sektiererisch-Schismatische der Basler benutzt worden. Und wenn das
Basler Konzil in viel ostentativerer Weise seine fiihrenden Méanner seit
1438 auf die deutschen Reichstage schickte (so auch nach Bourges), um
die deutsche Nation fiir sich zu gewinnen, als die Kurie, deren Gesandte
meist rangniedriger waren, nur einmal ein Kardinal (Albergati),* so
zeigt dies die Bedeutung an, die Basel der « Aussenpolitik» in der Chri-
stenheit beimass. Auch in der zeitgeschichtlichen Realitdt i1st damals
die <ecclesia in orbe diffusa» deutlich geworden, als Papst wie Konzil sie
Zu vertreten, ja, in gewisser, wenngleich recht unterschiedlicher Weise
schon selbst zu sein glaubten.” Wie Papst und Konzil haben wir dabei
die weltlichen Méichte der Christenheit ebenso einzubeziehen wie den
mannigfach differenzierten Klerus. Die institutionale kirchliche Viel-
falt, die das traditionelle Leitungsamt der Bischofe tliberwuchert hatte,
zwang dem Basler Konzil Neuformulierungen des Kirchen- wie Selbst-
verstindnisses als zeitgeschichtliche Aufgabe geradezu auf. Es ist die
Frage, ob die — negative — romisch-katholische Beurteilung des Basi-
leense diese Realitdt ihrer eigenen mittelalterlichen Geschichte ver-

14 Vgl. dazu vor allem detailliert die «Deutschen Reichstagsakten» (kiinftig: RTA)
XII-XVII, Gotha-Stuttgart-Goéttingen 1901-1963. Zu Albergatis Gesandtschaft im
Herbst 1438: RTA XIII 923 und XIV 457 s.v. (Albergati». Als Konszilsgesandte begeg-
nen z.B. die Kardinile Aleman 1441, 1442 und 1446 (RTA XV 906 und XVI 706f. s.v.
<Alemany; Stieber, Pope Eugenius 281); Griinwalder 1441 (XV 929 s.v. «Griinwalden),
Segovia 1441 und 1442 (XV 959 und XVI 749 s.v. «Segovia»), Panormitanus 1442 (X VI
741 s.v. <Palermo»), Hugues 1446 (handschriftliche Quellen), dazu die Patriarchen von
Aquileja, Teck 1438 und 1439 (XIII 924 f. und XIV 458 s.v. <Aquilejay) und Masovien
(seit 1440 Kardinal) 1441 und 1443 (XV 907 und XVII 832 s. v. <Aquileja>). Hinzu kamen
immer wieder Bischofe. Ausser dem zwar als Gesandten vorgesehenen, aber auf den
Tagungen dann doch nicht erscheinenden Bischof von Liittich ist 1446 der Bischof von
Bologna, Tommaso Parentucelli, der erste Bischof in einer der pipstlichen Gesandt-
schaften. Vgl. zu dieser Frage Enea Silvio Piccolomini in seinem Bericht tiber den
Frankfurter Reichstag 1442 bei R. Wolkan, Der Briefwechsel des Eneas Silvius Piccolo-
mini II (Fontes rerum Austriacarum LXVII), Wien 1912, 203: Die Basler schickten drei
Kardinile, Aleman, Panormitanus und Segovia; <Eugenius vero, ne sibi idem dedecoris
fieret, ut in suis cardinalibus maiestas contemneretur, non cardinales, sed viros cardi-
nalatu dignos misity, ndmlich Cusanus und Carvajal.

15 Dies kam zum Ausdruck in den beiden Identifizierungen: «<papa qui est ecclesia»
bzw. «concilium quod est ecclesiay, die in ihrem ambivalenten Aussagegehalt hier nicht
weiter analysiert werden konnen.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 281

standnisvoll genug gewiirdigt hat, die Schwiachung der bischoflichen
Autoritdt einerseits, den Pluralismus kirchlicher Institutionen und
Korporationen andererseits. Eben diese Realitdt spiegelt auch die
Zusammensetzung des Basileense wieder, das mit seiner Majoritét des
mittleren Klerus die Szene beherrschte.!® Jene Frage stellen, heisst
zugleich bewusst machen, dass dieses Konzil 1431-1449 innerhalb der
so und eben nicht anders entwickelten Kirche des Spidtmittelalters
stattfand.

Wie jedes Ereignis der Kirchengeschichte muss das Basler Konzil
den Standort eines Jahrhunderte jiingeren Kirchenhistorikers mitfor-
men. Er steht seinem wissenschaftlichen Objekt, selbst wenn er es
wollte, nicht in letzter distanzierter Unbefangenheit gegeniiber. Wenn-
gleich diese Abhingigkeit alle Diskussion mit der Geschichte mehr
oder weniger stark prigt, so betrifft den romisch-katholischen Histori-
ker solche Bindung in erhéhtem Masse, weil die Interpretation der
damaligen Vorginge, in ihrer Zeit selbst schon mit allem Engagement
einsetzend, als solche ein wichtiges Stiick romisch-katholischer Wirk-
lichkeit geworden ist. Das Studium der Interpretationsgeschichte be-
lehrt ihn zum Beispiel, dass die sich schon wahrend des Basler Konzils
abzeichnende thematische Engfiihrung in der Superioritatsfrage die
spétere Diskussion in noch viel stirkerem Masse dominiert hat.

Ohne Zweifel ist damit aber auch eine neue Objektivierungsmog-
lichkeit gegeben; denn ganz abgesehen vom Kontroverscharakter die-

16 1 Bilderback, Proctorial Representation and Conciliar Support at the Council of
Basle, AHC1(1969), 140-152; J. Gill, The Representation of the <Universitas fidelium> in
the Councils of the Conciliar Period, in: Councils and Assemblies ed. by G.J. Cuming
and D. Baker, Cambridge 1971, 177-195; letzhin J. Miethke, Die Konzilien als Forum der
offentlichen Meinungim 15.Jahrhundert, DA 37 (1981}, 748-753. Wie sich dort aus A. 50
ergibt, werden irrefiihrende Angaben von Kriamer mittlerweile in gutem Glauben iiber-
nommen: Nicht 87 Prilaten (wie Krdmer, Konsens 143 A. 41, iibrigens in Widerspruch
zur eigenen Angabe «49» weiter unten 160, angibt), sondern nur 52 nahmen 1436 XII 5 an
der Abstimmung iiber den Ort des Unionskonzils teil; vgl. die Liste in: Concilium
Basiliense (kiinftig CB) IV, Basel 1903, 348-358, und deren Auswertung in CBI, Basel
1896, 148. Bei der nur einmal erreichten Zahl von 106 Prilaten (Krimer, Konsens 143
A. 41, nach MCII 649: «105», doch vertut sich Segovia hier; die richtige Zahl «106» im
Konzilsprotokoll CBIII, Basel 1900, 82 Z. 19f., und so auch in dem von Segovia benutz-
ten, von mir kiirzlich identifizierten Protokoll in Kopenhagen, Kong. Bibl., Ny kgl. Saml.
1842 fol. £.1017) handelt es sich um eine Ausnahmesituation: kaiserlicher Reichstag
Sigismunds in Basel, an dem natiirlich auch viele Reichsprélaten teilnahmen, die nicht
speziell des Konzils wegen dorthin gekommen waren.



282 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

ser Diskussion, der nach Objektivierung dringt, kann sich das Ro-
misch-Katholische schon thematisch darin nicht erschopfen. Es ist
sicher auch ernst betroffen von der vorreformatorischen Zeitstellung
des Basileense, die in zugespitzter provokativer Beurteilung Karl Au-
gust Fink im (katholischen) Handbuch der Kirchengeschichte 1968 im
Zusammenhang mit Eugen IV. herausgestellt hat: Indem dieser das
Konzil beseitigte, «fidllt in seine Verantwortung das Scheitern der
Reform; denn ohne Konzil keine Reform, das war nun deutlich gewor-
den... Rom hat die Reform verhindert und dafiir wenig spiter die
Reformation erhalten.»!” Auch dieses Thema wird der rémisch-katho-
lische Historiker nicht unbefangen behandeln kénnen; doch kann es in
besonderem Masse unter dem Aspekt allgemeiner spatmittelalterlicher
Zeitbedingtheiten betrachtet werden, und das gilte dann auch fiir das
Basler Konzil insgesamt. Es konnte also auch eine romisch-katholische
Beurteilung geben, die von sich selbst, zundchst wenigstens, ganz
absieht. Es ist zu fragen, ob eine solche Position nicht aus dem Rahmen
des hier gestellten Themas fillt; denn es ist ausdriicklich auf eine
bestimmte Sicht der Geschichte abgestellt. Doch der Referent — er ist
selber nicht Kirchen-, sondern Profanhistoriker — mo6chte seinen Opti-
mismus nicht verhehlen, dass die rémisch-katholische Beurteilung
durch diese Blickausweitung auf die allgemeine Geschichte ebenso
verstandlicher gemacht werden kann, wie die vorurteilsfreie Einbezie-
hung der romisch-katholischen Position umgekehrt das generelle Ver-
stindnis von Geschichte ndherzubringen vermag. In diesem Sinne
wende ich mich dem vorgestellten Thema zu.

Der Einstieg moge in dreifacher Weise geschehen. Zunichst wird die
Okumenizitit in formaler Hinsicht gepriift. Solches Vorankiindigen
riskiert natiirlich, das Interesse an meinem Vortrag erlahmen zu lassen,
che er recht begonnen hat. In einem zweiten Ansatz soll das offizielle
Verhalten des Basileense, wie es in seinen Dekreten zum zweifelsfrei
giiltigen Ausdruck gekommen ist, in seinen Konsequenzen fiir unsere
Fragestellung untersucht werden. Schliesslich werden drittens die Bas-
ler Theologen zur Rede stehen, die bisher nur wenig zur Kenntnis

17 Handbuch III 588. Ahnlich auch andernorts; vgl. etwa: Die konziliare Idee im
spaten Mittelalter, zuerst erschienen 1964, wiederabgedruckt in: Entwicklung des Kon-
ziliarismus (s.0. A.2), 275-294, dort 291; Das Scheitern der Kirchenreform im 15. Jahr-
hundert, in: Mediaevalia Bohemica 3 (1970), 237-244; Papsttum und Kirche im abend-
lindischen Mittelalter, Miinchen 1981, 59.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 283

genommen worden sind, dafiir aber in jlingsten Studien Aktualitit
gewinnen. In jedem Falle wird eine Analyse der Basler Probleme mit
der Auswirkung auf rémisch-katholische Beurteilungsmoglichkeiten
verkniipft werden.

Die Frage der Okumenizitit ist neben dem geschichtlich-faktischen
Sachverhalt verbunden mit der Legitimitdt. Die Legitimitdt betrifft
zweierlei: das Konzil und seine Handlungsmacht sowie die Verbind-
lichkeit seiner aufgrund dieser Legitimation gefassten Beschliisse. Sind
diese Voraussetzungen erfiillt, ist Okumenizitit moglich, wenn der
Charakter des Konzils und seiner Dekrete von allgemeinkirchlicher
Bedeutung ist. Legitimitdt wird von der dazu berufenen Autoritét ver-
liehen. Die 1415 in Konstanz versammelten Konzilsviter erkldrten,
dass Christus ihnen solche Legitimitit verliechen habe.'®* Mit dem De-
kret «<Frequens» legten sie kraft dieser Legitimation fest, dass jede Kon-
zilsversammlung, die direkt und liber diese nachste indirekt hinfort von
ihr ausgehe, eo ipso legitim sei. Man konnte in diesem Zusammenhang
von konziliarer «Sukzession» sprechen.!® Insofern <Frequens» bei der
Verkiindung des niachsten Konzilsortes den Papst beteiligte, trug man
seinem Anspruch Rechnung, (ebenfalls) Legitimationsinstanz zu sein;
doch konnte das Konzil <in eius defectu» auch allein handeln.?® Dem-
gegeniiber verstanden die Pdpste weiterhin ihre Autoritit als unerléss-
lich fiir konziliare Legitimitdt. Von hier aus hat sich die offizidse
romisch-katholische Beurteilung der Okumenizitiit des Basler Konzils
schon wihrend seiner Tagung entwickelt. Martin V. wie Eugen IV.
waren sichtlich bemiiht, die Legitimitdt des Basileense von ihrer eige-
nen Billigung und Bestédtigung abhidngig zu machen.?' Allerdings gab es

18 COD 409 Z.22-25: et primo declarat, quod ipsa (synodus) in Spiritu sancto
legitime congregata... potestatem a Christo immediate habet, cui quilibet... obedire
tenetur usw. Sie hat ihre Legitimation also auch nicht durch die Kirche; es handelt sich
um das absolut sichere Wissen, dass Gott die Synode zusammengefiihrt hat.

19 COD 439 Z.10f.: <ut per quamdam continuationem semper aut concilium vigeat,
aut per termini pendentiam exspectetur».

20 COD 439 Z.7-9: das Konzil sei zu feiern <in locis, quae summus pontifex... vel in
eius defectu ipsum concilium deputare et assignare teneatur>. Mit «defectusy diirfte aus
dem Zusammenhang heraus wohl nicht die Papstvakanz gemeint sein, sondern der von
den Umstinden erzwungene oder der gar beabsichtigte Entzug der pépstlichen Mitwir-
kung.

21 ygl. die entsprechenden Exordien Mansi XXIX 8B und 11AB sowie MCII 51 und
53.Eugen IV. bezogsich trotz aller Nutzung der von «Frequens» gebotenen Argumente in



284 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Situationen und Ausserungen der Pépste, in denen sie sich mdglicher-
weise in Widerspruch dazu gesetzt haben. Es handelt sich vor allem um
folgende Sachverhalte??:

Unterwarf sich Martin V. 1431 mit seiner Vorabbestitigung all des-
sen, was in Basel geschehen wiirde — so wie es in seiner Bulle fiir den
Konzilslegaten Cesarini zum Ausdruck gebracht war —, auch einer
eventuellen Neudekretierung der konziliaren Superioritdt? Der ein-
schldgige Text lautet, er werde alles fiir giiltig halten, «quidquid... perte
una cum eodem Basileensi concilio... decretum fuerit».?*> Der Legat,
nicht also das Konzil, erhidlt demnach die abschliessende Dekretgewalt,
die er anstelle des Papstes wahrnimmt, wenngleich sie an den Konzils-
willen gebunden wird.

Wichtiger dann die erneute Anerkennung des Basler Konzils durch
Eugen IV. im Dezember 1433 mit der Bulle «<Dudum sacrumy.?
Bekanntlich gab es im Laufe des Jahres 1433 eine lange Diskussion, ob
sich der Papst bei der Anerkennung nur zuriickhaltend-gewahrend
aussern diirfe: «volumus et contentamun, oder ob er das Basileense
ausdriicklich bestitigen solle: «decernimus et declaramus>.?® Hinter
dieser Frage gelang es ihm aber recht klug, sich der ausdriicklichen
Erklarung zu entziehen, dass er mit der Anerkennung des ununterbro-
chenen Fortbestandes als legaler Konzilsversammlung?® auch die in der
Zwischenzeit durch das Konzil gefassten Beschliisse global bestitige,
unter denen sich mit dem Dekret der zweiten Session die ausdriickliche

seinen Bullen «Quoniam alto» einleitend dennoch ausdriicklich auf seine «Schliisselge-
walt»; Mansi XXIX 564D sowie MCII 67 und 72.

22 Guter Uberblick bei Fois, Concili (s.0.A.2), 199-212. Sein Ergebnis ist in der
Kapiteliiberschrift zum Ausdruck gebracht: «La coerenza lineare di Eugenio IV.»

23 Mansi XXIX 12D; MCII 55.

M4 5.0.A.12.

25 Hierzu die ausfiihrliche, fiir die Faktengeschichte der Auseinandersetzung zwi-
schen Eugen IV. und Basel insgesamt immer noch grundlegende Darstellung bei N. Va-
lois, Le pape et le concile (1418-1450) I, Paris 1909, 242-310. Im Unterschied zu C.J.
Hefele-H. Leclercq, Histoire des conciles VII/2, Paris 1916, basiert sie weithin auf unge-
druckten Quellen. Vgl. auch Stieber, Pope Eugenius IV 19-22. Zur Anerkennungsfrage s.
R.Bidumer, Die Stellungnahme Eugens IV. zum Konstanzer Superioritdtsdekret in der
Bulle «Etsi non dubitemus», erstmals 1964, wiederabgedruckt in: Das Konstanzer Konzil
248-274.

26 Mansi XXIX 78E; MCII 565: «declaramus praefatum generale concilium Basi-
leense a tempore praedictae inchoationis suae legitime continuatum fuisse et esse pro-
secutionemque semper habuisse» usw. <ac si nulla dissolutio facta fuisset>.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 285

Erneuerung des Konstanzer Dekrets <Haec sancta» befand. Eugen IV.
hat schon bald und dann immer wieder darauf hingewiesen, dass er eine
solche Universalbestitigung nicht ausgesprochen habe.?” Wenn seine
neuen Legaten dies taten, dann nur fiir ihre Person, nicht im Namen des
Papstes. Der Session, die <Haec sancta» 1434 noch einmal ausdriicklich
bestdtigte, blieben sie fern.??

Von besonderer Bedeutung ist schliesslich der Vorbehalt in der
Beglaubigung der Legaten, die Eugen 1V. 1446 zu den Ausgleichsver-
handlungen nach Deutschland entsandte. Hier heisst es, er anerkenne
die allgemeinen Konzilien von Konstanz und Basel, dieses bis zur
Verlegung (ndmlich im Jahre 1437), <absque tamen praeiudicio 1uris,
dignitatis et praceminentiae sanctae sedis apostolicae ac potestatis sibi
et in eadem canonice sedenti in persona beati Petri a Christo conces-
sae>.??

Hart an die Grenze der Konsequenz flihrt ein halbes Jahr spéater die
Billigung, die Eugen IV. kurz vor seinem Tode in der Bulle <Ad ea ex
debito» aussprach: Er anerkenne das Konstanzer Konzil, das Dekret
«Frequens», <ac alia eius decreta... sicut et cacteri antecessores nostri, a
quorum vestigiis deviare nequaquam intendimus».** Dem Wunsch der
deutschen Fiirsten, den Text von «Frequens» und <Haec sancta» aus-
driicklich zu billigen, kam er also nicht nach. Kriterium fiir die Annah-
mefahigkeit konziliarer Dekrete war die Richtschnur seiner Vorginger.

27 ygl. dazu Fois, Concili 204-208. Bedenkenswert sein Hinweis, dass die 1436 113
vom Konzil fiir Eugen IV. redigierte Bulle eine nochmalige ausdriickliche Best4tigung der
Basler Dekrete vorsah, die Konzilsviater demnach also selber zweifelten, ob der Papst
diese Bestédtigung in die Wiederanerkennung des Konzils schon eingeschlossen hatte.

28 Valois, Pape I 318-331. Zur Inkorporation der pépstlichen Legaten (<nominibus
privatisy) unter Ableistung des entsprechenden Eides («<nominibus propriisy), das Kon-
stanzer Dekret (Haec sancta> anzuerkennen, s.Mansi XXIX 89D sowie CBIII 80
7.29-37. Session XVIII: Mansi XXIX 91; MC II 713.

29 C.Baronii, O.Raynaldi et J.Laderchii Annales ecclesiastici denuo excusi ab
A.Theiner XXVIII, Bar-le-Duc 1874, 461 ad a. 1446 § 3 ; eine neue Edition demnéchst in:
Acta Cusana. Quellen zur Lebensgeschichte des Nikolaus von Kues [/2, Hamburg 1983,
Nr.700. Aus der uferlosen Literatur zu dieser Stelle nenne ich lediglich A.Baudrillart,
«Concile de Béile», in: Dictionnaire de théologie catholique II, Paris 1905, 126 f.; Biumer,
Stellungnahme, in: Konzil von Konstanz 272; Fois, Concili 211.

30" A. Mercati, Raccolta di Concordati su materie ecclesiastiche tra la Santa Sede e le
autorita civili I, Rom 1954, 168f. Zur Interpretation wie A.29; dazu Stieber, Pope
Eugenius IV, 298. Im Unterschied zu <Frequens» wird <Haec sancta> von Eugen IV. hier
nicht eigens genannt.



286 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

So dann auch Eugens ausdriickliches <Salvatorium» vom gleichen
Tage.?!

Trotz verbaler Fragwiirdigkeiten ist die Haltung Eugens IV. selbst
demnach konsequent.?? Was aber noch wichtiger ist: Sie ist zugleich
auch unbestimmt. In welchem Umfang auch immer er in seinen Bullen
Moyses» 1439 und <Etsi non dubitemus» 1441 das Konstanzer Dekret
<Haec sancta> hat entkriften wollen,?? so bleibt doch davon unberiihrt,
ob er es als solches bzw. in welcher Interpretationsweise er es in der
Basler Wiederholung anerkannt oder verworfen hat. Eugen IV. hat sich
nie genau ausgedriickt, was in den Basler Dekreten der apostolischen
Autoritit abtrdglich war — man denke etwa auch an die Reformdekrete
mit dem Wegfall der Annaten usw. Die Gewissheit, dass er eine Besta-
tigung aussprach, in Kombination mit der Ungewissheit, welche De-
krete bis zur 25. Session, das heisst, bis zur Verlegung des Konzils nach
Ferrara, er gleichwohl im einzelnen damit noch nicht bestitigte,
bestimmt bis heute die romisch-katholische Diskussion des Basileense.
So heisst es in den «Conciliorum Oecumenicorum Decretay des stituto
per le Scienze Religioser: «Cum nonnulli modo historici de 25 priorum
sessionum Basileensium oecumenicitate disputent, eae quae Basileae
secutae sunt post translationem usque ad ultimam, ...omnium senten-
tia non oecumenicae habentur».’* Das Lexikon fiir Theologie und
Kirche belehrt etwas abweichend: «Die 25 Sitzungen bis zur Verlegung

31 Mercati, Raccolta I 176: Mit dem, was er dem Konig, den Erzbischéfen usw.
zugestanden habe oder noch zugestehen solle, beabsichtige er nicht «in aliquo derogare
doctrinae sanctorum patrum aut praefatae sedis privilegiis et auctoritati, habentes pro
non responsis €t non concessis quaecunque talia a nobis contigerit emanare.»

32 In diesem Sinne auch Biumer, Stellungnahme 272f., gegen Kiing. Ebenso Fois,
Concili 212.

33 Biumer, Stellungnahme. Wenn Eugen V. in seiner Bulle <Etsi non dubitemus»
von 1441 mit seiner Interpretation von <Haec sancta> nicht weiter gegangen wire als in
seinen {librigen Verlautbarungen, wire es unverstindlich, dass Nikolaus von Kues bei
seinen Verhandlungen mit den deutschen Fiirsten die Existenz dieser Bulle solange wie
moglich verleugnet, ja, als bose Unterstellung angeprangert hitte; vgl. dazu E. Meuthen,
Nikolaus von Kues. Dialogus usw. in: Mitteilungen und Forschungsbeitridge der Cusa-
nus-Gesellschaft 8 (1970), 44. Das spricht wohl gegen véllige Kohirenz in den Ausse-
rungen Eugens IV.

34 COD 453. Wenn das V. Laterankonzil das Basileense nach der Verlegung 1437 als
«conventicula, quae praesertim post huiusmodi translationem concilium amplius appel-
lari non merebatury, bezeichnet (COD 642), so driickt es damit indirekt auch seine
skeptische Ansicht iiber den ersten Teil aus.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 287

nach Ferrara gelten als 6kumenisch, von diesen jedoch nur die Dekrete,
die vom Konzil in Erfiillung seiner Aufgabe erlassen wurden und der
Autoritat des Hl. Stuhls nicht entgegenstehen».?® Diese Formulierung
geht, grossenteils wortlich, auf die dltere Auflage des Lexikons zu-
riick,? wo — im iibrigen wieder ganz wortlich nach dem Kirchlichen
Handlexikon von 190737 — eine negative Abgrenzung gegeniiber galli-
kanischen Erweiterungen der Okumenizitit erginzt ist, die uns gleich
noch zu beschéftigen haben. Wer von sich aus eine ndhere Bestimmung
wagt, hat zuvor sein Verstindnis von «apostolischer Autoritidt» zu
klaren, nicht minder aber auch, was ihr niitzen und schaden konn-
te.

Von dieser recht offen gehaltenen Bestimmung gibt es allerdings
nach beiden Seiten Abweichungen, ndimlich einerseits Erweiterungen
der Basler Okumenizitiit {iber die in dieser Formulierung erkennbaren
Grenzen hinaus, andererseits aber auch Verengungen bis zur vollstidn-
digen Leugnung jeder Okumenizitit.*® Den systematischsten Uber-
blick iiber die verschiedenen Anerkennungsweiten des Basileense aus
jlingerer Zeit bietet der ausfiihrliche Lexikon-Artikel von Baudrillart
(1905) in Band II des «Dictionnaire de théologie catholique».® Er stellt
vier Meinungen nebeneinander, die das Konzil in jeweils unterschied-
licher zeitlicher Erstreckung als 6kumenisch ansehen:

1)ganz, mit allen Sessionen, 2) nur bis zur Verlegung nach Ferrara, 3)
bis zur 16. Session einschliesslich, d. h. bis zur Annahme der Anerken-
nungsbulle <Dudum sacrumy, 4) iiberhaupt nicht. Innerhalb der zwei-
ten und dritten Beurteilung konnen entweder alle Sessionen oder nur
ein Teil derselben als inhaltlich 6kumenisch angesehen werden. Dazu
wire im einzelnen zu bemerken:

35 Artikel «Basler Konzil> von J. B. Villiger, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche 11,
Freiburg 21958, 25.

36 Artikel von E.Godller, in Band II, Freiburg 1931, 17.

37 Artikel von A.Pieper, in Band I, Freiburg 1907, 503.

38 Praktisch lduft auch die Bestimmung bei Fois, Concili 199, darauf hinaus: «L’opi-
nione prevalente € che il concilio di Basilea rivesta carattere ecumenico fino al decreto di
traslazione a Ferrara... anche se non tutti i suoi decreti possono ritenersi ugualmente
ecumenici, proprio perché non tutti ricevettero una conferma papale.» Eine solche
ausdriickliche Bestdtigung erhielt aber nur das Basler Minorititsdekret der 25. Session
(COD 512f.) iiber den Unionsort; Bestitigungsbulle «Salvatoris»> von 1437 V 30: Conci-
lium Florentinum, Epistolae pontificiae ad concilium Florentinum spectantes ed.
G.Hofmann I, Rom 1940, 64-70 Nr.66.

39°8.0.A.29; dort 125-128.



288 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Die erste Position, derzufolge simtliche Erklarungen des Basileense
verbindlich, seine dogmatischen Verlautbarungen giiltige Glaubens-
artikel sind, kennzeichnet den radikalen Gallikanismus, wie er etwa
durch Edmond Richer (1559-1631), u.a. Herausgeber Gersons, vertre-
ten wurde. %’ Sein <Libellus de ecclesiastica et politica potestate», 1611 in
Paris erschienen, wurde aber bereits 1612 aufeinem Provinzialkonzil zu
Sens, 1613 durch die Indexkongregation verurteilt; 1629 unterzeichnete
Richer einen Widerruf. In der Tat, im Unterschied zur Neutralitdtser-
klarung der deutschen Kurfiirsten blieb das Basileense von Frankreich
ausdriicklich auch nach der Verlegung 1437 anerkannt; der Besuch des
Konzils von Ferrara-Florenz wurde den franzosischen Prilaten verbo-
ten.* Dementsprechend erkldrte noch der Kardinal von Lothringen auf
dem Konzil von Trient, in Frankreich halte man das Basileense insge-
samt flir legitim und 6kumenisch, nicht aber das Florentinum, <et pour
ce I'on fera plustost mourir les Frangois que d’aller au contrairey.*
Jedenfalls diirfte mit der Zuspitzung im 17. Jahrhundert diese Meinung
als romisch-katholische Moglichkeit endgiiltig illusorisch geworden
sein.

Die zweite Position in der erstgenannten Spielart: Okumenizitit
aller Basler Dekrete bis zur Verlegung nach Ferrara, d.h. auch der
Bestitigung von <Haec sancta», vertritt der gemassigte Gallikanismus,
so etwa Bossuet in seiner <Defensio declarationis cleri Gallicani».*? Sie
ist wegen der Unbestimmtheit der Position Eugens IV. durchaus als
romisch-katholisch akzeptierbar. Dagegen steht die dritte Position
schon deshalb in Widerspruch zur Stellungnahme Eugens IV., weil er
das Basler Minoritidtsdekret vom 7. Mai 1437 wenige Wochen spéter
ausdriicklich bestatigt hat.

Baudrillart selbst, schon bald Rektor des Pariser «Institut Catho-
lique»,* verteidigt die vierte Beurteilungsweise, dass Basel nie und in

40 vgl. Schneider, Konziliarismus 58 f., mit weiterer Literatur.

41 Valois, Pape II 140f; J.Gill, The Council of Florence, Cambridge 1961, 133f.

42 Schneider, Konziliarismus 55f. Vgl. auch R. Baumer, Die Zahl der allgemeinen
Konzilien in der Sicht von Theologen des 15. und 16.Jahrhunderts, AHC 1 (1969),
288-313, dort: 307 und ebenso 305-308 zur Anerkennung der Okumenizitit von Basel
im 15. und 16.Jh. iiberhaupt.

43 1682 entstanden, aber erst 1730 in Luxemburg erschienen. Uber Bossuets Stellung
zu Basel s. R.Duchon, De Bossuet a Febronius, RHE 65 (1970), 397f.

44 ygl. R.Rouquette, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche II, Freiburg 21958,
55.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 289

keinerlei Hinsicht kumenisch gewesen sei; diese Ansicht sei im Begriff
«la plus générale» zu werden. Zwar gesteht er mit Bellarmin, dass das
Basler Konzil 6kumenisch einberufen worden sei, doch habe es sich nie
Okumenisch konstituitiert. Dementsprechend schloss die <Editio Ro-
manay der «Concilia generalia ecclesiae catholicaey (1608-1612) auf
Anraten Bellarmins das Basileense als nicht-6kumenisch aus.*® Ahn-
lich die Position des dlteren <Denzinger> bis zur 31.(Rahnerschen)
Auflage einschliesslich.*s Erst in der 32. (von Schonmetzer neu bear-
beiteten) Auflage von 1963 wird das Basileense zumindest genannt.?’
Die Formulierung lautet d4hnlich wie in den «Conciliorum oecumeni-
corum decreta>: Die Sessionen I-XXV sind 6kumenisch, «quatenus
eius decreta scopum a papa praestitutum attingunt». Ubernommen
wird aber kein Dekret. Die 33. Auflage von 1965 ergidnzt jedoch im
Supplement aus der Bulle <Moyses» die Verurteilung der «drei Wahr-
heiten» <uxta pravum Basiliensium intellectum>.*® Vermutete Bau-
drillart noch, seine Meinung sei im Begriff, die «allgemeine» zu wer-
den, so zeigt die jiingste Entwicklung des <Denzingen gerade das Gegen-
teil. Baudrillart fiihrte als Beweisgriinde an: Alle Ausserungen Eugens
IV. zum Basileense seien in einer Zwangslage erfolgt; nur eine geringe
Zahl von Bischofen, d.h., der legitimen Konzilsviter, habe teilgenom-
men, der iiberwiegend niedere Klerus habe nach kirchlichem Recht
keinerlei Befugnis gehabt, das Basler Konzil habe die Kirche mithin
nicht «moralisch» reprasentiert. Andererseits kann er nicht leugnen,
dass papstliche Anerkennungen vorliegen. Abgesehen von dem schon
erhobenen Bedenken, dass Eugen IV. unter Zwang gehandelt habe, tut
er diese Realitdt mit dem Argument ab, solche Bestdtigungen betrifen
nicht die Dekrete iiber die Superioritit, «les seuls qui aient de I'im-
portance». Damit ist Baudrillart Gefangener der Engfiihrung von
«Basel» geworden und insofern symptomatisch. Ohne Zweifel wird die

45 Altere Literatur zur Editio Romana bei Biumer, Zahl 288; hier im besonderen
V.Peri und C.Leonardi.

46 H.Denzinger — C. Rahner, Enchiridion Symbolorum definitionum et declaratio-
num de rebus fidei et morum, Freiburg 281952. Auf Konstanz (241-251) folgt 252-266
gleich Florenz 1438-1445; das Stichwort «Basilea» erscheint im Index alphabeticus
nicht.

47 H.Denzinger — A.Schénmetzer, Enchiridion usw. wie A.46, Barcelona usw.
321963, 330.

48 Fotomechanischer Nachdruck der 32. A., jedoch mit neuerginztem Supplemen-
tum 823 ff.; hier 829f.



290 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Beurteilung der Quellenaussagen im iibrigen aber auch bei Baudrillart
liberflutet von einer insgesamt und vorweg negativen Wertung, die in
einer gewissen Sorge, wenn nicht in einer Angst griindet, die auch
psychologischer Natur ist.

Dieses psychologische Phinomen muss als historische Grosse mog-
licherweise hoher eingeschitzt werden als jede niichterne Quellen-
argumentation. Die ungeheure Bedrohung, der das Papsttum ausge-
setzt war, liess die Kurie nervos reagieren, wenn man ihr nach dem
Ende des Basileense auch weiterhin mit einem Konzil drohte.*’ Furcht
vor dem Konzil schlechthin l[ihmte lange Zeit die Bemiihungen um die
Einleitung jenes so dringlichen Konzils,>® das dann, freilich auch aus
anderen Griinden weiterverzogert, die zum Schluss viel gewichtiger
wurden, erst im Jahre 1545 zu Trient begann. Doch nicht nur das
Basileense, der ganze Komplex der «Reformkonzilien» wird von mass-
geblichen romisch-katholischen Kirchenhistorikern aus der Okumeni-
zitdt verdriangt; so etwa Lorenzo Berti in seinem <Ecclesiasticae histo-
riae breviarium» (Pisa 1760): Pisanum, Constanciense, Senense und
Basiliense seien insgesamt als nicht-okumenisch anzusehen.?!

Das romisch-katholische Beurteilungsspektrum ist also verhéltnis-
massig breit.*? Es spiegelt gleichsam noch etwas von der spatmittelal-
terlichen Offenheit des Kirchenverstindnisses. Gerade die Basler Kon-
zilstheologen, von denen noch die Rede sein wird, haben ihr Kirchen-
verstdndnis sehr scharf von «ketzerischen»Positionen wie der wyclifi-

49 H.Jedin, Geschichte des Konzils von Trient I. Der Kampf um das Konzil, Frei-
burg31977,49-59 (iiber die Konzilsideee und die « Abneigung, ja Furcht auf die sie an der
Kurie stiess») und 484-488. Wer den Papst erpressen wollte, nutzte das natiirlich aus.
Nur als ein Beispiel von vielen: die Konzilsappellation Kg. Alfons’ V. von Neapel gegen
Papst Calixt III. 1457, der Alfons darauthin exkommmunizierte; L. Freiherr von Pastor,
Geschichte der Pépste seit dem Ausgang des Mittelalters I, Freiburg 21955, 741; vgl. auch
L. Fumi, Chiesa e stato nel dominio di Francesco I Sforza, in: Arch. storico lombardo 51
(1924), 26f.

30 Jedin, Geschichte I 155-158: «weil es in Rom fiir ein gefihrliches Abenteuer von
zweifelhaftem Ausgang gehalten. .. wurde». Eben dieses wohl erkennend, so auch Luther
iiber die Erinnerung des Papstes an das Basler Konzil und die daraus folgende Furcht vor
einem Konzil iiberhaupt: <Ich werdt mich selber, so ich an seyner stad were» (zitiert nach
Schneider, Konziliarismus 54).

51 Dazu Schneider, Konziliarismus 82 f. Zum Autor s. G. Pignatelli, in: Dizionario
Biografico degli Italiani IX, Rom 1967, 516-521.

52 Fiir das 15. und 16.Jh. fiihrt Biumer, Zahl 305-308, das in dusserst instruktiver
Weise vor.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 291

tischen oder auch der individualistisch-ockhamistischen abgesetzt.>?
Damit beteiligten aber auch sie sich an jenem Prozess ekklesiologischer
Definierung, der fiir den spiteren Konfessionalismus charakteristisch
wird.>* Umgekehrt richtete sich gegen die Basler dann schon bald der-
selbe Vorwurf von romischer Seite. Torquemada, der fiihrende ro-
misch-katholische Theologe des 15. Jahrhunderts, hat dieses Thema
schon recht deutlich formuliert, wenn er die Selbstlegitimation des
Konzils strukturell mit Ketzerkirchtum in Verbindung bringt.>’

Die Beurteilung der Basler Dekrete kann das Gewicht, das <Haec
sancta» seit iiber einem halben Jahrtausend in der Diskussion besitzt,
leider auch an dieser Stelle nicht ignorieren. In der Kontroverse um
«Haec sancta»’® scheint mir die Geschichte des Dekrets von Konstanz
bis Basel, d.h. vor allem: in Basel selbst, oft zu wenig berticksichtigt.
Folgendes wéare hier anzumerken: 1) Ausdriicklich als <veritas fidei»
erkldart wurde die Konzilssuperioritat in Form eines Konzilsdekrets erst
in der XXXIII. Session des Basileense 1439 iiber die «dre1 Wahrhei-
ten».’’” 2) Zwischen der Verkiindung von «Haec sancta» 1415 und der

53 So etwa sehr ausfiihrlich und grundlegend Johann von Segovia in seinen <Decem
avisamentay, deren erste drei der Priddestiniertenkirche (<ecclesia non est predestinato-
rum solum aut in gratia sistenciumy), das vierte der Restlehre («dictum vulgare, videlicet
quod tempore passionis Christi ecclesia sive fides remansit in sola virgine, est falsumy)
gewidmet sind; Krdamer, Konsens 413, dazu dessen Inhaltswiedergabe 228-241.

34 Welche Bedeutung gerade der Konsens in diesem Zusammenhang spielt, versuche
ich in einem demndéchst erscheinenden Beitrag iiber « Konsens bei Nikolaus von Kues
und im Kirchenverstindnis des 15. Jahrhunderts», in: Politik und Konfession, Festschrift
K.Repgen (1983) zu zeigen. ‘

55 Summa de ecclesia I1I c.31, Venedig 1561, 308v-309r: <Ad tertiam autem, quae
sumitur ex illo Math. 18, ‘ubi duo’ etc.. .. dicimus, quod assistentia illa, guam dominus
sanctis congregationibus pollicetur inspirando quae bona sunt et adiuvando ad prose-
cutionem, non arguit potestatem clavium aut iurisdictionis aut regiminis, ut clarissimum
est; alias omnium sanctorum omnium virorum sive foeminarum congregationes in
Christi nomine convenientes potestatem haberent. Quod non modo periculosum est, sed
etiam videtur sapere haeresim Valdensium, qui omnes sanctos homines claves habere
ecclesiae asserere praesumpserunt. Unde manifestum est, quod ex illa Christi promis-
sione, qua dominus pollicetur in nomine suo congregatis adesse, nulla potestas iurisdic-
tionis arguitur in conciliis universalibus. . ., sed contradicit, cum tales non possint dici in
Christi nomine convenire, qui contempto vero Christi vicario conventicula praesumunt
facere>.

36 Zur Forschung s.o0. A.8.

57 S.0. A.9.



292 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

XXXIII. Basler Session gibt es bei den konziliaren (nicht also nur
zwischen papalen und konziliaren) Theologen und Juristen unter-
schiedliche Meinungen zur Verbindlichkeit. Gerson hat die Konzils-
superioritit sofort als Glaubenssache deklariert.’® Als Eugen IV. 1431
das Basler Konzil aufgelost hatte, wurde auch in konzilsamtlichen
Ausserungen, wie in der Responsio «Cogitanti»,*® der glaubensverbind-
liche Charakter des Konstanzer Dekrets sofort deutlich hervorgeho-
ben; doch kam es zu keiner ausdriicklichen Erklarung dogmatischer
Verbindlichkeit.® Aus diesem Grunde konnte ein Konziliarist wie der
Panormitanus 1439 gegen die Verurteilung Eugens I'V. durch das Basler
Konzil als Ketzer geltend machen, man werfe dem Papst Unglauben
aus der Zeit vor der Dogmatisierung durch das Dekret der XXXIII.
Session vor, als er namlich noch nicht zwingend daran zu glauben
hatte.®® Viele,®> nach dem Abzug der papsttreuen Teilnehmer
1437/1438 gewiss dann auch die weit liberwiegende Mehrheit der Basler
Konzilsviter haben auch schon vor 1439 die Konzilssuperioritdt als
Glaubenssatz angesehen; doch ist vor 1439 keiner deshalb amtlich
verketzert worden, wie es jetzt nicht nur Eugen IV, geschah. 3) Der
dogmatischen Verbindlichkeit, die ja sinnvollerweise nur einer allge-
meingiiltigen Wahrheit zukommt, stand, von den Verfassern des Kon-
stanzer Dekrets wohl gar nicht bedacht, die Formulierung von <Haec
sancta» entgegen, dass sich die Superioritit auf die Beseitigung dieses
gegenwdrtigen Schismas beziehe. % Nach dem schon 1434 in der X VII.

38 Vgl. dazu die Diskussion bei Schneider, Konziliarismus 328-330.

5% Vgl. die Stellensammlung bei Krimer, Konsens 9f. A.17, aus der sich aber rasch
ergibt, dass nicht alle dort angefiihrten Zitate fiir (Haec sancta einschlégig sind; doch die
wenigen beweiskriftigen geniigen.

60 ygl. die Liste bei Stieber, Pope Eugenius 405f.

61 MC 111 257-264. Diese Argumentation des Panormitanus ist schon mehrfach in
die Diskussion um <Haec sanctay eingebracht worden; vgl. etwa H. Hiirten, Zur Ekkle-
siologie der Konzilien von Konstanz und Basel, erstmals 1963, wiederabgedruckt in: Das
Konstanzer Konzil 223f.; Brandmiiller, Besitzt das Konstanzer Dekret <Haec sancta>
dogmatische Verbindlichkeit?, in: Entwicklung des Konziliarismus 261 (s.o0. A.8).

62 Krimer, Konsens 9: «alle» — eine der vielen unbelegten Interpretationen, die den
Wert dieses im Grunde so quellennah argumentierenden Buches immer wieder min-
dern.

63 COD 409: «Haec sancta synodus Constantiensis generale concilium faciens, pro
exstirpatione praesentis schismatis. .. congregata, ad consequendum facilius. .. unionem
ac reformationem...,ordinat..., quod... quilibet. .. obedire tenetur in his quae pertinent
ad fidem et exstirpationem dicti schismatis...»



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 293

Session unternommenen Versuch, die Unstimmigkeit durch Text-
retouche zu eliminieren,® hat doch erst das Dekret von 1439 iiber die
«drei Wahrheiten» alle situationsbedingten Einschrinkungen des Tex-
tes von 1415 beseitigt. Jetzt erst fiel die Intitulatio mit dem Konstanzer
Konzilsauftrag (<pro exstirpatione praesentis schismatis») weg, und es
wurde in absoluter Form dekretiert: «<quod generalis synodus> usw. <ad
exstirpationem schismatis» usw. In (Haec sanctas fehlte noch ganz, dass
der Papst kein Konzil auflsen, verlegen oder aufschieben konne. Eben
dies wird jetzt erst als Glaubenswahrheit formuliert, wenngleich als
Konsequenz der allgemeinen Gehorsamsverpflichtung des Papstes ge-
gentliber dem Konzil, also als abgeleiteter Glaubenssatz. Andererseits
lasst man weitere Definitionen von <Haec sanctay, die sich noch spe-
zieller aufdie Konstanzer Situation bezogen, ganz fallen.® Mit anderen
Worten: Das Dekret der XX XIII. Basler Session klart iiber die konse-
quente Generalisierung von <Haec sancta> hinaus jetzt auch ausdriick-
lich ab, welche Teile als Glaubenssatz zu gelten haben. Torquemada,
der nun zum fiihrenden romisch-katholischen Theologen wird, hat auf
die Retouchierung von (Haec sancta» sofort hingewiesen. °® Gleichwohl
zahlt sicher auch, dass sehr viele den in den «dre1 Wahrheiten» for-
mulierten Sachverhalt der Konzilssuperioritit dem Sinne nach als auch
schon in <Haec sancta> niedergelegt und die Leugnung als glaubens-
widrig ansahen. <Haec sancta» hatte diese Ansicht ja nicht erst kre-
iert.

Wenn man die lange Entwicklungsgeschichte dieses Prinzips in der
kanonistischen Tradition vor Augen hat, erscheint die konzilsamtliche
Formulierung kaum als liberraschend. Es ist ja immer so, dass die
Verkiindung eines Dogmas am Ende eines langen Kldrungs- und Erkla-
rungsprozesses steht, der in diesem Falle erst 1439 formal abgeschlossen

64 In Sessio II (Mansi XXIX 21DE) heisst es noch: «et exstirpationem dicti schisma-
tisy; in Sessio XVIII (Mansi XXIX 91CD): <et exstirpationem schismatisy; dagegen in
Sessio XXIX (Mansi XXIX 154CD) wieder: «Praedicti schismatis.»

65 (Haec sancta> hatte neben der Konzilssuperioritit u.a. noch «definiert»: Johann
XXIII. darfseine Kurie nicht aus Konstanz fortverlegen, alle seine kiinftigen Handlungen
und Verfahren dagegen und gegen die Konzilsanhdnger sind ungiiltig; alle Pfriindenver-
leihungen und -entziehungen zum Schaden des Konzils sind ungiiltig; Johann XXIII. wie
alle Prilaten auf dem Konzil waren und sind dort in voller Freiheit. Das mindert den
angeblich «dogmatischen» Wert des iibrigen Dekrettextes <Haec sanctay doch recht
empfindlich.

66 K.Binder, Konzilsgedanken bei Kardinal Juan de Torquemada O. P., Wien 1976,
170 und 206 A.169. Der Kardinal fand viele Nachfolger, so etwa Schelstrate.



294 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

war. Das Basler Konzil ist im tibrigen ein weiteres Mal in einen solchen
Prozess dogmatischer Entwicklung hineingeraten. In der XXXVI. Ses-
sion am 17. September 1439 hat es die Lehre von der «Unbefleckten
Empfingnis» Marias dogmatisiert,®’ die romisch-katholischerseits erst
1854 durch Pius IX. als Glaubenssatz verkiindet wurde. Der Sachver-
halt zeigt, dass das Basileense hier in seiner nach romisch-katholischem
Urteil illegitimen Spédtphase eine sodann auch rémisch-katholisch
anerkannte Glaubenswahrheit feststellte.

So unbestimmt im einzelnen ist, welche Dekrete der Papst aner-
kannte, so unsicher bleiben wir, wenn wir uns die Meinung der Chri-
stenheit ansehen, als deren Reprisentanz sich das Konzil betrachtete.
Zweimal sind umfangreiche Annahmen von Konzilsdekreten erfolgt:
1438 durch die «<Pragmatique Sanction> von Bourges fiir Frankreich, %
1439 durch die Mainzer <Akzeptation» fiir die deutsche Kirche.®® In
beiden Fillen sind die Basler Dekrete nicht global rezipiert worden.
«Pragmatique Sanction» wie Mainzer <Akzeptation» haben die jeweils
angenommenen Dekrete einzeln aufgefiihrt, womit die anderen aller-
dings noch nicht abgelehnt wurden, sondern zumindest als noch nicht
akzeptabel oder auch nur, je nach dem Inhalt, als sachlich irrelevant
erschienen. Beide Rezeptionen sind nicht identisch, in Frankreich gal-
ten also nicht dieselben Dekrete als verbindlich wie in Deutschland. So
fehlte im Unterschied zur «(Pragmatique Sanction» in der Mainzer <Ak-
zeptation» die in der zweiten Basler Session ausgesprochene Anerken-
nung von <Haec sanctar.”® Andererseits fallen in der «<Pragmatique> die
Reformdekrete der XV., XIX. und XXX. Session aus; sie betreffen die
Abhaltung von Reformsynoden, die Griechenunion, Juden, Neophy-
ten und Konvertiten und den Kommunionempfang.”' Von der Rezep-
tion her also ein offensichtlicher Mangel an Okumenizitit, demgegen-
tiber die genannten Erkldrungen Eugens IV. sich viel positiver ausneh-

67 Mansi XXIX 182D-183D.

68 Ordonnances des rois de France de la troisiéme race XIII, Paris 1782, 267-291.
Dazu N. Valois, Histoire de la Pragmatique Sanction sous Charles VII, Paris 1906.

69 RTA XIV 109-114 Nr. 56. Dazu H. Hiirten, Die Mainzer Akzeptation, AMRhKG
11(1959), 42-75: N. Riicker, Die Rechtsnatur der Mainzer Akzeptation, jur. Diss. Frank-
furt 1965; Stieber, Pope Eugenius 155-173.

70 Mansi XXIX 21f.

7l Eine instruktive Ubersicht iiber die Behandlung der einzelnen Basler Dekrete in
der «Pragmatique> gibt Hefele-Leclercq VII/2 1055-1060; diesbeziiglicher Vergleich von
«Pragmatique» und <Akzeptation» bei Stieber, Pope Eugenius 163-166.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 295

men. Die Basler Dekrete liber die «drei Wahrheiten» und iiber die
Absetzung Eugens I'V. lagen den beiden «Akzeptationen» damals noch
nicht vor. Auch diese Dekrete in dhnlicher Weise «annehmeny» zu
lassen, ist dem Basler Konzil nie gelungen.

Noch ein weiteres: Die in der <Pragmatique Sanction> und in der
Mainzer <Akzeptation» angenommenen Dekrete erfuhren bei dieser
Gelegenheit Modifikationen, die fiir die Annahme zur Bedingung
gemacht wurden; doch hoffte man ausdriicklich, dass das Basler Konzil
die Modifikationen noch nachtriglich dekretieren werde. So heisst es in
der Mainzer <Akzeptation»: «sub spe, quod per sacrum concilium
approbentur et decretentur, acceptamus sic modificata et declarata».”
Es ist nun eine lebhafte Diskussion entstanden, ob damit die Basler
Dekrete zu ihrer Giiltigkeit der Annahme durch die iibrige Kirche
bedurft hidtten.” Nach dem Selbstverstidndnis der Basler Konzilsviter
trifft dies sicher nicht zu. Die von ihnen beanspruchte Identitit von
Konzil und Kirche, die vom Konzil repriasentiert wird, schloss die
Notwendigkeit oder das Recht einer nachtridglichen Zustimmung
durch die Kirche eo ipso aus.’™ Der Unfehlbarkeitsdoktrinarismus des
Basler Konzils leugnete jede Rechtserheblichkeit, die mit einer Rezep-
tion verbunden war.” Ob auch die Versammlungen von Bourges und
Mainz so dachten, steht aber sehr dahin; denn mit der Erwartung, die
eigenen Modifikationen wiirden gewiss dekretiert, greift man doch
direkt in den innerkonziliaren Gesetzgebungsprozess ein, Das Verhilt-
nis dreht sich geradezu um, dem Konzil wird jetzt die Approbation
zugewiesen. De facto, so haben wir schon angemerkt, war Konzil wie
Papst an der Anerkennung durch die Kirche gelegen. Hier tut sich ein
grosser Widerspruch zwischen Selbstverstindnis und geschichtlicher

72 RTA XIV 112 Z.33f.

73 Hiirten, Mainzer Akzeptation 56 f.; Riicker, Rechtsnatur; Stieber, Pope Eugenius
65 und 159-163.

74 Der Sachverhalt ist Gegenstand des Konzilsschreibens «Grande periculum»> von
1440 XI 8 an alle Christgldubigen; Mansi XXIX 355-368.

75 Zur generellen Bedeutung der Rezeption s. A. Grillmeier, Konzil und Rezeption.
Methodische Bemerkungen zu einem Thema der ékumenischen Diskussion, ThPh 45
(1970), 321-352; Y.Congar, La Réception comme réalité ecclésiologique, RSPhTh 56
(1972), 369-403; fiir die Rezeption speziell der Basler Dekrete wichtig: H. Hiirten, Zur
Ekklesiologie 226f.



296 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Realitidt auf.”® Das Pendant zu den Konzilsrezeptionen von Bourges
und Mainz sind die Konkordate des Papstes mit den Fiirsten.”” Aufder
einen Seite also ein starker Doktrinarismus, auf der anderen Seite die.
Realitét unterschiedlicher Einzelabmachungen. So kristallisieren Kon-
zil und Papst formal gesehen, gerade im Gegensatz von Doktrinen,
auch Gemeinsamkeiten heraus. Ist die Rezeption keineswegs Teil ihres
Selbstverstidndnisses, so haben die konkreten Ereignisse dennoch das
Gewicht der jeweiligen Anerkennung in und durch die Kirche offen-
bart. Von den Basler Konzilstheoretikern hat eigentlich nur Nikolaus
von Kues, der das Thema <usus» und <approbatio» breit diskutiert und
als grundlegend ansieht, die Bedeutung der Rezeption anerkannt und so
den konziliaren Doktrinarismus der Basler iiberwinden und der viel-
faltigen Dynamik des christlichen Glaubenslebens in der Kirche Rech-
nung tragen wollen.”® Das hat ihn im iibrigen noch bei massgeblichen
katholischen Konzilsvitern von Trient suspekt gemacht.” Jedenfalls
darf man Nikolaus von Kues und Basler Konzil bzw. Konzilstheologie
nicht unbesehen in eins setzen. Allenfalls kann man ausmachen, wie-
viel der eine oder andere Konzilstheologe wie Johann von Ragusa,
Heymericus de Campo und Thomas Ebendorfer in seiner Ekklesiologie
dem Cusaner verdankt.® Im {ibrigen driangten sich Akzeptation und
Rezeption nicht zuletzt deshalb auf, weil das Basler Konzil die Chri-
stenheit nur unvollkommen reprisentierte. Wiren die deutschen Met-
ropoliten in Basel gewesen, hitten sie nicht in Mainz zu akzeptieren
und zu modifizieren brauchen. Wohl die grosste theoretische Schwiche
des Basler Konzils war es, dass es sich nie liber eine allgemeinverbind-
liche personelle Zusammensetzung eines Konzils gedussert hat.

76 Treffend Stieber, Pope Eugenius 65 A.10: «In practice, however, the validity of
conciliar decrees as canon Law depended more on their subsequent reception than on any
formal criteria, such as the mannor of their promulgation.»

77 Eine Zusammenstellung der « Konkordate und konkordatsihnlichen Abmachun-
gen Eugens IV .» bei B. Schwarz, Die Abbreviatoren unter Eugen IV., QFIAB 60 (1980),
246-255.

78 Vgl. dazu letztens Alberigo, Chiesa conciliare 323 ff. («Il consenso nella chie-
san).

79 E.Meuthen, Nikolaus von Kues auf dem Konzil von Trient, in: Reformatio
Ecclesiae. Festgabe flir Erwin Iserloh, Paderborn usw. 1980, 699-711.

80 Alberigo, Chiesa conciliare 334-338. Die bei Krimer, Konsens, offen gelassene
Frage des Abhéngigkeitsverhiltnisses von Cusanus und Ragusa kann eindeutig zugunsten
der Prioritit des Cusanus geklirt werden; s. Acta Cusana I/1, Hamburg 1976,
Nr.202a.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 297

In der Annahme wesentlicher Reformdekrete stimmen «Pragma-
tique Sanction» und Mainzer <Akzeptation» iiberein. Bei den Reform-
dekreten kann man zwei Gruppen unterscheiden: einerseits solche, die
sich mit dem Papst, mit der Kurie und mit den Beziechungen der Kirche
zum Papst befassen, konzentriert auf das Amter- und Taxrecht; ande-
rerseits jene, die sich der Disziplin des Klerus annehmen. Ein noch
weithin unbekanntes, von der Forschung unbedingt zu erschliessendes
Feld ist die Fortwirkung der Basler Reformdekrete in der partikular-
kirchlichen Praxis. Die wiederholte Einschdrfung vollzog sich auf Pro-
vinzial- und Didzesansynoden, von denen jedoch nach den bisherigen,
gewiss noch vorldufigen Forschungsergebnissen die zweiten allein um-
fangreichere Bedeutung erlangten.? So sind kiirzlich fiir Freising Re-
formsynoden mit Wiederholungen der Basler Reformdekrete aus den
Jahren 1438, 1439, 1440, 1444, 1449, 1452, 1475, 1480, 1509 ermittelt
worden; in den erhaltenen Statuten wird auf das Basileense Bezug
genommen. %? Beispiele aus anderen Dibzesen, nicht nur aus Deutsch-
land, ®? sondern vor allem auch aus Frankreich,® liessen sich anfiigen.
Ich glaube, dass das zitierte Verdikt von Karl August Fink, die Ver-
werfung der Basler Reform durch die Kurie habe die Reformation
verschuldet, so undifferenziert aus verschiedenen Griinden nicht iiber-
nommen werden kann. Einer dieser Griinde ist, dass unbeschadet des

81 So nach J.Leinweber, Provinzialsynode und Kirchenreform im Spitmittelalter,
in: Reformatio Ecclesiae 113-127 (s.0. A.79); doch scheint mir das weiterer Priifung zu
bediirfen.

82 G.Schwaiger, Freisinger Didzesansynoden im ausgehenden Mittelalter, in: Refor-
matio Ecclesiae 259-270.

83 ygl. die bei Schwaiger, Freisinger Didzesansynoden 260 A. 4, genannten Studien
zu Salzburg und Regensburg; ferner E.Reiter, Rezeption und Beachtung von Basler
Dekreten in der Didzese Eichstiitt unter Bischof Johann von Eych (1445-1464), in: Von
Konstanz nach Trient. Festgabe fiir August Franzen, Miinchen usw. 1972,215-232,E. O.
Kehrberger, Provinzial- und Synodalstatuten des Spatmittelalters. Eine quellenkritische
Untersuchung der Mainzer Provinzialgesetze des 14. und 15. Jahrhunderts und der Syno-
dalstatuten der Didzesen Bamberg, Eichstidtt und Konstanz, Stuttgart 1938; Hiirten,
Mainzer Akzeptation 74f.

84 ygl. die Gesamtverzeichnung von A. Artonne, L. Guizard und O. Pontal, Réper-
toire des statuts synodaux des diocéses de 1’ancienne France du XIII¢ a la fin du XVIII®
siecle, Paris 21969. Speziell zur Rezeption von Basel in Siidfrankreich steht eine Mono-
graphie von J.-L. Gazzaniga zu erwarten. Vgl. vorerst J.-L. Gazzaniga, L’église du Midi a
la fin du régne de Charles VII (1444-1461), Paris 1976. Des weiteren ist angekiindigt:
J. Leinweber, Die Provinzialsynoden in Frankreich vom Konzil von Vienne bis zum
Konzil von Trient (s. Leinweber, Provinzialsynode 126 A.61).



298 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Superioritidtskonflikts, der ja mit dem Ende des Basileense nicht bei-
gelegt war, die Reformarbeit des Konzils in der vorreformatorischen
Kirche, wenngleich mit wechselnder und unterschiedlicher Intensitét
umgesetzt wurde. Wenn nicht, so hat das nur noch bedingt mit Basel zu
tun. Dass die Selbstreinigung der Kurie ausblieb, ist eine Schuldsache
eigener Art.® Andererseits ist nicht zu iibersehen, dass die Prdlaten
auch weiterhin ihre Taxen an die Kurie zahlten; d.h., wo es keine
konkordatidren Spezialregelungen gab, folgte man durchaus nicht den
Basler Reformdekreten liber die Leistung der Annaten, z.B. gerade
nicht in Frankreich. Andererseits bemerkte bereits der italienische
Kirchenkritiker Paolo Sarpi (1552-1623) in seinem «<Trattato delle
materie beneficiariy, dass die Basler Gesetze in Italien im Unterschied
zu Frankreich und Deutschland nicht durchgefiihrt worden seien. 3¢
Gerade fiir Italien weiss man jedoch, wieviel innere Reform sich dort im
Jahrhundert nach Basel unabhingig von den Reformdekreten voll-
zog. 2

Gewiss wird der Reformkomplex in einer romisch-katholischen
Beurteilung von Basel reichlich Platz finden. Die kritische Bemerkung
von Fink 1st von ithrem Ansatz her sogar sehr eng katholisch; denn ich
konnte mir denken, dass ein evangelischer Christ die Bedeutung Lu-
thers nicht allein aus solcherart Reaktivitat erklédrt lassen mochte, und
ich meine, die Reformation wiirde in ihrer welt- und heilsgeschichtli-
chen Dimensionierung sehr verkleinert, wenn man sie darauf reduzier-
te. Damit wére aber auch fiir die romisch-katholische Beurteilung ein
Weg freigelegt, der unbefangener begehbar sein kdnnte, der aus den
dumpfen Zonen von Schuld und Versagen® in die etwas lichteren,

85 Eine doch wohl als zynisch zu bezeichnende Interpretation gab seinerzeit Luigi
Tosti, Storia del Concilio di Costanza, Neapel 1853, das Basler Konzil sei schuld am
pipstlichen Nepotismus und damit in Fernwirkung an der Reformation; zitiert nach
Schneider, Konziliarismus 160.

86 P_Sarpi, Scritti giurisdizionalistici ed. G. Gambarisi, Bari 1955, 94; Hinweis bei
Hay, Church in Italy (s.u. A.87), 83.

87 Vgl. die zahlreichen Titel in: Handbuch der Kirchengeschichte IV, Freiburg usw.
21975, 451f. und 692 Jedin, Geschichte des Konzils von Trient I, 630f. Die Bewertung
bei D.Hay, The Church in Italy in the Fifteenth Century, Cambridge 1977, 72-90,
erscheint mir zu negativ. Dagegen besteht Einigkeit iiber die positive Entwicklung im
16.Jh. vor dem Tridentinum, wie sie etwa von G. Alberigo, I vescovi italiani al concilio di
Trento, Florenz 1959, ermittelt worden ist.

88 Fiir diese Wertung grundlegend J. Lortz, Die Reformation in Deutschland I, Frei-



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 299

rational durchschaubareren strukturellen Gegebenheiten der spatmit-
telalterlichen Kirche fiihrte.

Hierzu gehort das vielkritisierte Pfriindenwesen. Das Basler Konzil
hat vor diesem Problem kapituliert. Schon den Entwurf fiir ein Kon-
zilsdekret gegen Pfriindenkumulation und Amtsabsenz formulierte
man als weitgedehnte, die Kumulation geradezu rechtfertigende Sank-
tionierung des Pfriindenmissbrauchs. Doch selbst dieses permissive
Ergebnis hat man nicht zur Dekretreife bringen konnen. Im iibrigen
bendtigte man 10 Jahre, um es erst 1441 zu dem besagten Entwurf
kommen zu lassen, der lediglich Hochstgrenzen festsetzte.® So blieb
das Problem des kirchlichen Amtes, seine Koppelung mit materiellem
Geschift, nicht etwa gegen den Willen des Basler Konzils ungeklart,
sondern wurde vom mittleren und kleineren Klerus, der das Basler
Konzil trug, selber nicht geldst. Sie alle lebten und wirkten in Basel im
wesentlichen auf der materiellen Basis, die ihre Pfriinden boten. Mit
moralischen Masstidben greifen wir hier zu kurz; denn es geht um
grundlegende Strukturen der mittelalterlichen Welt iiberhaupt, die
nicht nur die Kirche bestimmten, wie z.B. die gleichzeitige Verwen-
dung des Terminus <beneficium» im weltlichen wie im kirchlichen
Bereich exemplifiziert. Mancherlei allgemeine, nicht zuletzt sozialoko-
nomische Entwicklungen haben dann zu moderneren Amtsvorstellun-
gen gefiihrt. Legt man die allgemeinen spdtmittelalterlichen Struktur-
probleme offen, so bietet sich auch dem katholischen Kirchenhistori-
ker eine gewisse Neutralisierung und Objektivierung vieler kritischer
Fragen und macht sie damit nicht zuletzt auch fiir eine iiberkonfessio-
nelle Diskussion offen.

Ahnliches gilt fiir die schon mehrfach angeténte Neuerschliessung
der Basler Konzilstheologie. Diese Erschliessung ist erst in den Arbei-
ten der letzten Jahre stirker in Angriff genommen worden. Johannes
Haller konnte ein knapp halbseitiges Referat der <Decem Avisamentar
des Johann von Segovia noch mit der Bemerkung beenden, das reiche,

burg usw. 71962 ; dort etwa 144: «Das Versagen der eigentlich Verantwortlichen war so
allseitig erprobt wie selten in der Geschichte.»

89 Dazu ausfiihrlich R. Zwolfer, Die Reform der Kirchenverfassung auf dem Konzil
zu Basel, BZGAK 29 (1930), 48 f.; Black, Council (s.u. A.106), 44. Die Generalkongre-
gation von 1441 III 31: MC III 553.



300 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

es stehe ohnehin «nichts Neues» darin.®® Fiir unser Thema hat dieses
Untersuchungsfeld den Vorteil, dass es nicht durch dltere Kontroversen
vorproblematisiert ist. Nicht zuletzt beruht dies darauf, dass die ent-
sprechenden Werke zumeist noch ungedruckt sind. In erster Linie sind
Johann von Ragusa und Johann von Segovia zu nennen, in die zweite
Linie mochte ich Heymericus de Campo und den Panormitanus riik-
ken.

Das Fehlen von Drucken, so hat man gesagt, treffe nicht gleichmaés-
sig zu; papstfreundliche Autoren seien viel haufiger ediert worden. Das
massgebliche romisch-katholische Ergebnis der kirchentheoretischen
Auseinandersetzungen der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts formu-
lierte der schon genannte Juan de Torquemada, speziell das konziliare
in seiner «Oratio synodalis» 1439, das allgemein ekklesiologische 1453
in seiner «<Summa de ecclesiar. Beide sind mehrfach gedruckt worden.®!
Dagegen harren die Hauptwerke Ragusas, Segovias und Heymerichs®?
noch immer der Edition. Dass es das Schicksal der Verlierer sei, ver-
gessen zu werden, wird man dennoch nicht generell sagen konnen,
wenn man namlich bedenkt, dass eine Reihe konziliaristischer Basler
Traktate schon in friiher Zeit veroffentlicht worden sind. Ich nenne
zundchst die Basler Konzilsdekrete selbst, deren erste Ausgabe 1511

9 CB 1, Basel 1896, 28; vgl. auch 38f.: schon das blosse Referat muss den Leser
«abschrecken», der Stil ist «ungeniessbar», «schlimmer noch.. ., eine niichterne Pedan-
terie» usw.

91 (Oratio synodalis>: KoIn (Quentel) 1480, Venedig 1563, Léwen 1688, Rom 1698,
wiederholt bei Labbe 1672 und von dort bei Mansi XX XIB 1941-1998. Vgl. die Angaben
in der kritischen Neuausgabe von E.Candal, in: Concilium Florentinum IV/II, Rom
1954, LXXIIIf., und bei Th. Kaeppeli, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi I1I,
Rom 1980, 34. Da Kaeppeli eigenartigerweise die Edition von Candal nicht kennt (je-
denfalls nicht nennt), sind die Listen beider Gelehrten zu kombinieren. — <Summa de
ecclesia>: Rom 1489, Lyon 1493, 1496, Salamanca 1560, Venedig 1561; vgl. Kaeppeli 111
37. Mit 12 Handschriften der «<Summa>, die Kaeppeli aus dem 15.Jh. namhaft macht, ist
die Wirkungsbreite dennoch nicht als iliberwiltigend anzusehen, etwa im Vergleich zu
anderen theologischen Werken Torquemadas, die vielmals hdufiger abgeschrieben wur-
den. Von der «Oratio synodalis» liegen 16 Handschriften des 15.Jh.s vor. Bezeichnen-
derweise war Campeggio, dem Herausgeber von 1563, der Quentelsche Druck von 1480
unbekannt; Candal, Concilium Florentinum IV/II, LXXIII.

92 Eine vorerst ganz hilfreiche Ubersicht bietet das Quellenverzeichnis bei Krimer,
Konsens 440-447, dessen Urteil 6f. iiber die Bevorzugung der Konzilsgegner in der
Editionsgeschichte jedoch schon nach dem von uns hier nur kurz Angedeuteten stark zu
modifizieren ist.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 301

durch Zacharias Ferrerius in Mailand erfolgte.®® Sie enthilt alle De-
krete bis zur XLV. Session. Kurz danach kam 1524 in Paris durch
Merlin die erste Gesamtedition der christlichen Konzilien heraus, in
die das Basileense mit allen Sessionen einging, und so auch, abgesehen
von der genannten <Editio Romanay, in alle weiteren von 1530, 1535,
1538, 1551, 1555, 1567 (durch Surius, der sie Philipp 1I. von Spanien
widmete!), 1585, 1608, 1618, 1638, 1644, 1671/72, 1714/15, 1728-33,
1788 (Mansi). Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts liegen also 17 Aus-
gaben vor, jedoch alle aus dem katholischen Bereich. Ich mochte damit
zugleich aufein noch kaum angegangenes Forschungsproblem hinwei-
sen. Alle Dekrete (wie auch die pédpstlichen Bullen) sind von ganz
bestimmten Autoren verfasst worden. Zum Teil kennen wir sie schon
lange;** andere Texte sind der Anonymitét noch zu entreissen. Sie sind
Werke derselben Konzilstheologen und -juristen und in der Stilisierung
auch der noch wenig beachteten Konzilsnotare. Auf der Konzilsbiihne
hatten sie sich dariiberhinaus in zahlreichen Reden und Predigten,
Gutachten und Denkschriften zu dussern. Aus dem Kreise dieser
Schriften wurde manches schon recht frith gedruckt: Ich nenne den
Traktat <Quia nonnulli» des engagierten Konziliaristen Jean Mauroux
(Antiochenus), der noch als Inkunabel erschien;?® Heinrich Tokes
«Concilia wie man die halden sol, erstmals gedruckt 1470, dann erneut
1521 durch Hutten;"® die grosse Frankfurter Rede des Panormitanus
«Quoniam veritasy, die 1666 in Paris zusammen mit der «Pragmatique

93 Im Zusammenhang mit dem Konzil von Pisa. In RTA X, XCVI-CIX eine Uber-
sicht der zahlreichen Drucke Basler Konzilsakten, auch {iber die Dekrete selbst hinaus.
Nur relativ knapp dazu Meijknecht, Concile (s.0. A.9).

94 So ist das oben in A.74 genannte Konzilsschreiben «Grande periculumy von
Thomas von Courcelles verfasst; s. CB VII 269 und dazu Notizen in der Handschrift
Paris, Bibl. Nat., lat. 14845f. 3057 und 314". Von demselben diirfte u.a. der von Kon-
zilsseite gewiinschte Text der Revokationsbulle Papst Nikolaus’ V. von 1449 (Mansi
XXXII49A-51A) (mit) entworfen worden sein, wie das in der Handschrift Basel, Univ.-
Bibl., E 14 f 1217, erhaltene Konzept ausweist; er war damals als franzosischer Unter-
héndler tatig.

95 Laut (J.) Chmel, (Reisebericht), in: Sitzungsberichte der kaiserlichen Akademie
der Wissenschaften, Phil.-hist. Classe VI, Wien 1851, 78, findet sich ein entsprechender
Druck von Jean Granion in Stuttgart, Wiirtt. Landesbibl., Ms. theol. et phil. fol. 76
vol. XXXIII. Spédtere Drucke bei Labbe usw. und danach bei Mansi XXIX 512-533.

9 H, Loebel, Die Reformtraktate des Magdeburger Domherrn Heinrich Toke, phil.
Diss. (masch.) Goéttingen 1949, 175; E.Kleineidam, Universitas studii Erffordensis I,
EThSt 14 (1964), 278.



302 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Sanction> herauskam, 1697 in franzosischer Ubersetzung durch Ger-
bais.’” Nicht unerwidhnt bleibe u.a. ein spiterer baselfreundlicher
Autor wie Ugonius, dessen wihrend des V. Laterankonzils entstande-
nes, 1532 erstmals gedrucktes Werk <De conciliis» 1534 sogar von Papst
Paul III. approbiert wurde.®® Schliesslich hat sich aus der dlteren Kon-
stanzer Generation eine Hauptautoritdt der ganzen Diskussion, Jean
Gerson, iiberaus grosser Beliebtheit erfreut.®® Auf der anderen Seite
fallt auf, dass neben dem mehrfach gedruckten Torquemada der Trak-
tat <De potestate papae» des kurialen Autors Domenico de’ Domenichi,
abgesehen von dem erst kiirzlichen Druck,!® nur in zahlreichen Hand-
schriften des 15. Jahrhunderts tiberliefert wurde. Wie steht es mit den
genannten grossen Konzilstheologen?

Selbst ihre handschriftliche Uberlieferung ist diirftig. Hatten sich die
umfangreichen Ekklesiologien Ragusas, Segovias, Heymerichs etwa
von Anfang an schon zu weit von der kirchentheoretischen Aktualitit
entfernt? Wenn Heymerichs «Disputatio de potestate ecclesiasticar von
1433/34 nur in einer Handschrift aus dem Besitz seines Freundes Niko-
laus von Kues iiberliefert ist,'! also wahrend 15 weiterer Basler Kon-
zilsjahre schon keinen schriftlichen Niederschlag mehr gefunden hat,
fragt man sich, ob das Unverstdndnis nicht noch in Basel selbst begann.
Ragusas «Tractatus de ecclesia» ist, abgesehen von seinen eigenen Ent-
wurfstiicken, zeitgendssisch nur in dem von 1thm selbst durchredigier-
ten Autorenexemplar vorhanden, das wahrscheinlich 1440/41 vollen-
det wurde.!°> Fand es kein Basler Theologe der Miihe wert, sich eine
Abschrift zu beschaffen? Erst die durch gallikanisches Interesse vorge-
triebene Bemiihung des Etienne Baluze liess schliesslich 1719/20 eine

97 Vgl. die Angaben in RTA XVI 440.

98 Biumer, Nachwirkungen 10f., 224f., 228f.

99 20 Gesamtausgaben allein von 1483 bis 1521 verzeichnet P. Glorieux in den (Euv-
res complétes I, Paris 1960, 71f. Vgl. auch Schneider, Konziliarismus 44 A. 117, Weniger
oft gedruckt wurde Pierre d’Ailly; s. P.Tschackert, Peter von Ailli, Gotha 1877,
352-357.

100 H. Smolinsky, Domenico de’ Domenichi und seine Schrift «De potestate pape et
termino eius», Miinster 1976; dort 1-3 sind 12 Handschriften aufgefiihrt.

101 1 Burie, Proeve tot inventarisatie van de in handschrift of in druk bewaarde
werken van de Leuvense theologieprofessoren uit de XV ¢ eeuw, in: Facultas S. Theolo-
giae Lovaniensis 1432-1797, Lowen 1977, 228 f. Dort weitere Literatur.

102 A Krchiidk, De vita et operibus Ioannis de Ragusio, Rom 1960, 55-60.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 303

jingere Kopie entstehen.'” Wenngleich Segovias Alterswerk <De
magna auctoritate episcoporum in generali concilio» erst gegen Ende
des Konzils geschrieben wurde'® und deshalb kaum noch mit starkerer
Verbreitung in Basel selbst rechnen konnte, so fragt man sich doch, wo
in den Jahren nach dem Konzil all jene Basler Konzilsviter mit ihrem
theologischen Interesse geblieben sind. Freilich fanden Segovias <De-
cem avisamenta>, auf dem Hohepunkt der Auseinandersetzung ent-
standen, handschriftlich recht gute Verbreitung.'® Welcher Grund gal-
likanische Verleger an ihnen vorbeiblicken liess, kann nur vermutet
werden: Wahrscheinlich war ihnen Segovia, im Unterschied zu dem
mehrfach gedruckten Panormitanus, zu theologisch, fiir die Diskussion
mit den Papalisten zu theoretisch. Dieser Zusammenhang ware somit
ein Spiegel der traditionellen Engfiihrung des Basileense. Die romisch-
katholische Ekklesiologie, von Torquemada an Cajetan und von ihm
an Bellarmin iiberliefert, entwickelte sich dagegen in erheblich breite-
rer ekklesiologischer Systematik. Im Unterschied dazu verengte sich
die Diskussion, die aus dem Basler Konzil unmittelbar herauswuchs,
auf die Superiorititsfrage. Ich sehe den grossen Fortschritt in den jiing-
sten Arbeiten iiber die Basler Konzilstheologen gerade darin, dass sie
die iiber der Superiorititsfrage fast ganz vergessene theologische Brei-
ten- und Tiefendimension dieser Theologen freigelegt haben.
Antony Black unternimmt diesen Versuch iiber eine oben schon
mehrfach angedeutete Verstindnisbriicke.!”® Er zeigt den Zusammen-
hang Basler Konzilstheorien mit anderen zeitgendssischen Gesell-
schaftsvorstellungen auf. Dariiberhinaus geht es ihm um den Ort dieser
Theorien innerhalb der grosseren Entwicklungslinien abendldndischer

103 Krchiak, Vita 59. Zu den «gallikanischen» Interessen bei der damaligen Her-
stellung der umfangreichen Pariser Kopien Basler Konzilstexte s. H. Miiller, L’érudition
gallicane et le concile de Bile (Mabillon, Baluze, Daguesseau, Iselin, Brignon), in: Fran-
cia 9 (1981), 531-555.

104 7um Datum (1445 ff.) K. Utz, Zur Chronologie der kirchenpolitischen Traktate
des Johann von Segovia, AHC 9 (1977), 302-314.

105 K rimer, Konsens (s.0.A.8), 385.

106 Vg, vorallem seine beiden Biicher: Monarchy and Community. Political Ideas in
the Later Conciliar Controversy 1430-1450, Cambridge 1970, und: Council and Com-
mune. The Conciliar Movement and the Fifteenth-Century Heritage, London 1979. Vgl.
die Rezension dieses zweiten Buches sowie der in A.105 genannten Arbeit von Kriamer,
Konsens, durch Y.Congar, in: Revue des Sciences relig. et théol. 64 (1980) 598-600.
Instruktiv aber auch die dlteren Ausfiihrungen von Congar selbst iiber die Basler Kon-
zilstheologie, im <Handbuch der Dogmengeschichte> I1I 3 (s.0. A.7) 22-30.



304 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Ideengeschichte. Nicht zuletzt auch der Profanhistoriker wird diese
Tendenz begriissen, ohne zur Schliissigkeit der Ergebnisse von Black
im einzelnen Stellung zu nehmen. Sie deuten aufjeden Fall darauf hin,
dass Kirche immer auch die jeweiligen Zeittendenzen reflektiert. Wer
mochte leugnen, dass die Verbreitung genossenschaftlicher Organisa-
tionsformen im kirchlichen Bereich damals ebenso allgemeinen Gesell-
schaftstendenzen entsprach wie Demokratisierungsvorgiange dies im
heutigen Kirchenleben andeuten?

Werner Kriamer untersucht die Basler Theologen viel starker in
ihrem ekklesiologischen Tale quale.'?” Wie sich zeigt, handelt es sich
bei thnen um mancherlei christliches Traditionsgut, das in der dama-
ligen Situation wieder aktualisiert wurde. In jener «perplexen» Betrof-
fenheit iiber den Kirchenstreit musste das Verstdndnis der Kirche als
«congregatio fidelium> Gewicht gewinnen. <Fides» wird als Konstituens
des Corpus Christi mysticum mit seinem gottlichen Haupt wichtiger als
juristischer Primat. Die lebhafte Polemik des Johann von Segovia gegen
die <una-vetula>-Lehre Ockhams wie auch gegen geistkirchliche Ten-
denzen dokumentiert sein Bestreben, dieses Corpus in amtskirchlicher
Organisation gegen alle Auflésungsgefahren zu sichern. Der im Konzil
zu Wort kommende Konsens der Gldubigen, getragen und formuliert
von der Kollegialitdt nicht nur der Bischofe, sondern aller Kleriker,
garantiert die heilsgeschichtliche Wirkkraft der Kirche. Allerdings gibt
das Basler Konzil fiir das Thema Laienkirche nicht nur nicht viel her,
sondern verhilt sich geradezu defensiv.!%® Das ist insofern bemerkens-
wert, als bei den Laienfiirsten oft ein ernster und tiefgehender Reform-
wille vorlag. Es wire einseitig, darin nur politisches Machtstreben zu
sehen. Vielmehr trug der Fiirst mit seiner kirchlichen Obsorge der ihm
aufgetragenen Herrschaftsverantwortung Rechnung, wenngleich sie
natiirlich ebenso von ihm missbraucht werden konnte.'® Im iibrigen
reprasentierte das Basler Konzil selbst alles andere als eine Volksbe-
wegung (im Unterschied zu der hussitischen Revolution). Eine Refor-

107 Krimer, Konsens. Lingere Zeit vorauf ging von demselben schon: Die ekklesio-
logische Auseinandersetzung um die wahre Reprisentation auf dem Basler Konzil, MM
8 (1971), 202-237.

108 Black, Council 69, der diesbeziiglich Heymericus de Campo und Nikolaus von
Kues den «meisten» der {ibrigen «Basler» gegeniiberstellt.

109 Dije grosseren Entwicklungslinien skizziert in einem einfiihrenden Uberblick
I. W, Frank, Kirchengewalt und Kirchenregiment in Spatmittelalter und friither Neuzeit,
in: Innsbrucker Historische Studien 1 (1978), 33-60; dort vor allem 47f¥.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 305

mation konnte von dieser Versammlung ihrem Wesen und Wollen
nach nie und nimmer ausgehen. !’ Das Konzilsproblem ist der breiten
Masse nie zum Heilsproblem geworden. Die Neutralitatserklarung der
deutschen Fiirsten im Mirz 1438 schirmte den Seelsorgebereich im
iibrigen sofort ab,!"" ehe als Sekundireffekt Unruhe entstand, die sich
ziellos gegen alle richten konnte. Prediger wie Bernhardin von Siena,
Johann von Capestrano haben die christlichen Massen mitgerissen.
Welcher Basler Konzilsvater hitte dies erhoffen kénnen oder wollte es
auch nur?

Im Unterschied zu Black geht es Kramer jedenfalls viel starker dar-
um, die Basler Konzilstheologen als Traditionalisten, als rechtgldubige
und mit dem tradierten Glaubensgut in Ubereinstimmung stehende
Verteidiger ihrer Kirche zu verstehen und damit, was zwar nicht so
ausdriicklich gesagt wird, in eine kiinftige, noch zu erarbeitende katho-
lische Ekklesiologie einbeziehbar zu machen. In nachdriicklicher
Weise riicken sie immer wieder die Kirche als ein Ganzes, als grosse
Heilsgemeinschaft in den Blick, die, weil sie ganz im Konsens lebt und
handelt, nicht in das Dilemma gerit, sich von einer nachtréglichen
Bestitigung abhangig machen zu lassen. Das <ex sese non ex consensu»
von «Pastor aeternus>!'? wire in dieser Einheit aufgehoben. Doch wie
anregend auch die Basler Konzilstheologen geschrieben haben mogen,
praktiziert hat das Konzil diesen Universalkonsens gerade nicht. Eine
neue tiefe Spaltung durchzog vielmehr die Christenheit, und so wurde
der Konsens der Basler immer mehr Ausdruck ihrer eigenen Selbstbe-
stitigung, wo er Zeichen der Gesamtkirche hitte sein sollen; das heisst,
er verstand sich eben als autonomes und automatisches <ex sese».

110" Zum mangelnden Appell an das Volk s. Black, Council 47: «the conciliar move-
ment during Basle. .. neither had nor sought popular appeal.» Vgl. von der anderen Seite
her Hiirten, Zur Ekklesiologie 227: «Riickhalt» der «pdpstlichen Reaktion... im Glau-
bensbewusstsein. .. des Kirchenvolkes». Verstandlicherweise regte 1521 die evangelische
Bewegung bei dem romischen Legaten denn auch nicht Erinnerung an das Basler Konzil,
sondern an die Hussiten an.

11" Sie bezeichnen ihre «mentes» als <adeo perplexas» (das ist eine moral-theologisch
definierte Gewissenssituation, die nur noch die Wahl zwischen zwei Ubeln zulisst, wie
seinerzeit Hiirten, Mainzer Akzeptation 48, bemerkt hat), dass sie deshalb ihre <animos»
als «<suspensos» erkdren; RTA XIII 218. Vgl. auch J. A.F. Thomson, Popes and Princes,
1417-1517. Politics and Policy in the Late Medieval Church, London 1980, 170f.

12 yaticanum I, Sessio IV, caput IV (<De Romani pontificis infallibili magisterio»);
COD 816 Z.36.



306 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

Man wird daher, nicht nur von romisch-katholischer Seite aus,
gewisse Fragen an jene Konzilstheologen zu stellen haben. Welchen
Beitrag haben sie geliefert, um einsichtig oder liberpriifbar zu machen,
dass gerade ihr Konzil das, was sie forderten, verwirklichte ?"'* Welche
Konsensfunktion, und das heisst, welche Unfehlbarkeitsfahigkeit hat
ein Konzil, das von der Christenheit iiberwiegend nicht mehr aner-
kannt wird?

Ein weiteres: Die Riickbesinnung auf das Bibelwort jenseits kano-
nistischer Willkiir lasst die Basler als Beispiel einer von der jiingeren
Forschung beobachteten allgemeinen Tendenz des Spiatmittelalters
deutlich werden. Doch zeigt sich, dass man die Bibel umso mehr nun
fiir gegensitzliche theologische Interpretationen praktikabel macht —
ein Problem jeder aktualisierenden Bibeltheologie. Schon Heymericus
de Campo hat dies angemerkt.'* Bibelstellen geben auf bestimmte
ekklesiologische Fragen also oft keine zuverldssige Auskunft.

Ein interessantes Sonderproblem sind die tatsdchlichen oder angeb-
lichen Frontwechsler, zumeist Konzilsanhidnger, die dann Verteidiger
des Papsttums wurden.!® Wie sah es mit ihrem Selbstverstindnis aus?
Was natiirlich Konsequenzen fiir unsere eigene Bemiihung hat, sie
nicht nur verstindnisvoll zu studieren, sondern sie auch lernend zu
rezipieren. Moglicherweise ist ihr Dilemma ebenso ein Dilemma man-
cher heutiger romisch-katholischer Theologen. Doch auch der Harmo-
nisierungscharakter vieler dieser Werke sollte zur Notiz genommen
werden, der in sorgsamer Abwigung zu einer umfassenden Ldsung
strebt, nicht nur in der «Concordantia catholica> des Nikolaus von
Kues: Man beachte die gerade zu diesem Zwecke vorgenommenen
subtilen Differenzierungen eines Johann von Ragusa.!"® Im iibrigen

113 yon hier aus auch jene katholische Beurteilungsweise, wie sie etwa Villiger im
genannten Artikel des Lexikons fiir Theologie und Kirche formuliert (I1 25): Der Sieg des
Papsttums «ist besonders der wiedererstarkten Idee des Primats und den Fehlern des
Konzils zuzuschreiben» (Sperrung von mir),

114 So in seiner 1433/34 in Basel entstandenen «Disputatio de potestate ecclesiasticas;
Black, Council 61. Vgl. auch die Beispiele bei K.Binder, Konzilsgedanken (s.0. A.66)
160-168. ,

115 7 B. Cesarini, Nikolaus von Kues, Enea Silvio Piccolomini; auf der anderen Seite
(unter dem Druck seines koniglichen Herrn) der Panormitanus.

116 ygl. etwa das von Krimer, Konsens 372-383, abgedruckte zweite Kapitel seines
<Tractatus de ecclesia>.



Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils 307

zeigen sich auch bei Konzilstheologen, die in Basel blieben, wie Johann
von Segovia, Schwankungen in der Theorie. Sein Alterswerk «De
magna auctoritate episcoporum» (1445 ff.) gibt dem hierarchisch-epis-
kopalen Moment wieder starkeres Gewicht als seine fritheren <Decem
avisamentay, ebenso die «<Amplificatio> von 1449 ff.!'7 Eine genauere
Analyse dieser Spatwerke wiirde deutlich machen, dass manche Basler
Erfahrungen darin eingegangen sind und zu Modifikationen geflihrt
haben. Andererseits hat aber auch der kuriale Torquemada in seiner
Ekklesiologie dem konziliaren Element in erheblichem Masse Rech-
nung getragen.'® ,
Wenn das romisch-katholische Kirchenverstdndnis auf diese, kei-
neswegs einheitliche, Basler Konzilstheologie hingewiesen wird, so
mutet man ihm natliirlich ein gewisses Wagnis zu. Denn welche Orien-
tierung vermag ein Kirchenverstdndnis, das zur Zeit in vielfacher
Bewegung ist, an einer Theologie zu finden, die ebenfalls weitgehend
auf der Suche war? So kann man nur sagen, dass sie im Spannungsfeld
von «Pastor aeternus» und «<Lumen gentium» ' ein fruchtbar bedenkens-
werter Uberlieferungsschatz sein kénnte. Die Offenheit, mit der Eugen
IV. (wenn auch unfreiwilligerweise) in seinen Stellungnahmen soviel
unbestimmt lassen musste, bezeichnet den einen gewiss eine Last, den
anderen eine Hoffnung, so wie es etwa Yves Congar in seiner Rezension
von Black und Krimer kiirzlich formulierte:'?° «Nous pensons que,
dans la <re-réception» de Vatican I que nous ne sommes pas seul a
désirer, une place devra étre fait a ce qui peut demeurer de valable dans
les théologies conciliaristes, en particulier ce que représentent ’ecclesia
comme telle, I’assemblée conciliaire comme telle, I’'unité par voie de
consentementy». Aber man hat auch kritische Uberlegungen gerade im
Anschluss an das Basileense zu notieren, wie sie Walter Brandmiiller
zur «ekklesiologischen Katastrophe des Basler Schismas als Folge kon-

17 Utz, Chronologie; s.0. A.104.

118 U, Horst, Grenzen der pipstlichen Autoritit. Konziliare Elemente in der Ekkle-
siologie des Johannes Torquemada, FZPhTh 19 (1972), 361-388. Zuriickhaltender
urteilt, wenn ich recht sehe, Binder, Konzilsgedanken.

119 Fois, Concili (s.0. A.2) 214: «Se il concilio Vaticano II nel cap.I1I della Lumen
Gentium (e la Nota Previa) abbia definitivamente chiarito questo rapporto» (zwischen
Papst und Konzil) «¢ in giudizio che lascio allo sviluppo ecclesiologico e storico.»

120 § 0. A.106; dort 598.



308 Uberlegungen zur Interpretation des Basler Konzils

ziliaristischer Doktrin» formulierte, «dass» ndmlich «selbst eine fal-
sche Theologie den Herrn nicht hindern kann, seine Kirche ithrem Ziel
entgegenzufiihren.»'?!

Die Gegensitzlichkeit beider Urteile fiihrt noch einmal das breite
Spektrum romisch-katholischen Positionsbezugs zum Basler Konzil
vor Augen. Die Offenheit, welche die romisch-katholische Sicht des
Basler Konzils starker kennzeichnet, als man aus konfessionellen Kon-
troverspositionen heraus zunidchst vermuten konnte, darf aber nicht
dariiber hinwegsehen lassen, welche Spannungen sie damit aufheben
muss,'?? nicht zuletzt auch wegen der zugespitzten Konfrontation in
den beiden Jahrzehnten des Basler Konzils, die den Historiker ebenso
zu faszinieren wie den Gldubigen zu erschiittern vermag, und der
romisch-katholische Umgang mit Basel wird schon aus diesem Grunde
immer schwierig bleiben.

3. Das Basler Konzil in der deutschsprachigen
evangelischen
Kirchengeschichtsschreibung

Hans Schneider

«Unsere protestantischen Schriftsteller und Lehrer der kirchenhistorie haben in
gewiBer Masse andere Zweke bey dem Vortrag derselben, als ein Romisch-katholischer,
und daher kommt es, dal3 in beyder Partheien Schriften Materien stehen, die in den
andern fehlen, und dennoch weder unniizlich, noch ganz unentbehrlich sind, zumal
wenn man auf den Zusammenhang der Begebenheiten Achtung giebet. Nach diesen
Umstdnden sind auch einzelne Theile immer von den Protestanten beBer ausgearbeitet
worden, als andere, die den rémischkatholischen Schriftstellern mehr zu danken haben,
als jene. Es wiirde aber der Religionsunterscheid der Verfasser von keiner Erheblichkeit,

121 W . Brandmiiller, Sacrosancta Synodus universalem Ecclesiam repraesantans.
Das Konzil als Reprisentation der Kirche, in: W. Brandmiiller (Hg.), Synodale Struk-
turen der Kirche, Donauwdorth 1977, 110-112.

122 Fiir Basel gilt deshalb wohl dasselbe, wie es kiirzlich fiir die Konzilsthematik
generell von Schneider, Konziliarismus 338 f., formuliert worden ist: «Der evangelische
Beobachter kann nur feststellen, dass von einem Konsens in der katholischen Theologie
noch keine Rede sein kann. Der Bewegtheit der ekklesiologischen Diskussion entspricht
die Gegensitzlickeit in der theologischen Beurteilung des Konziliarismus.»



	Das Basler Konzil in römisch-katholischer Sicht

