
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Othmar Keel, Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und Verwandtes im Lichte eines
altorientalischen Bildmotivs, Orbis Biblicus et Orientalis 33, Universitätsverlag Freiburg

(Schweiz), Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen, 1980. 163 S., 128 Abb., 6T.
Othmar Keel verfolgt in seiner jüngsten Monographie die Frage, welchen Sinn das im
Bundesbuch (Ex 23,19b), im Privilegrecht Jahwes (Ex 34,26b) und im deuteronomischen
Gesetz (Dtn 14,21c) begegnende Verbot, das Zicklein in der Milch seiner Mutter zu
kochen, hat (vgl. zudem noch Ex 22,28b. 29 ; Lev 22,27.28; Dtn 22,6 f.). Er geht dabei in
drei Schritten vor. Erstens referiert er die bisher vorgetragenen Interpretationsmöglichkeiten

und unterzieht sie einer kritischen Prüfung, zweitens interpretiert er das Verbot
innerhalb seines literarischen Kontextes und drittens verdeutlicht er anhand von
zahlreichen Abbildungen dessen zeitgenössischen Verstehenshorizont.

Ad 1: K. zeigt auf, dass sich im palästinisch-rabbinischen Judentum keine Antwort
nach dem Sinn des Verbotes, Fleisch in Milch zu kochen, findet. Es wird vielmehr als

«Paradebeispiel für ein Verbot genannt, dessen Bedeutung unbekannt ist und dessen

Gründe zu erfahren zu den Freuden der künftigen Welt gehört» (15). Philo von Alexandrien

als Repräsentant des hellenistischen Judentums versuchte dagegen in seinem

Traktat «De virtutibus» (§§125-144), dieses Verbot verständlich und einsichtig zu
machen. Bei ihm sind nach K. drei Aspekte zu beachten: a) Philo sieht «den Sinn der
Gebote im Respekt vor der vollkommenen Weisheit der Natur bei ihrer Sorge um die

Weitergabe des Lebens» (20); b) Er fasst «die Tiere um ihrer selbst willen ins Auge, ihre
Instinkte, ihre Schmerzen, die willkürlich zu verletzen verabscheuenswerte Grausamkeit
verrät» (20f.); c) Wenn der Gesetzgeber schon gegenüber den vernunftlosen Tieren solche

Rücksichtnahme verlangt, wieviel mehr dann gegenüber den Mitmenschen. Dieser
dritte Aspekt kann nach K. als «humanitär» bezeichnet werden. Die «humanitäre»
Deutung fand vor allem im Mittelalter und im 19. Jh. wieder ihre Vertreter (u.a. C.F.
Keil, Fl. J. Crelier). Heute findet sich in den Kommentaren in erster Linie die kultpolemische

Deutung, die den Grund für das Verbot in der Abwehr eines heidnischen Brauches

sieht. K. weist jedoch mit gewichtigen Argumenten diese Deutung zurück, denn was

«an Belegen dafür angeführt wurde, waren Postulate oder keine echten Parallelen» (35).
«Die kultpolemische Deutung ist jedenfalls eine durch nichts begründete reine Vermutung»

(39).
Ad 2 : Der literarische Kontext des Verbotes, das Zicklein in der Milch seiner Mutter

zu kochen, weist nach O. Keel aufdie Darbringung der Erstlinge im Zusammenhang mit
den dreijährlichen Erntefesten. Nun sind weder die drei Jahresfeste noch die Darbringung

der Erstlinge etwas spezifisch Israelitisches, sie entstammen vielmehr der
Kulturlandtradition. «Angesichts dieser Sachverhalte und der Tatsache, dass unsere Verbote ihr
Schwergewicht in alten Zusammenhängen (Bundesbuch, Privilegrecht Jahwes) haben

und im Deuteronomium eher zurücktreten, scheint mir die Annahme, es handle sich hier
um Kultpolemik, ziemlich abwegig, denn antipolytheistische und damit in Zusammenhang

stehende kultpolemische Tendenzen werden erst von Elija und Elischa an virulent
und erreichen erst in der deuteronomisch-deuteronomistischen Bewegung
Durchsetzungsvermögen und gesetzliche Verankerung» (42 f.). Aus diesen Gründen ersetzt K. die
«humanitäre» und die kultpolemische Deutung durch eine «religiöse» Interpretation,
denn er versteht die das Muttertier und sein Junges betreffenden atl. Opfervorschriften als



Rezensionen 237

Tabuisierung eines Opfertieres. Im vorderasiatischen Raum erscheinen vom 4. Jt. bis

zum 3.Jh. v.Chr. und auch in Israel zu Beginn des 1.Jt. v.Chr. nicht die Kuh und die

Ziege, sondern die säugende Kuh und die säugende Ziege «als Symbol gottgeschenkter
Fruchtbarkeit und göttlicher Sorge und Liebe, die vor allem durch bestimmte
Muttergottheiten repräsentiert werden» (44). Israel scheint solche Opfertabus von den Kanaa-
näern übernommen zu haben. «Sie scheinen in Israel dann zu allgemeinen Speisevorschriften

und wenigstens in einem Fall zum Ausdruck des Respekts vor einer grundlegenden

Schöpfungsordnung geworden zu sein» (44). Weil das säugende Muttertier im
syro-palästinischen Raum nicht sehr fest mit einer bestimmten Gottheit verbunden war,
konnte Israel bestimmte Opfertabus und Speisevorschriften in bezug auf das säugende

Muttertier übernehmen, ohne seine exklusive Orientierung an Jahwe aufzugeben.
Ad 3 : Mit Hilfe der Abbildungen aus der ägyptischen und vorderasiatischen

Bildkunst zeigt K. ungemein eindrücklich die Betroffenheit des altorientalischen Menschen
über das intime Verhältnis zwischen dem Muttertier und seinem Jungen, die sich in der
Tatsache konkretisierte, dass das säugende Muttertier Symbol verschiedener Gottheiten
wurde.

Im Anschluss an dieses wichtige Buch wird sicherlich mancher Kommentar zu Ex,
Lev und Dtn neu überarbeitet werden müssen, denn K.s «religiöse» Deutung des oben

genannten Verbotes überzeugt vor allem aufGrund der literarischen Analyse. Zu danken
ist ihm aber auch für die Durchsicht der älteren Zeugnisse, für das über 230 Titel
umfassende Literaturverzeichnis und für die Zusammenstellung der eindrücklichen 128

Abbildungen - der Dank gilt auch Frau Hildi Keel-Leu für die Anfertigung der
Zeichnungen - sowie der 6 Tafeln. - Corrigenda: S.9: Milchküche statt Michküche; S.71:

landwirtschaftlicher statt landwirtschatlicher; S. 144: der Mensch statt de Mensch.
Heinz-Dieter Neef, Tübingen

Mélanges Dominique Barthélémy. Études bibliques offertes à l'occasion de son 60e

anniversaire, ed. P.Casetti, O. Keel et A.Schenker, Orbis Biblicus et orientalis 38,
Editions Universitaires Fribourg, Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen 1981.

XII+724 p., 31 ill.
Zu Ehren des in La Pallet geborenen dominikanischen Gelehrten, seit Jahrzehnten
führenden Textkritikers und des Gründers des Freiburger Institut Biblique (1970) hat, angeregt

durch die Freiburger Kollegen, ein weltweiter Freundeskreis eine Festschrift geschaffen,

die nicht nur die grosse Ausstrahlung der Tätigkeit D.B.s widerspiegelt, sondern auch
die Bedeutung der textkritischen Arbeit für die biblische Theologie dokumentiert. Die 29

wissenschaftlichen Beiträge (der 30. stammt von der langjährigen Mitarbeiterin B.s,
B. Schacher: sie schrieb die Ofifsetvorlagen des umfangreichen Werkes) werden eingeleitet
durch eine so informative wie liebenswürdige Laudatio, die ein Porträt des Geehrten
bietet - durch eine Handzeichnung ergänzt -, von O. Keel und A. Schenker. Schon hier
wie in fast allen Beiträgen spürt man etwas von dem Fluidum des Menschen und des

Gelehrten B., das offensichtlich seine Umgebung und seine Kollegen, Mitarbeiter und
Freunde sehr beeindruckt, ja fasziniert hat. So viele freundschaftliche Dedikationen liest
man in Festschriften selbst selten. Dabei hat es mich besonders verwundert, mit wieviel
Humor die Textkritiker ihre gewiss zu Unrecht als trocken und verstaubt angesehene
unentbehrliche Arbeit tun. Man stösst auf Schritt und Tritt auf launige, geistreiche,
ironische Seitenblicke, welche die Textkritik geradezu als «fröhliche Wissenschaft»



238 Rezensionen

erscheinen lassen. Man liest mit Schmunzeln, B.s beeindruckende Körpergrösse und
geistige Souveränität habe ihm den Spitznamen (s. v. v.) «Dieu le Tout-Puissant»
eingetragen, er habe im Freiburger Bibelinstitut angeregt, die wissenschaftlichen Zusammenkünfte

gelegentlich durch eine Art «Kasperletheater» aufzulockern u.a. mehr. Solcher
Geist durchweht ein wenig auch die Beiträge der Autoren, deren einer gleichsam als

Motto des ganzen Werkes Origenes zitiert: «in singulis enim si qui seit in altum fodere
inveniet thesaurum, et fortassis etiam ubi non existimatur latent mysteriorum pretiosa
monilia» (21). Und wissenschaftliche Pretiosen finden sich in dem ganzen umfangreichen
Werk. Die Autoren sind zunächst die engsten textkritischen Kollegen und vor allem
Freunde aus dem Arbeitskreis des Weltbundes der Bibelgesellschaften, der seit Jahren an
einer textkritischen Handreichung für Bibelübersetzer arbeitet (man spricht von 5000

Problemstellen, die zu bearbeiten sind) und namhafte Gelehrte unter dem Vorsitz von
E.Nida vereint: N.Lohfink, H.P. Rüger, J.A. Sanders u.a. auch C.Locher, A.Schen¬
ker.

Die textkritischen Beiträge seien kurz vorgestellt oder wenigstens genannt: S. Brock,
Genesis 22 in Syriac Tradition; J. Carmignac, Les devanciers de S.Jérôme. Une traduction

latine de la recension xavye dans le second Livre de Chronique; H.Cazelles, Texte
massorétique et Septante en Js 2,1-5; A. Diez-Macho, L'usage de la troisième personne
au lieu de la première dans le Targum (mit interessanten Ausblicken auf die sog.
Menschensohnworte Jesu als eigentümliche aramäische Ausdrucksformen); M.H. Goshen-

Gottstein, Bibel Exegesis und Textual Criticism. Isaiah 49,11 : MT and LXX(das Hebrew

University Bible Projekt geht weiter, Jes. II, Kap. 22-44 erscheint 1981; III, Kap.44-66
ist für 1982 vorgesehen, 104 A. 1) ; R. Hanhart, Die Übersetzungstechnik der Septuaginta
als Interpretation (Daniel 11,29 und die Ägyptenzüge des Antiochus Epiphanes); N. Lohfink,

Textkritisches zu jrs im AT (textkritische Begründung des entsprechenden Artikels
im ThWAT); A. Saenz-Badillos, Les Tesubot de Dumas ben Labrat contre le Mahberet
de Menahem. Matériaux nouveaux; J.A. Sanders, Text and Canon: Old Testament and
New (u.a. Vorstellung des Ancient Biblical Manuscript Center in Claremont mit seiner

Mikrofilmsammlung); P.Skehan, St. Patrick and Elijah (zu einem typischen Missverständnis

des Kreuzesrufes Jesu) ; S. Talmon, The Ancient Hebrew Alphabet and Biblical
Text Criticism (Nachweis der Verwechslung von althebräischem Aleph und Taw in
vergleichbaren Texten); J. Targarona de Saenz-Bachillos, Le texte grec du Livre de Juges

présenté par les manuscrits (d) ptv; E. Tov, The Impact of the LXX Translation of the
Pentateuch on the Translation of the Other Books; G. E. Weil, Les décomptes de versets,
mots et lettres du Pentateuque selon le manuscrit B19 a de Leningrad. Un essai

d'arithmétique des scribes et de massorètes; J. W. Wewes, A Study in Vatapediou 600 in Numbers

(Untersuchung einer griech. Athoshandschrift aus dem 11. Jh.).
Die Fülle dieser textkritischen Beiträge z. T. zu Einzelstellen wird nun garniert von

Autoren mit biblisch exegetischen und literaturwissenschaftlichen Beiträgen aller Art
von nicht minderem Gewicht - Zeichen dafür, dass der Jubilar auch andere Saiten zum
Klingen bringen konnte. Man findet Wortuntersuchungen: C. McCarthy, The Apple of
the Eye; G. Schelbert, Sprachgeschichtliches zu 'abba'; C. Spicq, ëdoç, eiOiajjivoc;;
Exegesen: O. Keel, Zeichen der Verbundenheit. Zur Vorgeschichte und Bedeutung der
Forderungen von Deuteronomium 6,8 f. und Par. (illustrierte Untersuchung zu Dt 6,8 f. von

grosser Bedeutung für das Verständnis dieser atl. Zentralstelle, 82 Seiten, 31Abb.);
C. Locher, Altes und Neues zu Maleachi 2,10-16 ; G. Rouiller, Parabole et mise en abyme
(neue Aspekte der Gleichnisauslegung); A. Schenker, Saure Trauben ohne stumpfe Zäh-



Rezensionen 239

ne. Bedeutung und Tragweite von Ez 18 und 33.10-20 oder ein Kapitel atl. Moraltheologie;

R.Tournay, Le cantique d'Anne. I Samuel II. 1-10; B.Tremel, Le signe du nou-
veau-né dans la mangeoire. A propos de Luc 2,1-20; H.Venetz, Theologische
Grundstrukturen in der Verkündigung Jesu Ein Vergleich von Mk 10,17-22 ; Lk 10,25-37 und
Mt 5,21-48. Dazu kommen Beiträge anderer Art: P.Grelot, Le Livre des Jubilés et le

Testament de Lévi ; E. A. Nida, Problems of Cultural Differences in Translating the Old
Testament; O. Rickenbacher, Quelques problèmes du Psalm 117 en malgache (=made-
gassisch); H. P. Rüger, Eine rabbinische Überlieferung im Pilgeritinerar des Anonymus
von Piacenza (köstliche Studie zu der Legende vom Lecken der Tiere an der Salzsäule von
Lots Weib und deren Restitution).

Das Werk bietet eine reichhaltige Tafel. Jeder biblische Theologe findet Belehrung.
Besonders beeindruckend ist die Entsprechung der Beiträge zu dem wissenschaftlichen
Werk von Dominique Barthélémy.

Klaus Seybold, Basel

Bernhard Lang (Hg.), Der einzige Gott. Die Geburt des biblischen Monotheismus, Kösel,
München 1981.

Nachdem jahrzehntelang das Thema des alttestamentlichen Ein-Gott-Glaubens als

unproblematisch empfunden wurde, scheint es jüngst - im Zusammenhang mit der

Problematisierung anderer Selbstverständlichkeiten im geläufigen Bild der Literatur-
und Religionsgeschichte Israels - an Interesse zu gewinnen. Die vorliegenden Aufsätze
zeichnen sich durch gemeinsame Grundannahmen aus: Das vorexilische Israel ist
grundsätzlich im Raum des Polytheismus anzusiedeln; die eigentliche Wende zu einem exklusiven

und intoleranten Jahwe-Glauben ergibt sich erst im Exil, mit der Deuteronomistik
und damit verwandten Kreisen.

Der Beitrag von Morton Smith (Religiöse Parteien der Israeliten vor 587,9-46) stellt
einen leicht überarbeiteten Auszug aus dem 1971 erschienenen Werk «Palestinian Parties
and Politics that Shaped the Old Testament» dar. S. skizziert verschiedene Seiten des

vorexilischen Jahwekultes: Jahwe ist Nationalgott Israels in durchaus polytheistischem
Kontext; er ist darüber hinaus in besonderer Weise mit dem Königshaus verbunden; er
wird aber in einer vielgestaltigen «Bewegung» zunehmend mit einem exklusiven
Geltungsanspruch verbunden. Wo die eigentlichen religiösen Antriebe für diese Jahwe-

allein-Bewegung zu suchen sind, lässt S. freilich offen; er stellt lediglich fest, dass häufig
konservative Bestrebungen hinsichtlich der Sozialordnung und Lebensform oder
bestimmte politische Tendenzen mit religiösen Impulsen verbunden gewesen seien. Bei der

Behandlung der prophetischen Bücher steht mit Recht Hosea im Zentrum, und mit
ebensolchem Recht wird der kanaanäische Hintergrund der hoseanischen Begründung
der Ausschliesslichkeitsforderung des Propheten dargestellt. Aber die oberflächliche
psychologische Analyse Hoseas (samt dem Hinweis, dass die Ehebruchsthematik «jene
gestörten Persönlichkeiten, die in Juda Propheten wurden, so tief ansprechen», 34)
vermag nicht zu überzeugen. Immerhin: Der Hinweis, dass die Ausschliesslichkeitsforderung

Jahwes nicht in einem Zuge und nicht einmal in einer einheitlichen sozio-kultu-
rellen Gruppierung entwickelt wurde, ist bedenkenswert.

B. Lang nimmt in seinem Beitrag zur Jahwe-allein-Bewegung die Arbeit von Smith
zum Ausgangspunkt (47-83). Er differenziert manches genauer und liefert Begründungen



240 Rezensionen

nach, die bei S. fehlen. Die Entstehung des Exklusivitätsanspruches Jahwes wird in fünf
Phasen (Auseinandersetzung zwischen Jahwe und Baal im 9. Jh.; Hosea; Hiskia; Josia;
Exil) entwickelt, sodann wird die Integration polytheistischer Reste in den Monotheismus

exemplarisch dargestellt. Problematisch sind da und dort die religiösen Impulse, die
L. für die «Bewegung» namhaft macht. Zu Phase 1 nennt er neben politischen und
sozialen Motiven das «Wesen Jahwes», das sich einer Einbettung in ein im Mythos
entfaltetes Beziehungsgeflecht zu anderen Göttern entzogen habe (59 ff.). Wie hat sich
dieses Wesen Jahwes historisch vermittelt, welche kulturellen und anthropologischen
Gegebenheiten korrelieren ihm? Elinsichtlich Phase2 nimmt L. an, dass keine direkten
Impulse von den Konflikten des 9. Jh.s auf die Polemik Hoseas eingewirkt hätten (66 f.).
Dafür wird das in Mesopotamien in Notzeiten zu beobachtende Phänomen des

«temporären Monotheismus» auch für Israel postuliert und als Wurzel der hoseanischen
Monolatrie in Anspruch genommen, was kaum überzeugen kann.

Hermann Vorländer setzt in seiner Arbeit über den «Monotheismus Israels als Antwort

auf die Krise des Exils» (84-113) mit einer Analyse der Exilsituation, dem
Führungsanspruch der Diasporagemeinde und deren Bewältigung der Situation ein, die im
Durchbruch zum Monotheismus bestanden habe. Sodann kommt er auf«innere Ansätze
für die Entstehung des Monotheismus» zu sprechen: Jahwe hat für das Königshaus und
führende Schichten Israels nicht nur die Funktion eines Nationalgottes, sondern ist

zugleich ihr «persönlicher Gott» (ein Phänomen, dem V. freilich einen im polytheistischen

System überzogenen Ort zuweist). Im Exil werden dann die Funktionen des

Nationalgottes und des persönlichen Gottes identifiziert. An «äusseren Anstössen» wird
besonders der Monotheismus Zarathustras genannt, den die Achämeniden durchwegs
vertreten haben sollen (ein religionsgeschichtlich keineswegs sicheres Datum und der

zur Zeit der persischen Oberhoheit ein monotheismus-freundliches Klima in Israel
geschaffen habe. Schliesslich werden Konsequenzen dieses Monotheismus genannt;
Jahwe wird zum Schöpfer (die Identifikation mit El wird in die Exilszeit hinabdatiert!)
und gewinnt universale Bedeutung.

Die Arbeiten leisten einen wichtigen Beitrag zur Neubesinnung auf den biblischen
Monotheismus, auch wenn die Erfassung der eigentlichen Antriebskräfte zu diesem
Phänomen noch nicht durchwegs als gelungen erscheint.

Fritz Stolz, Zürich

Torben Christensen, Christus oder Jupiter. Der Kampf um die geistigen Grundlagen des

Römischen Reiches (Titel des Originals: Romermagt, hedenskab og kristendom. En

kulturkamp, 1970). Aus dem Dänischen von Dietrich Harbsmeier, Göttingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1981. 295 S.

Nach dem Vorwort richtet sich diese Übersicht der vier ersten christlichen Jahrhunderte
an gebildete Leser. Jedoch ist sie auch für Kenner der Antike und der Alten Kirche
insofern lehrreich, als sie im Gegensatz zu den üblichen Darstellungen die Aufmerksamkeit

nicht einseitig auf den einen der beiden Vergleichspartner richtet, sondern auf
der ganzen Linie die Konfrontation des Römerreiches und des Christentums verfolgt.

Kap. 1-2 schildern römisches Staatswesen und römische Religion, Kap. 3-4 die
Ausbreitung des Christentums während der zwei ersten Jahrhunderte und das Verhältnis zum
Imperium. Hier werden grundlegende Faktoren in gepflegter und instruktiver Weise

zusammengefasst. Die mit dem Vereinsverbot im Römerreich verbundenen Probleme



Rezensionen 241

werden allerdings nicht erwähnt. Ferner erscheint im Blick auf die Verfolgung in Bithy-
nien unter Plinius das Urteil nicht zutreffend (58), die Christen seien gegen das Jahr 100

«nur ein verschwindend kleiner Teil der Bevölkerung des Römerreichs» (vgl. B. Reicke,
Neutestamentliche Zeitgeschichte (21968), Register s.v. Vereinsverbot und 223-227).

In Kap. 5 und 6 wird die Aufmerksamkeit auf die Religionspolitik und die
Verfolgungen in der Periode ca. 160-260 gerichtet. Die politischen und religiösen Bemühungen
der Regierung um Aufrechterhaltung von Umfang und Einheit des Imperiums werden
der Abstandnahme der Christenheit von der synkretistischen Staatsreligion gegenübergestellt,

was den Hintergrund der Verfolgungen besonders unter Decius und Valerian
überzeugend erklärt.

Die energischen Bestrebungen zur Restauration unter Aurelian und Diokletian sowie
die Kulmination der Verfolgungen unter den Tetrarchen bilden den Inhalt von Kap. 7.

Eingehend werden dann in den Kap. 8 bis 10 Konstantins für das Christentum günstige
Politik und sein mit dem Christentum verbundenes Kaisertum geschildert. Für die

Beurteilung der Christlichkeit dieses Weltherrschers kann der Verf. in persönlichem
Kontakt mit den Quellen die komplizierten Faktoren veranschaulichen.

Das abschliessende Kap. 11 handelt vom Sieg des Christentums in der Zeit von
Konstantin bis Theodosius. Es geht in erster Linie nicht um die Diskussion über Glaubensfragen,

sondern auch hier um die Auseinandersetzung zwischen Römertum und
Christentum.

Nach den Prinzip audietur et altera pars hat der Kopenhagener Professor ein
wertvolles Handbuch geschrieben, das in guter Übersetzung nunmehr einem weiteren Leserkreis

zugänglich ist.

Bo Reicke, Basel

Xavier Léon-Dufour, Wörterbuch zum Neuen Testament, Kösel Verlag, München 1981.

470 S., kart., DM 19.80.

Das Werk, hier als preisgünstige Sonderausgabe, erschien 1975, deutsch 1977. Es möchte
«alle Grundkenntnisse» vermitteln, «die der Leser des Neuen Testaments braucht» (7).
Meisterhaft gelingt dies Paul-André Lesort in der zusammenfassenden Einleitung
(19-76). Schade, dass nicht auch die jetzt im Wörterbuch verstreuten Angaben zu
Einleitungsfragen und zur heutigen ntl. Wissenschaft (von «Textkritik» bis «Hermeneutik»)
in derselben Weise dargestellt wurden! - Das Wörterbuch (79-448) ist mit rund 700

Artikeln (von 1 Zeile bis knapp drei Seiten Länge) theologisches Begriffs- und Reallexikon
in einem. Die deutschen Stichwörter fassen oft mehrere biblische Worte zusammen.
Hebräische und griechische Wörter sind in Umschrift gegeben, so dass auch dem der alten

Sprachen Unkundigen der Zugang zu Werken wie dem EWNT eröffnet ist. Die Artikel
stellen den Sachverhalt meist knapp und klar dar und geben die jeweils wichtigsten
Bibelstellen an. Ausgesprochene Lapsi scheinen selten: so fehlt bei «Dekalog» der Hinweis

auf Mt 5,21 ff., bei «Herr» der auf Kyrios als Kaisertitel! Spezifisch Römisch-
Katholisches stört kaum (so z. B. bei «Brüder Jesu», nicht aber bei «Petrus»). Die
historisch-kritische Position ist gemässigt. Der Verzicht auf Literaturangaben ist verständlich.
Doch die relativ breiten Hinweise auf ausserbiblische jüdische und christliche Literatur
sind nahezu wertlos, wenn der Benutzer die betr. Texte nicht finden kann. Ab und an
finden sich Wiederholungen, missverständliche Übersetzungen und Druckfehler. Trotzdem

kann man das Buch auch dem evangelischen Laien empfehlen.



242 Rezensionen

Das Ganze gründet in Xavier Léon-Dufours SJ (geb. 1912) tiefer Überzeugung: «Die
Einheit der Bibel als wesenhafte Gegebenheit des Glaubens erweist sich... auch aufder
Ebene der Sprache; zugleich tritt klar zutage, dass diese Einheit wesenhaft theologischer
Natur ist» (Wörterbuch zur Biblischen Botschaft 1964, XI), d.h., dass man auch das Neue
Testament «als ziemlich einheitliches Begriffsgeflecht betrachten» kann (5). - Das Neue
Testament als «Begriffsgeflecht»? Die Frage sei gleich - der Absicht des Buches entsprechend

- ins Praktische gewendet: Welche «Grundkenntnisse» braucht der heutige Leser
in Wahrheit? Liegen die Schwierigkeiten des Verstehens in erster Linie aufder Ebene des

Begriffs? Im Abstand, «der den Geist des zwanzigsten Jahrhunderts von dem des ersten
Jahrhunderts trennt (5)? Oder vornehmlich in der Mentalität des homo faber? Dessen

also, der es immer weniger vermag, das Lebendige des Lebens wahrzunehmen und dem
darum auch die Schrift toter Buchstabe bleibt? Geht es also heute eher darum, die Texte
des NT s hören zu lernen als Stimmen aus dem U ntergrund, als Sprache der Liebe aus dem
Gebet, als Ereignisse des Geistes, als Gabe von Armen an uns verdächtig Reiche usw.
(Vgl. dazu mein Neues Testament elementar, Neukirchen 1980, und meinen Aufsatz:
«Über Fläresie und Langeweile in der Auslegung des Neuen Testaments, Deutsches
Pfarrerblatt 1980,490-94). Aber man muss wohl noch weitergehen: kündigt sich mitten
in der (auch ökologisch nicht mehr verantwortbaren) Sturzflut von Gedrucktem bereits
die Zeit an, in der das einfache Wesen des Evangeliums als mündliches Wort sich uns dort
neu erschliesst, wo wir umkehren zum Leben, wo wir Schrift und Leben, Ich und Du,
Christus und Gott in einem Ereignis wahrnehmen? Die Frage an den Autor des

Wörterbuchs: Was ist das Wort? Ist es sakramental, dann will es letztlich nicht erklärt,
sondern gereicht werden und so leuchten.

Dieter Nestle, Flasel

Edeltraut Leidig, Jesu Gespräch mit der Samaritanerin lind weitere Gespräche im
Johannesevangelium. Theologische Dissertationen 15, 21981. 372 S. (mit Illustr.),
Fr. 38.-

Zentrales Anliegen der Untersuchung ist das Verständnis der umstrittenen Aussage Joh

4,22 : «denn das Heil kommt von den Juden». E. Leidig will zeigen, dass diese Aussage in
der Theologie des 4. Evangeliums wurzelt und mitnichten als redaktionelle Einfügung
beurteilt werden darf. Um diesen Erweis zu bringen, ist die Verf.n genötigt, weit auszuholen.

Ein erster Hauptteil (1-77) gilt der Auseinandersetzung mit der Quellentheorie und
der existentialen Interpretation R. Bultmanns. Am Beispiel von Joh 4,1-42 zeigt die

Verf.n, dass sowohl die These einer von der Theios-Anër-Anschauung bestimmten
Semeia-Quelle als auch die Annahme einer durch vorchristliche Gnosis bestimmten
Quelle von Offenbarungsreden nicht haltbar ist. Die Verwurzelung des Evangeliums in
alttestamentlichen Traditionen sei nicht zu übersehen. Als Parallelmaterial für seine

Auslegung komme nur das rabbinische und häretische Judentum (z.B. Qumran) in
Betracht. Damit eröffnet sich die Verf.n die Möglichkeit, die johanneische Theologie
unter heilsgeschichtlichem Aspekt zu erfassen. Von hier aus gewinnt sie Zugang zu einer
sachgerechten Interpretation von 4,22b. Für die Ursprünglichkeit der Aussage spreche
auch der Gegensatz von Juden und Samaritern in V.9: «Gerade weil Jesus Jude ist und

von der Samaritanerin als Jude bezeichnet wird, muss in diesem Bericht gesagt werden,
dass das Heil von den Juden kommt» (69).

Im zweiten Hauptteil (79-160) bemüht sich E. L. um die theologische Bewertung des



Rezensionen 243

«Schlüsselverses» 4,22. Da sich auch die Samaritaner als Israel wissen - sie haben ja mit
den Juden den Pentateuch gemeinsam -, sei in V. 22 der Begriff Israel gerade nicht
brauchbar. In der Beschreibung eines innerisraelitischen Gegensatzes müsse die Differenz

zwischen Juden und Samaritanern ausgesagt werden. Darum könne es hier nur
heissen: «das Heil kommt von den Juden». Der Begriff «Jude» habe an dieser Stelle

heilsgeschichtliche Qualität. Die Schlüsselfunktion des Verses werde auch daraus

erkennbar, dass er Niedrigkeits- und Hoheitsaussagen über Jesus miteinander verbinde:
V. 9 und 22 seien durch den Begriff«Jude» miteinander verklammert, V. 22 und 42 durch
den Begriff söteria bzw. söter: «Der Heiland ist der Jude Jesus, der das Heil der Welt
bringt» (131). Überhaupt zeige das ganze Kapitel heilsgeschichtliche Strukturierung:
«Jesus ist für die Frau zunächst ein Jude, dann ein Prophet und schliesslich der Messias.

Für die Jünger handelt ihr Meister zunächst ungewöhnlich, dann folgt von ihrer Seite ein
Missverständnis, Jesus beseitigt es, indem er sie über das Missionswerk informiert»
(160).

Der dritte Hauptteil (162-266) dient dem Aufweis, dass dem Aufbau der Gespräche
im 4. Evangelium formal und inhaltlich ein bestimmtes Schema zugrunde liegt. In
verschiedenen Schritten, in Rede und Gegenrede und unter Anwendung der Technik des

Missverständnisses, führe Jesus zum Glauben an ihn als den Heilbringer. Die christolo-
gische Ausrichtung der Gespräche wird gut herausgearbeitet. In formgeschichtlicher
Hinsicht handle es sich bei diesen Gesprächen um eine eigene Gattung, um das

«Glaubensgespräch», das ansatzweise auch schon hier und dort bei den Synoptikern auftauche.
Lk 5 und Joh 21 biete hierfür das Grundmodell. Der Bultmannsche Begriff der
«Offenbarungsrede» werde dieser Gesprächsstruktur gerade nicht gerecht. E. L. bezieht den

gesamten Gesprächsstoff des 4. Evangeliums in die Analyse ein und untersucht ihn unter
dem Gesichtspunkt von Handlungsstufen, Gesprächsschritten und Erkenntnisstufen.
«Es ist Jesu Ziel, die Menschen von der Selbsterkenntnis zur Gotteserkenntnis zu fuhren.
Das Heil konzentriert sich in ihm, wie in einem Brennpunkt, in dem alle Linien der
Heilsgeschichte zusammenlaufen. Das Heil geht dann von ihm aus, hinein in den Bereich
der Welt» (266).

Die Stärke der Arbeit zeigt sich in der Interpretation des «Schlüsselverses» 4,22. Die
Auseinandersetzung mit der existentialen Interpretation R. Bultmanns überzeugt. Es

wird gezeigt, dass Erzählungs- und Redestoffnicht nur formal, sondern auch theologisch
miteinander verklammert sind. Die Struktur des «Glaubensgesprächs» übergreift beide

gleichermassen.
Kritisch ist zu sagen: die Arbeit ist unnötig breit angelegt. Eine präzise Entfaltung

ihrer Grundthese hätte E. L. auf halbem Raum vollziehen können. Weiter: nach Abweisung

der Bultmannschen Quellentheorie hätte man eine eingehendere Stellungnahme zur
Quellenfrage erwartet. Denn der Evangelist schöpft doch nicht aus der Luft. Ferner: das

Evangelium ist zwar aus einem Geist geschrieben, aber dennoch nicht aus einem Guss.

Darauf weisen zahlreiche literarische Nähte. Wie kommt E. L. damit klar? Schon innerhalb

des 4. Kap. s entsteht doch dieses Problem. Auf S.151 heisst es: «Die vielfältigen
Zusammenhänge wehren eine Annahme von Quellen und Bearbeitern. Speziell 4,1-42
ist formal ausgeglichen. Der Aufbau erhält Dynamik und grössere Wirksamkeit durch die
Verzögerungstaktik. Das buchstäbliche Missverständnis Iässt eine sorgfältig vorbereitete
climax entstehen.» Theologisch ist das richtig, aber doch nicht in literarischer Hinsicht.
Denn die climax scheint u. a. auch das Ergebnis eines literarischen Prozesses zu sein -
unter der Hand des Evangelisten oder eines «johanneischen Kreises». Endlich: Gele-



244 Rezensionen

gentlich stösst der Leser auf psychologisierende und historisierende Betrachtungsweise,
z. B. auf S. 151: «Man könnte annehmen, dass die Samaritanerin die Grenzen ihrer
bisherigen Denkmöglichkeiten überschreitet, um die jüdische Kategorie eines Propheten als

eine Möglichkeit anzuerkennen.» Von den allzu zahlreichen «könnte»-Formulierungen
einmal abgesehen, ist zu fordern, dass man bei der Interpretation streng von der
theologischen Konzeption des Evangelisten her denkt, um dann anmerkungsweise darüber zu
reflektieren, inwieweit er samaritanische Anschauungen korrekt wiedergibt.

Wilhelm Wilkens, Lienen

Andresen, Carl (Hg.), Zum Augustin-Gespräch der Gegenwart II. Wege der Forschung
327, Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt 1981. VI, 367 S. DM 79 - (für
Mitglieder DM 49.-).

Carl Andresen verweist in seiner ausgezeichneten Einführung zum vorliegenden Band
auf das 1931 publizierte Buch von Karl Jaspers «Die geistige Situation der Zeit (erschienen

als 1000. Band der Sammlung Göschen). Der in den seither vergangenen 50 Jahren

eingetretene Wandel der Geistessituation wird einem deutlich, wenn man die von Jürgen
Habermas unter dem an Jaspers anknüpfenden Titel «Stichworte zur geistigen Situation
der Zeit» veröffentlichten 32 Beiträge liest (1979 als 1000. Band der edition suhrkamp
erschienen). Anstelle der Diagnose eines einzelnen, der die Tendenzen seines Zeitalters
zu entschlüsseln versuchte, nun eine Fülle von Stichworten, die Einzelaspekte unserer
Geistessituation beleuchten.

Die darin zutage tretende Auffächerung und Parzellierung ist auch für das Augustin-
gespräch der Gegenwart bezeichnend. Angesichts der verwirrenden Fülle der um den

afrikanischen Kirchenvater kreisenden Arbeiten bedeutet es eine grosse Hilfe, wenn ein

kompetenter Fachmann die an Augustin Interessierten durch den grossen Literaturwald
führt und sie aufdie wichtigen Stationen hinweist. A. ist ein meisterlicher Führer. Seiner
Einleitung lässt er eine Auswahl von neuen Arbeiten aus den Jahren 1963-1970 folgen.
Die Beiträge ergänzen die im ersten Band abgedruckten. Beschäftigen sich die 1962

vorgestellten Untersuchungen vor allem mit der literatur- und geistesgeschichtlichen
Analyse des Kirchenvaters, so unterstreichen die im zweiten Band versammelten Augu-
stins Bedeutung als biblischer Theologe, als Sozialethiker und Lehrer der Erbsünde.

Jede Auswahl weckt auch Fragen. Ist es richtig, Ausschnitte aus Büchern abzudruk-
ken, die in deutscher Sprache vorliegen? Welcher Leser des vorliegenden Bandes besitzt
nicht schon die beiden Bücher von Brown und Duchrow? Statt dieser ausgezeichneten,
aber leicht greilbaren Texte hätten andere Arbeiten Aufnahme finden können, z.B.
neuere Untersuchungen zur psychischen Entwicklung Augustins.

Die abgedruckten Texte sind in drei Abschnitte gegliedert. Der erste trägt den Titel
«Der biblische Theologe». Die Subsumierung des Aufsatzes von R. Lorenz «Gnade und
Erkenntnis bei Augustin», zweier Kapitel aus P. Browns glänzender Biographie «Augustinus

von Hippo» und eines Abschnitts aus der Monographie von R. A. Markus «Sae-

culum» unter diesem Stichwort wirkt etwas gewaltsam.
Das zweite Stichwort «Der Sozialethiker» stellt neben einen weiteren Beitrag von

Brown (Sozialpolitische Anschauungen Augustins) einen Abschnitt aus U. Duchrows
wichtigem Buch «Christenheit und Weltverantwortung» und eine Zusammenfassung der

Hauptkapitel der Dissertation von Jesus Fernandez Gonzalez unter dem Titel «Die
Armut in der Spiritualität Augustins».



Rezensionen 245

Das dritte Stichwort «Der Lehrer der Erbsünde» vereinigt die Studien von W. Simonis

«Heilsnotwendigkeit der Kirche und Erbsünde bei Augustinus» und von P. Ricœur
«Die <Erbsünde> - eine Bedeutungsstudie».

Am Schluss des vorliegenden Bandes folgt ein Register, das glücklicherweise auch den

ersten Band miteinschliesst.

RudolfBrändle, Basel

Antike Welt. Zeitschrift für Archäologie und Kunstgeschichte. Sondernummer 1981:

Monumentale Spuren des Christentums im römischen Nordafrika, Raggi-Verlag,
Feldmeilen, 76 S. sFr./DM 14.80.

Zeitschriften werden üblicherweise nicht rezensiert, sie haben ihren Ort in der Zeitschriftenschau.

Mit der 1981 erschienenen Sondernummer sei eine Ausnahme gemacht.
Wilhelm Gessel, Professor für Alte Kirchengeschichte, Patrologie und Christliche Archäologie

in Augsburg, stellt darin die in Monumenten verschiedenster Art erhaltenen

Spuren des Christentums im römischen Nordafrika vor. Nach einer knappen, aber

informativen historischen Einführung folgen Ausführungen zu Strassenbau, Städteplanung,

Kirchenbau, Theater und Amphitheater, Katakomben und Mosaikkunst. Das

Ganze ist mit ausführlichen Anmerkungen versehen, die mit ihren reichen Angaben zu
den Quellen und der Sekundärliteratur zum eigenen Weiterarbeiten einladen. Die
beigegebenen Photographien illustrieren den Text aufs beste. Wer sich mit den auf uns

gekommenen Schriften von Tertullian, Cyprian, Augustin und anderer christlicher
Autoren beschäftigt, gewinnt durch dieses Heft einen vertieften Einblick in die
Wirklichkeit des nordafrikanischen Christentums.

RudolfBrändle, Basel

Die Gnosis. Dritter Band: Der Manichäismus. unter Mitwirkung von Jens Peter Asmus-
sen eingeleitet, übersetzt und erläutert von Alexander Böhlig, Artemis Verlag
Zürich/München 1980. 462 S.

Die Gnosis-Forschung bildet heute einen zwar kleinen, doch international verschworenen

Kreis von hochspezialisierten Experten, die sich mit äusserster Akribie der
philologischen Rekonstruktion relevanter Texte hingeben. Diesen Eindruck vermittelte
besonders deutlich die grosse Festschrift für den Doyen heutiger Gnosis-Interpretation
Hans Jonas «Gnosis» (1978). Dank zahlreichen Textfunden im 20. Jh. hat sich im Zug
dieser Arbeit das herkömmliche Bild der sogenannten Gnosis stark verändert und vor
allem bereichert. Die damit zusammenhängende, zunehmende Esoterik der Forschung
macht es jedem Zaungast jedoch unmöglich, einen angemessenen Einblick oder gar
Überblick hinsichtlich der Probleme und Resultate dieses speziellen, religionsgeschichtlichen

Zweiges zu erlangen.
Umso erfreulicher muss die Tatsache erscheinen, dass die Gnosis-Forschung der

letzten Jahre gleichzeitig auch den Schritt aus der philologischen Abkapselung heraus

gewagt hat. In verschiedenen historisch-kritisch aufgearbeiteten, deutschen Übersetzungen

liegt unterdessen eine ganze Fülle einschlägiger Originaltexte bereit. Dazu gehört mit
gutem Grund an erste Stelle das dreibändige Werk «Die Gnosis» in der «Bibliothek der
alten Welt» des Artemis Verlages. Mit dem Erscheinen des dritten Bandes «Der
Manichäismus» ist dem Verlag und den Herausgebern Werner Foerster (Band 1 : Zeugnisse der



246 Rezensionen

Kirchenväter 1969, Band2: Koptische und Mandäische Quellen 1971) und Alexander
Böhlig der Abschluss eines Standardwerkes gelungen, das mit seinen rund 1400
Dünndruckseiten und den ausführlichen Apparaten wohl für lange Zeit massgebend bleiben
wird. Es ist dieser gewaltigen Präsentation zu wünschen, dass sie auch über den engen
Kreis von Spezialisten hinaus bekannt wird.

Der neue und im Blick aufdie Menge noch nicht übersetzter Texte wohl nur vorläufig
letzte Band ist ganz dem Manichäismus gewidmet, der der alten Kirche als Höhepunkt
gnostischer Häresie erschienen war. Bereits die umfangreiche Einführung durch den

Herausgeber bietet ein erstaunliches Bild dieser spätantiken, synkretistischen Religion in
all ihren geographischen Spielarten und sprachlichen Eigenheiten. Über zweihundert
Seiten Quellentexte aus dem und über den Manichäismus liefern jedem Interessenten
genügend Material, um aus eigener Anschauung ein vertiefteres Bild zu gewinnen. Nach
Kapiteln geordnet finden sich darin verschiedenste Zeugnisse über das Leben Manis, über
das manichäische System, über den Lehrvortrag, die Ethik, Liturgie und Hierarchie der
Manichäer, um mit Auszügen aus Manis Schriften und einigen manichäischen Hymnen
zu schliessen. Zwei altkirchliche Abschwörungsformeln gegenüber dem Manichäismus
schliessen sich an. Wie bereits in den beiden ersten Bänden wird ein ausführlicher
Apparat von rund 160 S. beigefügt, in welchem das umfangreiche Namen- und Sachregister

für das Studium des Manichäismus von besonderer Bedeutung ist. A. Böhlig ist
damit eine würdige Fortsetzung des von W. Foerster begonnenen Werkes gelungen.

Als Aussenstehender kann man den Wert der hier geleisteten Übersetzungsarbeit
höchstens erahnen. Eine Fülle philologischer Weisheit war aufzubringen, um der Menge
von sprachlich unterschiedlichsten Texten - und Schriften - gerecht zu werden. Die
Dankesliste nimmt sich denn auch aus wie ein esoterisches Familienportrait, das es

verdient, herumgezeigt zu werden: «So lag die Behandlung iranischer und türkischer
Texte in den Händen von Professor J. P. Asmussen, Kopenhagen. Für die griechischen,
lateinischen, koptischen, syrischen und arabischen Texte, die Anmerkungen, die
Einleitung und die Redaktion übernahm Professor Dr. Dr. A. Böhlig, Tübingen, die

Verantwortung. Für die chinesischen Texte stellte freundlicherweise Dr. H. Schmidt-Glint-
zer, Bonn, die von ihm zur Veröffentlichung vorgesehene Übersetzung sämtlicher
chinesischer Manichaica zur Verfügung. Das chinesische Beichtgebet wurde von Professor

Dr. W.Liebenthal, Tübingen, eigens für unseren Zweck neu übersetzt... Professor Dr.
E. Rosner, Göttingen, hatte die Liebenswürdigkeit, die übrigen chinesischen Texte noch
einmal zu überprüfen. Mancherlei Beratung im einzelnen gaben die Mitglieder des

Ostasiatischen Instituts der Universität Tübingen, die Herren Dr. W. Lippert (jetzt
Erlangen) und P. M. Kuhfus. Bei der notwendigen Nachkorrektur der bisher erschienenen

Übersetzungen der einschlägigen arabischen Texte hat freundlicherweise Professor

Dr. M. Ullmann, Tübingen, seinen Rat zur Verfügung gestellt. Ihnen allen gebührt
aufrichtiger Dank» (70 f.).

Alfred Jäger, Bethel/Bielefeld

Klaus Wegenast (Hg.), Religionspädagogik I: Der Evangelische Weg, Wege der For¬

schung 209, Darmstadt 1981. VIII, 502 S., DM 92.- (für Mitglieder DM 56.-).
Die religionspädagogische Diskussion ist bis in ihre jüngste Vergangenheit durch die
Verschränkung zweier charakteristischer Perspektiven gekennzeichnet. Mehr als alle
anderen praktisch-theologischen Disziplinen widmet sich die Religionspädagogik der
Kritik ihrer wissenschaftlichen Prämissen, den Bedingungen ihrer Konstitution, der



Rezensionen 247

Legitimation ihrer Methoden, der Abgrenzung ihres Gegenstandsbereichs. Dieser Pro-
zess ständiger Selbstthematisierung drückt sich in einer Vielfalt einander gegenüberstehender

Programme und Konzeptionen aus. Das Erscheinungsbild der gegenwärtigen

Religionspädagogik ist durch einen Pluralismus verschiedenartiger Theoriemodelle
geprägt, der Fortschritt ihrer Erkenntnis durch die ständige Revision und Ablösung
vorhandener Theoriebildungen. Mag der lediglich theoretisch an der religionspädagogischen

Diskussion Interessierte darin ein Zeichen kreativer Forschungsarbeit sehen, auf
den religionspädagogischen Praktiker wirkt der Zustand der gegenwärtigen
Religionspädagogik eher verwirrend. Und ihm, dem Praktiker, giltja letztlich die wissenschaftliche
Arbeit einer praktisch-theologischen Disziplin.

So scheint es an der Zeit, dass die Religionspädagogik, «die nun seit bald dreissig
Jahren nahezu pausenlos gezwungen war, auf gesellschaftliche Herausforderungen zu
reagieren, einmal innehält und sich der eigenen Geschichte eingedenk wird» (1). Dieser
historischen Relationierung gegenwärtig gültiger Theoriekonzeptionen dient der vorliegende

Band, in dem Klaus Wegenast grundlegende Texte der religionspädagogischen
Wissenschaftsgeschichte - Auszüge aus Lehrbüchern, programmatische Aufsätze und
Literaturberichte - zusammengestellt und damit leicht zugänglich gemacht hat. Die 34
Texte aus der Zeit zwischen 1909 und 1977 stellen einerseits die Probleme dar, um die die
Selbstreflexion der Religionspädagogik in 25 Jahren kreiste. Sie führen andererseits

exemplarische Modelle zur Bearbeitung und Lösung gegenwärtiger religionspädagogischer

Grundsatzfragen vor.
Der Hg., der die religionspädagogische Diskussion in den vergangenen Jahrzehnten

selbst durch inzwischen schon klassisch gewordenen Beiträge weiterführte (Die empirische

Wendung in der Religionspädagogik, 1968 ; Religion in der staatlichen Schule, 1978 ;

abgedruckt: 241 ff.; 278ff), erweist sich als ausgezeichneter Kenner der religionspädagogischen

Wissenschaftsgeschichte. Und er löst das schwierige Problem exemplarischer
Textauswahl in geradezu vorbildlicher Weise. Die Zusammenstellung der Texte vermeidet

Einseitigkeiten und bringt wie die ausführliche Bibliographie am Ende des Bandes die
unterschiedlichen Positionen der Autoren und die verschiedenen Aspekte der thematisierten

Probleme zur Geltung.
W. gliedert die Wissenschaftsgeschichte der neueren Religionspädagogik in fünf

Epochen. Während er die beiden ersten Epochen im Sinne gängig gewordener Beurteilung

qualifiziert und ihrem Selbstverständnis entsprechend einander gegenüberstellt
(«Religionspädagogik im Bann der zeitgenössischen Kultur...» - «Der theologische
Protest»), begnügt sich der Hg. im übrigen mit einer rein historischen Abgrenzung. Das

Spektrum der in den beiden ersten Abschnitten aus redaktionellen Gründen leider etwas

fragmentarisch wiedergegebenen Texte lässt allerdings die von der allgemeinen Beurteilung

häufig übersehenen Differenzierungen der Positionen deutlich erkennen. W. weist in
seiner Einleitung, in der er die geschichtliche Entwicklung der Religionspädagogik seit
der Aufklärung kurz skizziert, auch ausdrücklich auf die Vielschichtigkeit der
Problemkonstellation hin. Neben R. Kabisch und F. Niebergall kommen auch H. Tögel (dessen

eigenwillige Weiterführung der Konzeption von Kabisch im dritten Beitrag zu beobachten

ist), H. Spanuth und O. Eberhard zu Wort. Der Facettenreichtum der «evangelischen
Pädagogik aus Glauben» (der Religionspädagogik der dreissiger Jahre) wird durch das

breite Spektrum der Autoren ebenso deutlich (H. Wienhold, G. Bohne, W. Koepp, M.
von Tiling, R. Hupfeld) wie durch die beiden Literaturberichte von H. Faber und die
erfreulicherweise mitabgedruckten Literaturverzeichnisse.



248 Rezensionen

Dass bei der Auswahl der Beiträge nicht nur deren «wirkungsgeschichtliche
Bedeutsamkeit» und ihre «Informativität für den Leser» ausschlaggebend war, sondern dass

dabei auch «subjektive Voraussetzungen des Herausgebers» notwendigerweise eine Rolle
spielten, räumt W. selbst ein (14). Und es versteht sich von selbst, dass die Kriterien der
Auswahl um so subjektiver ausfallen, je mehr Geschichte und Gegenwart ineinander
übergehen. Jedem Leser wird der eine oder der andere Beitrag entbehrlich erscheinen,
während er andere Arbeiten vermisst. Der Rez. hätte hinsichtlich der Beiträge aus dem

Umkreis des «problemorientierten Religionsunterrichts» eine andere Wahl getroffen
und einige Arbeiten aus der «biblischen Didaktik» aufgenommen. Doch mindern solche
wiederum subjektiven Urteile natürlich die Leistung des Hg.s in keiner Weise.

Zwei redaktionell bedingte Entscheidungen scheinen mir aber doch von erheblichem
Gewicht. Einmal kommen kaum einschlägige Beiträge aus dem Gebiet der Pädagogik

vor; und die wenigen abgedruckten sind gewiss nicht repräsentativ für das pädagogische
Denken ihrer Zeit, sondern mehr im Sinne einer Ergänzung der zeitgenössischen
theologischen Artikel zu verstehen. E. Weniger, W. Klafki, W. Loch und Th. Wilhelm werden

zwar in der Einleitung des Hg.s genannt (11). Doch hätte eine Auswahl exemplarischer
Texte aus der Tradition der geisteswissenschaftlichen Pädagogik (hätte der Umfang des

Bandes sie zugelassen) nicht nur eine Bereicherung des historischen Bildes der
Religionspädagogik bedeutet. Sie hätte darüber hinaus die gegenwärtige Neuorientierung des

religionspädagogischen Denkens sicherlich befördert.
Eine zweite redaktionelle Entscheidung erscheint nicht weniger schmerzlich: die

Aufteilung der evangelischen und katholischen Religionspädagogik in zwei getrennte
Textbände. Gerade die Einsicht in die teils ganz verschiedenartige, teils aber parallel
verlaufende Entwicklung der Religionspädagogik in der evangelischen und der katholischen

Theologie erschliesst wesentliche Erkenntnisse über die gegenwärtige
religionspädagogische Situation. So bleibt nur, den zweiten Band der religionspädagogischen
Textsammlung mit Spannung zu erwarten. Und sicher gilt auch von ihm, was Klaus
Wegenast im Vorwort des ersten Bandes treffend feststellt: Es ist «nicht immer
ausgemacht, ob nicht das Alte oft <moderner> ist als das Neue» (14).

Wolfgang Steck, Kiel

Peter C.Bloth, Karl-Fritz Daiber, Jürg Kleemann, Claus-Jürgen Roepke, Henning
Schröer, Traugott Stählin, Klaus Wegenast (Hg.), Handbuch der Praktischen Theologie,

Bd.2: Praxisfeld: Der einzelne/Die Gruppe, Gerd Mohn, Gütersloh 1981.

424 S., DM 68.-
Der vielschichtige Stoffder gesamten Disziplin wird in diesem Handbuch, das vier Bände

umfassen soll, nicht nach der traditionellen Ordnung der Teildisziplinen Homiletik,
Katechetik usf., sondern nach einem neuen Prinzip, nach Praxisfeldern, geordnet. In
einem ersten Band werden die grundsätzlichen Fragen der Theorie des Faches behandelt,
im zuerst erschienenen zweiten Band das Praxisfeld «der einzelne/die Gruppe». Ein
dritter Band wird, was mit dem Praxisfeld Gemeinden zu tun hat, behandeln, und der
vierte wird sich mit dem Praxisfeld Gesellschaft und Öffentlichkeit beschäftigen. Die
Einzelfragen in den drei Praxisfeldern werden nach dem in allen drei Bänden gleichen,
eher traditionellen Schema Verkündigung und Kommunikation - Bildung und Sozialisation

- Seelsorge und Diakonie - Leitung und Organisation angeordnet. Dieses
zweidimensionale Ordnungsraster (Handlungsbereiche und Handlungsziele) hat verschie-



Rezensionen 249

dene Vorteile: es werden Zusammenhänge sichtbar, die bisher kaum beachtet wurden,
und Themen kommen ins Blickfeld, die man in der Praktischen Theologie noch zu wenig
bemerkt hat. Diese Ausweitung hat freilich den Nachteil, dass die Disziplin zu einer
UniversalWissenschaft wird, in der beinahe über alles geredet wird, was es im menschlichen

Leben gibt, über Malerei, Literatur, Presse, Fernsehen und Film, Selbsterfahrung,
religiöse Erziehung, Gruppendynamik, religiöse Subkulturen und Bürgerinitativen. Ich
habe den Eindruck, dass über einige dieser Themen aus den SozialWissenschaften,

bedingt durch den Gesamtrahmen des Handbuchs, so kurz informiert werden musste,
dass die Kürze zur Lückenhaftigkeit wurde. Wer über die behandelten Sachverhalte gar
nichts weiss, erfahrt nicht genügend, um sich darüber ein Bild zu machen.

Die einzelnen Artikel, zu denen 26 Verfasser zugezogen wurden, sind in ihrer
theologischen Position und in ihrer Art, die Probleme anzugehen, recht verschieden. Die
meisten beginnen mit einem Bericht über einen Fall aus der Praxis. Dieser wird analysiert,

und die grundsätzlichen Erwägungen und Einsichten werden dann jeweils am
dargestellten Fall konkretisiert. Die Artikel bekommen dadurch Praxisnähe und Aktualität.

Aufeinzelne Beiträge einzugehen, ist im Rahmen dieser Rezension nicht möglich, da

Vollständigkeit zu weit führen würde und jede Auswahl willkürlich wäre. Hingewiesen
sei auf die Einleitung zu diesem Band von K. Wegenast mit instruktiven Erklärungen
verschiedener Leitbegriffe (Kirche-Gemeinde, Sozialisation, Identität, Interaktion,
Erfahrung), ferner aufdie Einleitungen zu den vier Hauptteilen, in denen J. Kleemann, P.C.
Bloth, H. Schröer und F.-W. Lindemann ihren Kommentar und ihre Gesamtinterpretation

der nachfolgenden Artikel bieten. Überaus wertvoll sind die auf den neuesten Stand

nachgeführten Literaturangaben zu jedem behandelten Thema.
Der Band zeigt, wie die Praktische Theologie nicht mehr dem Bild entspricht, das

manche Systematiker und Bibelwissenschafter noch immer von ihr haben: sie versteht
sich nicht mehr als blosse Anwendungswissenschaft, die nach dem Schema von der

Exegese über die Dogmatik zur Predigt und zur Katechese Methoden und Regeln für die
Praxis liefert, sondern sie versucht in pragmatischer Orientierung kirchliche, aber auch
christliche und allgemein religiöse Aktivitäten auf verschiedenen Praxisfeldern zu
verstehen und zu erklären und fragt dann von verschiedenen Standpunkten aus nach ihrer
theologischen Verantwortbarkeit und nach Verbesserungmöglichkeiten.

Walter Neidhart, Basel

Peter Antes, Die Botschaftfremder Religionen. Hinduismus, Buddhismus, Islam, Topos-
Taschenbücher, Matthias-Grünewald-Verlag, Mainz 1981.

Ausser ihrem Kenntnisreichtum und ihrer durch trefflich gewählte Beispiele erreichten
Anschaulichkeit fällt an dieser Darstellung der drei im Titel genannten Religionen vor
allem der systematische Charakter auf, der sowohl ihre Anordnung des Stoffes als auch
dessen Wesenserfassung auszeichnet. Jede der drei Religionen wird der Reihe nach unter
den Gesichtspunkten ihrer heutigen Erscheinung, ihrer Entstehung und Geschichte und
ihres Verhältnisses zu den anderen Religionen, hauptsächlich zum Christentum, dargestellt.

Wenn schon dieses Schema zu ihrer Vergleichung nützlich ist, so wird diese erst
recht gefördert und vertieft durch das von dem Verf. von dem Saarbrücker Religionshistoriker

Alfred Rupp übernommene Schema «Enstase, Kenostase, Ekstase und Syn-
stase» als Kennzeichnungen der «Sinnmitte» der jeweils in Frage stehenden Religion. So



250 Rezensionen

fasst A. die Atman-Brahman-Spekulation und die Wiedergeburtlehre des Hinduismus
zusammen unter dem Begriffder Enstase als «Weg der Innerlichkeit», die verschiedenen
Arten des Buddhismus unter demjenigen der Kenostase, der «Selbst-losigkeit», und die

Ergebung in den Willen Gottes und die Mystik des Islams als Ekstase.

In aufschlussreicher Weise rechtfertigt A. diese Charakterisierungen an Hand dessen,

was nach der Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils in den anderen Religionen
«als wahr und heilig» anerkannt werden kann. Er betrachtet es als verheissungsvoll, dass

in diesem Dokument, das in seinen Augen den «vorläufigen Höhepunkt» in der
Geschichte des Dialogs mit den Weltreligionen darstellt, die für seine Kirche nicht
akzeptierbaren Lehrpunkte nicht erwähnt werden, meint aber, man sollte fragen, «ob
bisher noch nicht Anerkanntes bei genauerem Zusehen und tieferem Verständnis doch
noch als Wahrheit anerkannt werden kann» (145). Wenn er selber an Hand des erwähnten
Schemas diesen Dialog aufnehmen möchte, so sieht er sich allerdings in bezug auf die

Sinnmitte des Christentums in einiger Verlegenheit, weil ihm auf Grund der heutigen
Sachlage das dafür vorgesehene Merkmal der «Synstase» von Gott und Mensch zu wenig

eindeutig zum Ausdruck zu kommen scheint, so dass er seine systematischen Ausfuhrungen

mit der Forderung beschliesst, dass das Christentum seine «Sinnmitte» im Blick
sowohl auf die Weltreligionen als auch auf seine entchristlichte Umwelt erst noch in

überzeugender Weise zu formulieren habe. Es zeigt sich darin wieder einmal, wie
befruchtend sich die vergleichende Religionswissenschaft für die Theologie auswirken
könnte.

Fritz Buri, Basel

Eberhard Röhm, Jörg Thierfelder (Hg.), Evangelische Kirche zwischen Kreuz und
Hakenkreuz, Calwer Verlag, Stuttgart, 1981. 160 S., DM 12-

Kurzgefasste Gesamtdarstellungen über die Geschichte der evangelischen Kirche im
«Dritten Reich» hat es auch schon vor dieser Publikation gegeben. Und manche waren
nicht schlecht (so beispielsweise die «Geschichte des Kirchenkampfes 1933/45» von
Erich Beyreuther aus dem Jahre 1966). Aber was dieses Buch aussergewöhnlich macht, ist

die wirklich gelungene Zusammenstellung von kurzgefassten Texten und reichhaltigen
zum Teil erstmals veröffentlichten Dokumenten (Photos, Plakate, Zeitungsausschnitte
etc.). Damit füllt dieser Band - der ja eigentlich als Ausstellungskatalog für die am
19. November 1981 in Berlin eröffnete Ausstellung gleichen Namens konzipiert wurde -
eine schon lange vorhandene Lücke. Das Buch wird seine Käufer finden, ganz sicher nicht
nur unter Theologen, sondern erst recht auch unter den allgemein politisch interessierten
Lesern.

Wenn sich dennoch Kritik erhebt, so betrifft diese vor allem den Bereich, den
K. Scholder schon in seiner Einführung anspricht: die Frage nach der Auswahl der

Quellen. Ein Buch von 160 S. kann nicht mehr als eine Einführung sein, erst recht nicht
bei dieser schwer übersichtlichen Thematik. Vieles muss daher zu kurz kommen. Während

aber einige Quellen durch ihre Aussagekraft bestechen (erwähnt sei hier vor allem
der Aufsatz eines Schülers vom Seminar Maulbronn, welcher euphorisch den Besuch

Hitlers 1935 im Kloster beschreibt - die Überschrift lautet: «Ich habe den Führer gesehen

(72 f.), so stellt sich bei manch anderen die Frage, weshalb sie überhaupt in den Band

aufgenommen wurden ; der Informationswert eines Geschäftsbriefes, der den Preis der

neuen Kreuz-Kette des Landesbischofs von Braunschweig behandelt, ist mir trotz der



Rezensionen 251

vielen Hakenkreuze nicht ganz ersichtlich (34). Vieles, was dem Rez. wichtiger erschienen

wäre, fiel völlig weg. Besonders schmerzlich empfand ich u.a. das Fehlen der

Behandlung von Karl Barths Problematik der Eidesverweigerung, weil dessen Briefwechsel

vom Dezember 1934 mit H. von Soden aus Inhaltsgründen einfach zu wichtig ist, um
übergangen zu werden. Um bei Barth zu bleiben: während die Herausgeber meinen, dass

sich «vor allem in den ersten Jahren die Ökumene als ein unschätzbarer Verbündeter der
Bekennenden Kirche erwies» (85), kam interessanterweise Karl Barth zu einem präzis
umgekehrten Ergebnis: «dass aber Genfund also die ökumenische Bewegung auch in den
entscheidendsten Augenblicken der Geschichte dieser Jahre nie zu hören war» (E. Busch,
Karl Barths Lebenslauf, 331).

Einer der Höhepunkte dieser Publikation stellen für mich die Seiten 102-105 dar: die

Eingabe von Pfarrer Paul Schneider an die Reichskanzlei vor der Ausweisung aus seiner
Gemeinde Dickenschied 1937, ein echtes Glaubensbekenntnis. Der Mann, der für den

Tod dieses Pfarrers im KZ Buchenwald verantwortlich war, lebt heute noch; er wird in
einem evangelischen Pflegeheim in Bayern versorgt. Solche Informationen enthält der
Band freilich nicht. Die Neugier, was aus dem einen oder anderen Verantwortlichen in
der Zwischenzeit geworden ist, kann hier nicht befriedigt werden. Am Schluss wird noch
aufeindrückliche Weise auf Dietrich Bonhoeffer eingegangen. (Die Nachricht von Bon-
hoeffers Tod war Bestandteil in den «Notizen» der Erstausgabe dieser Zeitschrift im Juni
1945.) Auch hier hätte aber wieder gegolten: am liebsten noch detaillierter.

Es darf dennoch nicht vergessen werden: trotz mancher Kritik dürfte es schwerfallen,
aufso knappem Raum eine noch bessere Einführung in die Problematik vorzulegen. Und
das will sehr viel heissen.

Guido Hemmeier, Basel

Burghard Krause, Leiden Gottes - Leiden des Menschen. Eine Untersuchung zur Kirch¬
lichen Dogmatik Karl Barths, Calwer Theologische Monographien Bd. 6, 1980.

391 S„ Fr./DM 48.-.
In vorliegender Arbeit - einer bei W. Joest, Erlangen, entstandenen Dissertation - wird
ein zentrales Thema unserer Zeit angegangen. In einem 1. Teil werden die Vorfragen
aufgerollt, die sich hier stellen. In eins damit werden die Leitfragestellungen entwickelt,
unter denen die Zuordnung von Gott und Leiden in der Kirchlichen Dogmatik Karl
Barths gesehen wird. Zwei Tendenzen bestimmen heute das Verständnis der Beziehung
zwischen Gott und dem Leiden: die Tendenz zur Identifizierung und die Tendenz zur
Polarisierung. Der ersten Tendenz gegenüber gilt es festzuhalten: «Gottes innerweltlicher

Leidensort ist als christologisch definierter der konkrete Ort des Beteiligtseins Gottes

an der besondern Passionsgeschichte Jesu von Nazareth einschliesslich ihrer israelitischen

Vorgeschichte. Dieser Ort kann als innerweltlicher Ort Gottes nur dann
unverwechselbar kenntlich bleiben, wenn zwischen Passio dei im besondern und passiones
hominum im allgemeinen theologisch unterschieden wird» (27 f.). Weiter: «Die theologische

Explikation der sich im Leiden durchsetzenden und bewährenden Liebe Gottes
bedarf der Konkretion durch das erzählende Einholen der Israelgeschichte in eine

kreuzestheologische Auslegung des Seins Gottes. Eine solche Auslegung hat die dogmatische
Funktion des Apathie-Postulats... theologisch zu verteidigen und zugleich die inhaltliche

Behauptung des Apathieaxioms zu überwinden» (35 f. Der zweiten Tendenz gegenüber

insistiert der Verf. darauf, dass die «notwendige Bestimmung des polemischen



252 Rezensionen

Verhältnisses zwischen Gott und dem Leiden die Explikationsmöglichkeiten des

geschichtlichen Dabeiseins Gottes> nicht gefährden» darf (54). Von daher ergeben sich die

Leitfragen, unter denen «das Zuordnungsmodell 'Gott und das Leiden'» in der Kirchlichen

Dogmatik analysiert werden.
Im Hauptteil wird 1. von der «Passio Dei», d.h. der «Bedeutung des Leidens für

Barths Verständnis der Gottesgeschichte», 2. von der «Passio hominum», d. h. der
«Bedeutung der Gottesgeschichte für Barths Verständnis des Leidens», gesprochen. Es

geschieht das in «interpretierender Paraphrase» der Gedankengänge Barths. Dabei bleibt
deutlich, dass eine solche Auslegung nicht nur einen «reproduzierenden», sondern auch
einen «schöpferischen Akt» darstellt, «dem immer wieder Entscheidungscharakter
eignet» (64).

Von der Sorgfalt, mit der der Verf. diese Interpretationsaufgabe vollzieht, vermag
diese Besprechung keinen Eindruck zu vermitteln. Er wird Barths Fähigkeit, der
ungeheuren Komplexität der Probleme eben so standzuhalten, dass er sie ins Licht der
Offenbarung Gottes und des Menschen in Jesus Christus rückt, hervorragend gerecht. Ein
besonderer Vorzug der vorliegenden Arbeit liegt m.E. in der Thematisierung der Frage
nach dem Verhältnis zwischen «theologischem und empirischem Leidensverständnis»
(55 ff.). Sie wird am Schluss in einer schönen Besinnung zum Thema «Gotteserfahrung
im Leiden» wieder aufgenommen. Hier werden dem Christen, der Seelsorge an den
Leidenden zu üben hat, wertvolle Hinweise vermittelt.

Eduard Buess, Basel

Bernhard Grom, Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- und Ju¬

gendalters, Patmos Verlag, Düsseldorf-Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1981.

390 Seiten, kart. DM 38.-.
Bernhard Grom hat in den vergangenen Jahren verschiedene Veröffentlichungen zur
Theorie und Praxis der Religionspädagogik vorgelegt. Nun entwirft er das Programm
einer neuen wissenschaftlichen Disziplin, der religionspädagogischen Psychologie, und
entfaltet es zugleich auf seine Weise. Der Verf. knüpft zwar an die klassischen Theoriemodelle

der pädagogischen Psychologie an, er entwickelt seinen eigenen Entwurf aber

nicht im Zusammenhang einer ihrer traditionellen Schulen. Vielmehr soll aus einer

Synthese der verschiedensten psychologischen und theologischen Erkenntnisse und
Methoden die religionspädagogische Psychologie als selbständige Disziplin begründet
werden.

Dreierlei soll die neue religionspädagogische Disziplin leisten: Sie soll «ethischreligiöse

Sozialisations-, Erziehungs- und Unterrichtsvorgänge beschreiben, erklären
und optimieren lassen» (11). Aus ihrer empirischen Aufgabe ergibt sich die Methode der

Darstellung. Der Verfasser geht von typischen «Schlüsselerfahrungen» aus, die im Spiegel

exemplarischer Fallbeispiele dargeboten werden. Aus einer eingehenden
pädagogisch-psychologischen Deutung werden praktische Konsequenzen für die religiöse Erziehung

in verschiedenen lebensgeschichtlichen Entwicklungsstadien abgeleitet.
Der erste Hauptteil des Buches gilt der theoretischen und praktischen Strukturierung

positiv verlaufender religiöser Sozialisationsprozesse. Leitziel der religiösen Erziehung
ist die «reife Religiosität in einer reifen Persönlichkeit» (40) - eine Kurzformel, die aus

der Darstellung einer breiten Skala von alternativen Erscheinungsweisen und Orientierungen

subjektiver Religiosität gewonnen wird. Die Voraussetzung des religiösen
Reifungsprozesses sieht der Verf. in einer «allgemeinen Meditationsfahigkeit, die sich zu



Rezensionen 253

religiöser Erfahrungsbereitschaft und zum Gebetsdialog entwickelt» (49). Aus der Deutung

der religiösen Erfahrung werden drei Dimensionen «dialogischer Erfahrungsbereitschaft»

operational entwickelt: «Grundvertrauen, das sich zu religiösem Vertrauen auf
unbedingtes Bejahtsein entwickelt» (60 ff.), «positive Lebenseinstellung, die sich zu
dankbarer Zustimmung zu einer umgreifenden Güte und Grösse entwickelt» (78 ff.),

«prosoziales Empfinden, das sich zum altruistischen Mitlieben mit einer unbedingten
Zuwendung zu allen entwickelt» (101 ff.). Abschliessend zeichnet der Verf. die drei
Dimensionen religiöser Erfahrung und deren erzieherische Förderung in den
Gesamtzusammenhang der affektiven und kognitiven Entwicklung menschlicher Identität
ein.

Liegt der erste Teil des Buches die Voraussetzungen eines positiv verlaufenden
religiösen Entwicklungsprozesses und die dazu nötigen religionspädagogischen Verfahrensweisen

dar, so zeigt der Verfasser im zweiten Hauptteil mögliche Gefährdungen und

Fehlentwicklungen religiöser Sozialisation am Beispiel fehlgeleiteter Gottesbeziehungen
und deren Korrektur auf. AufGrund affektiver Übertragungsmomente erscheint Gott als

«Angst- oder als Wunschphantasie» (150 ff.), aufGrund kognitiver Übertragungstendenzen

als «Macher, Lenker und körperhafter Weltraum-Mensch» (175 ff.). Die Überwindung

solcher nicht entwicklungsfähiger Gottesvorstellungen ist die Aufgabe der religiösen

Erziehung. Im dritten Teil des Buches werden einige spezielle Themenbereiche der

religionspädagogischen Psychologie erörtert : die Entwicklung des Glaubens an Jesus, das

Verständnis biblischer Texte, die Gewissensbildung und übergreifende Erziehungsaufgaben

im Jugendalter.
Auf den ersten Blick stellt sich G.s Buch als eine überaus komplexe Zusammenfassung

verschiedenartiger Materialien, Gedankengänge und Deutungsweisen dar. Erst bei
seiner genauen Durcharbeit wird die Konsistenz der Theorie deutlich. Und zur Durcharbeit

lädt das Buch den Leser ein. G.s Religionspädagogische Psychologie ist zum einen
ein Lesebuch. Die Fülle von Fallbeispielen aus der Erziehungs- und Unterrichtspraxis
bezieht die Erfahrung des Lesers in den vorgeführten Diskurs ein. Es ist sodann ein
Arbeitsbuch, denn es verlangt vom Leser ständig kritische Mitarbeit, Zustimmung und

Weiterführung der dargestellten Erkenntnisse. Es ist schliesslich ein Praxisbuch. Denn
erst in der praktischen Erprobung der Erkenntnisse und in der Befolgung der erteilten
Ratschläge kommt das Buch an sein Ziel.

Nicht unerwähnt bleiben kann, was das Buch nicht leistet. G. legt zwar einen
selbständigen Entwurf religionspädagogischer Psychologie vor. Er geht aber von einem so

eigenwilligen Verständnis christlicher Erziehung aus, dass es schwerfallt, sein Konzept
den vorhandenen Entwürfen der pädagogischen Psychologie oder der Religionspädagogik

zuzuordnen. Der Verf. verwendet und zitiert zwar eine Fülle von Ergebnissen
empirischer Untersuchungen. Aber er setzt sich nur am Rande mit deren theologischen
Prämissen auseinander. Daher verlieren die klassischen Begriffe (wie etwa der der Übertragung)

ihren präzisen Gehalt und werden zu vieldeutigen Kategorien in den unterschiedlichsten

Deutungsversuchen. Den vorwiegend wissenschaftlich interessierten Leser führen

auch die in einem Anhang gesammelten Exkurse zu Kohuts Weiterentwicklung der
Tiefenpsychologie oder zu den Stufentheorien von Piaget und Kohlberg nicht wesentlich
weiter. Aber an den lediglich wissenschaftlich interessierten Leser wendet sich das Buch
wohl auch nicht. Dem religionspädagogischen Praktiker dagegen ist die Lektüre - und
mehr: die genaue Durcharbeitung - des Buches zu empfehlen.

Wolfgang Steck, Kiel



254 Rezensionen

Vittorio Subilia, II protestantesimo moderno tra Schleiermacher e Barth, Claudiana,
Torino, 1981. pp. 141, L 5800.

Il libro si compone idealmente di due parti. La prima (cc. I-III) vuol essere una presen-
tazione informata, ma eccessivamente schematizzante, del protestantesimo moderno,
identificato con la teologia liberale, di cui vengono messe in luce, oltre che le premesse
culturali (ricondotte a cinque - ismi: umanesimo, antitrinitarismo, spiritualismo, illu-
minismo, idealismo), sei caratteristiche fondamentali, individuate in altrettante figure
della coscienza moderna, atteggiantesi via via in coscienza religiosa (Schleiermacher),
etica (Kant), critica (Baur e metodo esegetico storico-critico), ideale (Schelling, Strauss),

risvegliata (Neander, Tholuck) e sociale (Blumhardt, Kutter, Ragaz). La seconda parte,
più breve, si limita al cap. IV, ma è quella che offre il filo conduttore per intendere lo
spirito che guida il volume, inducendo a leggerlo come una «protesta» nel segno di Barth
contro Tintera esperienza del liberalismo religioso moderno. Quest' ultimo - ma forse

varrebbe la pena richiamare qui la sana diffidenza di Jaspers nei confronti del termine
screditato «Liberalismus» e accoglierne la proposta di sostituirlo con «Liberalität» (cfr.
Bultmann-Jaspers, Die Frage der Entmythologisierung, München 1954,41, stranamente
il libro del S. non cita mai questo testo che, a nostro avviso, è tra i più adatti a far intendere

quello che ultimamente si raccoglie nelT espressione «teologia liberale») - sarebbe, in
fondo, per l'Autore una forma deprecabile di «adattamento conformistico» alio spirito
del secolo. Perduto l'impeto confessante delle origini cristiane e della Riforma, la teologia
liberale - la cui storia il S. non si perita di dilatare dall' apologetica del II sec. alla «teologia
filosofica di Wolfhart Pannenberg e di altri teologi anti-barthiani di varia estrazione»

(104) - si caratterizzerebbe più per le mimetiche contorsioni apologetiche che per la virtù
di autoaffermazione della Parola. «Per timoré di essere inattuale, di non marciare al passo

con Tepoca, la teologia liberale ha subito il concetto post-illuministico di libertà» (109),
smarrendo la libertà donata da Cristo.

Se la vicenda qui descritta fosse semplicemente quella di una teologia, non si avreb-
bero troppi motivi per inquietarsi. Ma il S. parla di «protestantesimo moderno», con
espressione che, ad onta dei limiti cronologici che parrebbe imporre il titolo («tra
Schleiermacher e Barth»), risulta nel volume talmente ampia da farci chiedere se alla
Riforma - al di là delle sue discusse e discutibili influenze sulPorigine del mondo
moderno e del capitalismo - sia ancora possibile riservare uno spazio di influenza dentro
la storia «moderna», uno spazio appunto storico, colmato da una vita ecclesiale e da una
teologia alternative a quelle «liberali» (dal disegno storico del S. parrebbe che alla
Riforma si ricolleghi unicamente la protesta di Barth). Ma su questo e su simili inter-
rogativi aveva già detto cose illuminanti un saggio di Ernst Troeltsch (Was heisst <Wesen

des Christentums)?), che avrebbe meritato maggiore attenzione anche da parte del S.,

affinché su certi problemi non si continui a parlare corne se certe cose non fossero mai
state dette. Per parte nostra vorremmo soltanto avanzare una contro-domanda, provo-
cata da un paio di affermazioni del nostro Autore: è proprio vero che a Kant e a

Schleiermacher si deve imputare Taccentuarsi nel mondo moderno del disinteresse per la

teologia? Non lo crediamo. Ma per confermare il nostro convincimento dovremmo
scrivere la storia del «protestantesimo moderno» con criteri diversi da quelli adottati dal
S. Cosa che peraltro è già stata fatta da altri, ed egregiamente.

Giovanni Moretto, Chieti


	Rezensionen

