Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 38 (1982)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Othmar Keel, Das Bécklein in der Milch seiner Mutter und Verwandtes im Lichte eines
altorientalischen Bildmotivs, Orbis Biblicus et Orientalis 33, Universitdtsverlag Frei-
burg (Schweiz), Vandenhoeck & Ruprecht Gottingen, 1980. 163S., 128 Abb., 6 T.

Othmar Keel verfolgt in seiner jiingsten Monographie die Frage, welchen Sinn das im

Bundesbuch (Ex 23,19b), im Privilegrecht Jahwes (Ex 34,26b) und im deuteronomischen

Gesetz (Dtn 14,21c) begegnende Verbot, das Zicklein in der Milch seiner Mutter zu

kochen, hat (vgl. zudem noch Ex 22,28b.29; Lev 22,27.28; Dtn 22,6 f.). Er geht dabei in

drei Schritten vor. Erstens referiert er die bisher vorgetragenen Interpretationsmoglich-
keiten und unterzieht sie einer kritischen Priifung, zweitens interpretiert er das Verbot
innerhalb seines literarischen Kontextes und drittens verdeutlicht er anhand von zahl-
reichen Abbildungen dessen zeitgendssischen Verstehenshorizont. _

Ad 1: K. zeigt auf, dass sich im paldstinisch-rabbinischen Judentum keine Antwort
nach dem Sinn des Verbotes, Fleisch in Milch zu kochen, findet. Es wird vielmehr als
«Paradebeispiel fiir ein Verbot genannt, dessen Bedeutung unbekannt ist und dessen
Griinde zu erfahren zu den Freuden der kiinftigen Welt gehort» (15). Philo von Alexan-
drien als Reprisentant des hellenistischen Judentums versuchte dagegen in seinem
Traktat «De virtutibus» (§§ 125-144), dieses Verbot verstindlich und einsichtig zu
machen. Bei ihm sind nach K. drei Aspekte zu beachten: a) Philo sieht «den Sinn der
Gebote im Respekt vor der vollkommenen Weisheit der Natur bei ihrer Sorge um die
Weitergabe des Lebens» (20); b) Er fasst «die Tiere um ihrer selbst willen ins Auge, ihre
Instinkte, ihre Schmerzen, die willkiirlich zu verletzen verabscheuenswerte Grausamkeit
verrity (201); ¢) Wenn der Gesetzgeber schon gegeniiber den vernunftlosen Tieren sol-
che Riicksichtnahme verlangt, wieviel mehr dann gegeniiber den Mitmenschen. Dieser
dritte Aspekt kann nach K. als «humanitir» bezeichnet werden. Die «humanitire»
Deutung fand vor allem im Mittelalter und im 19.Jh. wieder ihre Vertreter (u.a. C.F.
Keil, H.J. Crelier). Heute findet sich in den Kommentaren in erster Linie die kultpole-
mische Deutung, die den Grund fiir das Verbot in der Abwehr eines heidnischen Brau-
ches sieht. K. weist jedoch mit gewichtigen Argumenten diese Deutung zuriick, denn was
«an Belegen daftir angefiihrt wurde, waren Postulate oder keine echten Parallelen» (35).
«Die kultpolemische Deutung ist jedenfalls eine durch nichts begriindete reine Vermu-
tung» (39).

Ad 2: Der literarische Kontext des Verbotes, das Zicklein in der Milch seiner Mutter
zu kochen, weist nach O. Keel auf die Darbringung der Erstlinge im Zusammenhang mit
den drei jahrlichen Erntefesten. Nun sind weder die drei Jahresfeste noch die Darbrin-
gung der Erstlinge etwas spezifisch Israelitisches, sie entstammen vielmehr der Kultur-
landtradition. « Angesichts dieser Sachverhalte und der Tatsache, dass unsere Verbote ihr
Schwergewicht in alten Zusammenhingen (Bundesbuch, Privilegrecht Jahwes) haben
und im Deuteronomium eher zuriicktreten, scheint mir die Annahme, es handle sich hier
um Kultpolemik, ziemlich abwegig, denn antipolytheistische und damit in Zusammen-
hang stehende kultpolemische Tendenzen werden erst von Elija und Elischa an virulent
und erreichen erst in der deuteronomisch-deuteronomistischen Bewegung Durchset-
zungsvermdogen und gesetzliche Verankerung» (42 f.). Aus diesen Griinden ersetzt K. die
«humanitire» und die kultpolemische Deutung durch eine «religiose» Interpretation,
denn er versteht die das Muttertier und sein Junges betreffenden atl. Opfervorschriften als



Rezensionen 237

Tabuisierung eines Opfertieres. Im vorderasiatischen Raum erscheinen vom 4.Jt. bis
zum 3.Jh. v.Chr. und auch in Israel zu Beginn des 1. Jt. v.Chr. nicht die Kuh und die
Ziege, sondern die sdugende Kuh und die sdugende Ziege «als Symbol gottgeschenkter
Fruchtbarkeit und goéttlicher Sorge und Liebe, die vor allem durch bestimmte Mutter-
gottheiten reprisentiert werden» (44). Israel scheint solche Opfertabus von den Kanaa-
nédern iibernommen zu haben. «Sie scheinen in Israel dann zu allgemeinen Speisevor-
schriften und wenigstens in einem Fall zum Ausdruck des Respekts vor einer grundle-
genden Schépfungsordnung geworden zu sein» (44). Weil das sdugende Muttertier im
syro-paldstinischen Raum nicht sehr fest mit einer bestimmten Gottheit verbunden war,
konnte Israel bestimmte Opfertabus und Speisevorschriften in bezug auf das sdugende
Muttertier ibernehmen, ohne seine exklusive Orientierung an Jahwe aufzugeben.

Ad 3: Mit Hilfe der Abbildungen aus der dgyptischen und vorderasiatischen Bild-
kunst zeigt K. ungemein eindriicklich die Betroffenheit des altorientalischen Menschen
iiber das intime Verhiltnis zwischen dem Muttertier und seinem Jungen, die sich in der
Tatsache konkretisierte, dass das sdugende Muttertier Symbol verschiedener Gottheiten
wurde.

Im Anschluss an dieses wichtige Buch wird sicherlich mancher Kommentar zu Ex,
Lev und Dtn neu liberarbeitet werden miissen, denn K.s «religiése» Deutung des oben
genannten Verbotes iiberzeugt vor allem auf Grund der literarischen Analyse. Zu danken
ist ihm aber auch fiir die Durchsicht der dlteren Zeugnisse, fiir das tiber 230 Titel
umfassende Literaturverzeichnis und fiir die Zusammenstellung der eindriicklichen 128
Abbildungen — der Dank gilt auch Frau Hildi Keel-Leu fiir die Anfertigung der Zeich-
nungen — sowie der 6 Tafeln. — Corrigenda: S.9: Milchkiiche statt Michkiiche; S.71:
landwirtschaftlicher statt landwirtschatlicher; S.144: der Mensch statt de Mensch.

Heinz-Dieter Neef, Tiibingen

Mélanges Dominique Barthélemy. Etudes bibliques offertes a I’occasion de son 60¢
anniversaire, ed. P.Casetti, O. Keel et A.Schenker, Orbis Biblicus et orientalis 38,
Editions Universitaires Fribourg, Vandenhoeck & Ruprecht Gottingen 1981.
XI11+724 p., 31 ll. '

Zu Ehren des in La Pallet geborenen dominikanischen Gelehrten, seit Jahrzehnten fiih-

renden Textkritikers und des Griinders des Freiburger Institut Biblique (1970) hat, ange-

regt durch die Freiburger Kollegen, ein weltweiter Freundeskreis eine Festschrift geschaf-
fen, die nicht nur die grosse Ausstrahlung der Titigkeit D.B.s widerspiegelt, sondern auch

die Bedeutung der textkritischen Arbeit flir die biblische Theologie dokumentiert. Die 29

wissenschaftlichen Beitrdge (der 30. stammt von der langjdhrigen Mitarbeiterin B.s,

B. Schacher: sie schrieb die Offsetvorlagen des umfangreichen Werkes) werden eingeleitet

durch eine so informative wie liebenswiirdige Laudatio, die ein Portriat des Geehrten

bietet — durch eine Handzeichnung erginzt —, von O. Keel und A. Schenker. Schon hier
wie in fast allen Beitrdgen spiirt man etwas von dem Fluidum des Menschen und des

Gelehrten B., das offensichtlich seine Umgebung und seine Kollegen, Mitarbeiter und

Freunde sehr beeindruckt, ja fasziniert hat. So viele freundschaftliche Dedikationen liest

man in Festschriften selbst selten. Dabei hat es mich besonders verwundert, mit wieviel

Humor die Textkritiker ihre gewiss zu Unrecht als trocken und verstaubt angesehene

unentbehrliche Arbeit tun. Man stosst auf Schritt und Tritt auf launige, geistreiche,

ironische Seitenblicke, welche die Textkritik geradezu als «frohliche Wissenschaft»



238 Rezensionen

erscheinen lassen. Man liest mit Schmunzeln, B.s beeindruckende Korpergrosse und
geistige Souveranitit habe ihm den Spitznamen (s. v.v.) «Dieu le Tout-Puissant» einge-
tragen, er habe im Freiburger Bibelinstitut angeregt, die wissenschaftlichen Zusammen-
kiinfte gelegentlich durch eine Art «Kasperletheater» aufzulockern u.a. mehr. Solcher
Geist durchweht ein wenig auch die Beitrdge der Autoren, deren einer gleichsam als
Motto des ganzen Werkes Origenes zitiert: «in singulis enim si qui scit in altum fodere
inveniet thesaurum, et fortassis etiam ubi non existimatur latent mysteriorum pretiosa
monilia» (21). Und wissenschaftliche Pretiosen finden sich in dem ganzen umfangreichen
Werk. Die Autoren sind zunichst die engsten textkritischen Kollegen und vor allem
Freunde aus dem Arbeitskreis des Weltbundes der Bibelgesellschaften, der seit Jahren an
einer textkritischen Handreichung fiir Bibeliibersetzer arbeitet (man spricht von 5000
Problemstellen, die zu bearbeiten sind) und namhafte Gelehrte unter dem Vorsitz von
E.Nida vereint: N.Lohfink, H.P. Riiger, J. A. Sanders u.a. auch C.Locher, A.Schen-
ker.

Die textkritischen Beitriige seien kurz vorgestellt oder wenigstens genannt: S. Brock,
Genesis 22 in Syriac Tradition; J. Carmignac, Les devanciers de S. Jérome. Une traduc-
tion latine de la recension »otye dans le second Livre de Chronique; H. Cazelles, Texte
massorétique et Septante en Js 2,1-5; A. Diez-Macho, L’usage de la troisicme personne
au lieu de la premiére dans le Targum (mit interessanten Ausblicken auf die sog. Men-
schensohnworte Jesu als eigentliimliche araméische Ausdrucksformen); M. H. Goshen-
Gottstein, Bibel Exegesis und Textual Criticism. Isaiah 49,11: MT and LXX (das Hebrew
University Bible Projekt geht weiter, Jes. I, Kap.22-44 erscheint 1981; 111, Kap.44-66
ist fiir 1982 vorgesehen, 104 A.1); R. Hanhart, Die Ubersetzungstechnik der Septuaginta
als Interpretation (Daniel 11,29 und die Agyptenziige des Antiochus Epiphanes); N. Loh-
fink, Textkritisches zu jr§ im AT (textkritische Begriindung des entsprechenden Artikels
im ThWAT); A.Saenz-Badillos, Les TeSubot de Dumas ben Labrat contre le Mahberet
de Menahem. Matériaux nouveaux; J. A. Sanders, Text and Canon: Old Testament and
New (u.a. Vorstellung des Ancient Biblical Manuscript Center in Claremont mit seiner
Mikrofilmsammlung); P.Skehan, St.Patrick and Elijah (zu einem typischen Missver-
stdndnis des Kreuzesrufes Jesu); S. Talmon, The Ancient Hebrew Alphabet and Biblical
Text Criticism (Nachweis der Verwechslung von althebridischem Aleph und Taw in
vergleichbaren Texten); J. Targarona de Saenz-Bachillos, Le texte grec du Livre de Juges
présenté par les manuscrits (d) ptv; E. Tov, The Impact of the LXX Translation of the
Pentateuch on the Translation of the Other Books; G. E. Weil, Les décomptes de versets,
mots et lettres du Pentateuque selon le manuscrit B19a de Leningrad. Un essai d’arith-
métique des scribes et de massorétes; J. W. Wewes, A Study in Vatapediou 600 in Num-
bers (Untersuchung einer griech. Athoshandschrift aus dem 11.Jh.).

Die Fiille dieser textkritischen Beitrdge z. T. zu Einzelstellen wird nun garniert von
Autoren mit biblisch exegetischen und literaturwissenschaftlichen Beitrdgen aller Art
von nicht minderem Gewicht — Zeichen dafiir, dass der Jubilar auch andere Saiten zum
Klingen bringen konnte. Man findet Wortuntersuchungen: C. McCarthy, The Apple of
the Eye; G. Schelbert, Sprachgeschichtliches zu "abba’; C. Spicq, £U0og, eithonévog; Exe-
gesen: O. Keel, Zeichen der Verbundenheit. Zur Vorgeschichte und Bedeutung der For-
derungen von Deuteronomium 6,8 f. und Par. (illustrierte Untersuchung zu Dt 6,8 f. von
grosser Bedeutung fiir das Verstidndnis dieser atl. Zentralstelle, 82 Seiten, 31Abb.);
C.Locher, Altes und Neues zu Maleachi 2,10-16 ; G. Rouiller, Parabole et mise en abyme
(neue Aspekte der Gleichnisauslegung); A.Schenker, Saure Trauben ohne stumpfe Zih-



Rezensionen 239

ne. Bedeutung und Tragweite von Ez 18 und 33.10-20 oder ein Kapitel atl. Moraltheo-
logie; R. Tournay, Le cantique d’Anne. I Samuel II.1-10; B. Tremel, Le signe du nou-
veau-né dans la mangeoire. A propos de Luc 2,1-20; H. Venetz, Theologische Grund-
strukturen in der Verkiindigung Jesu ? Ein Vergleich von Mk 10,17-22; Lk 10,25-37 und
Mt 5,21-48. Dazu kommen Beitrdge anderer Art: P.Grelot, Le Livre des Jubilés et le
Testament de Lévi; E. A.Nida, Problems of Cultural Differences in Translating the Old
Testament; O. Rickenbacher, Quelques problémes du Psalm 117 en malgache (=made-
gassisch); H. P. Riiger, Eine rabbinische Uberlieferung im Pilgeritinerar des Anonymus
von Piacenza (kostliche Studie zu der Legende vom Lecken der Tiere an der Salzsdule von
Lots Weib und deren Restitution).

Das Werk bietet eine reichhaltige Tafel. Jeder biblische Theologe findet Belehrung.
Besonders beeindruckend ist die Entsprechung der Beitriige zu dem wissenschaftlichen
Werk von Dominique Barthélemy.

Klaus Seybold, Basel

Bernhard Lang (Hg.), Der einzige Gott. Die Geburt des biblischen Monotheismus, Kosel,

Miinchen 1981.

Nachdem jahrzehntelang das Thema des alttestamentlichen Ein-Gott-Glaubens als
unproblematisch empfunden wurde, scheint es jlingst — im Zusammenhang mit der
Problematisierung anderer Selbstverstindlichkeiten im geldufigen Bild der Literatur-
und Religionsgeschichte Israels — an Interesse zu gewinnen. Die vorliegenden Aufsitze
zeichnen sich durch gemeinsame Grundannahmen aus: Das vorexilische Israel ist grund-
sdtzlich im Raum des Polytheismus anzusiedeln; die eigentliche Wende zu einem exklu-
siven und intoleranten Jahwe-Glauben ergibt sich erst im Exil, mit der Deuteronomistik
und damit verwandten Kreisen.

Der Beitrag von Morton Smith (Religiose Parteien der Israeliten vor 587,9-46) stellt
einen leicht iiberarbeiteten Auszug aus dem 1971 erschienenen Werk «Palestinian Parties
and Politics that Shaped the Old Testament» dar. S. skizziert verschiedene Seiten des
vorexilischen Jahwekultes: Jahwe ist Nationalgott Israels in durchaus polytheistischem
Kontext; er ist dariiber hinaus in besonderer Weise mit dem Konigshaus verbunden; er
wird aber in einer vielgestaltigen «Bewegung» zunehmend mit einem exklusiven Gel-
tungsanspruch verbunden. Wo die eigentlichen religiosen Antriebe fiir diese Jahwe-
allein-Bewegung zu suchen sind, lésst S. freilich offen; er stellt lediglich fest, dass hdufig
konservative Bestrebungen hinsichtlich der Sozialordnung und Lebensform oder be-
stimmte politische Tendenzen mit religiosen Impulsen verbunden gewesen seien. Bei der
Behandlung der prophetischen Biicher steht mit Recht Hosea im Zentrum, und mit
ebensolchem Recht wird der kanaandische Hintergrund der hoseanischen Begriindung
der Ausschliesslichkeitsforderung des Propheten dargestellt. Aber die oberfldchliche
psychologische Analyse Hoseas (samt dem Hinweis, dass die Ehebruchsthematik «jene
gestorten Personlichkeiten, die in Juda Propheten wurden, so tief ansprechen», 34) ver-
mag nicht zu tiberzeugen. Immerhin: Der Hinweis, dass die Ausschliesslichkeitsforde-
rung Jahwes nicht in einem Zuge und nicht einmal in einer einheitlichen sozio-kultu-
rellen Gruppierung entwickelt wurde, ist bedenkenswert.

B. Lang nimmt in seinem Beitrag zur Jahwe-allein-Bewegung die Arbeit von Smith
zum Ausgangspunkt (47-83). Er differenziert manches genauer und liefert Begriindungen



240 Rezensionen

nach, die bei S. fehlen. Die Entstehung des Exklusivitdtsanspruches Jahwes wird in fiinf
Phasen (Auseinandersetzung zwischen Jahwe und Baal im 9.Jh.; Hosea; Hiskia; Josia;
Exil) entwickelt, sodann wird die Integration polytheistischer Reste in den Monotheis-
mus exemplarisch dargestellt. Problematisch sind da und dort die religiosen Impulse, die
L. fiir die «Bewegung» namhaft macht. Zu Phase | nennt er neben politischen und
sozialen Motiven das «Wesen Jahwes», das sich einer Einbettung in ein im Mythos
entfaltetes Beziehungsgeflecht zu anderen Goéttern entzogen habe (59 ff.). Wie hat sich
dieses Wesen Jahwes historisch vermittelt, welche kulturellen und anthropologischen
Gegebenheiten korrelieren ihm ? Hinsichtlich Phase2 nimmt L. an, dass keine direkten
Impulse von den Konflikten des 9. Jh.s auf die Polemik Hoseas eingewirkt hatten (66 £).
Dafiir wird das in Mesopotamien in Notzeiten zu beobachtende Phianomen des «tem-
pordren Monotheismus» auch fiir Israel postuliert und als Wurzel der hoseanischen
Monolatrie in Anspruch genommen, was kaum iiberzeugen kann.

Hermann Vorlinder setzt in seiner Arbeit iiber den «Monotheismus Israels als Ant-
wort auf die Krise des Exils» (84-113) mit einer Analyse der Exilsituation, dem Fiih-
rungsanspruch der Diasporagemeinde und deren Bewiltigung der Situation ein, die im
Durchbruch zum Monotheismus bestanden habe. Sodann kommt er auf «innere Ansétze
fiir die Entstehung des Monotheismus» zu sprechen: Jahwe hat fiir das Konigshaus und
fiihrende Schichten Israels nicht nur die Funktion eines Nationalgottes, sondern ist
zugleich ihr «personlicher Gott» (ein Phanomen, dem V. freilich einen im polytheisti-
schen System iiberzogenen Ort zuweist). Im Exil werden dann die Funktionen des
Nationalgottes und des personlichen Gottes identifiziert. An «dusseren Anstdssen» wird
besonders der Monotheismus Zarathustras genannt, den die Achidmeniden durchwegs
vertreten haben sollen (ein religionsgeschichtlich keineswegs sicheres Datum!) und der
zur Zeit der persischen Oberhoheit ein monotheismus-freundliches Klima in Israel
geschaffen habe. Schliesslich werden Konsequenzen dieses Monotheismus genannt:
Jahwe wird zum Schopfer (die Identifikation mit El wird in die Exilszeit hinabdatiert!)
und gewinnt universale Bedeutung.

Die Arbeiten leisten einen wichtigen Beitrag zur Neubesinnung auf den biblischen
Monotheismus, auch wenn die Erfassung der eigentlichen Antriebskrifte zu diesem
Phidnomen noch nicht durchwegs als gelungen erscheint.

Fritz Stolz, Ziirich

Torben Christensen, Christus oder Jupiter. Der Kampf um die geistigen Grundlagen des
Romischen Reiches (Titel des Originals: Romermagt, hedenskab og kristendom. En
kulturkamp, 1970). Aus dem Dénischen von Dietrich Harbsmeier, Gottingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1981. 2958.

Nach dem Vorwort richtet sich diese Ubersicht der vier ersten christlichen Jahrhunderte

an gebildete Leser. Jedoch ist sie auch fiir Kenner der Antike und der Alten Kirche

insofern lehrreich, als sie im Gegensatz zu den tiblichen Darstellungen die Aufmerk-
samkeit nicht einseitig auf den einen der beiden Vergleichspartner richtet, sondern auf
der ganzen Linie die Konfrontation des Rémerreiches und des Christentums verfolgt.
Kap. 1-2 schildern romisches Staatswesen und rémische Religion, Kap. 3-4 die Aus-
breitung des Christentums wiahrend der zwei ersten Jahrhunderte und das Verhéltnis zum

Imperium. Hier werden grundlegende Faktoren in gepflegter und instruktiver Weise

zusammengefasst. Die mit dem Vereinsverbot im Romerreich verbundenen Probleme



Rezensionen 241

werden allerdings nicht erwidhnt. Ferner erscheint im Blick auf die Verfolgung in Bithy-
nien unter Plinius das Urteil nicht zutreffend (58), die Christen seien gegen das Jahr 100
«nur ein verschwindend kleiner Teil der Bevilkerung des Rémerreichs» (vgl. B. Reicke,
Neutestamentliche Zeitgeschichte (21968), Register s.v. Vereinsverbot und 223-227).

In Kap. 5 und 6 wird die Aufmerksamkeit auf die Religionspolitik und die Verfol-
gungen in der Periode ca. 160-260 gerichtet. Die politischen und religidsen Bemiihungen
der Regierung um Aufrechterhaltung von Umfang und Einheit des Imperiums werden
der Abstandnahme der Christenheit von der synkretistischen Staatsreligion gegeniiber-
gestellt, was den Hintergrund der Verfolgungen besonders unter Decius und Valerian
iiberzeugend erklért.

Die energischen Bestrebungen zur Restauration unter Aurelian und Diokletian sowie
die Kulmination der Verfolgungen unter den Tetrarchen bilden den Inhalt von Kap. 7.
Eingehend werden dann in den Kap. 8 bis 10 Konstantins fiir das Christentum giinstige
Politik und sein mit dem Christentum verbundenes Kaisertum geschildert. Fiir die
Beurteilung der Christlichkeit dieses Weltherrschers kann der Verf. in persénlichem
Kontakt mit den Quellen die komplizierten Faktoren veranschaulichen.

Das abschliessende Kap. 11 handelt vom Sieg des Christentums in der Zeit von Kon-
stantin bis Theodosius. Es geht in erster Linie nicht um die Diskussion iiber Glaubens-
fragen, sondern auch hier um die Auseinandersetzung zwischen Rémertum und Chri-
stentum.

Nach den Prinzip audietur et altera pars hat der Kopenhagener Professor ein wert-
volles Handbuch geschrieben, das in guter Ubersetzung nunmehr einem weiteren Leser-
kreis zugénglich ist.

Bo Reicke, Basel

Xavier Léon-Dufour, Worterbuch zum Neuen Testament, Kosel Verlag, Miinchen 1981.
4708S., kart., DM 19.80.

Das Werk, hier als preisgiinstige Sonderausgabe, erschien 1975, deutsch 1977. Es méchte
«alle Grundkenntnisse» vermitteln, «die der Leser des Neuen Testaments braucht» (7).
Meisterhaft gelingt dies Paul-André Lesort in der zusammenfassenden Einleitung
(19-76). Schade, dass nicht auch die jetzt im Warterbuch verstreuten Angaben zu Ein-
leitungsfragen und zur heutigen ntl. Wissenschaft (von « Textkritik» bis « Hermeneutik»)
in derselben Weise dargestellt wurden! — Das Worterbuch (79-448) ist mit rund 700
Artikeln (von 1 Zeile bis knapp drei Seiten Lange) theologisches Begriffs- und Reallexikon
in einem. Die deutschen Stichworter fassen oft mehrere biblische Worte zusammen.
Hebriische und griechische Worter sind in Umschrift gegeben, so dass auch dem der alten
Sprachen Unkundigen der Zugang zu Werken wie dem EWNT eroffnet ist. Die Artikel
stellen den Sachverhalt meist knapp und klar dar und geben die jeweils wichtigsten
Bibelstellen an. Ausgesprochene Lapsi scheinen selten: so fehlt bei « Dekalog» der Hin-
weis auf Mt 5,21ff., bei «Herr» der auf Kyrios als Kaisertitel! Spezifisch Romisch-
Katholisches stort kaum (so z. B. bei «Briider Jesu», nicht aber bei «Petrus»). Die histo-
risch-kritische Position ist gemaéssigt. Der Verzicht auf Literaturangaben ist verstidndlich.
Doch die relativ breiten Hinweise auf ausserbiblische jiidische und christliche Literatur
sind nahezu wertlos, wenn der Benutzer die betr. Texte nicht finden kann. Ab und an
finden sich Wiederholungen, missverstandliche Ubersetzungen und Druckfehler. Trotz-
dem kann man das Buch auch dem evangelischen Laien empfehlen.



242 Rezensionen

Das Ganze griindet in Xavier Léon-Dufours SJ (geb. 1912) tiefer Uberzeugung: «Die
Einheit der Bibel als wesenhafte Gegebenheit des Glaubens erweist sich... auch auf der
Ebene der Sprache; zugleich tritt klar zutage, dass diese Einheit wesenhaft theologischer
Natur ist» (Worterbuch zur Biblischen Botschaft 1964, XI), d. h., dass man auch das Neue
Testament «als ziemlich einheitliches Begriffsgeflecht betrachten» kann (5). — Das Neue
Testament als «Begriffsgeflecht» ? Die Frage sei gleich — der Absicht des Buches entspre-
chend - ins Praktische gewendet: Welche « Grundkenntnisse» braucht der heutige Leser
in Wahrheit? Liegen die Schwierigkeiten des Verstehens in erster Linie auf der Ebene des
Begriffs ? Im Abstand, «der den Geist des zwanzigsten Jahrhunderts von dem des ersten
Jahrhunderts trennt (5)? Oder vornehmlich in der Mentalitdt des homo faber? Dessen
also, der es immer weniger vermag, das Lebendige des Lebens wahrzunehmen und dem
darum auch die Schrift toter Buchstabe bleibt ? Geht es also heute eher darum, die Texte
des NTs horen zu lernen als Stimmen aus dem Untergrund, als Sprache der Liebe aus dem
Gebet, als Ereignisse des Geistes, als Gabe von Armen an uns verddchtig Reiche usw. ?
(Vgl. dazu mein Neues Testament elementar, Neukirchen 1980, und meinen Aufsatz:
«Uber Hiresie und Langeweile in der Auslegung des Neuen Testaments, Deutsches
Pfarrerblatt 1980, 490-94). Aber man muss wohl noch weitergehen: kiindigt sich mitten
in der (auch 6kologisch nicht mehr verantwortbaren) Sturzflut von Gedrucktem bereits
die Zeit an, in der das einfache Wesen des Evangeliums als miindliches Wort sich uns dort
neu erschliesst, wo wir umkehren zum Leben, wo wir Schrift und Leben, Ich und Du,
Christus und Gott in einem Ereignis wahrnehmen? Die Frage an den Autor des Wor-
terbuchs: Was ist das Wort? Ist es sakramental, dann will es letztlich nicht erklirt,
sondern gereicht werden und so leuchten.

Dieter Nestle, Hasel

Edeltraut Leidig, Jesu Gesprdch mit der Samaritanerin und weitere Gespriche im
Johannesevangelium. Theologische Dissertationen 15, 21981. 372 S. (mit Illustr.),
Fr.38.—

Zentrales Anliegen der Untersuchung ist das Verstdndnis der umstrittenen Aussage Joh

4,22: «denn das Heil kommt von den Juden». E. Leidig will zeigen, dass diese Aussage in

der Theologie des 4. Evangeliums wurzelt und mitnichten als redaktionelle Einfligung

beurteilt werden darf. Um diesen Erweis zu bringen, ist die Verf.n gendtigt, weit auszu-
holen.

Ein erster Hauptteil (1-77) gilt der Auseinandersetzung mit der Quellentheorie und
der existentialen Interpretation R.Bultmanns. Am Beispiel von Joh 4,1-42 zeigt die
Verf.n, dass sowohl die These einer von der Theios-Anér-Anschauung bestimmten
Semeia-Quelle als auch die Annahme einer durch vorchristliche Gnosis bestimmten
Quelle von Offenbarungsreden nicht haltbar ist. Die Verwurzelung des Evangeliums in
alttestamentlichen Traditionen sei nicht zu iibersehen. Als Parallelmaterial fiir seine
Auslegung komme nur das rabbinische und héretische Judentum (z.B. Qumran) in
Betracht. Damit er6ffnet sich die Verf.n die Méglichkeit, die johanneische Theologie
unter heilsgeschichtlichem Aspekt zu erfassen. Von hier aus gewinnt sie Zugang zu einer
sachgerechten Interpretation von 4,22 b. Fiir die Urspriinglichkeit der Aussage spreche
auch der Gegensatz von Juden und Samaritern in V.9: «Gerade weil Jesus Jude ist und
von der Samaritanerin als Jude bezeichnet wird, muss in diesem Bericht gesagt werden,
dass das Heil von den Juden kommt» (69).

Im zweiten Hauptteil (79-160) bemiiht sich E. L. um die theologische Bewertung des



Rezensionen 243

«Schliisselverses» 4,22. Da sich auch die Samaritaner als Israel wissen —sie haben ja mit
den Juden den Pentateuch gemeinsam —, sei in V.22 der Begriff Israel gerade nicht
brauchbar. In der Beschreibung eines innerisraelitischen Gegensatzes miisse die Diffe-
renz zwischen Juden und Samaritanern ausgesagt werden. Darum kodnne es hier nur
heissen: «das Heil kommt von den Juden». Der Begriff «Jude» habe an dieser Stelle
heilsgeschichtliche Qualitdt. Die Schliisselfunktion des Verses werde auch daraus
erkennbar, dass er Niedrigkeits- und Hoheitsaussagen iiber Jesus miteinander verbinde:
V.9 und 22 seien durch den Begriff «Jude» miteinander verklammert, V.22 und 42 durch
den Begriff sotéria bzw. sotér: «Der Heiland ist der Jude Jesus, der das Heil der Welt
bringt» (131). Uberhaupt zeige das ganze Kapitel heilsgeschichtliche Strukturierung:
«Jesus ist fir die Frau zunéchst ein Jude, dann ein Prophet und schliesslich der Messias.
Fiir die Jiinger handelt ihr Meister zunéchst ungewohnlich, dann folgt von ihrer Seite ein
Missverstindnis, Jesus beseitigt es, indem er sie iiber das Missionswerk informiert»
(160).

Der dritte Hauptteil (162-266) dient dem Aufweis, dass dem Aufbau der Gespriiche
im 4., Evangelium formal und inhaltlich ein bestimmtes Schema zugrunde liegt. In ver-
schiedenen Schritten, in Rede und Gegenrede und unter Anwendung der Technik des
Missverstidndnisses, fiihre Jesus zum Glauben an ihn als den Heilbringer. Die christolo-
gische Ausrichtung der Gespriache wird gut herausgearbeitet. In formgeschichtlicher
Hinsicht handle es sich bei diesen Gespridchen um eine eigene Gattung, um das «Glau-
bensgesprach», das ansatzweise auch schon hier und dort bei den Synoptikern auftauche.
Lk 5 und Joh 21 biete hierfiir das Grundmodell. Der Bultmannsche Begriff der «Offen-
barungsrede» werde dieser Gespriachsstruktur gerade nicht gerecht. E.L. bezicht den
gesamten Gesprichsstoff des 4. Evangeliums in die Analyse ein und untersucht ihn unter
dem Gesichtspunkt von Handlungsstufen, Gesprichsschritten und Erkenntnisstufen.
«Es ist Jesu Ziel, die Menschen von der Selbsterkenntnis zur Gotteserkenntnis zu fithren.
Das Heil konzentriert sich in ihm, wie in einem Brennpunkt, in dem alle Linien der
Heilsgeschichte zusammenlaufen. Das Heil geht dann von ihm aus, hinein in den Bereich
der Welt» (266). '

Die Stirke der Arbeit zeigt sich in der Interpretation des «Schliisselverses» 4,22. Die
Auseinandersetzung mit der existentialen Interpretation R.Bultmanns iiberzeugt. Es
wird gezeigt, dass Erzdhlungs- und Redestoff nicht nur formal, sondern auch theologisch
miteinander verklammert sind. Die Struktur des « Glaubensgesprichs» iibergreift beide
gleichermassen.

Kritisch ist zu sagen: die Arbeit ist unndtig breit angelegt. Eine prézise Entfaltung
ihrer Grundthese hitte E. L. auf halbem Raum vollziehen konnen. Weiter: nach Abwei-
sung der Bultmannschen Quellentheorie hitte man eine eingehendere Stellungnahme zur
Quellenfrage erwartet. Denn der Evangelist schopft doch nicht aus der Luft. Ferner: das
Evangelium ist zwar aus einem Geist geschrieben, aber dennoch nicht aus einem Guss.
Darauf weisen zahlreiche literarische Nahte. Wie kommt E. L. damit klar? Schon inner-
halb des 4. Kap.s entsteht doch dieses Problem. Auf S.151 heisst es: «Die vielfdltigen
Zusammenhinge wehren eine Annahme von Quellen und Bearbeitern. Speziell 4,1-42
ist formal ausgeglichen. Der Aufbau erhilt Dynamik und grossere Wirksamkeit durch die
Verzogerungstaktik. Das buchstibliche Missverstiandnis ldsst eine sorgfiltig vorbereitete
climax entstehen.» Theologisch ist das richtig, aber doch nicht in literarischer Hinsicht.
Denn die climax scheint u.a. auch das Ergebnis eines literarischen Prozesses zu sein —
unter der Hand des Evangelisten oder eines «johanneischen Kreises». Endlich: Gele-



244 Rezensionen

gentlich stosst der Leser auf psychologisierende und historisierende Betrachtungsweise,
z.B. auf S.151: «Man konnte annehmen, dass die Samaritanerin die Grenzen ihrer bis-
herigen Denkmaglichkeiten {iberschreitet, um die jiidische Kategorie eines Propheten als
eine Moglichkeit anzuerkennen.» Von den allzu zahlreichen «kdénnte»-Formulierungen
einmal abgesehen, ist zu fordern, dass man bei der Interpretation streng von der theo-
logischen Konzeption des Evangelisten her denkt, um dann anmerkungsweise dariiber zu
reflektieren, inwieweit er samaritanische Anschauungen korrekt wiedergibt.

Wilhelm Wilkens, Lienen

Andresen, Carl (Hg.), Zum Augustin-Gesprdch der Gegenwart II, Wege der Forschung
327, Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt 1981. VI, 367 S. DM 79 .— (fiir
Mitglieder DM 49.-).

Carl Andresen verweist in seiner ausgezeichneten Einflihrung zum vorliegenden Band

aufdas 1931 publizierte Buch von Karl Jaspers «Die geistige Situation der Zeit (erschie-

nen als 1000. Band der Sammlung Goschen). Der in den seither vergangenen 50 Jahren
eingetretene Wandel der Geistessituation wird einem deutlich, wenn man die von Jiirgen

Habermas unter dem an Jaspers ankniipfenden Titel «Stichworte zur geistigen Situation

der Zeit» veroffentlichten 32 Beitrage liest (1979 als 1000. Band der edition suhrkamp

erschienen). Anstelle der Diagnose eines einzelnen, der die Tendenzen seines Zeitalters
zu entschliisseln versuchte, nun eine Fiille von Stichworten, die Einzelaspekte unserer

Geistessituation beleuchten.

Die darin zutage tretende Auffacherung und Parzellierung ist auch fiir das Augustin-
gesprach der Gegenwart bezeichnend. Angesichts der verwirrenden Fiille der um den
afrikanischen Kirchenvater kreisenden Arbeiten bedeutet es eine grosse Hilfe, wenn ein
kompetenter Fachmann die an Augustin Interessierten durch den grossen Literaturwald
fiihrt und sie auf die wichtigen Stationen hinweist. A. ist ein meisterlicher Fiihrer. Seiner
Einleitung ldsst er eine Auswahl von neuen Arbeiten aus den Jahren 1963-1970 folgen.
Die Beitrdge ergidnzen die im ersten Band abgedruckten. Beschiftigen sich die 1962
vorgestellten Untersuchungen vor allem mit der literatur- und geistesgeschichtlichen
Analyse des Kirchenvaters, so unterstreichen die im zweiten Band versammelten Augu-
stins Bedeutung als biblischer Theologe, als Sozialethiker und Lehrer der Erbsiinde.

Jede Auswahl weckt auch Fragen. Ist es richtig, Ausschnitte aus Biichern abzudruk-
ken, die in deutscher Sprache vorliegen? Welcher Leser des vorliegenden Bandes besitzt
nicht schon die beiden Biicher von Brown und Duchrow ? Statt dieser ausgezeichneten,
aber leicht greifbaren Texte hitten andere Arbeiten Aufnahme finden konnen, z.B.
neuere Untersuchungen zur psychischen Entwicklung Augustins.

Die abgedruckten Texte sind in drei Abschnitte gegliedert. Der erste trigt den Titel
«Der biblische Theologe». Die Subsumierung des Aufsatzes von R. Lorenz «Gnade und
Erkenntnis bei Augustin», zweier Kapitel aus P. Browns glanzender Biographie « Augu-
stinus von Hippo» und eines Abschnitts aus der Monographie von R. A. Markus «Sae-
culum» unter diesem Stichwort wirkt etwas gewaltsam.

Das zweite Stichwort «Der Sozialethiker» stellt neben einen weiteren Beitrag von
Brown (Sozialpolitische Anschauungen Augustins) einen Abschnitt aus U. Duchrows
wichtigem Buch «Christenheit und Weltverantwortung» und eine Zusammenfassung der
Hauptkapitel der Dissertation von Jesus Fernandez Gonzalez unter dem Titel «Die
Armut in der Spiritualitdt Augustins».



Rezensionen 245

Das dritte Stichwort «Der Lehrer der Erbsiinde» vereinigt die Studien von W. Simo-
nis «Heilsnotwendigkeit der Kirche und Erbsiinde bei Augustinus» und von P.Riceeur
«Die «Erbsiinde» — eine Bedeutungsstudie».

Am Schluss des vorliegenden Bandes folgt ein Register, das gliicklicherweise auch den
ersten Band miteinschliesst.

Rudolf Brandle, Basel

Antike Welt. Zeitschrift fiir Archidologie und Kunstgeschichte. Sondernummer 1981:
Monumentale Spuren des Christentums im romischen Nordafrika, Raggi-Verlag,
Feldmeilen, 76 S. sFr./DM 14.80.

Zeitschriften werden iiblicherweise nicht rezensiert, sie haben ihren Ort in der Zeitschrif-

tenschau. Mit der 1981 erschienenen Sondernummer sei eine Ausnahme gemacht. Wil-

helm Gessel, Professor fiir Alte Kirchengeschichte, Patrologie und Christliche Arché-
ologie in Augsburg, stellt darin die in Monumenten verschiedenster Art erhaltenen

Spuren des Christentums im romischen Nordafrika vor. Nach einer knappen, aber

informativen historischen Einfiihrung folgen Ausfiihrungen zu Strassenbau, Stddtepla-

nung, Kirchenbau, Theater und Amphitheater, Katakomben und Mosaikkunst. Das

Ganze ist mit ausfiihrlichen Anmerkungen versehen, die mit ihren reichen Angaben zu

den Quellen und der Sekundérliteratur zum eigenen Weiterarbeiten einladen. Die bei-

gegebenen Photographien illustrieren den Text aufs beste. Wer sich mit den auf uns
gekommenen Schriften von Tertullian, Cyprian, Augustin und anderer christlicher

Autoren beschiftigt, gewinnt durch dieses Heft einen vertieften Einblick in die Wirk-

lichkeit des nordafrikanischen Christentums.

Rudolf Bréndle, Basel

Die Gnosis. Dritter Band: Der Manichdismus, unter Mitwirkung von Jens Peter Asmus-
sen eingeleitet, iibersetzt und erldutert von Alexander Bohlig, Artemis Verlag
Ziirich/Miinchen 1980. 462 S.

Die Gnosis-Forschung bildet heute einen zwar kleinen, doch international verschwore-

nen Kreis von hochspezialisierten Experten, die sich mit dusserster Akribie der philo-

logischen Rekonstruktion relevanter Texte hingeben. Diesen Eindruck vermittelte be-
sonders deutlich die grosse Festschrift fiir den Doyen heutiger Gnosis-Interpretation

Hans Jonas «Gnosis» (1978). Dank zahlreichen Textfunden im 20.Jh. hat sich im Zug

dieser Arbeit das herkommliche Bild der sogenannten Gnosis stark verindert und vor

allem bereichert. Die damit zusammenhingende, zunehmende Esoterik der Forschung
macht es jedem Zaungast jedoch unmoglich, einen angemessenen Einblick oder gar

Uberblick hinsichtlich der Probleme und Resultate dieses speziellen, religionsgeschicht-

lichen Zweiges zu erlangen.

Umso erfreulicher muss die Tatsache erscheinen, dass die Gnosis-Forschung der
letzten Jahre gleichzeitig auch den Schritt aus der philologischen Abkapselung heraus
gewagt hat. In verschiedenen historisch-kritisch aufgearbeiteten, deutschen Ubersetzun-
gen liegt unterdessen eine ganze Fiille einschlédgiger Originaltexte bereit. Dazu gehort mit
gutem Grund an erste Stelle das dreibdndige Werk «Die Gnosis» in der «Bibliothek der
alten Welt» des Artemis Verlages. Mit dem Erscheinen des dritten Bandes « Der Mani-
chdismus» ist dem Verlag und den Herausgebern Werner Foerster (Band 1: Zeugnisse der



246 Rezensionen

Kirchenviter 1969, Band2: Koptische und Mandiische Quellen 1971) und Alexander
Bohlig der Abschluss eines Standardwerkes gelungen, das mit seinen rund 1400 Diinn-
druckseiten und den ausfiihrlichen Apparaten wohl fiir lange Zeit massgebend bleiben
wird. Es ist dieser gewaltigen Prdsentation zu wiinschen, dass sie auch iiber den engen
Kreis von Spezialisten hinaus bekannt wird.

Der neue und im Blick aufdie Menge noch nicht iibersetzter Texte wohl nur vorldufig
letzte Band ist ganz dem Manichiismus gewidmet, der der alten Kirche als Hohepunkt
gnostischer Héresie erschienen war. Bereits die umfangreiche Einfiihrung durch den
Herausgeber bietet ein erstaunliches Bild dieser spitantiken, synkretistischen Religion in
all ihren geographischen Spielarten und sprachlichen Eigenheiten. Uber zweihundert
Seiten Quellentexte aus dem und iiber den Manichdismus liefern jedem Interessenten
genligend Material, um aus eigener Anschauung ein vertiefteres Bild zu gewinnen. Nach
Kapiteln geordnet finden sich darin verschiedenste Zeugnisse iiber das Leben Manis, iiber
das manichaische System, iiber den Lehrvortrag, die Ethik, Liturgie und Hierarchie der
Manichéer, um mit Ausziigen aus Manis Schriften und einigen manichdischen Hymnen
zu schliessen. Zwei altkirchliche Abschworungsformeln gegeniiber dem Manichdismus
schliessen sich an. Wie bereits in den beiden ersten Bianden wird ein ausfiihrlicher
Apparat von rund 160 S. beigefiigt, in welchem das umfangreiche Namen- und Sachre-
gister fiir das Studium des Manichdismus von besonderer Bedeutung ist. A.Bohlig ist
damit eine wiirdige Fortsetzung des von W. Foerster begonnenen Werkes gelungen.

Als Aussenstehender kann man den Wert der hier geleisteten Ubersetzungsarbeit
hochstens erahnen. Eine Fiille philologischer Weisheit war aufzubringen, um der Menge
von sprachlich unterschiedlichsten Texten — und Schriften — gerecht zu werden. Die
Dankesliste nimmt sich denn auch aus wie ein esoterisches Familienportrait, das es
verdient, herumgezeigt zu werden: «So lag die Behandlung iranischer und tiirkischer
Texte in den Handen von Professor J. P. Asmussen, Kopenhagen. Fiir die griechischen,
lateinischen, koptischen, syrischen und arabischen Texte, die Anmerkungen, die Ein-
leitung und die Redaktion iibernahm Professor Dr. Dr. A.Bohlig, Tiibingen, die Ver-
antwortung. Fiir die chinesischen Texte stellte freundlicherweise Dr. H. Schmidt-Glint-
zer, Bonn, die von ihm zur Verdffentlichung vorgesehene Ubersetzung simtlicher chi-
nesischer Manichaica zur Verfiigung. Das chinesische Beichtgebet wurde von Professor
Dr. W. Liebenthal, Tiibingen, eigens fiir unseren Zweck neu tibersetzt... Professor Dr.
E.Rosner, Gottingen, hatte die Liebenswiirdigkeit, die ilibrigen chinesischen Texte noch
einmal zu iiberpriifen. Mancherlei Beratung im einzelnen gaben die Mitglieder des
Ostasiatischen Instituts der Universitdt Tibingen, die Herren Dr. W.Lippert (jetzt
Erlangen) und P. M. Kuhfus. Bei der notwendigen Nachkorrektur der bisher erschiene-
nen Ubersetzungen der einschligigen arabischen Texte hat freundlicherweise Professor
Dr. M. Ullmann, Tiibingen, seinen Rat zur Verfiigung gestellt. IThnen allen gebiihrt
aufrichtiger Dank» (70f.).

Alfred Jiiger, Bethel/Bielefeld

Klaus Wegenast (Hg.), Religionspddagogik I: Der Evangelische Weg, Wege der For-
schung 209, Darmstadt 1981. VIII, 502 S., DM 92.- (fiir Mitglieder DM 56.-).

Die religionspiddagogische Diskussion ist bis in ihre jiingste Vergangenheit durch die

Verschrankung zweier charakteristischer Perspektiven gekennzeichnet. Mehr als alle

anderen praktisch-theologischen Disziplinen widmet sich die Religionspidagogik der

Kritik ihrer wissenschaftlichen Pramissen, den Bedingungen ihrer Konstitution, der



Rezensionen 247

Legitimation ihrer Methoden, der Abgrenzung ihres Gegenstandsbereichs. Dieser Pro-
zess standiger Selbstthematisierung driickt sich in einer Vielfalt einander gegeniiberste-
hender Programme und Konzeptionen aus. Das Erscheinungsbild der gegenwirtigen
Religionspiddagogik ist durch einen Pluralismus verschiedenartiger Theoriemodelle
geprdgt, der Fortschritt ihrer Erkenntnis durch die stindige Revision und Abldsung
vorhandener Theoriebildungen. Mag der lediglich theoretisch an der religionspddagogi-
schen Diskussion Interessierte darin ein Zeichen kreativer Forschungsarbeit sehen, auf
den religionspadagogischen Praktiker wirkt der Zustand der gegenwirtigen Religions-
padagogik eher verwirrend. Und ihm, dem Praktiker, gilt ja letztlich die wissenschaftliche
Arbeit einer praktisch-theologischen Disziplin.

So scheint es an der Zeit, dass die Religionspdadagogik, «die nun seit bald dreissig
Jahren nahezu pausenlos gezwungen war, auf gesellschaftliche Herausforderungen zu
reagieren, einmal innehilt und sich der eigenen Geschichte eingedenk wird» (1). Dieser
historischen Relationierung gegenwirtig giiltiger Theoriekonzeptionen dient der vorlie-
gende Band, in dem Klaus Wegenast grundlegende Texte der religionspiddagogischen
Wissenschaftsgeschichte — Ausziige aus Lehrbiichern, programmatische Aufséitze und
Literaturberichte — zusammengestellt und damit leicht zugdnglich gemacht hat. Die 34
Texte aus der Zeit zwischen 1909 und 1977 stellen einerseits die Probleme dar, um die die
Selbstreflexion der Religionspadagogik in 25 Jahren kreiste. Sie fiihren andererseits
exemplarische Modelle zur Bearbeitung und Losung gegenwartiger religionspadagogi-
scher Grundsatzfragen vor.

Der Hg., der die religionspadagogische Diskussion in den vergangenen Jahrzehnten
selbst durch inzwischen schon klassisch gewordenen Beitrige weiterfiihrte (Die empiri-
sche Wendung in der Religionspadagogik, 1968 ; Religion in der staatlichen Schule, 1978 ;
abgedruckt: 2411f.; 278 ff.), erweist sich als ausgezeichneter Kenner der religionspida-
gogischen Wissenschaftsgeschichte. Und er 16st das schwierige Problem exemplarischer
Textauswahl in geradezu vorbildlicher Weise. Die Zusammenstellung der Texte vermei-
det Einseitigkeiten und bringt wie die ausfiihrliche Bibliographie am Ende des Bandes die
unterschiedlichen Positionen der Autoren und die verschiedenen Aspekte der themati-
sierten Probleme zur Geltung.

W. gliedert die Wissenschaftsgeschichte der neueren Religionspidagogik in fiinf
Epochen. Wihrend er die beiden ersten Epochen im Sinne gingig gewordener Beurtei-
lung qualifiziert und ihrem Selbstverstindnis entsprechend einander gegeniiberstellt
(«Religionspddagogik im Bann der zeitgendssischen Kultur...» — «Der theologische
Protest»), begniigt sich der Hg. im iibrigen mit einer rein historischen Abgrenzung. Das
Spektrum der in den beiden ersten Abschnitten aus redaktionellen Griinden leider etwas
fragmentarisch wiedergegebenen Texte ldsst allerdings die von der allgemeinen Beurtei-
lung hiufig iibersehenen Differenzierungen der Positionen deutlich erkennen. W. weist in
seiner Einleitung, in der er die geschichtliche Entwicklung der Religionspaddagogik seit
der Aufklarung kurz skizziert, auch ausdriicklich auf die Vielschichtigkeit der Problem-
konstellation hin. Neben R. Kabisch und F. Niebergall kommen auch H. Togel (dessen
eigenwillige Weiterfiihrung der Konzeption von Kabisch im dritten Beitrag zu beobach-
ten ist), H. Spanuth und O. Eberhard zu Wort. Der Facettenreichtum der «evangelischen
Pddagogik aus Glauben» (der Religionspiddagogik der dreissiger Jahre) wird durch das
breite Spektrum der Autoren ebenso deutlich (H. Wienhold, G. Bohne, W.Koepp, M.
von Tiling, R. Hupfeld) wie durch die beiden Literaturberichte von H.Faber und die
erfreulicherweise mitabgedruckten Literaturverzeichnisse.



248 Rezensionen

Dass bei der Auswahl der Beitrdge nicht nur deren «wirkungsgeschichtliche Bedeut-
samkeit» und ihre «Informativitdt fiir den Leser» ausschlaggebend war, sondern dass
dabei auch «subjektive Voraussetzungen des Herausgebers» notwendigerweise eine Rolle
spielten, riumt W. selbst ein (14). Und es versteht sich von selbst, dass die Kriterien der
Auswahl um so subjektiver ausfallen, je mehr Geschichte und Gegenwart ineinander
iibergehen. Jedem Leser wird der eine oder der andere Beitrag entbehrlich erscheinen,
wihrend er andere Arbeiten vermisst. Der Rez. hitte hinsichtlich der Beitridge aus dem
Umbkreis des «problemorientierten Religionsunterrichts» eine andere Wahl getroffen
und einige Arbeiten aus der «biblischen Didaktik» aufgenommen. Doch mindern solche
wiederum subjektiven Urteile natiirlich die Leistung des Hg.s in keiner Weise.

Zwei redaktionell bedingte Entscheidungen scheinen mir aber doch von erheblichem
Gewicht. Einmal kommen kaum einschligige Beitridge aus dem Gebiet der Pddagogik
vor; und die wenigen abgedruckten sind gewiss nicht reprisentativ fiir das pddagogische
Denken ihrer Zeit, sondern mehr im Sinne einer Erginzung der zeitgendssischen theo-
logischen Artikel zu verstehen. E. Weniger, W. Klafki, W. Loch und Th. Wilhelm werden
zwar in der Einleitung des Hg.s genannt (11). Doch hitte eine Auswahl exemplarischer
Texte aus der Tradition der geisteswissenschaftlichen Padagogik (hitte der Umfang des
Bandes sie zugelassen) nicht nur eine Bereicherung des historischen Bildes der Religions-
piadagogik bedeutet. Sie hitte dariiber hinaus die gegenwirtige Neuorientierung des
religionspidagogischen Denkens sicherlich befordert.

Eine zweite redaktionelle Entscheidung erscheint nicht weniger schmerzlich: die
Aufteilung der evangelischen und katholischen Religionspddagogik in zwei getrennte
Textbande. Gerade die Einsicht in die teils ganz verschiedenartige, teils aber parallel
verlaufende Entwicklung der Religionspddagogik in der evangelischen und der katholi-
schen Theologie erschliesst wesentliche Erkenntnisse iiber die gegenwirtige religions-
padagogische Situation. So bleibt nur, den zweiten Band der religionspadagogischen
Textsammlung mit Spannung zu erwarten. Und sicher gilt auch von ihm, was Klaus
Wegenast im Vorwort des ersten Bandes treffend feststellt: Es ist «nicht immer ausge-
macht, ob nicht das Alte oft «moderner» ist als das Neue» (14).

Wolfgang Steck, Kiel

Peter C.Bloth, Karl-Fritz Daiber, Jiirg Kleemann, Claus-Jiirgen Roepke, Henning
Schréer, Traugott Stdhlin, Klaus Wegenast (Hg.), Handbuch der Praktischen Theo-
logie, Bd.2: Praxisfeld: Der einzelne/Die Gruppe, Gerd Mohn, Giitersloh 1981.
424 S., DM 68.—

Der vielschichtige Stoff der gesamten Disziplin wird in diesem Handbuch, das vier Biande

umfassen soll, nicht nach der traditionellen Ordnung der Teildisziplinen Homiletik,

Katechetik usf., sondern nach einem neuen Prinzip, nach Praxisfeldern, geordnet. In

einem ersten Band werden die grundsitzlichen Fragen der Theorie des Faches behandelt,

im zuerst erschienenen zweiten Band das Praxisfeld «der einzelne/die Gruppe». Ein

dritter Band wird, was mit dem Praxisfeld Gemeinden zu tun hat, behandeln, und der

vierte wird sich mit dem Praxisfeld Gesellschaft und Offentlichkeit beschiftigen. Die

Einzelfragen in den drei Praxisfeldern werden nach dem in allen drei Binden gleichen,

eher traditionellen Schema Verkiindigung und Kommunikation — Bildung und Soziali-

sation — Seelsorge und Diakonie — Leitung und Organisation angeordnet. Dieses zwei-
dimensionale Ordnungsraster (Handlungsbereiche und Handlungsziele) hat verschie-



Rezensionen 249

dene Vorteile: es werden Zusammenhiinge sichtbar, die bisher kaum beachtet wurden,
und Themen kommen ins Blickfeld, die man in der Praktischen Theologie noch zu wenig
bemerkt hat. Diese Ausweitung hat freilich den Nachteil, dass die Disziplin zu einer
Universalwissenschaft wird, in der beinahe iiber alles geredet wird, was es im mensch-
lichen Leben gibt, iiber Malerei, Literatur, Presse, Fernsehen und Film, Selbsterfahrung,
religiése Erzichung, Gruppendynamik, religiése Subkulturen und Biirgerinitativen. Ich
habe den Eindruck, dass iiber einige dieser Themen aus den Sozialwissenschaften,
bedingt durch den Gesamtrahmen des Handbuchs, so kurz informiert werden musste,
dass die Kiirze zur Liickenhaftigkeit wurde. Wer iiber die behandelten Sachverhalte gar
nichts weiss, erfihrt nicht geniigend, um sich dariiber ein Bild zu machen.

Die einzelnen Artikel, zu denen 26 Verfasser zugezogen wurden, sind in ihrer theo-
logischen Position und in ihrer Art, die Probleme anzugehen, recht verschieden. Die
meisten beginnen mit einem Bericht iiber einen Fall aus der Praxis. Dieser wird analy-
siert, und die grundsitzlichen Erwidgungen und Einsichten werden dann jeweils am
dargestellten Fall konkretisiert. Die Artikel bekommen dadurch Praxisndhe und Aktuali-
tat.

Aufeinzelne Beitridge einzugehen, ist im Rahmen dieser Rezension nicht mdglich, da
Vollstidndigkeit zu weit filhren wiirde und jede Auswahl willkiirlich wire. Hingewiesen
sei auf die Einleitung zu diesem Band von K. Wegenast mit instruktiven Erkldrungen
verschiedener Leitbegriffe (Kirche—-Gemeinde, Sozialisation, Identitit, Interaktion, Er-
fahrung), ferner aufdie Einleitungen zu den vier Hauptteilen, in denen J. Kleemann, P.C.
Bloth, H. Schroer und F.-W. Lindemann ihren Kommentar und ihre Gesamtinterpreta-
tion der nachfolgenden Artikel bieten. Uberaus wertvoll sind die auf den neuesten Stand
nachgefiihrten Literaturangaben zu jedem behandelten Thema.

Der Band zeigt, wie die Praktische Theologie nicht mehr dem Bild entspricht, das
manche Systematiker und Bibelwissenschafter noch immer von ihr haben: sie versteht
sich nicht mehr als blosse Anwendungswissenschaft, die nach dem Schema von der
Exegese iiber die Dogmatik zur Predigt und zur Katechese Methoden und Regeln fiir die
Praxis liefert, sondern sie versucht in pragmatischer Orientierung kirchliche, aber auch
christliche und allgemein religiose Aktivitiaten auf verschiedenen Praxisfeldern zu ver-
stehen und zu erklidren und fragt dann von verschiedenen Standpunkten aus nach ihrer
theologischen Verantwortbarkeit und nach Verbesserungmoglichkeiten.

Walter Neidhart, Basel

Peter Antes, Die Botschafi fremder Religionen. Hinduismus, Buddhismus, Islam, Topos-
Taschenbiicher, Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz 1981.
Ausser ihrem Kenntnisreichtum und ihrer durch trefflich gewéahlte Beispiele erreichten
Anschaulichkeit fillt an dieser Darstellung der drei im Titel genannten Religionen vor
allem der systematische Charakter auf, der sowohl ihre Anordnung des Stoffes als auch
dessen Wesenserfassung auszeichnet. Jede der drei Religionen wird der Reihe nach unter
den Gesichtspunkten ihrer heutigen Erscheinung, ihrer Entstehung und Geschichte und
ihres Verhiltnisses zu den anderen Religionen, hauptsachlich zum Christentum, darge-
stellt. Wenn schon dieses Schema zu ihrer Vergleichung niitzlich ist, so wird diese erst
recht gefordert und vertieft durch das von dem Verf. von dem Saarbriicker Religions-
historiker Alfred Rupp tibernommene Schema «Enstase, Kenostase, Ekstase und Syn-
stase» als Kennzeichnungen der «Sinnmitte» der jeweils in Frage stehenden Religion. So



250 Rezensionen

fasst A. die Atman-Brahman-Spekulation und die Wiedergeburtlehre des Hinduismus
zusammen unter dem Begriff der Enstase als « Weg der Innerlichkeit», die verschiedenen
Arten des Buddhismus unter demjenigen der Kenostase, der «Selbst-losigkeit», und die
Ergebung in den Willen Gottes und die Mystik des Islams als Ekstase.

In aufschlussreicher Weise rechtfertigt A. diese Charakterisierungen an Hand dessen,
was nach der Erkldrung des Zweiten Vatikanischen Konzils in den anderen Religionen
«als wahr und heilig» anerkannt werden kann. Er betrachtet es als verheissungsvoll, dass
in diessm Dokument, das in seinen Augen den «vorldufigen Hohepunkt» in der
Geschichte des Dialogs mit den Weltreligionen darstellt, die fiir seine Kirche nicht
akzeptierbaren Lehrpunkte nicht erwidhnt werden, meint aber, man sollte fragen, «ob
bisher noch nicht Anerkanntes bei genauerem Zusehen und tieferem Verstdndnis doch
noch als Wahrheit anerkannt werden kann» (145). Wenn er selber an Hand des erwidhnten
Schemas diesen Dialog aufnehmen mdchte, so sieht er sich allerdings in bezug auf die
Sinnmitte des Christentums in einiger Verlegenheit, weil ihm auf Grund der heutigen
Sachlage das dafiir vorgesehene Merkmal der «Synstase» von Gott und Mensch zu wenig
eindeutig zum Ausdruck zu kommen scheint, so dass er seine systematischen Ausfiih-
rungen mit der Forderung beschliesst, dass das Christentum seine «Sinnmitte» im Blick
sowohl auf die Weltreligionen als auch auf seine entchristlichte Umwelt erst noch in
iberzeugender Weise zu formulieren habe. Es zeigt sich darin wieder einmal, wie
befruchtend sich die vergleichende Religionswissenschaft fiir die Theologie auswirken
konnte.

Fritz Buri, Basel

Eberhard Réhm, Jorg Thierfelder (Hg.), Evangelische Kirche zwischen Kreuz und

Hakenkreuz, Calwer Verlag, Stuttgart, 1981. 160 S., DM 12.—

Kurzgefasste Gesamtdarstellungen iiber die Geschichte der evangelischen Kirche im
«Dritten Reich» hat es auch schon vor dieser Publikation gegeben. Und manche waren
nicht schlecht (so beispielsweise die «Geschichte des Kirchenkampfes 1933/45» von
Erich Beyreuther aus dem Jahre 1966). Aber was dieses Buch aussergewohnlich macht, ist
die wirklich gelungene Zusammenstellung von kurzgefassten Texten und reichhaltigen
zum Teil erstmals veroffentlichten Dokumenten (Photos, Plakate, Zeitungsausschnitte
etc.). Damit flllt dieser Band — der ja eigentlich als Ausstellungskatalog fiir die am
19. November 1981 in Berlin erdffnete Ausstellung gleichen Namens konzipiert wurde —
eine schon lange vorhandene Liicke. Das Buch wird seine Kéufer finden, ganz sicher nicht
nur unter Theologen, sondern erst recht auch unter den allgemein politisch interessierten
Lesern.

Wenn sich dennoch Kritik erhebt, so betrifft diese vor allem den Bereich, den
K.Scholder schon in seiner Einfiihrung anspricht: die Frage nach der Auswahl der
Quellen. Ein Buch von 160 S. kann nicht mehr als eine Einfiihrung sein, erst recht nicht
bei dieser schwer iibersichtlichen Thematik. Vieles muss daher zu kurz kommen. Wih-
rend aber einige Quellen durch ihre Aussagekraft bestechen (erwihnt sei hier vor allem
der Aufsatz eines Schiilers vom Seminar Maulbronn, welcher euphorisch den Besuch
Hitlers 1935 im Kloster beschreibt — die Uberschrift lautet: «Ich habe den Fiihrer gesehen
(721.), so stellt sich bei manch anderen die Frage, weshalb sie {iberhaupt in den Band
aufgenommen wurden; der Informationswert eines Geschiftsbriefes, der den Preis der
neuen Kreuz-Kette des Landesbischofs von Braunschweig behandelt, ist mir trotz der



Rezensionen 251

vielen Hakenkreuze nicht ganz ersichtlich (34). Vieles, was dem Rez. wichtiger erschie-
nen wire, fiel vollig weg. Besonders schmerzlich empfand ich u.a. das Fehlen der
Behandlung von Karl Barths Problematik der Eidesverweigerung, weil dessen Briefwech-
sel vom Dezember 1934 mit H. von Soden aus Inhaltsgriinden einfach zu wichtig ist, um
tibergangen zu werden. Um bei Barth zu bleiben: wahrend die Herausgeber meinen, dass
sich «vor allem in den ersten Jahren die Okumene als ein unschitzbarer Verbiindeter der
Bekennenden Kirche erwies» (85), kam interessanterweise Karl Barth zu einem prézis
umgekehrten Ergebnis: «dass aber Genfund also die 6kumenische Bewegung auch in den
entscheidendsten Augenblicken der Geschichte dieser Jahre nie zu horen war» (E. Busch,
Karl Barths Lebenslauf, 331).

Einer der Hohepunkte dieser Publikation stellen fiir mich die Seiten 102-105 dar: die
Eingabe von Pfarrer Paul Schneider an die Reichskanzlei vor der Ausweisung aus seiner
Gemeinde Dickenschied 1937, ein echtes Glaubensbekenntnis. Der Mann, der fiir den
Tod dieses Pfarrers im KZ Buchenwald verantwortlich war, lebt heute noch; er wird in
einem evangelischen Pflegeheim in Bayern versorgt. Solche Informationen enthélt der
Band freilich nicht. Die Neugier, was aus dem einen oder anderen Verantwortlichen in
der Zwischenzeit geworden ist, kann hier nicht befriedigt werden. Am Schluss wird noch
auf eindriickliche Weise auf Dietrich Bonhoeffer eingegangen. (Die Nachricht von Bon-
hoeffers Tod war Bestandteil in den « Notizen» der Erstausgabe dieser Zeitschrift im Juni
1945.) Auch hier hétte aber wieder gegolten: am liebsten noch detaillierter.

Es darfdennoch nicht vergessen werden: trotz mancher Kritik diirfte es schwerfallen,
auf'so knappem Raum eine noch bessere Einfiihrung in die Problematik vorzulegen. Und
das will sehr viel heissen.

Guido Hemmeler, Basel

Burghard Krause, Leiden Gottes — Leiden des Menschen. Eine Untersuchung zur Kirch-
lichen Dogmatik Karl Barths, Calwer Theologische Monographien Bd.6, 1980.
3918S., Fr./DM 48 .—.

In vorliegender Arbeit — einer bei W.Joest, Erlangen, entstandenen Dissertation — wird

ein zentrales Thema unserer Zeit angegangen. In einem 1. Teil werden die Vorfragen

aufgerollt, die sich hier stellen. In eins damit werden die Leitfragestellungen entwickelt,
unter denen die Zuordnung von Gott und Leiden in der Kirchlichen Dogmatik Karl

Barths gesehen wird. Zwei Tendenzen bestimmen heute das Verstidndnis der Beziehung

zwischen Gott und dem Leiden: die Tendenz zur Identifizierung und die Tendenz zur

Polarisierung. Der ersten Tendenz gegeniiber gilt es festzuhalten: «Gottes innerweltli-

cher Leidensort ist als christologisch definierter der konkrete Ort des Beteiligtseins Gottes

an der besondern Passionsgeschichte Jesu von Nazareth einschliesslich ihrer israeliti-
schen Vorgeschichte. Dieser Ort kann als innerweltlicher Ort Gottes nur dann unver-
wechselbar kenntlich bleiben, wenn zwischen Passio dei im besondern und passiones
hominum im allgemeinen theologisch unterschieden wird» (27f.). Weiter: «Die theolo-
gische Explikation der sich im Leiden durchsetzenden und bewdhrenden Liebe Gottes
bedarf der Konkretion durch das erzihlende Einholen der Israclgeschichte in eine kreu-
zestheologische Auslegung des Seins Gottes. Eine solche Auslegung hat die dogmatische

Funktion des Apathie-Postulats. .. theologisch zu verteidigen und zugleich die inhaltli-

che Behauptung des Apathieaxioms zu liberwinden» (35f.). Der zweiten Tendenz gegen-

tiber insistiert der Verf. darauf, dass die «notwendige Bestimmung des polemischen



252 Rezensionen

Verhiltnisses zwischen Gott und dem Leiden die Explikationsmoglichkeiten des <ge-
schichtlichen Dabeiseins Gottes) nicht gefihrden» darf (54). Von daher ergeben sich die
Leitfragen, unter denen «das Zuordnungsmodell ‘Gott und das Leiden’» in der Kirch-
lichen Dogmatik analysiert werden.

Im Hauptteil wird 1. von der «Passio Dei», d.h. der «Bedeutung des Leidens fiir
Barths Verstandnis der Gottesgeschichte», 2. von der «Passio hominum», d. h. der «Be-
deutung der Gottesgeschichte fiir Barths Verstindnis des Leidens», gesprochen. Es
geschieht das in «interpretierender Paraphrase» der Gedankengénge Barths. Dabei bleibt
deutlich, dass eine solche Auslegung nicht nur einen «reproduzierendeny, sondern auch
einen «schopferischen Akt» darstellt, «dem immer wieder Entscheidungscharakter eig-
net» (64).

Von der Sorgfalt, mit der der Verf. diese Interpretationsaufgabe vollzieht, vermag
diese Besprechung keinen Eindruck zu vermitteln. Er wird Barths Fihigkeit, der unge-
heuren Komplexitdt der Probleme eben so standzuhalten, dass er sie ins Licht der
Offenbarung Gottes und des Menschen in Jesus Christus riickt, hervorragend gerecht. Ein
besonderer Vorzug der vorliegenden Arbeit liegt m. E. in der Thematisierung der Frage
nach dem Verhéltnis zwischen «theologischem und empirischem Leidensverstindnis»
(5511.). Sie wird am Schluss in einer schonen Besinnung zum Thema «Gotteserfahrung
im Leiden» wieder aufgenommen. Hier werden dem Christen, der Seelsorge an den
Leidenden zu iiben hat, wertvolle Hinweise vermittelt.

Eduard Buess, Basel

Bernhard Grom, Religionspddagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- und Ju-
gendalters, Patmos Verlag, Diisseldorf - Vandenhoeck & Ruprecht, Gé6ttingen, 1981.
390 Seiten, kart. DM 38.—.

Bernhard Grom hat in den vergangenen Jahren verschiedene Veroffentlichungen zur

Theorie und Praxis der Religionspddagogik vorgelegt. Nun entwirft er das Programm

einer neuen wissenschaftlichen Disziplin, der religionspddagogischen Psychologie, und

entfaltet es zugleich auf seine Weise. Der Verf. kniipft zwar an die klassischen Theorie-
modelle der padagogischen Psychologie an, er entwickelt seinen eigenen Entwurf aber
nicht im Zusammenhang einer ihrer traditionellen Schulen. Vielmehr soll aus einer

Synthese der verschiedensten psychologischen und theologischen Erkenntnisse und

Methoden die religionspddagogische Psychologie als selbstdndige Disziplin begriindet

werden.

Dreierlei soll die neue religionspddagogische Disziplin leisten: Sie soll «ethisch-
religiose Sozialisations-, Erziehungs- und Unterrichtsvorginge beschreiben, erkldren (.. .)
und optimieren lassen» (11). Aus ihrer empirischen Aufgabe ergibt sich die Methode der
Darstellung. Der Verfasser geht von typischen «Schliisselerfahrungen» aus, die im Spie-
gel exemplarischer Fallbeispiele dargeboten werden. Aus einer eingehenden piddago-
gisch-psychologischen Deutung werden praktische Konsequenzen fiir die religiose Erzie-
hung in verschiedenen lebensgeschichtlichen Entwicklungsstadien abgeleitet.

Der erste Hauptteil des Buches gilt der theoretischen und praktischen Strukturierung
positiv verlaufender religioser Sozialisationsprozesse. Leitziel der religiosen Erziehung
ist die «reife Religiositdt in einer reifen Personlichkeit» (40) — eine Kurzformel, die aus
der Darstellung einer breiten Skala von alternativen Erscheinungsweisen und Orientie-
rungen subjektiver Religiositit gewonnen wird. Die Voraussetzung des religidsen Rei-
fungsprozesses sieht der Verf. in einer «allgemeinen Meditationsfihigkeit, die sich zu



Rezensionen 253

religioser Erfahrungsbereitschaft und zum Gebetsdialog entwickelt» (49). Aus der Deu-
tung der religidsen Erfahrung werden drei Dimensionen «dialogischer Erfahrungsbereit-
schaft» operational entwickelt: «Grundvertrauen, das sich zu religiosem Vertrauen auf
unbedingtes Bejahtsein entwickelt» (60fY.), «positive Lebenseinstellung, die sich zu
dankbarer Zustimmung zu einer umgreifenden Giite und Grosse entwickelty» (78 1),
«prosoziales Empfinden, das sich zum altruistischen Mitlicben mit einer unbedingten
Zuwendung zu allen entwickelt» (101ff)). Abschliessend zeichnet der Verf. die drei
Dimensionen religioser Erfahrung und deren erzieherische Férderung in den Gesamt-
zusammenhang der affektiven und kognitiven Entwicklung menschlicher Identitit
ein,

Liegt der erste Teil des Buches die Voraussetzungen eines positiv verlaufenden reli-
giosen Entwicklungsprozesses und die dazu notigen religionspiddagogischen Verfahrens-
weisen dar, so zeigt der Verfasser im zweiten Hauptteil mogliche Gefihrdungen und
Fehlentwickiungen religioser Sozialisation am Beispiel fehlgeleiteter Gottesbeziehungen
und deren Korrektur auf. Auf Grund affektiver Ubertragungsmomente erscheint Gott als
«Angst- oder als Wunschphantasie» (150 ff.), auf Grund kognitiver Ubertragungstenden-
zen als «Macher, Lenker und kdrperhafter Weltraum-Mensch» (175 ff). Die Uberwin-
dung solcher nicht entwicklungsfiahiger Gottesvorstellungen ist die Aufgabe der religio-
sen Erziehung. Im dritten Teil des Buches werden einige spezielle Themenbereiche der
religionspddagogischen Psychologie erértert: die Entwicklung des Glaubens an Jesus, das
Verstindnis biblischer Texte, die Gewissensbildung und iibergreifende Erziehungsauf-
gaben im Jugendalter.

Auf den ersten Blick stellt sich G.s Buch als eine iiberaus komplexe Zusammenfas-
sung verschiedenartiger Materialien, Gedankenginge und Deutungsweisen dar. Erst bei
seiner genauen Durcharbeit wird die Konsistenz der Theorie deutlich. Und zur Durch-
arbeit lddt das Buch den Leser ein. G.s Religionspddagogische Psychologie ist zum einen
ein Lesebuch. Die Fiille von Fallbeispielen aus der Erziehungs- und Unterrichtspraxis
bezieht die Erfahrung des Lesers in den vorgefithrten Diskurs ein. Es ist sodann ein
Arbeitsbuch, denn es verlangt vom Leser stdndig kritische Mitarbeit, Zustimmung und
Weiterfihrung der dargestellten Erkenntnisse. Es ist schliesslich ein Praxisbuch. Denn
erst in der praktischen Erprobung der Erkenntnisse und in der Befolgung der erteilten
Ratschlidge kommt das Buch an sein Ziel.

Nicht unerwihnt bleiben kann, was das Buch nicht leistet. G. legt zwar einen selb-
standigen Entwurf religionspddagogischer Psychologie vor. Er geht aber von einem so
eigenwilligen Verstiandnis christlicher Erziehung aus, dass es schwerfillt, sein Konzept
den vorhandenen Entwiirfen der padagogischen Psychologie oder der Religionspadago-
gik zuzuordnen. Der Verf. verwendet und zitiert zwar eine Fiille von Ergebnissen empi-
rischer Untersuchungen. Aber er setzt sich nur am Rande mit deren theologischen Pri-
missen auseinander. Daher verlieren die klassischen Begriffe (wie etwa der der Ubertra-
gung) ihren prazisen Gehalt und werden zu vieldeutigen Kategorien in den unterschied-
lichsten Deutungsversuchen. Den vorwiegend wissenschaftlich interessierten Leser fiih-
ren auch die in einem Anhang gesammelten Exkurse zu Kohuts Weiterentwicklung der
Tiefenpsychologie oder zu den Stufentheorien von Piaget und Kohlberg nicht wesentlich
weiter. Aber an den lediglich wissenschaftlich interessierten Leser wendet sich das Buch
wohl auch nicht. Dem religionspiddagogischen Praktiker dagegen ist die Lektiire — und
mehr: die genaue Durcharbeitung — des Buches zu empfehlen.

Wolfgang Steck, Kiel



254 Rezensionen

Vittorio Subilia, I/ protestantesimo moderno tra Schleiermacher e Barth, Claudiana,

Torino, 1981. pp. 141, L 5800.

Il libro si compone idealmente di due parti. La prima (cc. I-III) vuol essere una presen-
tazione informata, ma eccessivamente schematizzante, del protestantesimo moderno,
identificato con la teologia liberale, di cui vengono messe in luce, oltre che le premesse
culturali (ricondotte a cinque — ismi: umanesimo, antitrinitarismo, spiritualismo, illu-
minismo, idealismo), sei caratteristiche fondamentali, individuate in altrettante figure
della coscienza moderna, atteggiantesi via via in coscienza religiosa (Schleiermacher),
etica (Kant), critica (Baur e metodo esegetico storico-critico), ideale (Schelling, Strauss),
risvegliata (Neander, Tholuck) e sociale (Blumhardt, Kutter, Ragaz). La seconda parte,
piu breve, si limita al cap.IV, ma ¢ quella che offre il filo conduttore per intendere lo
spirito che guida il volume, inducendo a leggerlo come una «protesta» nel segno di Barth
contro I'intera esperienza del liberalismo religioso moderno. Quest’ ultimo — ma forse
varrebbe la pena richiamare qui la sana diffidenza di Jaspers nei confronti del termine
screditato «Liberalismus» e accoglierne la proposta di sostituirlo con «Liberalitdt» (cfr.
Bultmann-Jaspers, Die Frage der Entmythologisierung, Miinchen 1954, 41, stranamente
il libro del S. non cita mai questo testo che, a nostro avviso, € tra i piu adatti a far intendere
quello che ultimamente si raccoglie nell’ espressione «teologia liberale») — sarebbe, in
fondo, per I’Autore una forma deprecabile di «adattamento conformistico» allo spirito
del secolo. Perduto I'impeto confessante delle origini cristiane e della Riforma, la teologia
liberale —la cui storia il S. non si perita di dilatare dall” apologetica del 11 sec. alla «teologia
filosofica di Wolfhart Pannenberg e di altri teologi anti-barthiani di varia estrazione»
(104) - si caratterizzerebbe pil per le mimetiche contorsioni apologetiche che per la virta
di autoaffermazione della Parola. «Per timore di essere inattuale, di non marciare al passo
con I’epoca, la teologia liberale ha subito il concetto post-illuministico di liberta» (109),
smarrendo la liberta donata da Cristo.

Se la vicenda qui descritta fosse semplicemente quella di una teologia, non si avreb-
bero troppi motivi per inquietarsi. Ma il S. parla di «protestantesimo moderno», con
espressione che, ad onta dei limiti cronologici che parrebbe imporre il titolo («tra
Schleiermacher e Barth»), risulta nel volume talmente ampia da farci chiedere se alla
Riforma — al di la delle sue discusse e discutibili influenze sull’origine del mondo
moderno e del capitalismo — sia ancora possibile riservare uno spazio di influenza dentro
la storia «modernax, uno spazio appunto storico, colmato da una vita ecclesiale e da una
teologia alternative a quelle «liberali» (dal disegno storico del S. parrebbe che alla
Riforma si ricolleghi unicamente la protesta di Barth). Ma su questo e su simili inter-
rogativi aveva gia detto cose illuminanti un saggio di Ernst Troeltsch ( Was heisst (Wesen
des Christentums)?), che avrebbe meritato maggiore attenzione anche da parte del S.,
affinché su certi problemi non si continui a parlare come se certe cose non fossero mai
state dette. Per parte nostra vorremmo soltanto avanzare una contro-domanda, provo-
cata da un paio di affermazioni del nostro Autore: & proprio vero che a Kant e a
Schleiermacher si deve imputare I’accentuarsi nel mondo moderno del disinteresse per la
teologia? Non lo crediamo. Ma per confermare il nostro convincimento dovremmo
scrivere la storia del «protestantesimo moderno» con criteri diversi da quelli adottati dal
S. Cosa che peraltro ¢ gia stata fatta da altri, ed egregiamente.

Giovanni Moretto, Chieti



	Rezensionen

