
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 4

Artikel: Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit als paicca samuppâda

Autor: Schmid, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit
als paticca samuppâda*

Nicht dass uns von Gautama, dem Buddha, nicht auch noch andere
Analysen menschlicher Wirklichkeit überliefert wären. Gautama will
erkennen, weshalb Wirklichkeit ist und weshalb sie so ist, wie sie ist.
Dieser Drang zur Erkenntnis des Ganzen, der vor keiner Frage
zurückschreckt und keine Konsequenz sich verbietet, führt zu immer wieder
neuen Versuchen, Wirklichkeit nachzuzeichnen, auszuleuchten und in
ihrem Grund und ihrer Eigenart anderen so vor Augen zu stellen, dass

keiner mehr sich über die Natur des Wirklichen hinwegtäuschen
kann.

Keine Klärung und Erklärung des Wirklichen analysiert aber so

gründlich und zeichnet so detailliert wie das Verständnis des Wirklichen

als paticca samuppâda, als Entstehen in Abhängigkeit.1 Helmuth
von Glasenapp nennt «die Formel vom <Entstehen in Abhängigkeit

das bedeutendste Lehrstück der alten Zeit..., weshalb der ganze Pâli-
Kanon mit ihr anhebt.»2 Piyadassi Thera schliesst seinen Traktat «The
Law of cause and effect» mit der Feststellung: «Paticca Samuppâda...
is the central conception of Buddhism, and represents the finest flower
of Indian thought.»3 Anagârika Dhammapâla unterstreicht die
Heilsnotwendigkeit dieser Lehre: «Mit der Darlegung der Kausalitätskette

* Gewidmet Dr. Urs Oberlin, dem Leiter der Dhamma-Gruppen in Zürich.
1 Andere mögliche Übersetzungen sind: «Kausalnexus», «Ursachenkette»,

«Kausalitätskette», «Kausalitätstheorie». «Entstehen in Abhängigkeit», «Bedingtes Entstehen»
oder «Bedingungskette» kommt aber dem Wortlaut und der Sache am nächsten. Denn
«samuppajjati» ist «entstehen, hervorgebracht werden». «Paticca» ist «verursacht
durch», «betreffend». Wenn wir - wie dies viele Interpreten tun - von «Kausalität»
sprechen würden, müssten wir uns überlegen, ob und wie das aus dem Begriff
«Kausalitätskette» ausgeklammert werden könnte, was die Tradition als «patthänanaya» von
«paticca samuppâda» manchmal unterscheidet. «Paticca samuppâda» verfahrt nach
dem Schema: «Wenn A, dann B. Wenn A nicht, dann B nicht». «Patthänanaya» ist als

Interdependenz zu verstehen: A und B bedingen sich gegenseitig. (Abhidhammattha-
sangaha, A Manual of Abhidhamma II, herausgegeben von Nârada Maha Thera,
Colombo 1957, 74ff.)

2 H. von Glasenapp, Pfad zur Erleuchtung, 1956, 79.
3 The law of cause and effect, Buddhist Information Centre (50, Ananda Coomaras-

wamy Mawata, Colombo 7, Sri Lanka), o.J., 38.



G. Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit 227

kreist der Buddha alles ein, was der um sein Heil besorgte Mensch von
Welt und Persönlichkeit wissen muss.»4 Diese neueren Urteile entsprechen

der Bedeutung, die schon der Pâli-Kanon der Lehre vom paticca
samuppâda beimisst: «Wahrlich, wer die Bedingte Entstehung kennt,
der kennt die Lehre; und wer die Lehre kennt, der kennt die Bedingte
Entstehung.»5

Warum kommt unter den verschiedenen und sich oft überschneidenden

Analysen des Wirklichen dem paticca samuppâda diese einzigartige

Stellung zu? Vielleicht, weil Gautama gerade auf dem Weg des

paticca samuppâda, im Fragen nach der Bedingungskette, zum Buddha
wurde. Dhîgha-Nikâya 15,2 deutet in diese Richtung:

«Vor meiner Erleuchtung, als ich noch ein Bodhisattva war, kam mir der Gedanke:
<Dem Elend ist die Welt preisgegeben. Man wird geboren, altert, stirbt, scheidet aus dem
Dasein und wird wiedergeboren. Und ein Entrinnen aus diesem Leid ist nicht abzusehen.
Sicherlich wird sich ein Ausweg aus diesem Leid, aus Altern und Sterben finden lassen. -
Dann kam mir der Gedanke: <Was muss vorhanden sein, damit Altern und Sterben

eintritt, was bedingt Altern und Sterben ?> Da gewann ich durch gründliches Nachdenken
die Einsicht: <Wenn Geburt vorhanden ist, kommt es zu Altern und Sterben, durch
Geburt bedingt sind Altern und Sterbens Da kam mir der Gedanke: <Was muss
vorhanden sein, damit eine Geburt eintritt, was bedingt eine Geburt?>»6

In gleicher Weise wird nun jedes Glied der späteren Zwölferkette auf
das Vorhergehende zurückgeführt. Nun ist kaum anzunehmen, dass

bereits der Bodhisattva zu allen zwölf Gliedern der Bedingungsreihe
fand. Nicht einmal der Buddha hat - wie wir sehen werden -
wahrscheinlich zum System der zwölfGlieder des paticca samuppâda gefun-

4 M. Keller-Grimm und Anagârika Dhammapâla, Im Lichte des Meisters, 1970,
92.

5 Majjhima-Nikäya 28, zit. bei Nyanatiloka, Das Wort des Buddha, 1978, 57. Vgl.
auch Dîgha-Nikâya 15, zit. bei Nyanatiloka, Buddhist Dictionary, Colombo 1972,135f.
Ähnlich Sarhyutta-Nikäya 12,60,4: «Tief ist dieses Gesetz vom (Entstehen in
Abhängigkeit). Weil es dieses Gesetz nicht kennt, versteht und begreift, ist dieses Geschlecht wirr
geworden wie ein Garnknäuel und kommt nicht über den Samsära hinaus» (H. von
Glasenapp [A. 2], 78). Jeder Vollendete zeichnet sich dadurch aus, dass er dieses Bedingtsein

des einen durch das andere durchschaut: «Ob Vollendete aufgetreten sind oder nicht,
fest steht dieses Grundprinzip, diese Gesetzmässigkeit, diese gesetzliche Notwendigkeit:
das Bedingtsein des einen durch ein anderes. Dies erkennt und durchschaut ein Vollendeter,

und wenn er es erkannt und durchschaut hat, so teilt er es mit, zeigt es, legt es dar,
stellt es fest, enthüllt es, zergliedert es und macht es offenbar» (Samyutta-Nikäya 12,20,3,
zit. bei H. von Glasenapp [A.2], 78).

6 Zit. bei H. von Glasenapp [A.2], 80.



228 G. Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit

den. Zu nahe liegt die Annahme, dass erst die Theraväda-Scholastik,
der Ordnungseifer der Nachgeborenen, das System der zwölf Glieder
schuf. Bedeutsam im zitierten Abschnitt ist vielmehr die Überzeugung,
dass schon der Bodhisattva das Verfahren des paticca samuppâda
anwandte, dass er den Weg zur Klärung und Erklärung des Wirklichen
entdeckte und auch beging, der später zur Reihe der zwölfBedingungen
führte. Die eingeschlagene Richtung des Denkens ist weit bedeutsamer
als die Etappen, die später unterwegs unter Umständen erreicht werden.

Diese offenbar schon vor der Erleuchtung eingeschlagene
Grundrichtung lässt sich am besten in die traditionelle Formel fassen: «Imas-
mim sati, idam hoti; imasmim asati, idam na hoti.»7 «Wenn dies ist, ist
jenes. Wenn dies nicht ist, ist jenes nicht.» Dass Gautama die leidvolle
und fürs erste unverstehbare Wirklichkeit klärt und sich verstehbar
macht, indem er Wirklichkeit auflöst in Bedingungsreihen, zeigt sich
auch in seiner ersten Predigt in Sârnâth. Auch die in ihr entfaltete Lehre
von den vier edlen Wahrheiten setzt die Betrachtungsweise des paticca
samuppâda voraus. Von der Feststellung ausgehend, dass alles Leiden
ist, sucht Buddha nach den Ursachen des Leidens (er findet sie in der
tanhâ, in der Lebensgier und dem Lebensdurst) und erkennt die
Aufhebung der Ursache als einzigen Weg zur Aufhebung des Leidens. Die
erste Predigt Buddhas ist so besehen ein paticca samuppâda in nuce,
eine Bedingungsreihe in kürzester Form. Sie verbindet vorerst nur zwei
Glieder miteinander. Dass aber Buddha schon in seiner ersten Predigt
zum Verfahren des paticca samuppâda greift, lässt darauf schliessen,
dass er gerade dadurch zum Erleuchteten wurde, dass er dieses Verfahren

- Auflösung der Wirklichkeit in Bedingungsreihen - entdeckte und
konsequent anzuwenden begann.

In Gesprächen und Reden aus späterer Zeit legt Buddha immer
wieder neue Bedingungsreihen vor, über mehrere Glieder sich erstrek-
kend. Dass er nicht ausschliesslich an einer Reihe festhält, sondern den

einmal entdeckten Weg des Erkennens immer wieder neu begeht, zeugt
für die Lebendigkeit seines Denkens. Dem Buddha ist nicht - wie dies

die Nachgeborenen anzunehmen scheinen - mit der Erleuchtung alle
Erkenntnis zugeflossen. Auch als Buddha vertieft er sein Erkennen. Als
Beispiel für eine dieser vielen späteren Bedingungsreihen mag uns
Samyutta-Nikäya 4, 86 dienen:

7 Z. B. Samyutta-Nikäya 12,41.



G. Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit 229

«Durch Auge und Formen bedingt (paticca), entsteht (uppajjati) visuelles Bewusst-
sein. Das Zusammengehen der drei ist Berührung. Durch Berührung Empfindung. Durch
Empfindung Durst. Durch das völlige Verschwinden und Aufhören dieses Durstes
Aufhören des Werdens. Durch das Aufhören des Werdens Aufhören der Geburt. Durch
Aufhören der Geburt hören Alter, Tod, Trauer, Klage, Leiden, Unglück und Verzweiflung

auf. So kommt es zum Aufhören dieses ganzen Bündels aus Leiden (zusammengesetzt).

Dies ist das Ende des Leidens.»

In diesem Ausschnitt begegnet uns eine bereits breit entfaltete
Bedingungsreihe. Die Grundstruktur ist aber immer noch diesselbe wie
in der ersten Predigt Gautamas: Dies ist bedingt durch jenes. Wenn
jenes nicht ist, ist dies auch nicht. Deutlich zeigt auch die vorliegende
Reihe, dass der Buddha nie Welterklärung oder Weltdeutung um ihrer
selbst willen sucht. Die Wirklichkeit wird als Geschehen, als
Bedingungsreihe gedeutet, um zu erkennen, wie dieses Geschehen zur Ruhe
kommen kann. Die Welt soll nur durchschaubar werden, um nachher
ganz zu verschwinden. Einsicht ist die Vorstufe der Auflösung. Wird ein
Glied in einer Bedingungsreihe ausgelöscht, so fallt mit ihm die ganze
anschliessende Reihe. Der Weltprozess kommt zu seinem Ende dort,
wo eine entscheidende Bedingung für weiteres Werden nicht mehr
gegeben ist.

Es scheint nun, dass die Systematiker der nachfolgenden Generationen

verschiedene kürzere Bedingungsreihen, die sich in Reden Gautamas

finden, zu einer einzigen grossen Reihe zusammengezogen haben.
Denn nur so lässt sich erklären, weshalb die «klassische» Zwölferreihe,
die sich offensichtlich über drei Existenzen erstreckt, nicht jede der drei
wiedergeburtlichen Existenzen wieder mit denselben Stichworten deutet,

sondern z.B. einmal die Unwissenheit und einmal die Gier als
Ursache für neues Geborenwerden angibt. Nur wenn wir annehmen,
dass spätere Systematiker kürzere Bedingungsreihen zu einer einzigen
Kette vereinten, werden diese Ungereimtheiten verständlich.8

Das Werk der Kompilatoren betrifft aber nur Sekundäres. Es bezieht
sich nur aufdie einzelnen Etappen am Weg. Der Weg selbst, die einmal,
wahrscheinlich schon vor der Erleuchtung, eingeschlagene Grundrichtung

der Erkenntnisbemühung bleiben unverändert, auch wenn die
Bedingungsreihe sich nun über zwölf Glieder erstreckt:

«Durch Nichtwissen (avijjâ, 1) bedingt karmagestaltende Triebkräfte (sankhärä, 2),
durch Triebkräfte bedingt Bewusstsein (vinnâna, 3), durch Bewusstsein bedingt geistig-

8 Vgl. H.W. Schumann, Buddhismus, 1976, 82f. Kurt Schmidt, Buddhas Reden,
Berlin 1978, 133, A.2.



230 G. Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit

leibliche Individualität (nâma-rûpa, 4), durch Individualität bedingt die sechs Grundlagen

(salâyatana, 5, die fünf Sinne und das Bewusstsein), durch die sechs Grundlagen
bedingt Berührung (phassa, 6), durch Berührung bedingt Empfindung (vedanâ, 7), durch
Empfindung bedingt Gier (tanhâ, Durst, 8), durch Gier bedingt Anhaften (upâdâna, 9),

durch Anhaften bedingt Werden (bhava, 10), durch Werden bedingt Geburt (jâti, 11),

durch Geburt bedingt Alter, Tod, Trauer, Klage, Leiden, Unglück und Verzweiflung
(12).»9

Dass sich diese Zwölferreihe über drei Existenzen erstreckt, wird
deutlich, wenn wir erkennen, dass mit Bedingung vier ein neues
körperliches Dasein anhebt. Die dritte Existenz beginnt mit der zehnten
Bedingung.

Die Reihe in der eben erwähnten Form wird «anuloma» («regulär»,
«direkt») genannt. Sie zeigt den Prozess des Werdens. Die umgekehrte
Ordnung («patiloma», «umgekehrt») verändert die Diagnose zur
Therapie: «Durch das völlige Verschwinden und Aufhören des Nichtwissens

Aufhören der Triebkräfte, durch das Aufhören der Triebkräfte
Aufhören der geistigleiblichen Individualität usw.»10

Nach diesen Bemerkungen und Beobachtungen zum Entstehen der
Bedingungsreihen wenden wir uns nun zur entscheidenden Frage: Was
wird mit diesen Reihen intendiert? Wo liegt ihr Sinn, ihre Eigenart, ihre
unvergleichliche Bedeutung für das buddhistische Verständnis der
Wirklichkeit? Wenn Buddhisten in diesen Reihen «die schönste Blüte
des indischen Geistes»11 entdecken, dann kann es mit dem blossen
Zur-Kenntnis-Nehmen der Listen nicht sein Bewenden haben. Dann
gilt es nun, die Blüte tiefster Erkenntnis und das Licht wegweisender
Erfahrung zu entdecken, die sich offensichtlich in diesen Listen
verbergen. Um den einzigartigen Wert dieser Listen zu entdecken, müssen

wir versuchen, nochmals aufs Grundsätzliche zu achten, uns nicht in
der Besinnung auf einzelne Bedingungen verlieren, sondern uns fragen,
was mit der Welt und dem Menschen in diesen Listen geschieht.

In diesem Achten aufs Grundsätzliche fällt uns folgendes auf:
1. Die Bedingungsreihen zeigen uns in seltener Eindringlichkeit die

ganze Welt als Prozess. Nirgends stossen wir im Strom des Werdens und

9 Samyutta-Nikäya 2,1.
10 Piyadassi Thera, The Law of cause and effect, 39. Ein anderes Verständnis der

«umgekehrten Ordnung» zeigt Buddhaghosa in Visuddhimagga 19,11. Umgekehrte
Ordnung meint hier das Ansetzen bei Nr. 12 und das konsequente Zurückfragen nach den

Ursachen bis Glied Nr. 1 erreicht ist.
11 Piyadassi (A.3), 38.



G. Schmidt, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit 231

Vergehens auf Entitäten, auf unveränderliche Wirklichkeit. Auch
Identität ist hier nirgends zu finden. Denn kein Gewordenes ist über den
Moment hinaus unverändert sich selbst. Alles ist ein ständiger Wandel,
ein dauerndes Werden, Sich-Verändern und Vergehen. Das einzig
Bleibende ist der Umstand, dass immer neue Bedingungen zu neuen Folgen
führen, die ihrerseits Bedingung für wieder neue Folgen werden. Ewig
ist allein paticca samuppâda als Gesetz. Es wirkt sogar dort, wo die
Menschen zeitweilig diesen Zusammenhang zwischen Bedingung und
Folge nicht mehr erkennen.12 Alles, was wurde, ist durch ein anderes

geworden. Und alles wird Ursache für neues Werden. Dies ist das

einzige, was sich im Strom der Wirklichkeit nicht ändert.
2. In dieser Kette von Bedingungen und Folgen findet sich kein

Anfang. Es findet sich im besten Fall ein Ende. Das Nichtwissen ist
nicht das erste Glied jeder Kette, sondern nur ein sinnvoller Einstieg in
die beliebteste aller Bedingungsreihen. Aufeine erste und einzige Ursache

kann und will Buddha nicht rekurrieren. Denn die erste Ursache
liegt jenseits aller Erfahrung und kann somit nicht Gegenstand der
Erläuterung sein. Denn Gautama erläutert nur das ihm in der Erfahrung

Zuteilgewordene. Erstes und Uranfangliches wäre Gegenstand der
Spekulation.

Daraus folgt, dass das Verständnis der Welt als paticca samuppâda
jede Kosmogonie, jede Schöpfungslehre und jeden Schöpfungsmythos
erübrigt. Wer die Welt als einen Strom von Bedingungen und Folgen
versteht, keine von ihnen über den Moment hinaus sich selbst, kann
nicht so tun, als ob er irgendwo doch Uranfängliches und Grundsätzliches,

Bleibendes und deshalb Wesentliches in diesem Weltprozess
finden würde. Wer einmal verstanden hat, dass sich die Wirklichkeit
nur auf dem Weg des paficca samuppâda verstehen lässt, der hat den

Traum vom Ewigen im Vergänglichen und vom Wesentlichen im
Wesenlosen ausgeträumt: «Ihr möchtet euch an etwas halten, das ewig,
unveränderlich und dem Wandel nicht unterworfen ist, ihr möchtet
eine Lehre vom Selbst annehmen, die bei dem, der sie annimmt, nicht
entstehen Hesse Gram und Leiden. Seht ihr ein solches Gut oder eine
solche Lehre? Ich sehe sie nirgends.»13 Jeder Schöpfungsmythos und
jede Schöpfungslehre ist der Versuch, sich aufs Grundlegende,
Uranfangliche und so oder so Bleibende zu besinnen. Gautama verzichtet

12 Vgl. den in A.5 zitierten Abschnitt Sarhyutta-Nikäya 12, 20,3.
13 Majjhima-Nikâya 22 I, p. 138, zit. bei H. v. Glasenapp (A. 2), 62.



232 G. Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit

auf diesen Versuch. Die Welt ist, soweit er sie erfahren kann,
Bedingungsreihe, nur dies. Die Anwälte des Ewigen im Vergänglichen müss-
ten ihm zuerst belegen, dass ihre Erfahrung des Bleibenden mehr ist als

ein frommer Wunsch.
3. In den Bedingungsreihen des alten Buddhismus gleiten psychische

und physische Bedingungen ineinander über. Denn in der erfahrbaren

Wirklichkeit begegnen nie grundsätzliche Gegensätze: Geist und
Körper, Materie und Idee. Wirklichkeit ist - wo immer sie begegnet -
ähnlich strukturiert: Wirklichkeit ist eine Kette von Bedingungen und
Folgen, eine Bewegung, die anhält, solange Gier, Durst, Anhaften,
Unwissen oder wie immer man die vorwärtstreibenden Kräfte nennen
will, zu neuem Werden und zu neuen Geburten führen. Das neunte
Glied in der Zwölferreihe beispielsweise (Anhaften, Lebenshang) wird
in der frühbuddhistischen Scholastik vierfach gedeutet: Hängen an
sinnlichen Wünschen (in Gier, Lust und Enttäuschung an das gebunden

sein, wonach meine Sinne verlangen), Hängen an falschen Ansichten

(z.B. an der Überzeugung, dass gute Taten sich sowieso nicht
lohnen), Hängen an Regeln und Riten (die Überzeugung, dass ich mich
selbst und mein Leben in Ordnung bringen kann, indem ich einfach
vorgegebene Regeln und Riten beachte), Hängen am Glauben an ein
Selbst (die Überzeugung, dass sich in oder über den vergänglichen
Konstituenten meiner Person noch etwas finden könne, was ich als Ich
ansprechen könnte, eine bleibende und nur mir zukommende
Wirklichkeit). Anhaften ist also zumeist jene Haltung, die im Wesenlosen
etwas Wesentliches zu entdecken glaubt und die nun alles daransetzt,
dieses Einzige und Bleibende nicht zu verlieren. Es ist - im deutlichsten
Fall - die Haltung dessen, der einen Schatz in einem Acker entdeckt
und der nun hingeht, alles zu verkaufen, um diesen einen Acker und
mit ihm diesen einen Schatz zu kaufen. Er haftet an dem, was ihm
unendlich wesentlich ist. Was aber ist unendlich wesentlich? Nichts.
Und in welchem Acker lassen sich Schätze finden. In keinem. Nur in
unseren Illusionen können wir uns vorgaukeln, dass Wesentliches sich
finden liesse. Unsere Sucht nach Verwesentlichung zaubert uns die
Illusion eines für uns oder in uns Wesentlichen vor Augen. Diese Sucht
führt zu Bindung, Unfreiheit, Leiden. Sie führt aber auch nach Glied 10,
11 und 12 der Zwölferreihe zu einem neuen Werden, zu neuer Geburt
und neuem Altwerden und Sterben. Eine falsche Haltung, die Sucht
nach tröstlicher Täuschung, hat Konsequenzen bis weit in den Bereich
physischer Wirklichkeit hinein.



G.Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit 233

4. Das Verständnis der Wirklichkeit als Reihe vergänglicher
Bedingungen und Folgen ohne Wesenheiten, ohne Entitäten, ohne etwas, was
über den Moment hinaus sich selber bleiben würde, diese wahrscheinlich

durch Buddha selbst eröffnete Sicht der Welt stösst sich hart mit
jenem anderen Verständnis menschlicher Wirklichkeit, das Buddha
aus seiner Umwelt übernahm, mit dem Verständnis des menschlichen
Daseins als samsära, als eine Kette von Wiedergeburten durch Karma
bewirkt und geprägt. Genau besehen stossen wir hier aufdie eigentliche
Achillesferse der altbuddhistischen Weltsicht. Denn diese zwei
Interpretationen menschlichen Daseins - durch Karma sind wir, was wir
sind - und alles, was ist, ist ein Strom von Bedingungen und Folgen,
nichts Bleibendes findet sich über den Moment hinaus - lassen sich
immer nur notdürftig miteinander in Einklang bringen. Denn auf der
einen Seite setzt die in den Upanischaden sichtbar werdende Lehre vom
Karma voraus, dass ein Âtman, ein attâ, ein Selbst als bleibende
Persönlichkeitsmitte wiedergeboren wird. Die Lehre von der Wiedergeburt
ist nicht zu denken ohne ein Wesentliches, in etwas Sich-gleich-Blei-
bendes, das die verschiedenen aufeinanderfolgenden Existenzen
miteinander verbindet. Gautamas Verständnis der Welt als Bedingungsreihen

erlaubt aber nicht, von einem Ich oder einem Wir zu sprechen.
Es findet sich keine Identität über den Moment hinaus. Diese beiden
konträren Anliegen lassen sich nur mühsam zu einer Lehre vereinen.
Die beiden verschiedenen Traditionen, die eine vorbuddhistisch, die
andere urbuddhistisch, lassen sich nur so «zusammenkleistern», dass

die Bruchstelle immer noch sichtbar bleibt.
So erlaubt es das Verständnis der Welt als paficca samuppâda nicht,

von einer Reinkarnation oder gar einer Seelenwanderung zu reden.
Denn es findet sich kein Ich, das mein Hier mit meinem Drüben, mein
Jetzt mit meinem Nachher verbindet. Die hinduistische Sicht der Bha-
gavadgîta, die das Wandern durch die Existenzen mit dem Ablegen und
Anziehen von neuen Kleidern vergleicht, ist unvereinbar mit der
buddhistischen Weltsicht, die Bleibendes nicht anerkennt:

«Wie die Menschen sich des frischen
Kleides nach dem alten freuen,
Also tauscht die Seele immer
Alte Kleider mit den neuen.»14

14 2,22, zit. nach der Übersetzung von R. Boxberger (Bhagavadgita, 1955, 27).



234 G.Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit

Nichts könnte in altbuddhistischer Sicht verfehlter sein als dieses

Rechnen mit einer Seele, einem attâ, einem Ich nicht nur über den

Moment, sondern sogar über meine jetztige Existenz hinaus. Kein
Wesen wandert von diesem Leben ins nächste. Und doch rechnet
Buddha mit Wiedergeburt. Denn der Prozess der Bedingungen und
Folgen bricht mit dem Tod nicht ab, es sei denn, das Unwissen und mit
ihm der Lebenshang und der Lebensdurst und damit auch alle anderen
Bedingungen und Folgen würden in dieser Existenz schon aufgehoben.
Dann allerdings wäre nach diesem Tod nichts mehr. Der Prozess des

Werdens und des Vergehens käme zum Erliegen. Im anderen Fall führt
der Lebenshang unweigerlich zu einer nächsten Geburt. Dabei können
wir aber nicht sagen, dass wir wiedergeboren werden. Denn es findet
sich - wie erwähnt - keine Identität im Prozess des Werdens und des

Vergehens. Nichts wandert von hier nach drüben. Denn es wandert
nicht einmal jemand oder etwas vom jetztigen Moment in den nächsten:

«Niemand vollbringt eine Tat,
Niemand den Lohn davon hat,
Nur reine Dharmas rollen hin,
Das ist der Lehre wahrer Sinn.

Kein Brahmä hat durch seine Macht
Dies Dasein hier hervorgebracht,
Nur reine Dharmas sich bedingen,
Die vielen Ursachen entspringen.

Das Leid ist, niemand ist, in dem's entsteht,
Die Tat ist, doch kein Mensch, der sie begeht,
Nirvâna ist, doch keiner, der verweht,
Der Weg ist, aber keiner, der ihn geht.»15

Wie lässt sich diese «punktualistische» Weltsicht vereinen mit der
Lehre von der Wiedergeburt? Auch Hilfkonstruktionen - etwa das

Reden von einem Strom des Bewusstseins, der eine Existenz mit der
nächsten verbindet und der erklären soll, weshalb trotz allem Punktua-
lismus Rückerinnerungen an frühere Existenzen möglich sind -

15 Visuddhi-Magga 16,91; zit. bei H. von Glasenapp (A.2), 74.



G. Schmid, Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit 235

täuschen über das Ungereimte dieser Harmonisierungsversuche nicht
hinweg. Wie kann ich von Wiedergeburt reden, wenn nichts und
niemand ist über den jetzigen Moment hinaus?

5. Ein letztes und vielleicht das bestechendste Merkmal des paticca
samuppâda: Weltdeutung ist nur Diagnose. Das Ziel ist die Therapie.
Die Therapie aber ist die direkte Umkehrung der Diagnose: Wenn A,
dann B. Wenn A nicht, dann B nicht. Die Klärung der Welt gilt zuletzt
ihrer Aufhebung. Mit der Aufhebung eines Gliedes in der Kette der
Bedingungen fallen alle folgenden Glieder weg. Erlösung ist die
Aufhebung des Werdens. Befreiung ist Entwerden. Erlösen ist Erlöschen,
Nirvâna. Der ganze Weltprozess kommt zum Erliegen, wenn die
Befreiung erreicht ist. «Nirvâna ist, doch keiner, der verweht.» Es findet
sich nichts, das ins Nirvâna eingeht. Nirvâna ist keine Vollendung.
Wenn die Welt als paticca samuppâda wirklich ist, wenn man dieser
Kette von Werden und Vergehen Sein zuschreiben darf, dann ist
Nirvâna das völlig Andere zu allem, was wirklich ist. Dann können wir nur
festhalten: Das Nirvâna ist nichts. Denn kein Begriff umklammert
beide, die Kette der Bedingungen und das Erlöschen. Wenn allerdings
erkannt wird, dass die Wirklichkeit als Kette von Bedingungen und
Folgen in ihrer Wesenlosigkeit kein wirkliches Sein für sich in
Anspruch nehmen kann, dann gilt: Nur Nirvâna ist. Es gibt nichts, das

wäre, ausser Nirvâna.
Unreflektiert betrachtet, die Welt des Werdens als seiend fraglos

hingenommen, gilt: Der Sinn des Werdens ist das Entwerden. Die Welt
kommt an ihr Ziel, wo sie sich selbst aufhebt. Der Sinn des

Lebensprozesses liegt in seinem Erliegen. Alles ist, damit es nicht mehr ist.
Nichts kann sich vom Vorläufigen hinüberretten ins Endgültige. Das
Nirvâna ist Aufhebung, nicht Vollendung. Keinem Wesenlosen wird je
Wesen zukommen. Kein Unvollkommenes wird je eingehen in eine
Vollkommenheit. Der einzige Sinn alles Seienden liegt darin, dass es

aufliört zu sein. Dies ist das radikalste Verständnis der Wirklichkeit, das

ich mir vorstellen kann.
Georg Schmid, Chur


	Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit als paṭicca samuppâda

