Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 4

Artikel: Das buddhistische Verstandnis der Wirklichkeit als paicca samuppada
Autor: Schmid, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das buddhistische Verstdndnis der Wirklichkeit
als paticca samuppada*

Nicht dass uns von Gautama, dem Buddha, nicht auch noch andere
Analysen menschlicher Wirklichkeit iiberliefert wiaren. Gautama will
erkennen, weshalb Wirklichkeit ist und weshalb sie so ist, wie sie ist.
Dieser Drang zur Erkenntnis des Ganzen, der vor keiner Frage zurtick-
schreckt und keine Konsequenz sich verbietet, fiihrt zu immer wieder
neuen Versuchen, Wirklichkeit nachzuzeichnen, auszuleuchten und in
threm Grund und ihrer Eigenart anderen so vor Augen zu stellen, dass
keiner mehr sich iliber die Natur des Wirklichen hinwegtduschen
kann.

Keine Kldrung und Erkldrung des Wirklichen analysiert aber so
griindlich und zeichnet so detailliert wie das Verstiandnis des Wirkli-
chen als paticca samuppada, als Entstehen in Abhingigkeit.! Helmuth
von Glasenapp nennt «die Formel vom <Entstehen in Abhédngigkeit»
...dasbedeutendste Lehrstiick der alten Zeit. .., weshalb der ganze Pali-
Kanon mit ihr anhebt.»? Piyadassi Thera schliesst seinen Traktat « The
Law of cause and effect» mit der Feststellung: «Paticca Samuppada...
1s the central conception of Buddhism, and represents the finest flower
of Indian thought.»® Anagirika Dhammapala unterstreicht die Heils-
notwendigkeit dieser Lehre: «Mit der Darlegung der Kausalitdtskette

* Gewidmet Dr. Urs Oberlin, dem Leiter der Dhamma-Gruppen in Ziirich.

! Andere mdgliche Ubersetzungen sind: «Kausalnexus», «Ursachenkette», «Kausa-
litédtskette», « Kausalitdtstheorie». « Entstehen in Abhéngigkeit», « Bedingtes Entstehen»
oder «Bedingungskette» kommt aber dem Wortlaut und der Sache am nédchsten. Denn
«samuppajjati» ist «entstehen, hervorgebracht werden». «Paticca» ist «verursacht
durch», «betreffend». Wenn wir — wie dies viele Interpreten tun — von «Kausalitdt»
sprechen wiirden, miissten wir uns iiberlegen, ob und wie das aus dem Begriff «Kausa-
litatskette» ausgeklammert werden konnte, was die Tradition als «patthdnanaya» von
«paticca samuppada» manchmal unterscheidet. «Paticca samuppada» verfiahrt nach
dem Schema: «Wenn A, dann B. Wenn A nicht, dann B nicht». «Patthdnanayax ist als
Interdependenz zu verstehen: A und B bedingen sich gegenseitig. (Abhidhammattha-
sangaha, A Manual of Abhidhamma II, herausgegeben von Narada Maha Thera,
Colombo 1957, 74 ff)

2 H. von Glasenapp, Pfad zur Erleuchtung, 1956, 79.

3 The law of cause and effect, Buddhist Information Centre (50, Ananda Coomaras-
wamy Mawata, Colombo 7, Sri Lanka), o.J., 38.



G.Schmid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit 227

kreist der Buddha alles ein, was der um sein Heil besorgte Mensch von
Welt und Personlichkeit wissen muss.»* Diese neueren Urteile entspre-
chen der Bedeutung, die schon der Pali-Kanon der Lehre vom paticca
samuppada beimisst: «Wahrlich, wer die Bedingte Entstehung kennt,
der kennt die Lehre; und wer die Lehre kennt, der kennt die Bedingte
Entstehung.»’

Warum kommt unter den verschiedenen und sich oft iiberschnei-
denden Analysen des Wirklichen dem paticca samuppada diese einzig-
artige Stellung zu? Vielleicht, weil Gautama gerade auf dem Weg des
paticca samuppada, im Fragen nach der Bedingungskette, zum Buddha
wurde. Dhigha-Nikaya 15,2 deutet in diese Richtung:

«Vor meiner Erleuchtung, als ich noch ein Bodhisattva war, kam mir der Gedanke:
«Dem Elend ist die Welt preisgegeben. Man wird geboren, altert, stirbt, scheidet aus dem
Dasein und wird wiedergeboren. Und ein Entrinnen aus diesem Leid ist nicht abzusehen.
Sicherlich wird sich ein Ausweg aus diesem Leid, aus Altern und Sterben finden lassen. —
Dann kam mir der Gedanke: «Was muss vorhanden sein, damit Altern und Sterben
eintritt, was bedingt Altern und Sterben 7> Da gewann ich durch griindliches Nachdenken
die Einsicht: «<Wenn Geburt vorhanden ist, kommt es zu Altern und Sterben, durch
Geburt bedingt sind Altern und Sterben.» Da kam mir der Gedanke: (Was muss vor-
handen sein, damit eine Geburt eintritt, was bedingt eine Geburt 2»»°

In gleicher Weise wird nun jedes Glied der spateren Zwolferkette auf
das Vorhergehende zuriickgefiihrt. Nun ist kaum anzunehmen, dass
bereits der Bodhisattva zu allen zwolf Gliedern der Bedingungsreihe
fand. Nicht einmal der Buddha hat — wie wir sehen werden — wahr-
scheinlich zum System der zwolf Glieder des paticca samuppada gefun-

4 M. Keller-Grimm und Anagirika Dhammapala, Im Lichte des Meisters, 1970,
92.

3 Majjhima-Nikaya 28, zit. bei Nyanatiloka, Das Wort des Buddha, 1978, 57. Vgl.
auch Digha-Nikaya 15, zit. bei Nyanatiloka, Buddhist Dictionary, Colombo 1972, 135f.
Ahnlich Samhyutta-Nikaya 12,60,4: «Tief ist dieses Gesetz vom <Entstehen in Abhin-
gigkeity. Weil es dieses Gesetz nicht kennt, versteht und begreift, ist dieses Geschlecht wirr
geworden wie ein Garnknduel und kommt nicht iiber den Sarhsara hinaus» (H. von
Glasenapp [A.2], 78). Jeder Vollendete zeichnet sich dadurch aus, dass er dieses Bedingt-
sein des einen durch das andere durchschaut: «Ob Vollendete aufgetreten sind oder nicht,
fest steht dieses Grundprinzip, diese Gesetzmassigkeit, diese gesetzliche Notwendigkeit:
das Bedingtsein des einen durch ein anderes. Dies erkennt und durchschaut ein Vollen-
deter, und wenn er es erkannt und durchschaut hat, so teilt er es mit, zeigt es, legt es dar,
stellt es fest, enthiillt es, zergliedert es und macht es offenbar» (Sarhyutta-Nikaya 12,20, 3,
zit. bei H. von Glasenapp [A.2], 78).

6 Zit. bei H. von Glasenapp [A.2], 80.



228 G. Schmid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit

den. Zu nahe liegt die Annahme, dass erst die Theravada-Scholastik,
der Ordnungseifer der Nachgeborenen, das System der zwolf Glieder
schuf. Bedeutsam im zitierten Abschnitt ist vielmehr die Uberzeugung,
dass schon der Bodhisattva das Verfahren des paticca samuppada
anwandte, dass er den Weg zur Klirung und Erklarung des Wirklichen
entdeckte und auch beging, der spéter zur Reihe der zwolf Bedingungen
fiihrte. Die eingeschlagene Richtung des Denkens ist weit bedeutsamer
als die Etappen, die spater unterwegs unter Umstidnden erreicht wer-
den. Diese offenbar schon vor der Erleuchtung eingeschlagene Grund-
richtung ldsst sich am besten in die traditionelle Formel fassen: «Imas-
mim sati, idarh hoti; imasmirh asati, idarh na hoti.»” « Wenn dies ist, ist
jenes. Wenn dies nicht ist, ist jenes nicht.» Dass Gautama die leidvolle
und fiirs erste unverstehbare Wirklichkeit kldrt und sich verstehbar
macht, indem er Wirklichkeit auflost in Bedingungsreihen, zeigt sich
auch in seiner ersten Predigt in Sirnath. Auch die in ihr entfaltete Lehre
von den vier edlen Wahrheiten setzt die Betrachtungsweise des paticca
samuppada voraus. Von der Feststellung ausgehend, dass alles Leiden
ist, sucht Buddha nach den Ursachen des Leidens (er findet sie in der
tanha, in der Lebensgier und dem Lebensdurst) und erkennt die Auf-
hebung der Ursache als einzigen Weg zur Aufhebung des Leidens. Die
erste Predigt Buddhas ist so besehen ein paticca samuppada in nuce,
eine Bedingungsreihe in kiirzester Form. Sie verbindet vorerst nur zwei
Glieder miteinander. Dass aber Buddha schon in seiner ersten Predigt
zum Verfahren des paticca samuppada greift, ldsst darauf schliessen,
dass er gerade dadurch zum Erleuchteten wurde, dass er dieses Verfah-
ren — Auflosung der Wirklichkeit in Bedingungsreihen — entdeckte und
konsequent anzuwenden begann.

In Gespriachen und Reden aus spiterer Zeit legt Buddha immer
wieder neue Bedingungsreihen vor, iiber mehrere Glieder sich erstrek-
kend. Dass er nicht ausschliesslich an einer Reihe festhilt, sondern den
einmal entdeckten Weg des Erkennens immer wieder neu begeht, zeugt
fiir die Lebendigkeit seines Denkens. Dem Buddha ist nicht — wie dies
die Nachgeborenen anzunehmen scheinen — mit der Erleuchtung alle
Erkenntnis zugeflossen. Auch als Buddha vertieft er sein Erkennen. Als
Beispiel fiir eine dieser vielen spiteren Bedingungsreihen mag uns
Samyutta-Nikaya 4, 86 dienen:

7 Z.B. Sarhyutta-Nikaya 12,41.



G.Schmid, Das buddhistische Verstdndnis der Wirklichkeit 229

«Durch Auge und Formen bedingt (paticca), entsteht (uppajjati) visuelles Bewusst-
sein. Das Zusammengehen der drei ist Beriihrung. Durch Beriihrung Empfindung. Durch
Empfindung Durst. Durch das véllige Verschwinden und Aufhéren dieses Durstes Auf-
horen des Werdens. Durch das Aufhoren des Werdens Aufhéren der Geburt. Durch
Aufhoren der Geburt horen Alter, Tod, Trauer, Klage, Leiden, Ungliick und Verzweif-
lung auf. So kommt es zum Aufhéren dieses ganzen Biindels aus Leiden (zusammenge-
setzt). Dies ist das Ende des Leidens.»

In diesem Ausschnitt begegnet uns eine bereits breit entfaltete
Bedingungsreihe. Die Grundstruktur ist aber immer noch diesselbe wie
in der ersten Predigt Gautamas: Dies ist bedingt durch jenes. Wenn
jenes nicht ist, ist dies auch nicht. Deutlich zeigt auch die vorliegende
Reihe, dass der Buddha nie Welterklarung oder Weltdeutung um ihrer
selbst willen sucht. Die Wirklichkeit wird als Geschehen, als Bedin-
gungsreihe gedeutet, um zu erkennen, wie dieses Geschehen zur Ruhe
kommen kann. Die Welt soll nur durchschaubar werden, um nachher
ganz zu verschwinden. Einsicht ist die Vorstufe der Auflosung. Wird ein
Glied in einer Bedingungsreihe ausgeloscht, so fillt mit ihm die ganze
anschliessende Reihe. Der Weltprozess kommt zu seinem Ende dort,
wo eine entscheidende Bedingung fiir weiteres Werden nicht mehr
gegeben ist.

Es scheint nun, dass die Systematiker der nachfolgenden Generatio-
nen verschiedene kiirzere Bedingungsreihen, die sich in Reden Gauta-
mas finden, zu einer einzigen grossen Reihe zusammengezogen haben.
Denn nur so ldsst sich erkldren, weshalb die «klassische» Zwdlferreihe,
die sich offensichtlich tiber drei Existenzen erstreckt, nicht jede der drei
wiedergeburtlichen Existenzen wieder mit denselben Stichworten deu-
tet, sondern z.B. einmal die Unwissenheit und einmal die Gier als
Ursache fiir neues Geborenwerden angibt. Nur wenn wir annehmen,
dass spitere Systematiker kiirzere Bedingungsreihen zu einer einzigen
Kette vereinten, werden diese Ungereimtheiten verstdndlich.?

Das Werk der Kompilatoren betrifft aber nur Sekundéres. Es bezieht
sich nur aufdie einzelnen Etappen am Weg. Der Weg selbst, die einmal,
wahrscheinlich schon vor der Erleuchtung, eingeschlagene Grundrich-
tung der Erkenntnisbemiihung bleiben unveridndert, auch wenn die
Bedingungsreihe sich nun tiber zwolf Glieder erstreckt:

«Durch Nichtwissen (avijja, 1) bedingt karmagestaltende Triebkrifte (sankhira, 2),
durch Triebkrifte bedingt Bewusstsein (vinnéna, 3), durch Bewusstsein bedingt geistig-

8 Vgl. H.W. Schumann, Buddhismus, 1976, 82f. Kurt Schmidt, Buddhas Reden,
Berlin 1978, 133, A.2.



230 G. Schmid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit

leibliche Individualitidt (ndma-ripa, 4), durch Individualitét bedingt die sechs Grundla-
gen (saldyatana, 5, die fiinf Sinne und das Bewusstsein), durch die sechs Grundlagen
bedingt Beriihrung (phassa, 6), durch Beriihrung bedingt Empfindung (vedani, 7), durch
Empfindung bedingt Gier (tanh4, Durst, 8), durch Gier bedingt Anhaften (upadana, 9),
durch Anhaften bedingt Werden (bhava, 10), durch Werden bedingt Geburt (jati, 11),
durch Geburt bedingt Alter, Tod, Trauer, Klage, Leiden, Ungliick und Verzweiflung
(12).»°

Dass sich diese Zwolferreihe iiber drei Existenzen erstreckt, wird
deutlich, wenn wir erkennen, dass mit Bedingung vier ein neues kor-
perliches Dasein anhebt. Die dritte Existenz beginnt mit der zehnten
Bedingung.

Die Reihe in der eben erwidhnten Form wird «anuloma» («regulér»,
«direkt») genannt. Sie zeigt den Prozess des Werdens. Die umgekehrte
Ordnung («patiloma», «umgekehrt») verdndert die Diagnose zur The-
rapie: «Durch das vollige Verschwinden und Aufhoren des Nichtwis-
sens Aufhoren der Triebkrifte, durch das Aufhoren der Triebkrifte
Aufhoren der geistigleiblichen Individualitdt usw.»'°

Nach diesen Bemerkungen und Beobachtungen zum Entstehen der
Bedingungsreihen wenden wir uns nun zur entscheidenden Frage: Was
wird mit diesen Reihen intendiert? Wo liegt ihr Sinn, ihre Eigenart, ihre
unvergleichliche Bedeutung fiir das buddhistische Verstidndnis der
Wirklichkeit? Wenn Buddhisten in diesen Reihen «die schonste Bliite
des indischen Geistes»'! entdecken, dann kann es mit dem blossen
Zur-Kenntnis-Nehmen der Listen nicht sein Bewenden haben. Dann
gilt es nun, die Bliite tiefster Erkenntnis und das Licht wegweisender
Erfahrung zu entdecken, die sich offensichtlich in diesen Listen ver-
bergen. Um den einzigartigen Wert dieser Listen zu entdecken, miissen
wir versuchen, nochmals aufs Grundsédtzliche zu achten, uns nicht in
der Besinnung auf einzelne Bedingungen verlieren, sondern uns fragen,
was mit der Welt und dem Menschen in diesen Listen geschieht.

In diesem Achten aufs Grundsitzliche fillt uns folgendes auf:

1. Die Bedingungsreihen zeigen uns in seltener Eindringlichkeit die
ganze Welt als Prozess. Nirgends stossen wir im Strom des Werdens und

? Sarhyutta-Nikaya 2, 1.

10 piyadassi Thera, The Law of cause and effect, 39. Ein anderes Verstindnis der
«umgekehrten Ordnung» zeigt Buddhaghosa in Visuddhimagga 19, 11. Umgekehrte Ord-
nung meint hier das Ansetzen bei Nr.12 und das konsequente Zuriickfragen nach den
Ursachen bis Glied Nr.1 erreicht ist.

1T Piyadassi (A. 3), 38.



G. Schmid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit 231

Vergehens auf Entitidten, auf unverdnderliche Wirklichkeit. Auch
Identitit ist hier nirgends zu finden. Denn kein Gewordenes ist iiber den
Moment hinaus unverdndert sich selbst. Alles ist ein stindiger Wandel,
ein dauerndes Werden, Sich-Veridndern und Vergehen. Das einzig Blei-
bende ist der Umstand, dass immer neue Bedingungen zu neuen Folgen
flihren, die ihrerseits Bedingung fiir wieder neue Folgen werden. Ewig
1st allein paticca samuppada als Gesetz. Es wirkt sogar dort, wo die
Menschen zeitweilig diesen Zusammenhang zwischen Bedingung und
Folge nicht mehr erkennen.”? Alles, was wurde, ist durch ein anderes
geworden. Und alles wird Ursache fiir neues Werden. Dies ist das ein-
zige, was sich im Strom der Wirklichkeit nicht dndert.

2. In dieser Kette von Bedingungen und Folgen findet sich kein
Anfang. Es findet sich im besten Fall ein Ende. Das Nichtwissen ist
nicht das erste Glied jeder Kette, sondern nur ein sinnvoller Einstieg in
die beliebteste aller Bedingungsreihen. Aufeine erste und einzige Ursa-
che kann und will Buddha nicht rekurrieren. Denn die erste Ursache
liegt jenseits aller Erfahrung und kann somit nicht Gegenstand der
Erlduterung sein. Denn Gautama erlautert nur das ihm in der Erfah-
rung Zuteilgewordene. Erstes und Uranfiangliches wire Gegenstand der
Spekulation.

Daraus folgt, dass das Verstindnis der Welt als paticca samuppada
jede Kosmogonie, jede Schopfungslehre und jeden Schopfungsmythos
erlibrigt. Wer die Welt als einen Strom von Bedingungen und Folgen
versteht, keine von ihnen iiber den Moment hinaus sich selbst, kann
nicht so tun, als ob er irgendwo doch Uranfingliches und Grundsitz-
liches, Bleibendes und deshalb Wesentliches in diesem Weltprozess
finden wiirde. Wer einmal verstanden hat, dass sich die Wirklichkeit
nur auf dem Weg des paticca samuppada verstehen ldsst, der hat den
Traum vom Ewigen im Vergidnglichen und vom Wesentlichen im
Wesenlosen ausgetraumt: «Ihr mdchtet euch an etwas halten, das ewig,
unverianderlich und dem Wandel nicht unterworfen ist, thr mdchtet
eine Lehre vom Selbst annehmen, die bei dem, der sie annimmt, nicht
entstehen liesse Gram und Leiden. Seht ihr ein solches Gut oder eine
solche Lehre? Ich sehe sie nirgends.»” Jeder Schopfungsmythos und
jede Schopfungslehre ist der Versuch, sich aufs Grundlegende, Uran-
fangliche und so oder so Bleibende zu besinnen. Gautama verzichtet

12 Vgl. den in A.5 zitierten Abschnitt Sarhyutta-Nikaya 12, 20, 3.
13 Majjhima-Nikaya 22 I, p.138, zit. bei H.v. Glasenapp (A.2), 62.



232 G. Schmid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit

auf diesen Versuch. Die Welt ist, soweit er sie erfahren kann, Bedin-
gungsreihe, nur dies. Die Anwilte des Ewigen im Verginglichen miiss-
ten thm zuerst belegen, dass ihre Erfahrung des Bleibenden mehr ist als
ein frommer Wunsch.

3. In den Bedingungsreihen des alten Buddhismus gleiten psychi-
sche und physische Bedingungen ineinander iiber. Denn in der erfahr-
baren Wirklichkeit begegnen nie grundsitzliche Gegensatze: Geist und
Korper, Materie und Idee. Wirklichkeit ist — wo immer sie begegnet —
dhnlich strukturiert: Wirklichkeit ist eine Kette von Bedingungen und
Folgen, eine Bewegung, die anhilt, solange Gier, Durst, Anhaften,
Unwissen oder wie immer man die vorwartstreibenden Krifte nennen
will, zu neuem Werden und zu neuen Geburten fiihren. Das neunte
Glied in der Zwolferreihe beispielsweise (Anhaften, Lebenshang) wird
in der frithbuddhistischen Scholastik vierfach gedeutet: Hiangen an
sinnlichen Wiinschen (in Gier, Lust und Enttduschung an das gebun-
den sein, wonach meine Sinne verlangen), Hingen an falschen Ansich-
ten (z.B. an der Uberzeugung, dass gute Taten sich sowieso nicht loh-
nen), Hingen an Regeln und Riten (die Uberzeugung, dass ich mich
selbst und mein Leben in Ordnung bringen kann, indem ich einfach
vorgegebene Regeln und Riten beachte), Hiangen am Glauben an ein
Selbst (die Uberzeugung, dass sich in oder iiber den verginglichen
Konstituenten meiner Person noch etwas finden konne, was ich als Ich
ansprechen konnte, eine bleibende und nur mir zukommende Wirk-
lichkeit). Anhaften ist also zumeist jene Haltung, die im Wesenlosen
etwas Wesentliches zu entdecken glaubt und die nun alles daransetzt,
dieses Einzige und Bleibende nicht zu verlieren. Es ist —im deutlichsten
Fall — die Haltung dessen, der einen Schatz in einem Acker entdeckt
und der nun hingeht, alles zu verkaufen, um diesen einen Acker und
mit ithm diesen einen Schatz zu kaufen. Er haftet an dem, was ihm
unendlich wesentlich ist. Was aber ist unendlich wesentlich? Nichts.
Und in welchem Acker lassen sich Schéitze finden. In keinem. Nur in
unseren Illusionen kdnnen wir uns vorgaukeln, dass Wesentliches sich
finden liesse. Unsere Sucht nach Verwesentlichung zaubert uns die
Illusion eines fiir uns oder in uns Wesentlichen vor Augen. Diese Sucht
fiihrt zu Bindung, Unfreiheit, Leiden. Sie fiihrt aber auch nach Glied 10,
11 und 12 der Zwolferreihe zu einem neuen Werden, zu neuer Geburt
und neuem Altwerden und Sterben. Eine falsche Haltung, die Sucht
nach trostlicher Tauschung, hat Konsequenzen bis weit in den Bereich
physischer Wirklichkeit hinein.



G. Schimid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit 233

4. Das Verstiandnis der Wirklichkeit als Reihe verginglicher Bedin-
gungen und Folgen ohne Wesenheiten, ohne Entitdten, ohne etwas, was
iiber den Moment hinaus sich selber bleiben wiirde, diese wahrschein-
lich durch Buddha selbst eroffnete Sicht der Welt stosst sich hart mit
jenem anderen Verstindnis menschlicher Wirklichkeit, das Buddha
aus seiner Umwelt iibernahm, mit dem Verstidndnis des menschlichen
Daseins als sarhsara, als eine Kette von Wiedergeburten durch Karma
bewirkt und geprigt. Genau besehen stossen wir hier aufdie eigentliche
Achillesferse der altbuddhistischen Weltsicht. Denn diese zwei Inter-
pretationen menschlichen Daseins — durch Karma sind wir, was wir
sind — und alles, was ist, ist ein Strom von Bedingungen und Folgen,
nichts Bleibendes findet sich liber den Moment hinaus — lassen sich
immer nur notdiirftig miteinander in Einklang bringen. Denn auf der
einen Seite setzt die in den Upanischaden sichtbar werdende Lehre vom
Karma voraus, dass ein Atman, ein atta, ein Selbst als bleibende Per-
sonlichkeitsmitte wiedergeboren wird. Die Lehre von der Wiedergeburt
ist nicht zu denken ohne ein Wesentliches, in etwas Sich-gleich-Blei-
bendes, das die verschiedenen aufeinanderfolgenden Existenzen mit-
einander verbindet. Gautamas Verstdndnis der Welt als Bedingungs-
reihen erlaubt aber nicht, von einem Ich oder einem Wir zu sprechen.
Es findet sich keine Identitit iiber den Moment hinaus. Diese beiden
kontriaren Anliegen lassen sich nur miihsam zu einer Lehre vereinen.
Die beiden verschiedenen Traditionen, die eine vorbuddhistisch, die
andere urbuddhistisch, lassen sich nur so «zusammenkleistern», dass
die Bruchstelle immer noch sichtbar bleibt.

So erlaubt es das Verstiandnis der Welt als paticca samuppada nicht,
von einer Reinkarnation oder gar einer Seelenwanderung zu reden.
Denn es findet sich kein Ich, das mein Hier mit meinem Driiben, mein
Jetzt mit meinem Nachher verbindet. Die hinduistische Sicht der Bha-
gavadgita, die das Wandern durch die Existenzen mit dem Ablegen und
Anziehen von neuen Kleidern vergleicht, ist unvereinbar mit der bud-
dhistischen Weltsicht, die Bleibendes nicht anerkennt:

«Wie die Menschen sich des frischen
Kleides nach dem alten freuen,

Also tauscht die Seele immer

Alte Kleider mit den neuen.»*

142 22, zit. nach der Ubersetzung von R.Boxberger (Bhagavadgita, 1955, 27).



234 G. Schmid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit

Nichts konnte in altbuddhistischer Sicht verfehlter sein als dieses
Rechnen mit einer Seele, einem atta, einem Ich nicht nur iiber den
Moment, sondern sogar iiber meine jetztige Existenz hinaus. Kein
Wesen wandert von diesem Leben ins ndchste. Und doch rechnet
Buddha mit Wiedergeburt. Denn der Prozess der Bedingungen und
Folgen bricht mit dem Tod nicht ab, es sei denn, das Unwissen und mit
ithm der Lebenshang und der Lebensdurst und damit auch alle anderen
Bedingungen und Folgen wiirden in dieser Existenz schon aufgehoben.
Dann allerdings wire nach diesem Tod nichts mehr. Der Prozess des
Werdens und des Vergehens kime zum Erliegen. Im anderen Fall fiihrt
der Lebenshang unweigerlich zu einer nachsten Geburt. Dabei konnen
wir aber nicht sagen, dass wir wiedergeboren werden. Denn es findet
sich — wie erwidhnt — keine Identitdt im Prozess des Werdens und des
Vergehens. Nichts wandert von hier nach driiben. Denn es wandert
nicht einmal jemand oder etwas vom jetztigen Moment in den nich-
sten:

«Niemand vollbringt eine Tat,
Niemand den Lohn davon hat,
Nur reine Dharmas rollen hin,
Das ist der Lehre wahrer Sinn.

Kein Brahma hat durch seine Macht
Dies Dasein hier hervorgebracht,
Nur reine Dharmas sich bedingen,
Die vielen Ursachen entspringen.

Das Leid ist, niemand ist, in dem’s entsteht,
Die Tat ist, doch kein Mensch, der sie begeht,
Nirvana ist, doch keiner, der verweht,

Der Weg ist, aber keiner, der ihn geht.»!’

Wie lasst sich diese «punktualistische» Weltsicht vereinen mit der
Lehre von der Wiedergeburt? Auch Hilfkonstruktionen — etwa das
Reden von einem Strom des Bewusstseins, der eine Existenz mit der
ndchsten verbindet und der erkldren soll, weshalb trotz allem Punktua-
lismus Riickerinnerungen an frithere Existenzen moglich sind -

15 visuddhi-Magga 16,91; zit. bei H.von Glasenapp (A.2), 74.



G. Schmid, Das buddhistische Verstindnis der Wirklichkeit 235

tauschen tiber das Ungereimte dieser Harmonisierungsversuche nicht
hinweg. Wie kann ich von Wiedergeburt reden, wenn nichts und nie-
mand ist iiber den jetzigen Moment hinaus?

5. Ein letztes und vielleicht das bestechendste Merkmal des paticca
samuppada: Weltdeutung ist nur Diagnose. Das Ziel ist die Therapie.
Die Therapie aber ist die direkte Umkehrung der Diagnose: Wenn A,
dann B. Wenn A nicht, dann B nicht. Die Klidrung der Welt gilt zuletzt
ihrer Aufhebung. Mit der Aufhebung eines Gliedes in der Kette der
Bedingungen fallen alle folgenden Glieder weg. Erlosung ist die Auf-
hebung des Werdens. Befreiung ist Entwerden. Erlosen ist Erléschen,
Nirvana. Der ganze Weltprozess kommt zum Erliegen, wenn die
Befreiung erreicht ist. « Nirvana ist, doch keiner, der verweht.» Es findet
sich nichts, das ins Nirvana eingeht. Nirvana ist keine Vollendung.
Wenn die Welt als paticca samuppada wirklich ist, wenn man dieser
Kette von Werden und Vergehen Sein zuschreiben darf, dann ist Nir-
véana das vollig Andere zu allem, was wirklich ist. Dann konnen wir nur
festhalten: Das Nirvana ist nichts. Denn kein Begriff umklammert
beide, die Kette der Bedingungen und das Erloschen. Wenn allerdings
erkannt wird, dass die Wirklichkeit als Kette von Bedingungen und
Folgen in ihrer Wesenlosigkeit kein wirkliches Sein fiir sich in An-
spruch nehmen kann, dann gilt: Nur Nirvana ist. Es gibt nichts, das
ware, ausser Nirvana.

Unreflektiert betrachtet, die Welt des Werdens als seiend fraglos
hingenommen, gilt: Der Sinn des Werdens ist das Entwerden. Die Welt
kommt an ihr Ziel, wo sie sich selbst aufhebt. Der Sinn des Lebens-
prozesses liegt in seinem Erliegen. Alles ist, damit es nicht mehr ist.
Nichts kann sich vom Vorldufigen hiniiberretten ins Endgiiltige. Das
Nirvéna ist Aufhebung, nicht Vollendung. Keinem Wesenlosen wird je
Wesen zukommen. Kein Unvollkommenes wird je eingehen in eine
Vollkommenheit. Der einzige Sinn alles Seienden liegt darin, dass es
aufhort zu sein. Dies ist das radikalste Verstandnis der Wirklichkeit, das
ich mir vorstellen kann.

Georg Schmid, Chur



	Das buddhistische Verständnis der Wirklichkeit als paṭicca samuppâda

