
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 4

Artikel: Warum wir Konzilien feiern : Konstantinopel 381

Autor: Ritschl, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum wir Konzilien feiern
Konstantinopel 381*

«Wir wollen, dass alle Völker, über die das Mass unserer Milde regiert, in der Religion
leben, welche vom göttlichen Apostel Paulus selbst geoffenbart ist und als solche erklärt,
dass er sie bis heute den Römern überliefert habe ; welcher, wie offenkundig ist, Papst
Damasus anhängt, und Petrus, der Bischof von Alexandria, ein Mann von apostolischer
Heiligkeit; nämlich, dass wir gemäss der apostolischen Unterweisung und der evangelischen

Lehre an des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes eine Gottheit in
gleicher Majestät und heiliger Dreieinigkeit glauben. Wir befehlen, dass diejenigen, welche

dies Gesetz befolgen, katholische Christen heissen sollen. Die übrigen aber, welche
wir für toll und wahnsinnig erklären, haben die Schande zu tragen, Ketzer zu heissen. Ihre
Zusammenkünfte dürfen sich nicht als Kirchen bezeichnen. Sie müssen zuerst von der

göttlichen Rache getroffen werden, sodann auch von der Strafe unseres Zornes, die uns
durch himmlisches Urteil übertragen ist.»1

So verfügte es der 33jährige Spanier aus Cauca, Theodosius I., der
ein Jahr zuvor neben Gratian und Valentinian II. Kaiser geworden,
kurz danach in Thessalonike schwer erkrankt und nach der Genesung
vom dortigen Bischof getauft worden war und sich auf dem Wege zur
Machtübernahme in das Rom des Ostens befand. Das steile Religionsgesetz

- das sich nicht nur im Codex Theodosianus, sondern auch
anderthalb Jahrhunderte später in der Gesetzessammlung Kaiser Justi-
nians wiederfindet - ist vom 28.2.380 datiert. Das war knapp anderthalb

Jahre vor dem Konzil, dessen Gedenkjahr wir heute feiern.
Es war die Zeit der Völkerwanderung. Schreckliches war schon

geschehen. Die Grenze an der Donau war durchbrochen. Die
Pufferfunktion der Goten an den Grenzen verwandelte sich in offene Feindschaft.

Reiche Provinzen wurden besetzt und geplündert. Vom Rhein
bis zur Grenze nach Persien schien alles zu wanken. Im August 378 war

* Vortrag beim Festakt zur 1600-Jahres-Feier des Konzils von Konstantinopel durch
die Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in der Bundesrepublik Deutschland und
Berlin (West) und die Evangelische Akademie Tutzing, am 30. November 1981 in
Tutzing. Dem Festakt war ein ökumenischer Gottesdienst vorausgegangen, und es folgte am
1. und 2. Dezember ein wissenschaftliches Kolloquium über das Bekenntnis von Nicäa-
Konstantinopel mit Vorträgen von M. Farantos, H. Pottmeyer, W. Pannenberg, F. v.

Lilienfeld, Metropolit Damaskinos u.a. Der Vorabdruck hier erfolgt mit Erlaubnis der

Herausgeber des geplanten Bandes über das Tutzinger Kolloquium.
1 Codex Theodos. XVI 1,2 (380), hg. v. Th.Mommsen, Berlin 21954.



214 D. Ritsehl, Warum wir Konzilien feiern

Kaiser Valens in der Schlacht von Nike bei Adrianopel gefallen. Konnten

Gratian im Westen und der neue Augustus des Ostens, Theodosius
der Grosse, die Einheit noch retten und die Grenzen schützen? Das
Reich begann sich aufzulösen, nach innen - rechtlich zuerst im Jahr
395 - sowie auch nach aussen. Theodosius wird «der Grosse» genannt,
weil er das Unabwendbare noch um einige Jahre aufhalten konnte.

Vielleicht sehen wir Theologen die Kontraste nicht scharfgenug: für
uns ist das 4. und das frühe 5. Jahrhundert die grosse Zeit patristischer
Theologie, das «Golden Age»2, wie Johannes Quasten es nannte: nach
dem grossen Athanasius die umfassend gebildeten und sensiblen Kap-
padokier; Kyrill von Jerusalem, der fromme Lehrer, und die ernsten
Exegeten aus der antiochenischen Schule, Diodor und Theodor und ihr
grosser Prediger und Seelsorger Johannes Chrysostomos; und später
der leidenschaftliche und nicht ungefährliche Kyrill von Alexandria,
der mächtige Kirchenfürst, unbarmherzige Feind des Nestorius und
Respekt gebietende Dogmatiker... und in diesem «Golden Age» auch
noch gleichzeitig im Westen die überragenden Gestalten des Ambrosius

und des Augustin - man könnte fast vergessen, dass es die Epoche

war, in der der Anfang der Teilung des Reiches, des wirtschaftlichen
und militärischen Zerfalls, der Anfang vom Ende des Römischen
Reiches Gestalt gewann. Kein Wunder, dass die Historiker, die beides im
Blick haben wollen, die geistige sowie die politische Entwicklung, oft
dazu neigten, den Einigungsbestrebungen der Kaiser und ihrer
rücksichtslosen Einmischung in das theologische Gedankengut der Kirche
im Interesse der verzweifelten Bemühung um die Einigkeit des Ganzen
sehr viel Gewicht beizumessen. Der eingangs zitierte Text des

Religionsgesetzes von 380 könnte kurzerhand als Beleg für die These
verwendet werden, die Kaiser hätten aus machtpolitischen Interessen -
oder, positiver gesagt: aus politischer Verantwortung - die Kirche zu
einer dogmatischen Einigung genötigt, die sie selbst mit theologischem
Werkzeug gar nicht zustande gebracht hätte. Hat nicht Theodosius
schon anderthalb Jahre vor dem Konzil von Konstantinopel das

entscheidende Ergebnis vorweggenommen, wenn er die «eine Gottheit in
gleicher Majestät und heiliger Dreieinigkeit von Vater, Sohn und
Heiligem Geist» zu glauben befiehlt? Hätten wir nicht letztes Jahr sein

Edikt, statt dieses Jahr das Konzil vom Sommer 381 feiern sollen?

2 Johannes Quasten, im Titel des 3. Bandes seiner «Patrology»: «The Golden Age of
Greek Patristic Literature», Utrecht/Antwerpen 'i960, 41975.



Konstantinopel 381 215

I.

Nun dürfen wir nicht vergessen, dass die Theologen selten oder nie
ihrem Geschäft in politischer und kultureller Isolation nachgehen
konnten. Pure Theologie, «rein theologische» Aussagen, gibt es nur als

Grenzfall, man denke zum Beispiel an Deutero-Jesaja, an das Konzil
von Nicäa oder an die Barmer Erklärung. In jedem dieser Beispiele - so

grundverschieden sie untereinander auch sind - wird sogleich deutlich,
wie mächtig die politischen Kräfte als Anfrage, Druck, Stütze oder
Drohung wirksam waren. Und doch zielt das theologische Geschäft
inmitten dieser kontextuellen Gebundenheit aufden Grenzfall hin, auf
die Erstellung von solchen Sätzen, die ökumenische Breite innerhalb,
aber auch jenseits konkreter Krisensituationen haben.

Wir können uns heute - mindestens im Westen, in der
römischkatholischen und der reformatorischen Tradition - solche bleibend
wichtigen Sätze kaum anders als in der Form von regulativen Sätzen,
also Aussagesätzen in der Form von Ist-Sätzen, vorstellen. Wir müssen

uns aber daran erinnern lassen, dass sich die Väter der Alten Kirche so

nicht einschränken lassen wollten. Für sie waren regulative Sätze auch
als doxologische Sätze möglich. Viele ihrer Sätze hatten eine
Doppelfunktion: sie testeten - was nur Aussagesätze in der /.«-Form tun können

- die Wahrheit anderer Sätze oder der Sätze anderer; man konnte
Häresien mit ihnen abwenden oder Zweifel beseitigen. Zugleich waren
sie aber auch - und sogar primär - Sätze im Vollzug der Anbetung,
sozusagen Sätze mit «offenem Ende», Gott dargebracht, ihm
geschenkt. Doxologische Aussagen sind in erster Finie nicht Deskriptio-
nen oder Definitionen. Sie haben eher den Charakter einer
Sprechhandlung, sie wenden sich Gott zu, sie sind Finien des Denkens, Redens
und Handelns, die zur lebendigen Gemeinschaft mit Gott führen.
Gerade die trinitarischen und die christologischen Regulativ-Sätze der
Alten Kirche sind aus diesem doxologischen Zusammenhang askripti-
ven Sprechens erwachsen. Die Frage, inwieweit und in welcher Direktheit

die primär askriptiven regulativen Sätze der Väter der Alten Kirche

und besonders der Konzilien in anderen Zeiten und an anderen
Orten auch als deskriptive Sätze gehört und verwendet werden können,
macht das Problem der Interpretation patristischer Texte oder - ekkle-
siologisch ausgedrückt - der Verbindlichkeit der alten Sätze für unsere
heutige Kirche aus.

Dabei nützt uns die Arbeit des Historikers, der danach fragt, inwie-



216 D. Ritsehl, Warum wir Konzilien feiern

weit schon die Väter die Umsetzung vom Doxologischen zum scholastisch

Behaupteten vollzogen hätten, relativ wenig. Die Umsetzung ist
natürlich schon in der Alten Kirche erfolgt.3 Man könnte sogar sagen,
die Kaiser hätten in ihrer Religionspolitik wohl vor allem oder
ausschliesslich diese Dimension theologischen Redens im Auge gehabt.
Aber die historische Analyse des Gewesenen schenkt uns noch nicht die
Antwort auf unsere eigene Frage: warum feiern wir Konzilien und wie
und weshalb ist das dort Gesagte und Gebetete für uns verbindlich?

II.

Zur Erhellung des Inhaltes der alten Bekenntnisse - seien sie nun
primär doxologisch und sekundär auch regulativ verstanden - ist aber
die historische Analyse als solche unverzichtbar. Würde sie unterlassen,

so entstünden dieselben Nachteile, die aus einem auf die historische

Exegese verzichtenden Umgang mit der Bibel erwachsen. Wir
wollen hier die Arbeit der Historiker zum Konzil von Konstantinopel
anhand von drei Unterthemen skizzieren und erwägen: a) der Frage
nach der kaiserlichen Politik, b) der Erforschung des Ursprungs des

Nicäno-Constantinopolitanischen Credos, und c) der Wirkung von
Konstantinopel als ökumenischem Konzil.

Zunächst also zu a), der Frage nach der kaiserlichen Politik: dass der
Kaiser Theodosius sowohl mit dem Edikt vom Februar 380 als auch
mit seiner Personalpolitik und direkten Einmischung im Sommer des

folgenden Jahres beim Konzil selbst massive Einigungs- und
Festigungsinteressen verfolgte, steht völlig ausser Zweifel. Die nicänische
Orthodoxie sollte die Basis sein, wenn man auch aus dem Edikt von 380
noch ablesen kann, dass er die Schwierigkeiten und die Feinheiten der
kirchlichen und theologischen Situation im Osten noch nicht durchschaut

hatte. Er hätte sich sonst nicht so direkt und ungeschützt ausser
auf Papst Damasus in Rom aufden Patriarchen Petrus von Alexandria
als den anderen Garanten der wahren, gottgewollten und vom Kaiser
befohlenen Religion berufen. Dass er, vom Westen kommend, aller-

3 Vgl. zur Beziehung doxologischer Rede zu regulativen Sätzen: D. Ritsehl, Memory
and Hope, An Inquiry Concerning the Presence of Christ, NewYork/London 1967,
besonders Kap. II und IV, sowie: Die Einheit mit Christus im Denken der griechischen
Väter, in: Konzepte, Gesammelte Aufsätze, Bd.I, Patristische Studien, Bern/Frankfurt
1976, 78-101.



Konstantinopel 381 217

dings Rom mit Alexandria im Bunde sah, ist nicht überraschend. Dass

er überhaupt die anti-arianische Linie mit solcher Verve verfolgt, mag
ausser mit seiner geographischen Herkunft auch mit seiner realistischen

Einschätzung der Gesamtlage zu tun gehabt haben. Dass er nach

genauerer Belehrung über die Situation im Osten aber aufdie Linie des

Meletius einschwenkte, also unter den möglichen Präferenzen gerade
diese wählte, bedeutete für Gregor von Nazianz eine ungemeine
Steigerung seines möglichen theologischen Einflusses. Für das Amt in der
Hauptstadt war Gregor selber zwar denkbar ungeeignet, aber seine

Theologie und die seines zwei Jahre zuvor verstorbenen Freundes und
verehrten Lehrers Basilius bot eine einzigartig breite und an Tiefe den

damaligen Alexandrinern überlegene Basis für einen möglichen Konsens

zwischen dem Osten und dem Westen. Das hat Gregor auch selbst

gesehen und seine Bedenken, das Amt anzunehmen, zurückgestellt.
Theodosius seinerseits begrüsste diese durch Gregor gewährleistete
Stärkung seiner Interessen, die schon sechs Wochen nach seinem Einzug

in die Hauptstadt in einem neuen Gesetz vom 10. Januar 381

Ausdruck gefunden hatten: allen Kirchen hätten orthodox-nicänische
Bischöfe vorzustehen, und die Andeutungen über das, was als nicänisch
zu gelten habe, kommen den Meletianern ganz entgegen.

Es ist nun unter den Historikern teilweise strittig, inwieweit sich der
Kaiser einfach zum Diktieren des rechten Glaubens hinreissen liess,
oder ob er auf die Ergebnisse der Synode vom Sommer ehrlich einzugehen

bereit gewesen wäre. A. M. Ritter4 rät zu einer gemässigten Sicht:
dem Kaiser sei es nicht einfach um die Durchsetzung der Staatsreligion
mit staatlichen Zwangsmitteln gegangen. Trotzdem verwundert den

heutigen Beobachter die stark restriktive Auswahl der zu dieser Synode

- im Grunde war sie zunächst nicht mehr als das - eingeladenen
Bischöfe. Auch Ritter urteilt so: «Durch die Art seiner Berufung ist das

Konzil von Konstantinopel nicht nur als rein orientalische Synode,
sondern - anfänglich wenigstens - auch als Angelegenheit fast nur einer
einzigen kirchlichen Partei des Ostens charakterisiert.»5

Und nun zu b), der Erforschung des Ursprungs des Credos. Es gibt,

4 Vgl. A. M. Ritter, Das Konzil von Konstantinopel und sein Symbol. Studien zur
Geschichte und Theologie des II. Ökumenischen Konzils, Göttingen 1965, FKDG 15;

sowie ders., Zum Homousius von Nicäa und Konstantinopel. Kritische Nachlese zu

einigen neueren Diskussionen, in: ders. (Hg.), Kerygma und Logos, FS für Carl Andresen

zum 70.Geb., Göttingen 1979, 404-423.
5 A.M. Ritter 1965 (A.4), 40.



218 D. Ritsehl, Warum wir Konzilien feiern

wenn ich es recht sehe, drei Hypothesen, deren Verifikation wegen des

Fehlens von Konzilsprotokollen schwierig ist. Bei genauerem Zusehen
wird man vielleicht urteilen können, dass es theologisch nicht viel
austragen würde, wenn eine dieser Möglichkeiten zuungunsten der
beiden andern voll und eindeutig bewiesen wäre. Will man mit
F.J.A. Hort6 und A.von Harnack7 (und teilweise D.L. Holland)8 das

Credo als lokales Taufsymbol ansehen, das zwischen 362 und 381

entstanden und nicänisch redigiert wurde und sozusagen ungeplant von
den Vätern des Konzils von 381 verwendet worden ist, so ist damit die
Frage der ökumenischen Geltung gar nicht präjudiziert. Urteilt man
aber mit Ed. Schwartz9, das Credo sei 381 «wirklich von dieser Synode
amtlich aufgestellt» worden, wie sich H. Lietzmann10 ausdrückt, der
diese Meinung teilt, so bleibt vielleicht die Frage nach dem Verbleib
von früheren nicänischen Credotexten unbeantwortet hängen. Modifiziert

man hingegen mit A.M. Ritter und J.N.D. Kelly" die Hort/Har-
nacksche Hypothese durch die Betonung der Verwendung eines
nicänisch redigierten Credos als Kompromissformel für die Verhandlung
mit den Pneumatomachen auf dem Konzil, so gewinnt die Frage nach
der verhältnismässig schwachen Ausprägung der Stellen über den
Heiligen Geist im 3. Artikel ein erhebliches Gewicht. Hier liegt auch die
Stärke des Arguments von Ritter, was allerdings W.-D. Hauschild12

gerade in Frage stellt. R. Staats13 erklärt die Zurückhaltung in den
Stellen über den Heiligen Geist mit dem direkten Einfluss der Trinitäts-
lehre des Basilius. Keine dieser drei Lösungsvorschläge - zufällig ver-

6 F.J.A. Flort, Two Dissertations. Cambridge 1876. Vgl. dazu Ritter 1965 (A.4),
135-141, 147-173.

7A.v. Harnack, Konstantinopolitanisches Symbol, in: RE XI, 12-28. Vgl. dazu

Ritter 1965 (A.4), 135-141, 147-173.
8 D.L. Holland, The Creeds of Nicea and Constantinopel reexamined, in: Church

and History 38 (1969), 1-14.
9 Ed. Schwartz, Das Nicaenum und das Constantinopolitanum auf der Synode von

Chalcedon, ZNW 25 (1926), 38-88. Vgl. dazu auch Ritter 1965 (A.4), 141-147,
173-182.

10 H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. IV, Berlin 21953, 36.
11 J.N.D. Kelly, Early Christian Creeds. London 31972; deutsch u.d.T.: Altchristl.

Glaubensbekenntnisse, Göttingen 1972.
12 W.-D. Hauschild: Besprechung von Christoph Jungcks «Gregor von Nazianz: De

vita sua», Annuarium Historiae Conciliorum 9 (1977), 213-216.
13 R.Staats, Die Basilianische Verherrlichung des Heiligen Geistes aufdem Konzil zu

Konstantinopel 381, KuD25 (1979), 232-253.



Konstantinopel 381 219

wendetes lokales Taufsymbol, direktes Produkt des Konzils von 381

und eigens für Verhandlungen mit Pneumatomachen redigierter
Kompromisstext - trägt mehr oder weniger als der andere zur theologischen
Frage nach der ökumenischen Relevanz dieses Credos bei. Die
Beantwortung dieser Frage scheint mir nur von zweierlei abzuhängen: erstens

von der theologischen Beurteilung der Rezeption des Credos durch
spätere Konzilien und die Kirche überhaupt, und zweitens von der
Überprüfung der Wahrheit ihres Inhaltes.

Diese Überlegung führt uns zu c), zur Frage nach der Wirkung von
Konstantinopel als ökumenischem Konzil. Vorab eine Beobachtung:
es hat Konzilien gegeben, die als ökumenische Reichskonzilien geplant
waren, die aber nicht als solche rezipiert wurden ; als Beispiel wird öfter
Serdika vom Jahr 343 genannt. Und es hat umgekehrt Synoden gegeben,

die auf einen beschränkten geographischen Raum konzentriert
waren und nur von Bischöfen einer oder zweier benachbarter Richtungen

besucht waren, die aber ihre ökumenische Geltung durchsetzen
konnten. Konstantinopel von 381 gehört eindeutig in diese zweite
Kategorie. (Es sei auch daran erinnert, dass das Konzil von Nicäa nur
von fünfwestlichen Bischöfen beschickt war!) Neben die geographische
Katholizität und die allgemeine kaiserliche Einladung an alle Bischöfe
des Reiches gehörte offenbar auch - und wohl schliesslich mit mehr
Gewicht - die Rezeption durch die spätere Kirche. Als weiteres,
konstituierendes Element waren aber auch die kaiserliche Einladung,
Leitung und besonders die Bestätigung zur Eigenart eines «ökumenischen»

Konzils notwendig. Konstantinopel war nun von überhaupt
keinen westlichen Bischöfen besucht, und mehr noch, der Osten war
nur bruchstückhaft repräsentiert. Und doch sind die Beschlüsse von 381

sogleich im Westen akzeptiert worden. Eine besondere Aufwertung
erhielt Konstantinopel auch durch die volle Anerkennung in Chalce-
don im Jahr 451. Allerdings besteht hier auch ein historisches Problem,
das kurz erwähnt sein will. Man hat nämlich auf die eigenartige Stille
aufmerksam gemacht, die zwischen 381 und 451 über dem Credo von
Konstantinopel gelegen zu haben scheint. Wir müssen die gelehrten
Diskussionen zwischen Holland und Ritter über die Möglichkeit oder
die Nachteile einer Unterscheidung zwischen dem «Dogma» und den
wirklichen Credo-Texten von Nicäa und auch Konstantinopel hier
nicht nachzeichnen. Historisch bleibt aber manches ungeklärt bis hin
zur Diskussion um die Möglichkeit, die Verbindung des Konzils mit
dem Credo sei nicht letztlich befriedigend erwiesen.



220 D. Ritsehl, Warum wir Konzilien feiern

Das Eigentümliche an der komplizierten historischen Diskussion
um die Entstehung des Credos sowie um seine Rezeption ist die ganz
auffallige Tatsache, dass die Endergebnisse der verschiedenen
Diskussionspartner die traditionelle und konventionelle Sicht der Dinge gut-
zuheissen scheint: der «nicänische Glaube», dessen Formulierung das

Werk der «318 Väter» von Nicäa war, ist 381 in Konstantinopel
rezipiert, bestätigt und aufdie Homousie des Heiligen Geistes hin präzisiert
worden, und im 4. Ökumenischen Konzil von Chalcedon ist diese
Traditionsreihe als über jeden Zweifel erhaben orthodox anerkannt
worden. Ohne hier mit traditionsgeschichtlichen Generalperspektiven
die historische Detail-Arbeit schmälern zu wollen, muss man einfach
feststellen, dass die theologische Aufgabe in bezug auf unser Thema
wenig Direktes von der Historie profitieren kann, wenn sie nur nach
Ursprung und Rezeption der Credoformel fragt.

III.

Wir müssen uns daher der Trinitätslehre selbst zuwenden, auch

wenn manche Fragen im Hinblick auf das Credo offenbleiben.
Tatsächlich sind ja die Stimmen der Kappadokier - und vor ihnen die des

Athanasius - jeweils im Verbund mit dem Nicäno-Constantinopolita-
num gehört worden. Wenn wir heute Konstantinopel feiern, so feiern
wir auch sie. Aber letztlich feiern wir ja nicht die feinsinnig-konstruktive

theologische Arbeit des Basilius, seines Freundes Gregor von Nazi-
anz und seines jüngeren Bruders Gregor von Nyssa, auch nicht die des

Athanasius (der spätestens in den Briefen an Bischof Serapion schon in
der Substanz diese spätere Trinitätslehre artikuliert hatte). Auch feiern
wir nicht eigentlich das Werk der «150 Väter» vom Konzil von
Konstantinopel, dessen Protokolle ohnehin verloren sind. Letztlich feiern
wir gar nicht eine Lehre oder eine Gruppe von deskriptiven Aussagen,
denn über Aussagen dieser Art ist das letzte Wort nie gesprochen; sie

sind alle interpretations- und vielleicht revisionsbedürftig. Vielmehr
feiern wir die ökumenisch verbindliche Einladung des Credos - des

einzig wirklich ökumenischen Glaubensbekenntnisses -, den lebendigen

Gott eben so, als Vater, Sohn und Heiligen Geist, anzubeten. Was
heisst das? In demselben Geist, der durch die Propheten geredet hat, die

Adoption durch den Sohn an sich geschehen lassen, und in diesem

lebendigmachenden Geist in das Gebet des Menschgewordenen, der
wahren menschlichen Natur des Christus, einstimmen, dem Vater



Konstantinopel 381 221

sozusagen sein eigenes Werk entgegenzuhalten, dankbar und lobend
zurückzugeben - das ist das eigentliche Herzstück der trinitarischen
Liturgie, des Geheimnisses der Trinität. Wer hier Gott erkennen will,
wie er in sich selbst ist, sieht sich enttäuscht und weiss sich eingeladen,
Teil dessen zu sein, was er erkennen will. Die in sich isolierte,
beobachtbare und lehrbare Trinität gibt es gar nicht: wer hier mitredet, ist
«durch den Sohn im Geist» - so lautet ja die alte Formel - schon ein
Teil dessen, worüber er redet. Darum ist auch ein Gottesdienst die

angemessene Form der Feier zum Jubiläum des Konzils von Konstantinopel.

Es ist darum völlig richtig, als das Entscheidende an Konstantinopel
die Einsicht in die zentrale Funktion des Heiligen Geistes in der
Trinität - und das heisst eben zugleich in der Kirche und in der ganzen
Menschheit - zu sehen und entsprechend zu gewichten. Die terminologische

Klärung bezüglich der einen ousia und den drei hypostaseis ist
nicht das Wichtigste an diesem Konzil, sie ist ein damals nötiges und
wohl auch später hilfreiches Konstrukt, deren philosophischen Hintergrund

wir auch weitgehend überblicken. Und gerade diese aus der
Arbeit der Kappadokier erwachsende terminologische Klärung kommt
ja im Text des Credos gar nicht vor, was immer die Gründe dafür
gewesen sein mögen: Rücksicht auf die Pneumatomachen in der
Hoffnung, sie doch noch zu gewinnen? Oder Ausdruck der Stimmung einer
wenig entschiedenen Mittelpartei? Oder einfach die Übernahme eines

älteren Textes aus der Zeit vor dem Gewahrwerden der begrifflichen
Unklarheit? Entscheidend ist das nicht. Der entscheidende Satz steht
vielmehr im Credo selbst: «Ich glaube an den Heiligen Geist, der Herr
ist und lebendig macht, der von dem Vater ausgeht, der mit dem Vater
und dem Sohn zugleich angebetet und verehrt wird, der durch die
Propheten geredet hat.»

Freilich werfen die Ergebnisse gelehrter Analysen des theologischen
Milieus dieses ökumenischen Glaubensbekenntnisses ein Licht auf die

- wenn man so will - trans-doxologische Funktion der Trinitätslehre
von Konstantinopel, nämlich ihrer Verwendung als regulative dogmatische

Sätze. Hier nun ist es theologisch nicht unwichtig zu wissen, ob
die Kappadokier wirklich so einhellig lehrten, wie es kürzlich noch
F. Dinsen14 im Unterschied zu R. Hübner15 nahelegte, ob ihre Begriffe,

14 F. Dinsen, Homousios. Die Geschichte des Begriffs bis zum Konzil von Konstantinopel

(381), Theol. Diss. Kiel 1976.
15 R. Flübner, Gregor von Nyssa als Verfasser der sog. ep. 38 des Basilius, in: J. Fon-



222 D. Ritsehl, Warum wir Konzilien feiern

etwa ousia, mehr platonisch oder bei Gregor von Nyssa eher aristotelisch

zu verstehen seien und etwa hypostasis im Sinn der Kosmologie
der Stoa, wie es A. Grillmeier16 vorschlug. Das ist darum nicht unwichtig,

weil die Grundlage der doxologischen Sätze des Credos - das, was
ich eben etwas salopp das «theologische Milieu» nannte - nur dann in
der Dogmatik der ganzen Ökumene regulativ wirken kann, wenn wir
voll verstehen, was damals gesagt wurde. Nur dann ist ein kritischer
und im guten Sinn es Wortes neugieriger Vergleich mit den westlichen
Trinitätslehren möglich und sinnvoll. Und nur dann können wir auch
eventuelle Nachteile der kappadokischen Lehre am Glauben der Väter
und an den biblischen Schriften messen und erkennen sowie in ihrer
weiteren Entwicklung in der Theologie der Kirchen des Ostens verfolgen.

Dies ist nicht nur darum nötig, weil - wie ich von meiner
reformatorischen Tradition her sagen möchte - alle Aussagen der Kirche
sich wieder und wieder dieser Prüfung unterziehen lassen müssen,
sondern besonders auch deshalb, weil zwischen dem Osten und dem
Westen, und auch innerhalb des Westens, keine letztliche Einigkeit
über die Trinitätslehre besteht. Und an dieser Einigkeit muss uns viel
gelegen sein - nicht alles zwar, aber viel. Darum nicht alles, weil die

theologischen Sätze in ihrer regulativen Funktion nicht das ein und
alles, nicht das Letzte und Höchste sind, nicht die tiefste Verbindung
zwischen uns. Die tiefste und bleibende Verbindung zwischen uns, die
verlässlichste Garantie dafür, dass es sinnvoll ist, wenn wir uns
ökumenisch als den einen Leib Christi verstehen, ist die Gegenwart Gottes
im Geist, in dem wir ihn anbeten. Also ist das Entscheidende am Konzil
von Konstantinopel zugleich überhaupt das Entscheidende, das die
wahre Ökumene ermöglicht und erhält. Es ist der Heilige Geist.

Aber gerade an der lehrmässigen Ausformung der Grundlagen dieser
ökumenischen Doxologie scheiden sich eben die Geister, haben sich
auch die trinitarischen Traditionen des Westens von denen des Ostens
mehr und mehr entfernt. Nicht nur hat der Westen mit Augustin eine
Trinitätslehre entfaltet, die unweigerlich zum Modalismus tendierte -
darin hat J. Moltmann17 mit seinem provokativen Buch zur Trinitäts-

taine/Ch. Kannengiesser (Hg.), Epectasis, Mélanges patristiques offerts au card. Jean

Daniélou, Paris 1972, 463-490.
16 A. Grillmeier, Das Scandalum oecumenicum des Nestorius in kirchl.- dogmat. und

theologiegeschichtlicher Sicht, Schol 3 (1961), 321-356.
17 J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, München 1980. Vgl.

dazu meine Besprechung in EvTh 5/1981, 463-471.



Konstantinopel 381 223

lehre sicher recht -, sondern die westliche Kirche hat auch über die

processio des Heiligen Geistes anders zu lehren begonnen, als es die
Väter des Ostens taten und noch tun. Die Gründe für diese Entwicklung
sind sehr komplex. Wir haben sie in einer Studiengruppe der
Kommission fur Faith and Order versucht zu verstehen und aufzuarbeiten
und haben die Ergebnisse Anfang 1981 veröffentlicht.18 Dies ist aber nur
der Anfang einer viel umfassenderen Aufarbeitung, die zwischen
Vertretern der Kirche im Osten und Westen nötig ist. Freilich wäre mit der
einfachen Streichung des Filioque aus den westlichen Fiturgiebüchern
nicht viel gewonnen, obwohl ich die schon lange zurückliegende
Entscheidung der altkatholischen Kirche und die Empfehlung der Fam-
beth-Konferenz von 1978 sowie bedingt auch der Church of Scotland,
dies doch zu tun, schon wegen der Ökumenizität des Nicäno-Constan-
tinopolitanums für richtig halte. Ich selbst möchte auch noch eine Stufe

weitergehen und die Gründe der Theologen der Ostkirchen gegen die
westliche Einfügung inhaltlich akzeptieren, solange deutlicher als bisher

in der östlichen Orthodoxie gewährleistet ist, dass der Heilige Geist
kein anderer als der Geist Christi ist.

Hier stossen wir auf das theologisch - und auch philosophischlogisch

- noch unbefriedigend gelöste Problem der Beziehung zwischen
ökonomisch-historischer und immanenter Trinität. Ökonomisch-historisch

ist freilich der Heilige Geist der vom Sohn verheissene Tröster ;

andererseits ist der Geist auch instrumental im Kommen des Christus
(«empfangen vom Heiligen Geist») und der Geist ist die lebensgebende
Kraft in seiner Auferweckung. An der Nahtstelle zwischen der
«historischen» und der sog. «immanenten» Trinitätskonzeption umrahmt
sozusagen der Geist den Sohn: aber doch nicht so, dass der Sohn vom
Geist ausgeht, vielmehr ist er instrumental in der Sendung des Sohnes,
und er wird vom Sohn gesandt. Neigt man nun - wie das im Westen
immer geschah - zur Ineinssetzung von historisch-ökonomischer mit
der immanenten Trinitätslehre, so ist das Filioque, das Ausgehen des

Geistes auch vom Sohn, konsequent. Aber gerade diese Ineinssetzung
ist problematisch, indem sie ein Rückschlussverfahren vornimmt vom
Historischen auf Gottes eigenes, innertrinitarisches Wesen hin, jedoch

18 D. Ritsehl, Zur Geschichte der Kontroverse um das Filioque und ihrer theologischen

Implikationen, in: Geist Gottes - Geist Christi. Ökumenische Überlegungen zur
Filioque-Kontroverse (Hg. L. Vischer), Beiheft zur Ökumenischen Rundschau 39,
Frankfurt 1981, 25-42.



224 D. Ritsehl, Warum wir Konzilien feiern

zugleich und ohne Bedenken von dort aus wieder zurück zu argumentieren

bereit ist. Die Filioque-Problematik kann nur durch die Klärung
dieses sehr schwierigen Fragenkomplexes gelöst werden. Dass dabei
Konstantinopel und das Werk der dieses Konzil vorbereitenden und
ihm nachfolgenden Theologen im Zentrum der Aufmerksamkeit
stehen muss, ist gar nicht zu bestreiten. Ein Teil dieser Arbeit wird wohl an
den beiden kommenden Tagen unserer Konferenz geleistet werden.

IV.

Die abschliessenden, thesenhaften Überlegungen möchte ich -
wollte ich ihnen einen Titel geben - unter der Frage zusammenfassen:
Konstantinopel - summarische oder ökumenische Wahrheit? In
welchem Sinn sind die Ergebnisse des Konzils, ist das Credo, wahrer
Glaube? Wie kommt man zu einem solchen Urteil, einem Wahrheitsurteil,

das über die Feststellung der ökumenischen Rezeption hinausgeht?

Wir leben in einer Zeit, in der es den meisten Menschen unmöglich
oder unsinnig vorkommt, von Gott zu sprechen. Was heisst es nun,
wenn wir uns auf ein altes Konzil beziehen, das von der Trinitätslehre
handelt?

Dazu nun fünf Thesen:
1. Konstantinopel 381 - wie auch die anderen Konzilien - war kein

Parlament, das es auf Konsens-Wahrheit per Abstimmung abgesehen

hatte. (Auch die Konsens-Wahrheit, die Habermas in
Weiterentwicklung von Charles Sanders Peirce befürwortet, verlangt letztlich

nach der Korrespondenz-Frage oder - was dasselbe ist - nach
der Beantwortung der Frage, wie denn die den Konsens bildenden
Experten als Experten ausgewiesen seien. Für ein ökumenisches
Konzil heisst dies: aufweiche Wahrheitskriterien beriefen sich denn
die Väter, und nach welchen wollen und müssen sie gemessen
werden?)

2. Die Wahrheit des Bekenntnisses liegt nicht im Konsens, nicht in der
Rezeption der durchschnittlich von der Mehrheit akzeptierten Tra-
dition, sondern der Konsens ist ein Konsens über die Wahrheit.

3. Letztlich leben wir in Kirche und Theologie von der Hoffnung - soll
ich sie ein Axiom nennen?-, dass es der Geist Gottes ist, der Heilige
Geist, der kirchlich-theologische Artikulationen bewahrheitet. Die



Konstantinopel 381 225

Kirche nach 381 hat diese Hoffnung konkret aufdas Bekenntnis von
Konstantinopel angewandt - ebenso wie die «150 Väter» sie aufden
«Glauben von Nicäa» anwandten. Das ist die damalige sowie die
heutige ökumenische Feier - ich meine wirklich eine Celebration,
nicht einfach die historische Feststellung, dass sich dieses Credo
ökumenisch durchgesetzt hat.

4. Ob das Bekenntnis darum nun die «gegenwärtigen Kirchen» unmittelbar

verpflichtet als «unüberholbaren Ausdruck des Glaubens der

ganzen Kirche», wie Pannenberg19 sich ausdrückt, verlangt mindestens

nach der Klärung, ob es hier um den Text oder den Sinn des

Credos geht. Texte kann ich schwerlich als unüberholbar ansehen.

(Hingegen verlangt der Respekt vor dem Text - ausser den oben
erwähnten inhaltlichen Gründen - die Streichung des Filioque.)

5. Unüberholbar ist aber- so wollen wir die Verifikationsfunktion des

Heiligen Geistes feiern - die Einladung zur Doxologie, die Gott als

ungeschaffenen Vater, als den vor aller Zeit gezeugten Sohn und den

vom Vater ausgehenden lebendigmachenden Geist bekennt.
Ich will hier eine autobiographische Bemerkung einfügen: Ich

habe über 20 Jahre lang in der angelsächsischen Welt Theologie
getrieben, in Schottland, in den USA und Australien; ich habe dort
überall in den Kirchen mehr Offenheit für den trinitarischen Glauben

und in der Theologie eine grössere Bereitschaft für die umfassende

Bedeutung der Trinitätslehre gefunden als im deutschen

Sprachbereich, wo man - wohl in der Folge des westlichen Modalismus

- eher abstrakt-epistemologisch als historisch-trinitarisch
über Gott zu denken geneigt ist. Eine starke Konzentration auf die
Trinitätslehre und ein neues Einüben in trinitarisches Denken und
Beten ist die Einladung, die an uns aus der heutigen Feier erwächst.
Am trinitarischen Denken und Beten hängen nicht nur die echten
und verbindlichen Ansätze zur Sozialethik in unserer gefährdeten
Welt, sondern auch die tiefsten Gründe und Verheissungen für
unsere ökumenische Sehnsucht und unseren Mut. Daran wird sich
auch die Glaubwürdigkeit der immer noch getrennten Teile der
einen Kirche messen lassen und erweisen.

Dietrich Ritsehl, Reigoldswil

19 W. Pannenberg, In der Einheit des Glaubens. Ökumenisches Bekenntnis nach 1600

Jahren, Ev. Kommentare 7/1981, 380-383.


	Warum wir Konzilien feiern : Konstantinopel 381

