Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 4

Artikel: Der Zusammenhang von Gesetz und Sunde im Rémerbrief : kritischer
Nachvollzug der Auslegungen von Ulrich Wilckens

Autor: Zeller, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 38 Heft 4 Juli/August 1982

Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde 1m
ROmerbrief

Kritischer Nachvollzug der Auslegung von
Ulrich Wilckens

I. Theologiegeschichtlicher Ort

Um verstehen und einigermassen beurteilen zu konnen, welche
Position die Kommentierung des Romerbriefs durch U. Wilckens! ein-
nimmt, miissen wir kurz mit groben Ziigen den Hintergrund dafiir
zeichnen. Sie hebt sich hauptsdchlich von zwei Auslegungen ab, die
geschichtlichen Einfluss gewonnen haben.

1. M. Luther

Luther kam aus der Erfahrung eines gescheiterten Monchslebens
dazu, die paulinische Rechtfertigungslehre auf das unter dem Druck
der Beichtpraxis stehende Gewissen anzuwenden. Dabei iibertrug er
die Frage des Paulus nach den Zugangsbedingungen zum Heil? auf das
Heilsverlangen des Christen. Er sieht in den Versuchen der Selbstver-
vollkommnung die « Werke des Gesetzes», die letztlich der Selbstsucht
entspringen.’ Rom 7,7ff. offenbart ihm die Situation des geistlichen

! Der Briefan die Rémer=Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testa-
ment, VI 1(1978), VI 2 (1980), zitiert als I bzw. II. Vgl. schon ders., Was heisst bei Paulus:
<Aus Werken des Gesetzes wird kein Mensch gerechty?, EKK, Vorarbeiten 1 (1969),
51-77, zitiert als V (=Vorarbeiten), abgedruckt in: Rechtfertigung als Freiheit (1974),
77-109.

2 Vgl. meinen Aufsatz: Zur Pragmatik der paulinischen Rechtfertigungslehre, Theol-
Phil 56 (1981), 204-217.

3 Vgl. in den Vorlesungen iiber den Romerbrief (1515/16) das Scholion zu 7,8, in der
Ausgabe von J.Ficker, WA 56 (1938), 348f.



194 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde

Menschen, der durch das Gesetz nur die bleibende Siinde erkennt und
immer wieder zum Zuspruch der Gerechtigkeit seine Zuflucht nehmen
muss. Luther sieht die grundlegende Erfahrung des <Anfangs» in jedem
Augenblick christlichen Lebens wiederholt.* Daran dnderte die Tatsa-
che kaum etwas, dass die Frontstellung gegen die pharisaische Werk-
frommigkeit bald durch die Front gegen den epikureischen Libertinis-
mus erganzt wurde, wobei Werke und Gesetz wieder eine positive,
jedoch untergeordnete Funktion bekommen.?

2. R. Bultmann

In seiner Paulusdeutung® reagiert Bultmann auf die psychologische
Relativierung der Rechtfertigungsbotschaft in der liberalen Exegese,
die die Einheit von Indikativ und Imperativ nicht mehr einsichtig
machen konnte. Er verlegt nun seinerseits sowohl Siinde wie Gerech-
tigkeit ins empirisch nicht mehr Wahrnehmbare. Die Siinde ist kein
ethisches Problem, es geht nicht um die Verwirklichung des Guten im
Handeln. Entsprechend wird der Konflikt R6m 7,15-24 gedeutet.” Das
Wollen 1st bewusstseinstranszendent; es richtet sich auf das Leben.
Phil 3,6 wird herangezogen, um zu zeigen, dass die Siinde das Selbst-
verfligen-Wollen des Menschen ist. Es dussert sich gerade in der
Absicht, das Gesetz zu erfiillen. In der Rechtfertigung geht es um einen
grundsatzlichen Wandel des Existenzverstindnisses. Der Mensch soll
sich besinnen, von woher er lebt, ob aus der Gnade Gottes oder aus
eigener Kraft. Da das Urteil Gottes das Entscheidende ist, kann er
immer nur als Siinder ein Gerechtfertigter sein. Indem Bultmann die
Befreiung vom Gesetz als Befreiung vom Heilsweg der Werke versteht,
vermeidet er, dass der Glaube nur die fehlenden Werke ersetzt bzw. der
Mensch in der Rechtfertigung nur wieder zu neuem Gesetzesdienst
repariert wird. Noch die jiingsten Romerbriefkommentare der Bult-

480 11 109.

3 Vgl. O. H. Pesch/A. Peters, Einfiihrung in die Lehre von Gnade und Rechtfertigung
(1981), 124.127.153.

6 Greifbar schon in dem 1926 erschienenen Aufsatz: Das Problem der Ethik bei
Paulus: E. Dinkler (Hg.), Exegetica (1967), 36—54.

7 Vgl. Rémer 7 und die Anthropologie des Paulus: Exegetica (1967), 198—209 ; Chri-
stus des Gesetzes Ende: Glauben und Verstehen II (1952), 32-58.



im Romerbrief 195

mannschule?, aber auch katholische Arbeiten® stehen unter dem Ein-
druck dieser imponierenden Konzeption.

3. Die Kritik von U. Wilckens

Wilckens setzt sich in erster Linie mit Bultmann auseinander, mit-
betroffen ist aber auch die Interpretation Luthers, soweit sich Bultmann
mit ihr sachlich deckt. Er wirft seinem Verstindnis von Siinde und
Rechtfertigung prinzipielle Abstraktheit und Unanschaulichkeit vor.!"
Negative Aussagen dominieren, wo von der konkreten Bedeutung der
Rechtfertigung in der Existenz des Christen gesprochen wird.!! Die
Siinde ante Christum diirfe nicht von Stellen wie Phil 3,4 ff. und R6m
9,30fT. her bestimmt werden. Denn wihrend die vorchristliche Siinde
die Gestalt der Gesetzesiibertretung habe, bekomme sie hier eine spe-
zifisch nachchristliche Gestalt als antievangelischer Judaismus.?
Wilckens betont, dass der Glaube sich auf die Heilstat Gottes in Chri-
stus bezieht; die Christologie ldsst sich nicht anthropologisch verrech-
nen."? Paulus spricht dem Christen nicht nur eine Gerechtigkeit zu, er
spricht ihn als Gerechten an.* Die Grenzbestimmung «nicht aus
Gesetzeswerken» gilt gegeniiber dem Judentum und kennzeichnet die
Aporie des Silinders, darf aber nicht verallgemeinernd auf die christli-
che Existenz iibertragen werden.”” Schliesslich muss man begreiflich
machen, warum die Gerechtfertigten auf die Erfiillung des Gesetzes
und auf Werke der Gerechtigkeit verpflichtet werden.'®

Diese Ausstellungen von Wilckens folgen mehr oder weniger aus-
driicklich einer Methode, die hier einmal vorgefiihrt werden soll: der

8 E.Kdsemann, An die Romer, HNT 8a (31974); H.Schlier, Der Roémerbrief,
HThKNT VI (1977); vgl. auch G.Bornkamm, Siinde, Gesetz und Tod: Das Ende des
Gesetzes, BevTh 16 (°1966), 51-69.

9 Z.B. J.Blank, Warum sagt Paulus: <Aus Werken des Gesetzes wird niemand
gerecht»?: EKK, Vorarbeiten 1 (1969), 79-95.

10 ygl, 1232; 11 115.

1T vgl.1255.

12 ygl. V 71.

13 vel.189.92.188. 232 und Wilckens’ Aufsatz: Christologie und Anthropologie im
Zusammenhang der paulinischen Rechtfertigungslehre, ZNW 67 (1976), 64-82, 76.

14 vegl.1 256.

15 vgl.I 257.

16 vgl. V 51f.



196 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde

Entflechtung der Kontexte. Die Aussagen iiber das Gesetz sind, wie man
langst beobachtet hat, bei Paulus «nicht einlinig».!” Das kommt jedoch
daher, dass sie in vier verschiedenen Kontexten stehen, die sich gerade
im ROm unterscheiden lassen:

1. Die Lage vor und ausser Christus

2. Der Vorgang der Rechtfertigung

3. Die Verkennung der Gerechtigkeit Gottes im Evangelium

4. Das Leben des Gerechtfertigten

Mit diesen Kontexten dndert sich auch die Bedeutung der Werke,
des Gerichtes und das Verstdndnis von Siinde. Die Problematik der
Auffassung Luthers und Bultmanns liegt darin, dass sie diese verschie-
denen Kontexte ineinanderprojizieren. Ebenso suchte G. Klein in einer
Stellungnahme zu Wilckens fiir Paulus ein einheitliches Siindenver-
stindnis nachzuweisen.”® Im folgenden gehen wir der Wilckensschen
Auslegung nach, untersuchen, ob sie dem Text gerecht wird, ob die
Aufgliederung tatsdchlich von Vorteil ist und ob schliesslich die theo-
logische Reflexion sie nicht in gewissem Mass wieder zuriicknehmen
muss.

II. Gesetz und Siinde in ihren verschiedenen Kontexten
1. Die Lage vor und ausser Christus

a) Die Siinde der Juden Kap. 2

In R6m 1,18-3,20 «spricht Paulus zunachst von der Voraussetzung
der Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes». Er zielt «in diesem Ab-
schnitt darauf, dass die Offenbarung des Zornes Gottes eben nicht etwa

17 vgl. R.Smend/U. Luz, Gesetz (1981), 99. Auch E.Ruckstuhl vermutet in seiner
Besprechung des 1. Bandes von Wilckens’ Kommentar, Schweizerische Kirchenzeitung
148 (1980), 495-499, 496, Paulus habe die Formel Rém 3,20 nicht immer im gleichen
Sinn verstanden. Vgl. nun auch H.Rdiisdnen, Paul’s Theological Difficulties with the
Law, Studia Biblica 1978, 111, 301-320. Er erklirt die «anomalies» im Denken des Paulus
iiber das Gesetz damit, dass dieser seine Argumentation den jeweiligen kontroverstheo-
logischen Notwendigkeiten angepasst habe.

18 Siindenverstdndnis und theologia crucis bei Paulus: C. Andresen/G. Klein (Hg.),
Theologia Crucis — Signum Crucis (1979), 249-282. Seine Einwidnde werden im folgen-
den mitdiskutiert.



im Romerbrief 197

allein den Heiden, sondern ebenso auch den Juden... widerfahrt, weil
die Siinde... im Tun besteht».” Fiir den Juden sind die Werke der
Masstab des Gerichts, das sagt ihm Paulus 2,13 mit einem Grundsatz,
dessen Geltung er weder hier noch irgendwo sonst im R6m bestreitet.?°
Entsprechend besteht seine Siinde, wie ihm 2,17-24 vorhilt, im Bruch
des Gesetzes, der zu seinem hohen Anspruch als Gesetzeslehrer kon-
trastiert.?! Damit diirfte Wilckens den am Tage liegenden Sinn des
Textes treffen.?? Nur: sollte er nicht auch mehr herausarbeiten, dass ein
Satz wie 2,13 «abstrakt» bleibt, gleichsam in der Luft hdngt, weil Paulus
hier recht kiinstlich von den weiteren Kontexten absieht?

b) Der Grundsatz 3,20a

Konsequent erkldrt Wilckens nun aber auch das Fazit 3,20a. Des-
wegen werde kein Mensch aus Gesetzeswerken gerechtfertigt, weil alle
schuldig vor Gott sind, aber durch Tatsiinden, nicht etwa schon wegen
der Absicht, durch Gesetzeserfiillung vor Gott gerecht zu werden, wie
Bultmann meinte.?* Dagegen liest etwa G. Bornkamm?* aus der For-
mulierung heraus, dass nicht nur der, dem Gesetzeswerke fehlen, son-
dern auch der, der sie vorweist, nicht gerechtfertigt werden konne.
Wilckens’ Paraphrase «Ungerechte aber, deren Ungerechtigkeit in
thren Taten manifest und wirksam ist, konnen nicht dadurch gerecht
werden, dass sie Gebotserflillungen als Ersatzleistung erbringen, durch
die die Siinde etwa aufgehoben wiirde»*> kommt nicht an die Pauscha-
litat des Satzes heran. Dieser ist auch nicht durch die voranstehenden

19116.

201 132. Gegen Schlatter vermerkt zwar I 144 die tiefe Zisur, die «den Abschnitt
innerhalb seines Kontextes (1,18-3,20) von» 3,21ff. trennt; dadurch bekommt er aber
«keinen vorbereitend-uneigentlichen Sinn» (I 145). Klein (A.18), 255 hingegen mdchte
V.13b nur einen argumentativen Stellenwert zubilligen; er sei nur eine «sehr vorldufige
Feststellung» (259).

21 ygl. schon V 54.

22 Dagegen iiberzeugt der Versuch von Klein (A.18),256 ., in tov vopov tereiv (2,27)
ein «qualifiziertes Tun» zu finden, nicht. Vgl. die von ihm A. 38 zitierten ausserpauli-
nischen Belege Jak 2,8; Herm Sim V,2.4; Lk 2,39.

23 ygl. V 54 f. « Tatsiinde» ist bei Wilckens natiirlich nicht als Gegenstiick zu « Wort-»
oder «Gedankensiinde» zu verstehen.

24 Theologie als Teufelskunst: Geschichte und Glaube, 2. Teil, BevTh 53 (1971),
140-148, 147.

231 175. Gegen diese Wiedergabe polemisiert Klein (A. 18), S. 260 mit Grund.



198 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde

Anklagen gedeckt. Freilich nun auch nicht dadurch, dass jedwedes
Verhalten, auch Gesetzesbeobachtung, Siinde wire; vielmehr ist Pau-
lus ein neues Prinzip der Rechtfertigung (V. 21) aufgegangen. 3,20a ist
ja eine im Kampf mit den Judaisten geschmiedete These (vgl. Gal
2,16a). Hier schlagt der hermeneutische Standort, von dem aus die
ganzen Ausfiihrungen 1,18-3,20 gemacht sind?®, durch.

c¢) Die Erkenntnis der Siinde 3,20b

Dass Paulus aber in diesem ganzen vorbereitenden Teil an tatsidch-
liche Gesetzesiibertretung denkt, bestitigt der Begriindungssatz 3,20b.
Das Gesetz hat keine Funktion als die, sie als solche erkennen zu las-
sen.?” Das ist ja auch ein anderswo vorkommender Gedanke (vgl. Gal
3,19). Dagegen besteht Klein?® darauf, «dass der Begriff éniyvwoig hier
keinen kognitiven Sinn hat, vielmehr das existentielle Innewerden im
Sinne der akuten Realisierung meint» wie II Kor 5,21 und Rom 7,7
(dort auch von Wilckens so verstanden). Ihm liegt daran, dass dem
Siinder die Siinde in ihrer Tiefe und Tragweite vollig undurchschaubar
ist. Wenn das Sdtzchen aber nicht nach vorn, etwa nach 7,7, orientiert
ist, sondern das Vorangegangene zusammenfasst, dann ist es wohl so,
dass Paulus 2,21f. dem Juden durch die Erinnerung an das Gesetz im
eigenen Mund das Vergehen bewusst macht, 3,9-19 tut er das durch
Zitation des Gesetzes = Schrift. Analog erkennt der Heide durch das in
sein Gewissen eingeschriebene Gesetz einen mdglichen Verstoss
(2,141).

Das Gesetz dient also zur Aufdeckung von Schuld im Prozess, den
Paulus vom Standpunkt des Evangeliums aus gegen die Welt fiihrt. Da
es thm aber in diesem Zusammenhang auch auf die personliche Ver-
antwortlichkeit und Unentschuldbarkeit ankommt, ist Wilckens?
durchaus im Recht, wenn er schreibt, die Erkenntnis der Siinde in
diesem radikalen Sinn sei nicht erst vom Aspekt des Glaubens im
Riickblick auf die zur Vergangenheit gemachte Siinde mdoglich, son-
dern schon durch das Urteil des Gesetzes. Er gesteht freilich Bornkamm

26 Wilckens weiss an anderen Stellen darum: z.B....radikalisiert nach I 152 Paulus
die jiidische These des Gerichts nach den Werken, weil er die Siihne Jesu im Riicken weiss
(dhnlich I 179).

27 vgl.1177.

28 (A.18), 261, sekundiert etwa von Schlier (A.8), 101; anders z. B. C.E. B. Cranfield,
The Epistle to the Romans I, ICC (1975), 199.

291180; vgl.103.



im Romerbrief 199

zu, dass zu der immer schon durch das Gesetz prisenten Anklage nun
eine eschatologische Definitit (sic!) hinzutritt, die als solche erst im
Kontext des Evangeliums zum neuen Ereignis wird. Darf man diesen
Kontext aber in die Offenbarung des Zornes Gottes eintragen wie
Wilckens, nach dem 1,18 zu drnoxaAvntetor «im Evangelium» aus
V.17 zu ergidnzen ist?*° Sie hat doch ihre eigene Méchtigkeit und
Wirklichkeit; nur wird sie mit dem Evangelium verkiindet. Es ent-
spricht auch nicht dem Wortlaut von 1,32, dass dem Siinder die end-
zeitliche Wahrheit der Unheilsfolge der Siinde verborgen sei’!. Denn
danach weiss, wie Wilckens?*? selber auslegt, jeder Siinder um das von
ihm angerichtete Geschick, das ihm das dixaiopa tod Ueod in escha-
tologisch-forensischer Geltung zuspricht.

Die Gerichtsrede des Paulus iiber die siindige Menschheit ist sicher
hermeneutisch im Wissen um die Rechtfertigung ohne Gesetzeswerke
fundiert, das ist sozusagen ihr weiterer Kontext. Das darf aber nicht
dazu fiihren, dass man die Kontexte vermischt.

Nun wiren der Sache nach 4,15 und 5, 13b zu behandeln. Hier geht es weniger um die
subjektive Erkenntnis der Siinde als um ihre objektive Anrechenbarkeit bei Gott, so dass
sie unheilvoll zur Auswirkung kommt. Dabei ist das Gesetz der entscheidende Faktor.
Die Auslegung von Wilckens ist an beiden Stellen nicht befriedigend. Bei 4,15b denkt er
ohne Anhalt am Text hinzu: «denn sie (die Siinde) ist vergeben».>® 5,13b will er so
Rechnung tragen: «die der Siinde zukommende 6pyn aber spricht erst das Gesetz mit
eschatologisch-forensischer Kraft zu. Der Tod kanr also nicht wirklich herrschen (V.14)
ohne das Gesetz».34 Nach V.14 tut er es aber gerade ! So ist es also wahrscheinlicher, dass
Paulus ein wenigstens fiir ihn feststehendes Axiom, das ihm 4,15 zustatten kam, hier
relativ kurz abtut.??

Verhdngnisvoller ist, dass Wilckens seine Deutung von V.13b nun auch bei 5,20
aufrechterhilt. Mit dem nieovalew sei die Funktion des Gesetzes gemeint, die Siinde mit
ihrer Folge, dem eschatologischen xatdxpyia zusammenzusprechen und so dem Zusam-
menhang von Siinde und Tod, den es als solchen vorfindet, eschatologischen Herrschafts-
charakter zu geben.3¢ Aber ist hier nicht auch an eine quantitative Vermehrung der

301202; aber von der traditionsgeschichtlichen Prigung her gehort «vom Himmel
her» zum Verbum (vgl. I Thess 1,7).

31 §o 1103. Er nimmt sie bloss nicht ernst.

32 yol. I 1151

331 271. Aber er muss in den Vordersatz zu viel hineinlesen.

3471 319.

35 Richtig E.Brandenburger, Adam und Christus, WMANT 7 (1962), 202f.

36 1329; vgl.II 76. Das mag fiir 4,15 stimmen, wo — gegen Klein (A.18), 267, A.97 -
Ubertretungen vorausgesetzt sind.



200 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde

Siinde als solcher gedacht (vgl. V.16b die «vielen Verfehlungen»)? Der Vers wird m. E.
erst durch 7,7-12 erhellt. Aber bei der Auslegung dieser Passage unterdriickt Wilckens
alles, was darauf hindeuten konnte, dass das Gesetz erst die Siinde hervorruft.

d) Siinde, Begierde und Gebot 7,7-12

In Kap. 7,7-25 macht die Stilform des «Ich» deutlicher, dass Paulus
nicht einfach von den Menschen ohne Christus, sondern von der eige-
nen Vergangenheit des Christen handelt. Um das Verhiltnis zwischen
Gesetz und Siinde zu kldren, greift Paulus auf die Erfahrung der «Be-
gierde» (vgl. schon 7,5: «die Leidenschaften der Stinden») zuriick. Sie
ist eine Konkretion der Siinde, wie das Verbot «Du sollst nicht begeh-
ren» das Gesetz konkretisiert.’” Gegen Bultmann und seine Schiiler
stellt Wilckens nun mit Recht heraus, dass Paulus schon deswegen die
Erfiillung des Gesetzes, mag sie auch aus eigenmichtigem Streben nach
Selbstverwirklichung vor Gott kommen, nicht «Begehren» nennen
kann. Die Siinde besteht vielmehr «in jeglichem Begehren nach dem
Bosen, das das Gebot zu tun verbietet (V8)».3®

Aber welche Rolle spielt das Gesetz bei der Entstehung des siindigen
Begehrens? Obwohl nach V.7 das Gesetz mir erst die personliche
Bekanntschaft mit der Siinde vermittelt’®, schwidcht Wilckens® das
dahin ab, dass es mich die bereits begangene Siinde erkennen lasst. Und
V. 8 sagt doch eindeutig, dass das Gebot fiir die Siinde erst die Gele-
genheit darstellt, in mir die Begierde, die aktuelle Durchbrechung des
Gesetzes, zu bewirken.*! Wilckens*? sieht die «Gelegenheit» «in der

37 vgl.11 78.

38 11 80. Mit beachtlichen Argumenten hat auch H. Réisinen, Zum Gebrauch von
EIMI©YMIA und EINI®@ YMEIN bei Paulus, StTh33 (1979), 85-99, dargetan, dass R6m
7,7f. wie an anderen Stellen ein antinomistisches Verstdndnis des Begriffes das natiirliche
ist.

39 So1I 78.

4011 80. In seinem neuesten Aufsatz: Zur Entwicklung des paulinischen Gesetzes-
verstdndnisses, NTS 28 (1982), 154-190, spricht Wilckens zwar S.183 davon, dass das
Gebot die Siinde <hervorgerufen» hat. Die dazu A.83 gegebene Erkldrung bewegt sich
jedoch in den gewohnten Bahnen.

41 Es mag angehen, die Wendung «durch das Gebot» mit Wilckens II, A.319 zum
Partizip zu ziehen (dhnlich bei V.11), obwohl Schlier (A.8), 222 f.; Cranfield (A.28), 350
starke Indizien fiir die Verbindung mit dem Hauptverbum ins Feld fiihren.

4211 81. Vgl. nun auch im A.40 angegebenen Aufsatz A.84: «dass «die Siinde> das
Gebot, das mir das Begehren untersagt, dazu benutzte, sich in mir als Begehren zu
verwirklichen, sofern ich namlich erst im Angesprochensein durch das Gebot dem Gebot



im Romerbrief 201

Anrede des Ich durch das Gebot» und umschreibt «bewirken» mit «zur
Wirkung bringen», was im weiteren Verlaufaufdas Téten (V. 11) bezo-
gen wird. «Dem Menschen den Tod einbringen kann nidmlich die
Siinde nur durch das Hinzutreten des Gesetzes, das im Namen Gottes
den Siinder dem Tod als Folge seiner Siinde zuspricht.» Das ist in sich
nicht falsch. Aber es ist doch uniibersehbar vom Verursachen der
Begierde selber die Rede (vgl. auch die Kurzfassung 7,5!). Mir scheint,
dass der meist als trivial zuriickgewiesene Topos, wonach das Verbo-
tene als solches das Begehren weckt®, tatsdchlich nicht so fern liegt,
zumal Paulus auch V.14-25 hellenistische Gedanken aufnimmt.*

In dieser Richtung ist dann auch der Betrug der Siinde V.1l zu
verstehen. Er kann nicht darin liegen, dass die Siinde auch die Gesetzes-
erfiillung als Weg zum Leben suggeriert — das ist sie ja nach der Inten-
tion Gottes! — und so auch den Frommen tduscht. Nicht zu halten ist
eine Deutung wie die von Klein*, wonach «der Apostel der ungeheu-
erlichen Einsicht Bahn brechen will, dass die Einlassung des Menschen
auf das Gesetz dem Verhidngnis grundsitzlich so wenig entnommen ist
wie die Ubertretung». Die Siinde betriigt vielmehr nicht nur effektiv das
Ich um das Leben*, sondern sie liigt «das klare Ziel des Gebots &ig
{wfv» um «in die Aussicht, durch seine Ubertretung das Leben zu
gewinnen».*’” Wilckens miisste nur noch deutlicher sagen, inwiefern das
Gebot selbst dazu eine Handhabe bietet: indem es dem Ich als Lebens-
minderung erscheint,

e) Der Widerstreit im Ich 7,14-25

Die Ausleger, die auch den Titer des Gesetzes vom «totalen Ver-
blendungszusammenhang» umfangen sehen, finden sich zunichst in
7,15 bestitigt.*® Das Nicht-Erkennen wird dann als Folge des Betrugs
der Siinde (V. 11) verstanden; in seinem Handeln verrdt der Mensch,

widersprechen und das Verbotene tun kann». Ist das nicht zu wenig? Die Siinde wird
nicht erst dadurch aktiviert, dass das Verbot des Begehrens sie als Siinde entlarvt, sondern
weil sie darin Widerstand findet (zu I 178).

43 vgl. Ovid Am 3,4.17, zitiert bei II, A.312. Vgl. aber auch die Abfolge Gen
3,1-5.6.

44 yol. H. Hommel, Das 7. Kapitel des Romerbriefs im Licht antiker Uberlieferung,
ThViat 8 (1961/62), 90-116.

45 (A.18), 265. Vgl. auch Bultmann (A.7), 208 zu V.11,

46 S0 11 83.

4780 11, 81. Vgl. Gen 3,4f.

48 vgl. Klein (A.18), 265.



202 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde

dass er nicht weiss, was er sich damit jeweils verschafft.* Aber dann
folgt der Begriindungssatz V. 15b nicht logisch; xatepydlecor wird
also nicht im Sinn von V. 13%° als Erwirkung der Tatfolge, sondern wie
V.17£.20 als Tun des Guten bzw. Schlechten®' zu fassen sein. V. 15a
sagt dann, dass ich mich in dem, was ich vollbringe, nicht mehr wie-
dererkennen kann, wie ja auch nach V.17 die Siinde das eigentliche
Subjekt des Handelns ist. Auf jeden Fall besteht der «schmerzliche
Widerspruch... darin, dass ich nicht tue, was das Gesetz will und was
ich, sofern ich dem Gesetz zustimmen muss, auch selbst nicht will».*?
Paulus hat also sehr wohl den ethischen Konflikt im einzelnen im
Auge; er veranschaulicht daran die Hilflosigkeit des fleischlichen Ich.
Wird durch diese Deutung die Siinde verharmlost, wie Klein Wilckens
vorwirft ? Hier muss man beriicksichtigen, dass Rom 7,14 ff. nicht nur
die Apologie des Gesetzes weiter betreiben, sondern mehr und mehr die
Folie fiir 8,1ff. abgeben, wo Paulus in der Tat darauf abhebt, dass in den
Christen die Forderung des Gesetzes erfiillt wird (8,3 f.). Es geht nicht
darum, ob ich mich aus Gnade verstehe oder nicht, sondern dass die
Rechtfertigung auch eine Befreiung vom Gesetz des Siindigenm{issens**
in sich schliesst.

Nun unterstreicht Wilckens im Gefolge von Bultmann’* sehr stark,
dass das Bild des Ich so nur im Riickblick des Getauften auf seine Lage
ante Christum moglich ist.>> Er geht m. E. dabei zu weit, wenn er meint,
der aussichtslose Streit zwischen Wollen und Tun sei dem vorchristli-
chen Menschen faktisch nicht erfahrbar. Paulus denkt da 7,15 wohl
anders, vgl. auch das «Ich weiss» V. 18. Aber natiirlich ist dieses Wissen

49 So Schlier (A.8), 230.

30 S0 noch Wilckens II 86. Dagegen richtig Hommel (A.44), 96.

31 Dass dies nicht Leben oder Tod meint — so Bultmann (A.7), 207; Schlier (A.8),
231 -, sondern die gute bzw. bose Tat, sieht selbst Kdsemann (A. 8), 194. Paulus diirfte
bewusst eine vulgirethische Begrifflichkeit einfiihren. Vgl. die Klarstellung bei A.van
Diilmen, Die Theologie des Gesetzes bei Paulus, SBM 5 (1968), 114. Nun auch Wilckens
II 88. Seine Erkldrung von V.15 leidet aber darunter, dass er V.13 als Obersatz
nimmt,

211, A.358.

33 Diese Umschreibung von 6 vépog tiic duaptiag wiirde Wilckens wohl nicht iiber-
nehmen, weil er dazu neigt, die verschiedenen «Gesetze» 7,21-23; 8,2 mit der Mosetora
zu identifizieren. Ebenso F. Hahn, Das Gesetzesverstindnis im Romer- und Galaterbrief,
ZNW 67 (1976), 29-63, 46 ff. Ungezwungener Luz (A.17), 104.

34 (A.7), 45. Der Mensch konne sich gar nicht von sich selbst distanzieren.

3311 96; vgl. auch 77.100.



im Romerbrief 203

umgriffen von der christlichen Erfahrung (so das « Wir wissen» V. 14,
wo Wilckens kaum iiberzeugend den Singular liest). Doch genau
betrachtet ist es nicht nur Kontext 2,indem Rom 7,7-25 steht, sondern
Kontext 4, das Leben aus der Rechtfertigung. Deshalb hat auch die
Schilderung des mit sich ringenden fleischlichen Menschen einen
durchaus praktischen Einschlag. Das Verstdndnis der Siinde aus Kon-
text 3 1st — mit Wilckens — fernzuhalten; das Ich darf deswegen auch
nicht mit der Selbstdarstellung des Paulus Phil 3,4 ff. illustriert werden,
die ihre eigene Funktion hat.

2. Der Vorgang der Rechtfertigung

Dieser erste Kontext, die faktische Situation des Menschen als Siin-
der wider das Gesetz, ist nun nach Wilckens immer mitzubedenken,
wenn von der Rechtfertigung «ohne Gesetzeswerke» gesprochen wird.
Wenn etwa 4,4f. das Tun und der Glaube einander gegeniibergestellt
sind, belegt das noch keine allgemeine Ablehnung der Gesetzeswerke
tiberhaupt im Sinne des «Leistungsprinzips» zugunsten des Gratuitéts-
prinzips.*® Wilckens kann sich darauf berufen, dass mitten in der Pro-
klamation der Gerechtigkeit Gottes ausserhalb des Gesetzes und fiir die
Glaubenden 3,211, die Siinde aller, wie sie vorher aufgewiesen worden
war, noch einmal festgehalten wird (3,23). Aber wie wird er mit den
grundsdtzlichen Aussagen fertig, aufdie sich die Exegese im Fahrwasser
Bultmanns bisher stiitzte?

a) Der Ausschluss des Riihmens 3,27
Wilckens bestreitet, dass hier der «Selbstruhm dessen, der in Erfiil-
lung von Gesetzeswerken vor Gott gerecht zu sein wiahnt», zur Debatte

36 vgl. V 67;1247f. zu 3,28: «Nicht dadurch wird der Mensch gerecht, dass er den
Willen aufgibt, durch eigene Leistung die Anerkennung als eines Gerechten von seiten
Gottes zu erwerben, und sich stattdessen dazu entschliesst, sich Gerechtigkeit von Gott
schenken zu lassen, sondern dadurch, dass er als der vom Gesetz aufgrund seiner Werke
festgestellte Siinder seine Erlésung von der Siinde als durch Gottes Siihne-Tat im Tode
Christi fiir ihn geschehen erkennt und annimmt.» Wie eine Konzession an die Bult-
mannsche Auslegung wirkt es freilich, wenn er fortfahrt: «und dieser Heilstat. .. sein Heil
und Leben vollauf zutraut, statt sich auf dem Wege der Gesetzeserfiillung selbst von der
Siinde zu befreien und sich so den Status des Gerechten zuriickzuerwerben zu su-
cheny.



204 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde

steht. Vielmehr sei das heilsgeschichtlich begriindete Riihmen des
Juden nach 2,171f.23, das allerdings auf der Gabe des Gesetzes beruht,
im Vorgang des Gerechtfertigtwerdens ausgesperrt, da es nach 2,21ff.
die Werke gegen sich hat. Der Jude konne seine Gesetzesiibertretungen
nicht in seiner Erwéhltheit aufgehoben glauben.’” Klein’® macht dage-
gen mit Recht geltend, dass V. 27 nicht «eine bestimmte jiidische Wei-
se, das Ubertretungsbewusstsein zu kompensieren, getroffen werden
soll».

In einem solchen Fall kénnte das Riihmen gerade durch das «Gesetz
der Werke» ausgeschlossen sein. Er folgert daraus: «also stehen die
Werke als ruhmbegriindender Faktor in Frage».

Esist aber auch ein mittlerer Weg denkbar. Gegeniiber Bultmann ist
zu sagen, dass der Jude nicht erst auf Ruhm «verzichten» muss. Er ist
durch Gottes Heilstat, der allein der Glaube entspricht, schon ausge-
schlossen. Darauf legt Paulus, wie V. 29f. bestitigen, im Interesse der
Universalitdt des Heiles Wert.” Das «Gesetz der Werke» ist die Set-
zung Gottes am Sinai, die Werke fordert. Der Jude meint, fiir sich
daraus exklusiv Heilskapital schlagen zu konnen, aber das hat Gott
selbst unmoglich gemacht, nicht bloss weil die Gesetzeswerke «dem
Stinder zur Gerechtigkeit nichts nutzen»®’, sondern weil es jetzt iiber-
haupt nicht auf sie ankommt. Der prinzipielle Tenor der Aussage
kommt bei Wilckens vor lauter Abwehr der Bultmannschen Auswei-
tung nicht geniigend zum Tragen. Ahnlich steht es beim anschliessen-
den Text:

b) Der exemplarische Fall Abrahams 4,1-8

Warum hat der Vater der Juden bei Gott keinen Ruhm (V. 2)? Das
naheliegende Verstandnis ist doch dies: weil er aufgrund von Glauben
durch die Gnade Gottes gerechtfertigt wurde, und nicht aufgrund von
Werken. Heisst das, dass er keine Werke hatte? Wilckens untermauert

57'Vgl. I 246 und schon 148.177 zu 2,17 ff. Die These von Wilckens, in véuog t@v
gpywv bzw. vopog niotswg sei «Gesetzy stringent gebraucht, scheint mir H. Rdisénen,
Das «Gesetz des Glaubens<«(Rom. 3.27) und das «Gesetz des Geistes» (Rom. 8.2), NTS 26
(1979), 101-117, 112 f. widerlegt zu haben.

58 (A.18), 275.

59 Eine dhnliche Interpretation bei H. Riisinen, Legalism and Salvation by the Law:
S. Pedersen (Hg.), Die Paulinische Literatur und Theologie, Theologiske Studier 7 (1980),
63-83, 70.

60 S0 1 248.



im Rémerbrief 205

das, indem er mit V. 9 die Seligpreisung Davids V. 6-8 iiber Abraham
gesprochen sein lidsst, wodurch seine Rechtfertigung — fiir die Juden ein
Skandal! - als iustificatio impii erscheint.! Muss er deswegen leugnen,
dass V. 5 mit dem pr| épyaldpevog die Nicht-Arbeit gemeint ist? Nur
gewaltsam lasst sich aus der Prasensform der Sinn «Der, der die Werke
des Gesetzes... schuldhaft nicht getan hat»®? herauspressen. Umge-
kehrt muss Paulus auch nicht auf die «passive Enthaltung vom Tun, als
die der Gnade Gottes entsprechende Haltung» zielen. Am Urbild des
gerechtfertigten Christen, auch aus den Heiden, ist ihm vielmehr wich-
tig, dass er glaubend nichts zu tun braucht.®® Hier stehen sich tatsdch-
lich Werk und Gnade grundsitzlich gegeniiber (vgl. auch 11,5f, und
unten zu 9,30-10,13). Das bedeutet aber keine Disqualifizierung des
Tuns als solchen.%

3. Die Verkennung der Gerechtigkeit Gottes im Evangelium

Wilckens besteht wohlweislich darauf, dass der Gegensatz zwischen
der eigenen und Gottes Gerechtigkeit (R6m 10,3 ; Phil 3,9) nicht in den
Kontext von Rom 3 eingezeichnet werden darf. Beide Stellen beziehen
sich auf die Reaktion des gegenwirtigen Judentums auf das Evange-
lium.%?

a) Der Grund fiir das Paradox 9,30ft.

Wenn 9,32a fragt, warum nun Israel im Gegensatz zu den Heiden
das vom Gesetz vorgegebene Ziel, die Gerechtigkeit, nicht erreicht hat,
antwortet Paulus nicht wie im Kontext 1: es hat ebenso wie die Heiden
gestindigt. Sondern er sagt, wie Wilckens zutreffend wiedergibt: «weil es
iiberhaupt gelaufen ist, weil es nicht wie die Heiden von V. 30 Gerech-

61 Vorher hat Wilckens diese Position allerdings dadurch geschwicht, dass er V.2a
nicht als Irrealis, sondern als Zugestindnis an das jiidische Abrahambild deutete. Vgl.
V66;1261f. Klein (A.18),276 f. haut prompt in diese Kerbe: dann kénne Abraham schon
deswegen nicht als notorischer Siinder figurieren. Das éduoidn in V.2 gilt aber nie
eigentlich vor den Menschen, sondern vor Gott. Also liegt ein Irrealis vor.

62 ygl.1262f.

63 Richtig Réisdnen (A.60), 70.

64 Gegen Klein (A.18), 276.

65 vgl.1178.



206 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Stinde

tigkeit <aufgrund von Glauben» erlangt hat, sondern das Ziel <aufgrund
von Werken» erreichen zu konnen meinte».®® Damit nun aber nicht die
Auffassung, wonach Israel das Gesetz als «Leistungsruf» missverstan-
den hat, Oberwasser bekomme, erinnert Wilckens an den riickwértigen
Kontext: Die rettungslose Heillosigkeit von VV.27-29 sei die Situa-
tion fiir Israels Irrtum.®” Damit wird der Kommentator jedoch seiner
eigenen Aufteilung untreu, wonach das, was bisher unter dem alleini-
gen Aspekt des freien Handelns Gottes erortert worden ist, von 9,30 an
von der Seite der menschlichen Ursache her zur Sprache kommt.%® Im
Zusammenhang verfehlt Israel allein schon deshalb die Gerechtigkeit,
well es sie weiter auf dem Weg der Werke erstrebt, obwohl Gott in
Christus einen anderen Weg eroffnet hat. Gerade so aber muss es an
thm anstossen.

b) Israel vor den beiden Gerechtigkeiten 10,1-13

Was das Bemiihen Israels also als eigenwillig und anachronistisch
abstempelt, ist die Setzung Gottes (V.33). So legt Wilckens auch
zunichst 10, 1ff. aus®®; dabei bemerkt er, mit dem Streben nach «eigener
Gerechtigkeit» werde nicht die Sucht der Juden nach Selbstverwirkli-
chung kritisiert, da Paulus ja ihren Eifer um Gott ausdriicklich in V. 2
anerkenne.’” Ich glaube auch, dass man die Suche nach der «eigenen
Gerechtigkeit» nicht als Eigensucht missverstehen darf, als wiirde darin
das eigene Ich zum Ziel. Wilckens bringt nun aber Kontext 1 herein,
wenn er einen ersten Sinn von V. 4 so bestimmt: «Christus ist das Ende
des Gesetzes, insofern er dessen Funktion, den Siinder zu verfluchen,
beendet hat».”! Dabei gibt doch V. 5 deutlich die Funktion des Gesetzes
an: Es spricht dem Leben zu, der die Gerechtigkeit durch Tun ver-

66 11 212.

6711 213.

68 vgl.II 210f.

69 Klein (A.18), 277 mutet diese Argumentation wohl zu positivistisch an. Er sollte
dies aber nicht dem Ausleger, sondern Paulus anlasten, der sich im Unterschied zu Klein,
S.279 keine Gedanken dariiber macht, ob sich der Weg Israels in Illusionen verlor, bevor
Christus als sein Ende offenbar wurde.

70 Vgl 1T 220. S.221 ist der Gedanke, die Juden hiuften Gesetzeserfiillungen zur
Kompensation ihrer Siinden an, jedoch eingetragen.

7111222 Dabei setzt er sich von Bultmann ab: in V.4 treten nicht zwei verschiedene
religiose Haltungen in Gegensatz zueinander, sondern zwei <Méchtes.



im Romerbrief 207

wirklicht. In dieser Beziehung also ist Christus das Ende des Geset-
zZes.

Nun ergidnzt Wilckens’ bei V. 5 aber, «dass es faktisch keinen Men-
schen gibt, der als moimoag im Sinne von Lev 18,5 zum Empfang des
Lebens in Frage kime». Das mag in dem Gedankengang, in dem die
Parallele Gal 3,12 steht, vorauszusetzen sein, obwohl dort auch eine
Opposition zwischen Glauben und Tun aufgestellt wird. In R6m 10,4 ff,
qualifiziert dieser Gegensatz eindeutig die beiden Gerechtigkeiten, vor
denen Israel steht. Wenn Paulus mit einem zurechtgestutzten Zitat von
Dtn 30,12f. in V.6-8 die Ndhe und leichte Erschwinglichkeit der
Glaubensgerechtigkeit hervorhebt, so legt er doch nicht im gleichen
Atemzug Gewicht darauf, dass die Gerechtigkeit im Gesetz schwer zu
erlangen sei.”? Im Zusammenhang betreibt er ja eher eine Apologie des
Evangeliums, in dem Gott auch Israel sein Heil greifbar nahebrachte,
um so klarzustellen, auf welcher Seite das Versagen zu suchen ist. Das
Verhalten Israels post Christum praedicatum aber scheint er nach sei-
ner eigenen Vergangenheit zu beschreiben, wie sie Phil 3,5 f. unter dem
Vorzeichen des menschlichen Gewinns steht; dazu gehort auch der
tadellose Wandel im Gesetz. Nur in der Erkenntnis Christi bucht er ihn
auf die Verlustseite. Wilckens miisste noch stirker die Eigenheit dieses
Kontextes, in dem die Gesetzesiibertretung in den Hintergrund tritt,
beachten.

¢) Christus — auch das Ziel des Gesetzes?

Roém 9,30-10,13 wird noch deutlicher als Phil 3, dass die eigene
Gerechtigkeit in der Zeit der Christusoffenbarung eigentlich nicht «Ge-
rechtigkeit» genannt zu werden verdient. Denn letztlich gibt es Gerech-
tigkeit nur vor Gott, und der will nun einmal seine Gerechtigkeit den
Menschen schenken. Deshalb kann 9,31 sagen, dass Israel gar nicht «ins
Gesetz gelangt ist». Wilckens’™ verbindet nun diese Aussage so mit
10,4, dass er dort noch eine zweite Bedeutung — so etwas ist immer
misslich — von té\og postuliert. Christus sei auch das Ziel der Tora, auf
das hin die Juden «gelaufen» sind, weil er auch das, was die Juden vom
Gesetz erwarten, erfiillt.

2V 71; vel.1132; 11 232.

73 Sonoch V 71 wegen der Fragen V. 6 f., deren urspriinglicher Bezug aufdie Tora aber
dann noch mitgehort werden muss.

74 Vgl. V 70; IT 223.



208 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Stinde

Aber aus der Fortsetzung erhellt, dass das Gesetz hier ins Auge
gefasst 1st, insofern es ein Tun verlangt. Als solches ist es in Christus
erledigt, zumal, wenn man erkennt, dass «Christus» von V. 8f. her als
der im « Wort des Glaubens» verkiindete gesehen werden muss.”> Auch
ist nach 9,31 genau genommen die Gerechtigkeit das, was das Gesetz
anzielt. Ein wenig habe ich den Verdacht, dass deswegen Christus auch
als Ziel des Gesetzes propagiert wird, damit sein Heilswerk nicht sozu-
sagen den Anschein einer « Notverordnungy erhilt, wo doch das Prin-
zip, dass man sich durch Handeln Leben zu erwerben habe, bestehen
bleibt.’®

So erheben sich auch Bedenken gegen gleichlaufende Versuche von
Wilckens, im Glauben die Tora zu ihrer urspriinglichen Bestimmung
kommen zu lassen.”” Dass Gott das Gesetz allein an den Glauben bin-
det’®, scheint verhiiten zu sollen, dass der Glaube zum Liickenbiisser in
einem gesetzlichen System wird. Richtig ist, dass das Gesetz urspriing-
lich die Funktion hat, zum Leben zu fiihren (7,10). Wilckens insistiert
aber darauf, dass durch den Glauben nur die Rechtfertigung des Siin-
ders aufgrund von Werken des Gesetzes ausser Kraft gesetzt sei. Sofern
nun aber durch Gottes Gerechtigkeit Siinder gerecht werden, allein
«aus Glauben an Jesus» (3,26), sei dem Gesetz seine urspriingliche
Bestimmung, Gerechte dem Leben zuzusprechen, zuriickgegeben.”
Hier wird denn doch vereinfacht. Nach Lev 18,5 hat das Gesetz ja die
Aufgabe, Titern das Leben zuzusprechen. Dem Glauben aber ist das
Leben ohne die Dazwischenkunft des Gesetzes unbedingt verheissen
(vgl. nur das Habakukzitat R6m 1,17 ; Gal 3,11). Ausserdem geht es 3,31
um das Gesetz als Norm; es wird in der Rechtfertigungsbotschaft auf-
gerichtet, weil sie sein Ziel, die Gerechtigkeit, auf andere Weise ver-
wirklicht und diese Gerechtigkeit zu einer das Leben bestimmenden
Macht wird. Damit kommen wir aber schon zu einem weiteren und
letzten Kontext.

75 Vgl. meine Diss. Juden und Heiden in der Mission des Paulus, forschung zur bibel 8
(21976), 193f.

76 ygl. die Antwort von Wilckens auf P.Stuhlmachers Frage, ob Christus nur die
«Unterbrechung» oder «das Ende des Gesetzes» sei, in der Diskussion zu V106.

"7 Vgl.1 247 in der Deutung von vopog miotewng 3,27.

8 ygl.I 245.

79 Vgl.1249 zu 3,31. Auch hier ist es misslich, dass Wilckens zugleich seine friihere
Deutung auf das Gesetz als Zeuge aufrechterhalten mochte: S.250.



im Romerbrief 209
4. Das Leben des Gerechtfertigten 8,2ff; 7,6

Wihrend das Gesetz im Vorgang der Rechtfertigung (Kontext 2)
draussen bleibt und nur als Zeuge auf sie hinweist, soll nun im Leben
des durch Glauben Gerechtfertigten das vom Gesetz Intendierte zur
Erfiillung kommen. 8,2 ff. fiihrt die fragmentarische These 3,31 aus.
Wilckens® entnimmt daraus, dass Rom 7 fiir den Christen nicht ein-
fach zum Spiegel eines faktisch bleibenden «simul iustus et peccator»
werden kann. «So konkret es die Wirklichkeit meines Tuns ist, aus der
ich durch die Vergebung befreit werde, so konkret werde ich dadurch
zum Tun des Guten befdhigt und verpflichtet.» Und er bringt gegen die
Abschwichung bei Kdsemann die Aussage von 8,4 voll zum Zuge:
«Die Rechtsforderung des Gesetzes kann von den Christen aufgrund
dessen erfiillt werden, dass sie in der Taufe den Geist Gottes empfangen
haben.»®! Aber eben die Forderung des Gesetzes, nicht sein Zuspruch
des Lebens bleibt fiir den Christen wichtig! Deshalb ist es sehr frag-
wiirdig, wenn 8,2 so ausgelegt wird: ««In Christus Jesusy, in dessen
Sithnetod sich der Fluch des Gesetzes (Gal 3,13) voll ausgewirkt hat,
kommt die pneumatische, lebenschaffende Kraft, die dem Gesetz
urspriinglich innewohnte, zur vollen Wirkung.»® Kann das Gesetz,
wie auch immer es gekennzeichnet wird, zum Subjekt der Befreiung
werden? 6 vouog tob nvevpatog tig Lwfig ist also doch besser im iiber-
tragenen Sinn zu nehmen.%

Wilckens unterstreicht bei 7,6, dass fiir den Glaubenden nicht das
Gesetz selbst, sondern seine Fluch-Funktion abgetan sei®*, und die
Textumgebung gibt ihm recht. Das Gesetz ist nicht mehr der schwache
Buchstabe, der zu seiner Befolgung keine Kraft, folglich auch kein
Leben geben kann. Aber das Lebensprinzip des Christen bleibt der
Geist, den er mit der Rechtfertigung empfangen hat (vgl. 5,5). Das
qualitativ Neue des Dienstes im Geist kommt mir ber Wilckens zu
wenig zum Ausdruck.?®* Doch kann ich das Thema im Rahmen dieses
Aufsatzes, der mehr dem Zusammenhang zwischen Gesetz und Siinde
gewidmet ist, nicht weiter verfolgen.

80 11 117, vgl. zuvor schon I 147.

8111 129.

8211 123.

83 ygl. Riisdnen (A.57), 113ff. S. 0. A.53.
84 ygl. 11 70fT.

85 ygl. auch die Kritik von Hahn (A.53), 61.



210 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Siinde
III. Zusammenfassende Uberlegungen
1. Zu Wilckens” Kommentierung?®

In einer heilsamen Reaktion gegen die Engfiihrung bei Bultmann
weist Wilckens dem Gesetz und den Werken eine differenzierte Rolle
zu. Gegeniiber einer vorschnellen Systematisierung bewahrt sich seine
Methodik, die jeweiligen Kontexte auseinanderzulegen. In vielen Fal-
len erweist sich seine Auslegung auch als textgeméisser. Manchmal
schiesst er aber auch im Eifer der Abgrenzung iibers Ziel hinaus und
tragt fremde Gedanken ein. An einigen Stellen hatte er die Kontexte
noch sauberer auseinanderhalten sollen. 2,13 wird zu kontextfrei ver-
standen.

Vor allem bei drei Komplexen schien uns die Auslegung nicht ganz
angemessen: _
a) In 7,7ff. wird das Gesetz zum Instrument der Siinde. Das konnt

Wilckens ohne Schaden zugeben.

b) Dass sich Gesetzeswerke und Glaube im Kontext der Rechtfertigung
3,20.27 ausschliessen, kommt nicht geniigend zur Geltung. Der
Gegensatz wird bei 4,5; 9,32; 10,4f. ungebiihrlich entschirft.

c) Die qualitative Neuheit des Lebens im Geist, das der vom Gesetz
Befreite fiihren kann, wird nicht hinreichend deutlich. Vor allem ist
es nicht das Gesetz, das thm das Leben zuspricht.

2. Die gegenseitige Voraussetzung der Kontexte

Wilckens ist sich dessen bewusst, dass sich die Kontexte reziprok
voraussetzen. Genauer konnte man das Voranstehende resiimieren:
— Kontext 1 bildet die sachliche Voraussetzung fiir Kontext 2, hoch-

stens die entfernte fiir Kontext 3.%7
— Kontext 2 bildet die sachliche Voraussetzung fiir Kontext 4.

Umgekehrt stellt
— Kontext 2 die hermeneutische Voraussetzung fiir Kontext 1%, aber

auch fiir Kontext 3 dar.

86 Ich beschrianke mich hier auf die Gesetzesfrage. Im iibrigen darf ich auf meine
ausfiihrliche Rezension: BZ 26 (1982), Heft 2 aufmerksam machen.

87 Letzteres wird von Wilckens nicht geniigend beriicksichtigt (s. 0.1, 3b).

88 Wir hatten allerdings bemingelt, dass Wilckens bei 1,18 und 7,14 ff. die Kontexte
deswegen vermengt.



im Rémerbrief 211

Die Erfahrung der Gnade, bei der nicht nur die Siindentaten «auf-
gehoben», sondern keine Werke erforderlich sind, hat fiir Paulus eine
Schliisselstellung. Deshalb beurteilt er auch den Irrweg Israels als
Widerspruch gegen dieses Gnadenangebot. Der hier behauptete Gegen-
satz zwischen Glaube und Werken mag biographische Hintergriinde
haben und polemisch in der Verteidigung des Missionswerkes bei den
Heiden profiliert worden sein®®, er erhilt doch grundsétzliches Gewicht
und wird auch auf andere Fragestellungen anwendbar. Er darf freilich
nicht direkt in Kontext 4, das Leben aus der Gnade, libertragen wer-
den.

3. Heutige Problematik

Dass jedoch Luther und Bultmann je auf ihre Weise die verschie-
denen Kontexte ineinanderfliessen liessen, hatte wohl seinen Grund in
den Problemen ihrer Zeit, die weithin auch die unseren sind. Bei dem
als Kind getauften Christen von heute unterscheidet sich das Sein vor
und ohne Christus nicht so schroff vom Stand in der Gnade, wie es der
Bruch zwischen Kontext 1 und 2 vermuten lassen koénnte.’® Er findet
sich immer wieder am Nullpunkt. Auch ergibt sich ihm der Imperativ
nicht so selbstverstindlich aus dem Indikativ wie vielleicht Paulus.
Andererseits macht sich in der Kirche Selbstgerechtigkeit bemerkbar,
die dem Aussenseiter und dem Siinder keine Chance gibt. Diese From-
men befinden sich, ohne es zu ahnen, eigentlich in der Lage der Juden
aus Kontext 3. So gehen die Kontexte ineinander iiber.

Freilich kannte auch Paulus die Spannungen, die der Glaubende in
der Welt zu bestehen hat. Aber er bringt sie nicht bei der Verkiindigung
der Gottesgerechtigkeit zur Sprache, sondern in der Parinese.

89 ygl. meinen A.2 genannten Aufsatz, nun auch Luz (A.17), 92f, 99f., 110. Hahn
(A.53), 59 schreibt: «Der formelhafte Gebrauch von £€ (xwpic) €pywv vopov als Anti-
these zu éx wiotewgin R6m 3,20a. 21a. 27f. zeigt noch sehr deutlich die Herkunft aus der
Diskussion mit Juden bzw. Judenchristen.» Ich brauche mich hier nicht auf die Fragen
der Diachronie einzulassen und kann beziiglich des Gal auf Hahn, S. 51 ff. verweisen. Die
«Entwicklung des paulinischen Gesetzesverstindnisses» hat Wilckens nun iiberzeugend
im A.40 nachgetragenen Aufsatz dargestellt.

90 Ahnliche Gedanken bei P. Althaus, Paulus und Luther iiber den Menschen (#1963,
Erstauflage 1938), 81ff., der im tibrigen Wesentliches an der Kritik Wilckens’ an Bult-
mann vorwegnimmt,



212 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Stinde

Die Romerbriefexegese hat jedoch gelegentlich versucht, diesen
Widerspruch mit der Auslegung der Rechtfertigungslehre selber schon
zu bewiltigen. Auch der Theologe steht heute in der Gefahr, das
Erfahrungsdefizit des Geglaubten theoretisch in diesem selber unter-
bringen zu wollen. Dann wird die Botschaft zur Ideologie, die auch
noch ihre Verwisserung deckt. Man zieht sich auf sein Existenzver-
stindnis zurlick. Dagegen hat Wilckens kriftigen Protest eingelegt.
Verkiindigung und Praxis sind nicht theoretisch zu versohnen, so sehr
das das Gewissen beruhigen und den theologischen Betrieb am Laufen
halten mag.

Dieter Zeller, Luzern



	Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde im Römerbrief : kritischer Nachvollzug der Auslegungen von Ulrich Wilckens

