
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 4

Artikel: Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde im Römerbrief : kritischer
Nachvollzug der Auslegungen von Ulrich Wilckens

Autor: Zeller, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 38 Heft 4 Juli/August 1982

Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde im
Römerbrief

Kritischer Nachvollzug der Auslegung von
Ulrich Wilckens

I. Theologiegeschichtlicher Ort

Um verstehen und einigermassen beurteilen zu können, welche
Position die Kommentierung des Römerbriefs durch U. Wilckens1
einnimmt, müssen wir kurz mit groben Zügen den Hintergrund dafür
zeichnen. Sie hebt sich hauptsächlich von zwei Auslegungen ab, die
geschichtlichen Einfluss gewonnen haben.

1. M. Luther

Luther kam aus der Erfahrung eines gescheiterten Mönchslebens
dazu, die paulinische Rechtfertigungslehre auf das unter dem Druck
der Beichtpraxis stehende Gewissen anzuwenden. Dabei übertrug er
die Frage des Paulus nach den Zugangsbedingungen zum Heil2 auf das

Heilsverlangen des Christen. Er sieht in den Versuchen der
Selbstvervollkommnung die «Werke des Gesetzes», die letztlich der Selbstsucht
entspringen.3 Rom 7,7 ff. offenbart ihm die Situation des geistlichen

1 Der Briefan die Römer=Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament,

VI 1 (1978), VI 2 (1980), zitiert als I bzw. II. Vgl. schon ders., Was heisst bei Paulus:
<Aus Werken des Gesetzes wird kein Mensch gerecht>?, EKK, Vorarbeiten 1 (1969),

51-77, zitiert als V (=Vorarbeiten), abgedruckt in: Rechtfertigung als Freiheit (1974),
77-109.

2 Vgl. meinen Aufsatz: Zur Pragmatik der paulinischen Rechtfertigungslehre, Theol-
Phil 56 (1981), 204-217.

3 Vgl. in den Vorlesungen über den Römerbrief (1515/16) das Scholion zu 7,8, in der
Ausgabe von J. Ficker, WA 56 (1938), 348 f.



194 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

Menschen, der durch das Gesetz nur die bleibende Sünde erkennt und
immer wieder zum Zuspruch der Gerechtigkeit seine Zuflucht nehmen
muss. Luther sieht die grundlegende Erfahrung des <Anfangs> in jedem
Augenblick christlichen Lebens wiederholt.4 Daran änderte die Tatsache

kaum etwas, dass die Frontstellung gegen die pharisäische
Werkfrömmigkeit bald durch die Front gegen den epikureischen Libertinismus

ergänzt wurde, wobei Werke und Gesetz wieder eine positive,
jedoch untergeordnete Funktion bekommen.5

2. R. Bultmann

In seiner Paulusdeutung6 reagiert Bultmann auf die psychologische
Relativierung der Rechtfertigungsbotschaft in der liberalen Exegese,
die die Einheit von Indikativ und Imperativ nicht mehr einsichtig
machen konnte. Er verlegt nun seinerseits sowohl Sünde wie Gerechtigkeit

ins empirisch nicht mehr Wahrnehmbare. Die Sünde ist kein
ethisches Problem, es geht nicht um die Verwirklichung des Guten im
Handeln. Entsprechend wird der Konflikt Rom 7,15-24 gedeutet.7 Das
Wollen ist bewusstseinstranszendent; es richtet sich auf das Leben.
Phil 3,6 wird herangezogen, um zu zeigen, dass die Sünde das

Selbstverfügen-Wollen des Menschen ist. Es äussert sich gerade in der
Absicht, das Gesetz zu erfüllen. In der Rechtfertigung geht es um einen
grundsätzlichen Wandel des Existenzverständnisses. Der Mensch soll
sich besinnen, von woher er lebt, ob aus der Gnade Gottes oder aus
eigener Kraft. Da das Urteil Gottes das Entscheidende ist, kann er
immer nur als Sünder ein Gerechtfertigter sein. Indem Bultmann die
Befreiung vom Gesetz als Befreiung vom Heilsweg der Werke versteht,
vermeidet er, dass der Glaube nur die fehlenden Werke ersetzt bzw. der
Mensch in der Rechtfertigung nur wieder zu neuem Gesetzesdienst

repariert wird. Noch die jüngsten Römerbriefkommentare der Bult-

4 So II 109.
5 Vgl. O. H. Pesch/A. Peters, Einführung in die Lehre von Gnade und Rechtfertigung

(1981), 124.127.153.
6 Greifbar schon in dem 1926 erschienenen Aufsatz: Das Problem der Ethik bei

Paulus: E. Dinkier (Hg.), Exegetica (1967), 36-54.
7 Vgl. Römer 7 und die Anthropologie des Paulus: Exegetica (1967), 198-209 ; Christus

des Gesetzes Ende: Glauben und Verstehen II (1952), 32-58.



im Römerbrief 195

mannschule8, aber auch katholische Arbeiten9 stehen unter dem
Eindruck dieser imponierenden Konzeption.

3. Die Kritik von U. Wilckens

Wilckens setzt sich in erster Linie mit Bultmann auseinander,
mitbetroffen ist aber auch die Interpretation Luthers, soweit sich Bultmann
mit ihr sachlich deckt. Er wirft seinem Verständnis von Sünde und
Rechtfertigung prinzipielle Abstraktheit und Unanschaulichkeit vor.10

Negative Aussagen dominieren, wo von der konkreten Bedeutung der
Rechtfertigung in der Existenz des Christen gesprochen wird.11 Die
Sünde ante Christum dürfe nicht von Stellen wie Phil 3,4ff. und Rom
9,30 ff. her bestimmt werden. Denn während die vorchristliche Sünde
die Gestalt der Gesetzesübertretung habe, bekomme sie hier eine
spezifisch nachchristliche Gestalt als antievangelischer Judaismus.12

Wilckens betont, dass der Glaube sich auf die Heilstat Gottes in Christus

bezieht; die Christologie lässt sich nicht anthropologisch verrechnen.13

Paulus spricht dem Christen nicht nur eine Gerechtigkeit zu, er
spricht ihn als Gerechten an.14 Die Grenzbestimmung «nicht aus
Gesetzeswerken» gilt gegenüber dem Judentum und kennzeichnet die
Aporie des Sünders, darf aber nicht verallgemeinernd auf die christliche

Existenz übertragen werden.15 Schliesslich muss man begreiflich
machen, warum die Gerechtfertigten auf die Erfüllung des Gesetzes

und auf Werke der Gerechtigkeit verpflichtet werden.16

Diese Ausstellungen von Wilckens folgen mehr oder weniger
ausdrücklich einer Methode, die hier einmal vorgeführt werden soll: der

8 E.Käsemann, An die Römer, HNT 8a (31974); H.Schlier, Der Römerbrief,
HThKNT VI (1977); vgl. auch G. Bornkamm, Sünde, Gesetz und Tod: Das Ende des

Gesetzes, BevTh 16 (51966), 51-69.
9 Z.B. J.Blank, Warum sagt Paulus: <Aus Werken des Gesetzes wird niemand

gerecht)?: EKK, Vorarbeiten 1 (1969), 79-95.
10 Vgl.I 232; II 115.
11 Vgl.I 255.
12 Vgl. V 71.
13 Vgl.I 89. 92.188. 232 und Wilckens' Aufsatz: Christologie und Anthropologie im

Zusammenhang der paulinischen Rechtfertigungslehre, ZNW 67 (1976), 64-82, 76.
14 Vgl. 1 256.
15 Vgl.I 257.
16 Vgl. V 51 f.



196 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

Entflechtung der Kontexte. Die Aussagen über das Gesetz sind, wie man
längst beobachtet hat, bei Paulus «nicht einlinig».17 Das kommt jedoch
daher, dass sie in vier verschiedenen Kontexten stehen, die sich gerade
im Rom unterscheiden lassen:

1. Die Lage vor und ausser Christus
2. Der Vorgang der Rechtfertigung
3. Die Verkennung der Gerechtigkeit Gottes im Evangelium
4. Das Leben des Gerechtfertigten
Mit diesen Kontexten ändert sich auch die Bedeutung der Werke,

des Gerichtes und das Verständnis von Sünde. Die Problematik der

Auffassung Luthers und Bultmanns liegt darin, dass sie diese verschiedenen

Kontexte ineinanderprojizieren. Ebenso suchte G. Klein in einer
Stellungnahme zu Wilckens für Paulus ein einheitliches Sündenverständnis

nachzuweisen.18 Im folgenden gehen wir der Wilckensschen
Auslegung nach, untersuchen, ob sie dem Text gerecht wird, ob die
Aufgliederung tatsächlich von Vorteil ist und ob schliesslich die
theologische Reflexion sie nicht in gewissem Mass wieder zurücknehmen
muss.

II. Gesetz und Sünde in ihren verschiedenen Kontexten

1. Die Lage vor und ausser Christus

a) Die Sünde der Juden Kap. 2

In Rom 1,18-3,20 «spricht Paulus zunächst von der Voraussetzung
der Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes». Er zielt «in diesem
Abschnitt darauf, dass die Offenbarung des Zornes Gottes eben nicht etwa

17 Vgl. R. Smend/U. Luz, Gesetz (1981), 99. Auch E. Ruckstuhl vermutet in seiner

Besprechung des 1. Bandes von Wilckens' Kommentar, Schweizerische Kirchenzeitung
148 (1980), 495-499, 496, Paulus habe die Formel Rom 3,20 nicht immer im gleichen
Sinn verstanden. Vgl. nun auch H. Räisänen, Paul's Theological Difficulties with the

Law, Studia Biblica 1978, III, 301-320. Er erklärt die «anomalies» im Denken des Paulus
über das Gesetz damit, dass dieser seine Argumentation den jeweiligen kontroverstheologischen

Notwendigkeiten angepasst habe.
18 Sündenverständnis und theologia crucis bei Paulus: C. Andresen/G. Klein (Hg.),

Theologia Crucis - Signum Crucis (1979), 249-282. Seine Einwände werden im folgenden

mitdiskutiert.



im Römerbrief 197

allein den Heiden, sondern ebenso auch den Juden... widerfährt, weil
die Sünde... im Tun besteht».19 Für den Juden sind die Werke der
Masstab des Gerichts, das sagt ihm Paulus 2,13 mit einem Grundsatz,
dessen Geltung er weder hier noch irgendwo sonst im Rom bestreitet.20

Entsprechend besteht seine Sünde, wie ihm 2,17-24 vorhält, im Bruch
des Gesetzes, der zu seinem hohen Anspruch als Gesetzeslehrer
kontrastiert.21 Damit dürfte Wilckens den am Tage liegenden Sinn des

Textes treffen.22 Nur: sollte er nicht auch mehr herausarbeiten, dass ein
Satz wie 2,13 «abstrakt» bleibt, gleichsam in der Luft hängt, weil Paulus
hier recht künstlich von den weiteren Kontexten absieht?

b) Der Grundsatz 3,20a
Konsequent erklärt Wilckens nun aber auch das Fazit 3,20a.

Deswegen werde kein Mensch aus Gesetzeswerken gerechtfertigt, weil alle
schuldig vor Gott sind, aber durch Tatsünden, nicht etwa schon wegen
der Absicht, durch Gesetzeserfüllung vor Gott gerecht zu werden, wie
Bultmann meinte.23 Dagegen liest etwa G. Bornkamm24 aus der
Formulierung heraus, dass nicht nur der, dem Gesetzeswerke fehlen,
sondern auch der, der sie vorweist, nicht gerechtfertigt werden könne.
Wilckens' Paraphrase «Ungerechte aber, deren Ungerechtigkeit in
ihren Taten manifest und wirksam ist, können nicht dadurch gerecht
werden, dass sie Gebotserfüllungen als Ersatzleistung erbringen, durch
die die Sünde etwa aufgehoben würde»25 kommt nicht an die Pauscha-
lität des Satzes heran. Dieser ist auch nicht durch die voranstehenden

19 I 16.
20 I 132. Gegen Schlatter vermerkt zwar I 144 die tiefe Zäsur, die «den Abschnitt

innerhalb seines Kontextes (1,18-3,20) von» 3,21fF. trennt; dadurch bekommt er aber
«keinen vorbereitend-uneigentlichen Sinn» (1145). Klein (A. 18), 255 hingegen möchte
V. 13b nur einen argumentativen Stellenwert zubilligen; er sei nur eine «sehr vorläufige
Feststellung» (259).

21 Vgl. schon V 54.
22 Dagegen überzeugt der Versuch von Klein (A. 18), 256 f., in tov vô|iov tekeïv (2,27)

ein «qualifiziertes Tun» zu finden, nicht. Vgl. die von ihm A. 38 zitierten ausserpauli-
nischen Belege Jak 2,8; Herrn Sim V,2.4; Lk 2,39.

23 Vgl. V 54 f. «Tatsünde» ist bei Wilckens natürlich nicht als Gegenstück zu «Wort-»
oder «Gedankensünde» zu verstehen.

24 Theologie als Teufelskunst: Geschichte und Glaube, 2. Teil, BevTh 53 (1971),

140-148, 147.
25 1 175. Gegen diese Wiedergabe polemisiert Klein (A. 18), S. 260 mit Grund.



198 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

Anklagen gedeckt. Freilich nun auch nicht dadurch, dass jedwedes
Verhalten, auch Gesetzesbeobachtung, Sünde wäre; vielmehr ist Paulus

ein neues Prinzip der Rechtfertigung (V. 21) aufgegangen. 3,20a ist
ja eine im Kampf mit den Judaisten geschmiedete These (vgl. Gal
2,16a). Hier schlägt der hermeneutische Standort, von dem aus die

ganzen Ausführungen 1,18-3,20 gemacht sind26, durch.

c) Die Erkenntnis der Sünde 3,20b
Dass Paulus aber in diesem ganzen vorbereitenden Teil an tatsächliche

Gesetzesübertretung denkt, bestätigt der Begründungssatz 3,20b.
Das Gesetz hat keine Funktion als die, sie als solche erkennen zu
lassen.27 Das ist ja auch ein anderswo vorkommender Gedanke (vgl. Gal
3,19). Dagegen besteht Klein28 darauf, «dass der Begriff èîuyvcocnç hier
keinen kognitiven Sinn hat, vielmehr das existentielle Innewerden im
Sinne der akuten Realisierung meint» wie II Kor 5,21 und Rom 7,7
(dort auch von Wilckens so verstanden). Ihm liegt daran, dass dem
Sünder die Sünde in ihrer Tiefe und Tragweite völlig undurchschaubar
ist. Wenn das Sätzchen aber nicht nach vorn, etwa nach 7,7, orientiert
ist, sondern das Vorangegangene zusammenfasst, dann ist es wohl so,
dass Paulus 2,21 f. dem Juden durch die Erinnerung an das Gesetz im
eigenen Mund das Vergehen bewusst macht, 3,9-19 tut er das durch
Zitation des Gesetzes Schrift. Analog erkennt der Heide durch das in
sein Gewissen eingeschriebene Gesetz einen möglichen Verstoss
(2,14 f.).

Das Gesetz dient also zur Aufdeckung von Schuld im Prozess, den
Paulus vom Standpunkt des Evangeliums aus gegen die Welt führt. Da
es ihm aber in diesem Zusammenhang auch auf die persönliche
Verantwortlichkeit und Unentschuldbarkeit ankommt, ist Wilckens29
durchaus im Recht, wenn er schreibt, die Erkenntnis der Sünde in
diesem radikalen Sinn sei nicht erst vom Aspekt des Glaubens im
Rückblick auf die zur Vergangenheit gemachte Sünde möglich,
sondern schon durch das Urteil des Gesetzes. Er gesteht freilich Bornkamm

26 Wilckens weiss an anderen Stellen darum: z. B.... radikalisiert nach 1152 Paulus
die jüdische These des Gerichts nach den Werken, weil er die Sühne Jesu im Rücken weiss

(ähnlich I 179).
27 Vgl. I 177.
28 (A. 18), 261, sekundiert etwa von Schlier (A. 8), 101 ; anders z. B. C. E. B. Cranfield,

The Epistle to the Romans I, ICC (1975), 199.
29 I 180; vgl. 103.



im Römerbrief 199

zu, dass zu der immer schon durch das Gesetz präsenten Anklage nun
eine eschatologische Definität (sie!) hinzutritt, die als solche erst im
Kontext des Evangeliums zum neuen Ereignis wird. Darf man diesen

Kontext aber in die Offenbarung des Zornes Gottes eintragen wie

Wilckens, nach dem 1,18 zu d7toxaXu7tx8tai «im Evangelium» aus
V. 17 zu ergänzen ist?30 Sie hat doch ihre eigene Mächtigkeit und
Wirklichkeit; nur wird sie mit dem Evangelium verkündet. Es

entspricht auch nicht dem Wortlaut von 1,32, dass dem Sünder die
endzeitliche Wahrheit der Unheilsfolge der Sünde verborgen sei31. Denn
danach weiss, wie Wilckens32 selber auslegt, jeder Sünder um das von
ihm angerichtete Geschick, das ihm das ôtxafcûpa xoü rteoù in escha-

tologisch-forensischer Geltung zuspricht.
Die Gerichtsrede des Paulus über die sündige Menschheit ist sicher

hermeneutisch im Wissen um die Rechtfertigung ohne Gesetzeswerke

fundiert, das ist sozusagen ihr weiterer Kontext. Das darf aber nicht
dazu führen, dass man die Kontexte vermischt.

Nun wären der Sache nach 4,15 und 5,13b zu behandeln. Hier geht es weniger um die

subjektive Erkenntnis der Sünde als um ihre objektive Anrechenbarkeit bei Gott, so dass

sie unheilvoll zur Auswirkung kommt. Dabei ist das Gesetz der entscheidende Faktor.
Die Auslegung von Wilckens ist an beiden Stellen nicht befriedigend. Bei 4,15b denkt er
ohne Anhalt am Text hinzu: «denn sie (die Sünde) ist vergeben».33 5,13b will er so

Rechnung tragen: «die der Sünde zukommende ôpyij aber spricht erst das Gesetz mit
eschatologisch-forensischer Kraft zu. Der Tod kann also nicht wirklich herrschen (V. 14)

ohne das Gesetz».34 Nach V. 14 tut er es aber gerade So ist es also wahrscheinlicher, dass

Paulus ein wenigstens für ihn feststehendes Axiom, das ihm 4,15 zustatten kam, hier
relativ kurz abtut.35

Verhängnisvoller ist, dass Wilckens seine Deutung von V. 13b nun auch bei 5,20
aufrechterhält. Mit dem 7iA,eovâÇeiv sei die Funktion des Gesetzes gemeint, die Sünde mit
ihrer Folge, dem eschatologischen xa-udxpipa zusammenzusprechen und so dem
Zusammenhang von Sünde und Tod, den es als solchen vorfindet, eschatologischen Herrschaftscharakter

zu geben.36 Aber ist hier nicht auch an eine quantitative Vermehrung der

30 I 202 ; aber von der traditionsgeschichtlichen Prägung her gehört «vom Himmel
her» zum Verbum (vgl. II Thess 1,7).

31 So I 103. Er nimmt sie bloss nicht ernst.
32 Vgl. I 115 f.
33 I 271. Aber er muss in den Vordersatz zu viel hineinlesen.
34I 319.
35 Richtig E. Brandenburger, Adam und Christus, WMANT 7 (1962), 202 f.
36 I 329; vgl. II 76. Das mag für 4,15 stimmen, wo - gegen Klein (A. 18), 267, A.97 -

Übertretungen vorausgesetzt sind.



200 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

Sünde als solcher gedacht (vgl. V. 16b die «vielen Verfehlungen»)? Der Vers wird m.E.
erst durch 7,7-12 erhellt. Aber bei der Auslegung dieser Passage unterdrückt Wilckens
alles, was darauf hindeuten könnte, dass das Gesetz erst die Sünde hervorruft.

d) Sünde, Begierde und Gebot 7,7-12
In Kap. 7,7-25 macht die Stilform des «Ich» deutlicher, dass Paulus

nicht einfach von den Menschen ohne Christus, sondern von der eigenen

Vergangenheit des Christen handelt. Um das Verhältnis zwischen
Gesetz und Sünde zu klären, greift Paulus auf die Erfahrung der
«Begierde» (vgl. schon 7,5: «die Leidenschaften der Sünden») zurück. Sie

ist eine Konkretion der Sünde, wie das Verbot «Du sollst nicht begehren»

das Gesetz konkretisiert.37 Gegen Bultmann und seine Schüler
stellt Wilckens nun mit Recht heraus, dass Paulus schon deswegen die
Erfüllung des Gesetzes, mag sie auch aus eigenmächtigem Streben nach

Selbstverwirklichung vor Gott kommen, nicht «Begehren» nennen
kann. Die Sünde besteht vielmehr «in jeglichem Begehren nach dem
Bösen, das das Gebot zu tun verbietet (V8)».38

Aber welche Rolle spielt das Gesetz bei der Entstehung des sündigen
Begehrens? Obwohl nach V. 7 das Gesetz mir erst die persönliche
Bekanntschaft mit der Sünde vermittelt39, schwächt Wilckens40 das

dahin ab, dass es mich die bereits begangene Sünde erkennen lässt. Und
V. 8 sagt doch eindeutig, dass das Gebot für die Sünde erst die
Gelegenheit darstellt, in mir die Begierde, die aktuelle Durchbrechung des

Gesetzes, zu bewirken.41 Wilckens42 sieht die «Gelegenheit» «in der

37 Vgl. II 78.
38 II 80. Mit beachtlichen Argumenten hat auch H. Räisänen, Zum Gebrauch von

EfllÖYMIA und EI1I0YMEIN bei Paulus, StTh33 (1979), 85-99, dargetan, dass Rom
7,7 f. wie an anderen Stellen ein antinomistisches Verständnis des Begriffes das natürliche
ist.

39 Soll 78.
40 II 80. In seinem neuesten Aufsatz: Zur Entwicklung des paulinischen

Gesetzesverständnisses, NTS 28 (1982), 154-190, spricht Wilckens zwar S.183 davon, dass das

Gebot die Sünde <hervorgerufen> hat. Die dazu A. 83 gegebene Erklärung bewegt sich

jedoch in den gewohnten Bahnen.
41 Es mag angehen, die Wendung «durch das Gebot» mit Wilckens II, A. 319 zum

Partizip zu ziehen (ähnlich bei V. 11), obwohl Schlier (A. 8), 222 f. ; Cranfield (A. 28), 3 50

starke Indizien für die Verbindung mit dem Hauptverbum ins Feld führen.
42 II 81. Vgl. nun auch im A.40 angegebenen Aufsatz A.84: «dass <die Sünde> das

Gebot, das mir das Begehren untersagt, dazu benutzte, sich in mir als Begehren zu
verwirklichen, sofern ich nämlich erst im Angesprochensein durch das Gebot dem Gebot



im Römerbrief 201

Anrede des Ich durch das Gebot» und umschreibt «bewirken» mit «zur
Wirkung bringen», was im weiteren Verlaufaufdas Töten (V. 11) bezogen

wird. «Dem Menschen den Tod einbringen kann nämlich die
Sünde nur durch das Hinzutreten des Gesetzes, das im Namen Gottes
den Sünder dem Tod als Folge seiner Sünde zuspricht.» Das ist in sich
nicht falsch. Aber es ist doch unübersehbar vom Verursachen der
Begierde selber die Rede (vgl. auch die Kurzfassung 7,5 Mir scheint,
dass der meist als trivial zurückgewiesene Topos, wonach das Verbotene

als solches das Begehren weckt43, tatsächlich nicht so fern liegt,
zumal Paulus auch V. 14-25 hellenistische Gedanken aufnimmt.44

In dieser Richtung ist dann auch der Betrug der Sünde V. 11 zu
verstehen. Er kann nicht darin liegen, dass die Sünde auch die Gesetzeserfüllung

als Weg zum Leben suggeriert - das ist sie ja nach der Intention

Gottes! - und so auch den Frommen täuscht. Nicht zu halten ist
eine Deutung wie die von Klein45, wonach «der Apostel der ungeheuerlichen

Einsicht Bahn brechen will, dass die Einlassung des Menschen
auf das Gesetz dem Verhängnis grundsätzlich so wenig entnommen ist
wie die Übertretung». Die Sünde betrügt vielmehr nicht nur effektiv das

Ich um das Leben46, sondern sie lügt «das klare Ziel des Gebots sie
Çcof|v» um «in die Aussicht, durch seine Übertretung das Leben zu
gewinnen».47 Wilckens müsste nur noch deutlicher sagen, inwiefern das

Gebot selbst dazu eine Handhabe bietet: indem es dem Ich als
Lebensminderung erscheint.

e) Der Widerstreit im Ich 7,14-25
Die Ausleger, die auch den Täter des Gesetzes vom «totalen

Verblendungszusammenhang» umfangen sehen, finden sich zunächst in
7,15 bestätigt.48 Das Nicht-Erkennen wird dann als Folge des Betrugs
der Sünde (V. 11) verstanden; in seinem Handeln verrät der Mensch,

widersprechen und das Verbotene tun kann». Ist das nicht zu wenig? Die Sünde wird
nicht erst dadurch aktiviert, dass das Verbot des Begehrens sie als Sünde entlarvt, sondern
weil sie darin Widerstand findet (zu I 178).

43 Vgl. Ovid Am 3,4.17, zitiert bei II, A. 312. Vgl. aber auch die Abfolge Gen

3,1-5.6.
44 Vgl. H. Hommel, Das 7. Kapitel des Römerbriefs im Licht antiker Überlieferung,

ThViat 8 (1961/62), 90-116.
45 (A. 18), 265. Vgl. auch Bultmann (A. 7), 208 zu V. 11.

46 So II 83.
47 So II, 81. Vgl. Gen 3,4f.
48 Vgl. Klein (A.18), 265.



202 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

dass er nicht weiss, was er sich damit jeweils verschafft.49 Aber dann
folgt der Begründungssatz V. 15b nicht logisch; xaxepyd^saOai wird
also nicht im Sinn von V. 1350 als Erwirkung der Tatfolge, sondern wie
V. 17 f. 20 als Tun des Guten bzw. Schlechten51 zu fassen sein. V. 15a

sagt dann, dass ich mich in dem, was ich vollbringe, nicht mehr
wiedererkennen kann, wie ja auch nach Y. 17 die Sünde das eigentliche
Subjekt des Handelns ist. Auf jeden Fall besteht der «schmerzliche
Widerspruch... darin, dass ich nicht tue, was das Gesetz will und was
ich, sofern ich dem Gesetz zustimmen muss, auch selbst nicht will».52
Paulus hat also sehr wohl den ethischen Konflikt im einzelnen im
Auge; er veranschaulicht daran die Hilflosigkeit des fleischlichen Ich.
Wird durch diese Deutung die Sünde verharmlost, wie Klein Wilckens
vorwirft? Hier muss man berücksichtigen, dass Rom 7,14ff. nicht nur
die Apologie des Gesetzes weiter betreiben, sondern mehr und mehr die
Folie für 8,1 ff. abgeben, wo Paulus in der Tat darauf abhebt, dass in den
Christen die Forderung des Gesetzes erfüllt wird (8,3 f.). Es geht nicht
darum, ob ich mich aus Gnade verstehe oder nicht, sondern dass die
Rechtfertigung auch eine Befreiung vom Gesetz des Sündigenmüssens53
in sich schliesst.

Nun unterstreicht Wilckens im Gefolge von Bultmann54 sehr stark,
dass das Bild des Ich so nur im Rückblick des Getauften auf seine Fage
ante Christum möglich ist.55 Er geht m. E. dabei zu weit, wenn er meint,
der aussichtslose Streit zwischen Wollen und Tun sei dem vorchristlichen

Menschen faktisch nicht erfahrbar. Paulus denkt da 7,15 wohl
anders, vgl. auch das «Ich weiss» V. 18. Aber natürlich ist dieses Wissen

49 So Schlier (A. 8), 230.
50 So noch Wilckens II 86. Dagegen richtig Hommel (A.44), 96.
51 Dass dies nicht Leben oder Tod meint - so Bultmann (A. 7), 207 ; Schlier (A. 8),

231 -, sondern die gute bzw. böse Tat, sieht selbst Käsemann (A.8), 194. Paulus dürfte
bewusst eine vulgärethische Begriftlichkeit einfuhren. Vgl. die Klarstellung bei A. van
Dülmen, Die Theologie des Gesetzes bei Paulus, SBM 5 (1968), 114. Nun auch Wilckens
II 88. Seine Erklärung von V. 15 leidet aber darunter, dass er V. 13 als Obersatz
nimmt.

52 II, A.358.
53 Diese Umschreibung von ô v6(toç xf|ç à|tapxiaç würde Wilckens wohl nicht

übernehmen, weil er dazu neigt, die verschiedenen «Gesetze» 7,21-23 ; 8,2 mit der Mosetora
zu identifizieren. Ebenso F. Hahn, Das Gesetzesverständnis im Römer- und Galaterbrief,
ZNW 67 (1976), 29-63, 46ff". Ungezwungener Luz (A. 17), 104.

54 (A. 7), 45. Der Mensch könne sich gar nicht von sich selbst distanzieren.
55 II 96; vgl. auch 77.100.



im Römerbrief 203

umgriffen von der christlichen Erfahrung (so das «Wir wissen» V. 14,

wo Wilckens kaum überzeugend den Singular liest). Doch genau
betrachtet ist es nicht nur Kontext 2, in dem Rom 7,7-25 steht, sondern
Kontext 4, das Leben aus der Rechtfertigung. Deshalb hat auch die
Schilderung des mit sich ringenden fleischlichen Menschen einen
durchaus praktischen Einschlag. Das Verständnis der Sünde aus Kontext

3 ist - mit Wilckens - fernzuhalten; das Ich darf deswegen auch
nicht mit der Selbstdarstellung des Paulus Phil 3,4 ff. illustriert werden,
die ihre eigene Funktion hat.

2. Der Vorgang der Rechtfertigung

Dieser erste Kontext, die faktische Situation des Menschen als Sünder

wider das Gesetz, ist nun nach Wilckens immer mitzubedenken,
wenn von der Rechtfertigung «ohne Gesetzeswerke» gesprochen wird.
Wenn etwa 4,4 f. das Tun und der Glaube einander gegenübergestellt
sind, belegt das noch keine allgemeine Ablehnung der Gesetzeswerke

überhaupt im Sinne des «Leistungsprinzips» zugunsten des Gratuitäts-
prinzips.56 Wilckens kann sich darauf berufen, dass mitten in der
Proklamation der Gerechtigkeit Gottes ausserhalb des Gesetzes und für die
Glaubenden 3,21 ff. die Sünde aller, wie sie vorher aufgewiesen worden

war, noch einmal festgehalten wird (3,23). Aber wie wird er mit den

grundsätzlichen Aussagen fertig, aufdie sich die Exegese im Fahrwasser
Bultmanns bisher stützte?

a) Der Ausschluss des Rühmens 3,27
Wilckens bestreitet, dass hier der «Selbstruhm dessen, der in Erfüllung

von Gesetzeswerken vor Gott gerecht zu sein wähnt», zur Debatte

56 Vgl. V 67; 1247 f. zu 3,28: «Nicht dadurch wird der Mensch gerecht, dass er den
Willen aufgibt, durch eigene Leistung die Anerkennung als eines Gerechten von Seiten

Gottes zu erwerben, und sich stattdessen dazu entschliesst, sich Gerechtigkeit von Gott
schenken zu lassen, sondern dadurch, dass er als der vom Gesetz aufgrund seiner Werke
festgestellte Sünder seine Erlösung von der Sünde als durch Gottes Sühne-Tat im Tode
Christi für ihn geschehen erkennt und annimmt.» Wie eine Konzession an die Bult-
mannsche Auslegung wirkt es freilich, wenn er fortfährt: «und dieser Heilstat... sein Heil
und Leben vollaufzutraut, statt sich auf dem Wege der Gesetzeserfüllung selbst von der
Sünde zu befreien und sich so den Status des Gerechten zurückzuerwerben zu
suchen».



204 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

steht. Vielmehr sei das heilsgeschichtlich begründete Rühmen des

Juden nach 2,17 ff. 23, das allerdings auf der Gabe des Gesetzes beruht,
im Vorgang des Gerechtfertigtwerdens ausgesperrt, da es nach 2,21 ff.
die Werke gegen sich hat. Der Jude könne seine Gesetzesübertretungen
nicht in seiner Erwähltheit aufgehoben glauben.57 Klein58 macht dagegen

mit Recht geltend, dass V. 27 nicht «eine bestimmte jüdische Weise,

das Übertretungsbewusstsein zu kompensieren, getroffen werden
soll».

In einem solchen Fall könnte das Rühmen gerade durch das «Gesetz
der Werke» ausgeschlossen sein. Er folgert daraus: «also stehen die
Werke als ruhmbegründender Faktor in Frage».

Es ist aber auch ein mittlerer Weg denkbar. Gegenüber Bultmann ist
zu sagen, dass der Jude nicht erst auf Ruhm «verzichten» muss. Er ist
durch Gottes Heilstat, der allein der Glaube entspricht, schon
ausgeschlossen. Darauflegt Paulus, wie V. 29 f. bestätigen, im Interesse der
Universalität des Heiles Wert.59 Das «Gesetz der Werke» ist die

Setzung Gottes am Sinai, die Werke fordert. Der Jude meint, für sich
daraus exklusiv Heilskapital schlagen zu können, aber das hat Gott
selbst unmöglich gemacht, nicht bloss weil die Gesetzeswerke «dem
Sünder zur Gerechtigkeit nichts nutzen»60, sondern weil es jetzt
überhaupt nicht auf sie ankommt. Der prinzipielle Tenor der Aussage
kommt bei Wilckens vor lauter Abwehr der Bultmannschen Ausweitung

nicht genügend zum Tragen. Ähnlich steht es beim anschliessenden

Text:

b) Der exemplarische Fall Abrahams 4,1-8
Warum hat der Vater der Juden bei Gott keinen Ruhm (V. 2)? Das

naheliegende Verständnis ist doch dies: weil er aufgrund von Glauben
durch die Gnade Gottes gerechtfertigt wurde, und nicht aufgrund von
Werken. Heisst das, dass er keine Werke hatte? Wilckens untermauert

57 Vgl. I 246 und schon 148.177 zu 2,17ff. Die These von Wilckens, in vôpoç tcöv

ëpycov bzw. vôpoç Tticrcecûç sei «Gesetz» stringent gebraucht, scheint mir H. Räisänen,
Das <Gesetz des Glaubens< (Rom. 3.27) und das <Gesetz des Geistes> (Rom. 8.2), NTS 26

(1979), 101-117, 112 f. widerlegt zu haben.
58 (A. 18), 275.
59 Eine ähnliche Interpretation bei H. Räisänen, Legalism and Salvation by the Law:

S. Pedersen (Hg.), Die Paulinische Literatur und Theologie, Theologiske Studier 7 (1980),

63-83, 70.
60 So I 248.



im Römerbrief 205

das, indem er mit Y. 9 die Seligpreisung Davids V. 6-8 über Abraham
gesprochen sein lässt, wodurch seine Rechtfertigung - für die Juden ein
Skandal - als iustificatio impii erscheint.61 Muss er deswegen leugnen,
dass V. 5 mit dem pf] èpyaÇôpevoç die Nicht-Arbeit gemeint ist? Nur
gewaltsam lässt sich aus der Präsensform der Sinn «Der, der die Werke
des Gesetzes... schuldhaft nicht getan hat»62 herauspressen. Umgekehrt

muss Paulus auch nicht aufdie «passive Enthaltung vom Tun, als

die der Gnade Gottes entsprechende Haltung» zielen. Am Urbild des

gerechtfertigten Christen, auch aus den Heiden, ist ihm vielmehr wichtig,

dass er glaubend nichts zu tun braucht.63 Hier stehen sich tatsächlich

Werk und Gnade grundsätzlich gegenüber (vgl. auch 11,5 f. und
unten zu 9,30-10,13). Das bedeutet aber keine Disqualifizierung des

Tuns als solchen.64

3. Die Verkennung der Gerechtigkeit Gottes im Evangelium

Wilckens besteht wohlweislich darauf, dass der Gegensatz zwischen
der eigenen und Gottes Gerechtigkeit (Rom 10,3; Phil 3,9) nicht in den

Kontext von Rom 3 eingezeichnet werden darf. Beide Stellen beziehen
sich auf die Reaktion des gegenwärtigen Judentums auf das Evangelium.65

a) Der Grund für das Paradox 9,30ff.
Wenn 9,32a fragt, warum nun Israel im Gegensatz zu den Heiden

das vom Gesetz vorgegebene Ziel, die Gerechtigkeit, nicht erreicht hat,
antwortet Paulus nicht wie im Kontext 1 : es hat ebenso wie die Heiden
gesündigt. Sondern er sagt, wie Wilckens zutreffend wiedergibt: «weil es

überhaupt gelaufen ist, weil es nicht wie die Heiden von V. 30 Gerech-

61 Vorher hat Wilckens diese Position allerdings dadurch geschwächt, dass er V. 2a

nicht als Irrealis, sondern als Zugeständnis an das jüdische Abrahambild deutete. Vgl.
V66 ; 1261 f. Klein (A. 18), 276 f. haut prompt in diese Kerbe: dann könne Abraham schon

deswegen nicht als notorischer Sünder figurieren. Das e8ixauch)r| in V. 2 gilt aber nie

eigentlich vor den Menschen, sondern vor Gott. Also liegt ein Irrealis vor.
62 Vgl. 1262 f.
63 Richtig Räisänen (A. 60), 70.
64 Gegen Klein (A. 18), 276.
65 Vgl. I 178.



206 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

tigkeit <aufgrund von Glauben> erlangt hat, sondern das Ziel <aufgrund
von Werken> erreichen zu können meinte».66 Damit nun aber nicht die
Auffassung, wonach Israel das Gesetz als «Leistungsruf» missverstanden

hat, Oberwasser bekomme, erinnert Wilckens an den rückwärtigen
Kontext: Die rettungslose Heillosigkeit von VV. 27-29 sei die Situation

für Israels Irrtum.67 Damit wird der Kommentator jedoch seiner
eigenen Aufteilung untreu, wonach das, was bisher unter dem alleinigen

Aspekt des freien Handelns Gottes erörtert worden ist, von 9,30 an
von der Seite der menschlichen Ursache her zur Sprache kommt.68 Im
Zusammenhang verfehlt Israel allein schon deshalb die Gerechtigkeit,
weil es sie weiter auf dem Weg der Werke erstrebt, obwohl Gott in
Christus einen anderen Weg eröffnet hat. Gerade so aber muss es an
ihm anstossen.

b) Israel vor den beiden Gerechtigkeiten 10,1-13
Was das Bemühen Israels also als eigenwillig und anachronistisch

abstempelt, ist die Setzung Gottes (V.33). So legt Wilckens auch
zunächst 10,1 ff. aus69 ; dabei bemerkt er, mit dem Streben nach «eigener
Gerechtigkeit» werde nicht die Sucht der Juden nach Selbstverwirklichung

kritisiert, da Paulus ja ihren Eifer um Gott ausdrücklich in V. 2

anerkenne.70 Ich glaube auch, dass man die Suche nach der «eigenen
Gerechtigkeit» nicht als Eigensucht missverstehen darf, als würde darin
das eigene Ich zum Ziel. Wilckens bringt nun aber Kontext 1 herein,
wenn er einen ersten Sinn von V. 4 so bestimmt: «Christus ist das Ende
des Gesetzes, insofern er dessen Funktion, den Sünder zu verfluchen,
beendet hat».71 Dabei gibt doch Y. 5 deutlich die Funktion des Gesetzes

an: Es spricht dem Leben zu, der die Gerechtigkeit durch Tun ver-

66 II 212.
67 II 213.
68 Vgl. II 210 f.
69 Klein (A. 18), 277 mutet diese Argumentation wohl zu positivistisch an. Er sollte

dies aber nicht dem Ausleger, sondern Paulus anlasten, der sich im Unterschied zu Klein,
S. 279 keine Gedanken darüber macht, ob sich der Weg Israels in Illusionen verlor, bevor
Christus als sein Ende offenbar wurde.

70 Vgl. II 220. S. 221 ist der Gedanke, die Juden häuften Gesetzeserfullungen zur
Kompensation ihrer Sünden an, jedoch eingetragen.

71 II 222. Dabei setzt ersieh von Bultmann ab: in V. 4 treten nicht zwei verschiedene

religiöse Haltungen in Gegensatz zueinander, sondern zwei < Mächtet.



im Römerbrief 207

wirklicht. In dieser Beziehung also ist Christus das Ende des Gesetzes.

Nun ergänzt Wilckens72 bei V. 5 aber, «dass es faktisch keinen
Menschen gibt, der als 7toif|aaç im Sinne von Lev 18,5 zum Empfang des

Lebens in Frage käme». Das mag in dem Gedankengang, in dem die
Parallele Gal 3,12 steht, vorauszusetzen sein, obwohl dort auch eine

Opposition zwischen Glauben und Tun aufgestellt wird. In Rom 10,4 ff.

qualifiziert dieser Gegensatz eindeutig die beiden Gerechtigkeiten, vor
denen Israel steht. Wenn Paulus mit einem zurechtgestutzten Zitat von
Dtn 30,12 f. in V. 6-8 die Nähe und leichte Erschwinglichkeit der
Glaubensgerechtigkeit hervorhebt, so legt er doch nicht im gleichen
Atemzug Gewicht darauf, dass die Gerechtigkeit im Gesetz schwer zu
erlangen sei.73 Im Zusammenhang betreibt er ja eher eine Apologie des

Evangeliums, in dem Gott auch Israel sein Heil greifbar nahebrachte,
um so klarzustellen, auf welcher Seite das Versagen zu suchen ist. Das
Verhalten Israels post Christum praedicatum aber scheint er nach seiner

eigenen Vergangenheit zu beschreiben, wie sie Phil 3,5 f. unter dem
Vorzeichen des menschlichen Gewinns steht; dazu gehört auch der
tadellose Wandel im Gesetz. Nur in der Erkenntnis Christi bucht er ihn
auf die Verlustseite. Wilckens müsste noch stärker die Eigenheit dieses

Kontextes, in dem die Gesetzesübertretung in den Hintergrund tritt,
beachten.

c) Christus - auch das Ziel des Gesetzes?

Rom 9,30-10,13 wird noch deutlicher als Phil 3, dass die eigene

Gerechtigkeit in der Zeit der Christusoffenbarung eigentlich nicht
«Gerechtigkeit» genannt zu werden verdient. Denn letztlich gibt es Gerechtigkeit

nur vor Gott, und der will nun einmal seine Gerechtigkeit den
Menschen schenken. Deshalb kann 9,31 sagen, dass Israel gar nicht «ins
Gesetz gelangt ist». Wilckens74 verbindet nun diese Aussage so mit
10,4, dass er dort noch eine zweite Bedeutung - so etwas ist immer
misslich - von rs/,oç postuliert. Christus sei auch das Ziel der Tora, auf
das hin die Juden «gelaufen» sind, weil er auch das, was die Juden vom
Gesetz erwarten, erfüllt.

72 V 71; vgl.I 132; II 232.
73 So noch V 71 wegen der Fragen V. 6 f., deren ursprünglicher Bezug aufdie Tora aber

dann noch mitgehört werden muss.
74 Vgl. V 70; II 223.



208 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

Aber aus der Fortsetzung erhellt, dass das Gesetz hier ins Auge
gefasst ist, insofern es ein Tun verlangt. Als solches ist es in Christus
erledigt, zumal, wenn man erkennt, dass «Christus» von V. 8 f. her als

der im «Wort des Glaubens» verkündete gesehen werden muss.75 Auch
ist nach 9,31 genau genommen die Gerechtigkeit das, was das Gesetz
anzielt. Ein wenig habe ich den Verdacht, dass deswegen Christus auch
als Ziel des Gesetzes propagiert wird, damit sein Heilswerk nicht
sozusagen den Anschein einer «Notverordnung» erhält, wo doch das Prinzip,

dass man sich durch Handeln Leben zu erwerben habe, bestehen
bleibt.76

So erheben sich auch Bedenken gegen gleichlaufende Versuche von
Wilckens, im Glauben die Tora zu ihrer ursprünglichen Bestimmung
kommen zu lassen.77 Dass Gott das Gesetz allein an den Glauben
bindet78, scheint verhüten zu sollen, dass der Glaube zum Lückenbüsser in
einem gesetzlichen System wird. Richtig ist, dass das Gesetz ursprünglich

die Funktion hat, zum Leben zu führen (7,10). Wilckens insistiert
aber darauf, dass durch den Glauben nur die Rechtfertigung des Sünders

aufgrund von Werken des Gesetzes ausser Kraft gesetzt sei. Sofern

nun aber durch Gottes Gerechtigkeit Sünder gerecht werden, allein
«aus Glauben an Jesus» (3,26), sei dem Gesetz seine ursprüngliche
Bestimmung, Gerechte dem Leben zuzusprechen, zurückgegeben.79
Hier wird denn doch vereinfacht. Nach Lev 18,5 hat das Gesetz ja die
Aufgabe, Tätern das Leben zuzusprechen. Dem Glauben aber ist das

Leben ohne die Dazwischenkunft des Gesetzes unbedingt verheissen

(vgl. nur das Habakukzitat Rom 1,17 ; Gal 3,11). Ausserdem geht es 3,31

um das Gesetz als Norm; es wird in der Rechtfertigungsbotschaft
aufgerichtet, weil sie sein Ziel, die Gerechtigkeit, auf andere Weise
verwirklicht und diese Gerechtigkeit zu einer das Leben bestimmenden
Macht wird. Damit kommen wir aber schon zu einem weiteren und
letzten Kontext.

75 Vgl. meine Diss. Juden und Heiden in der Mission des Paulus, forschung zur bibel 8

(21976), 193 f.
76 Vgl. die Antwort von Wilckens auf P. Stuhlmachers Frage, ob Christus nur die

«Unterbrechung» oder «das Ende des Gesetzes» sei, in der Diskussion zu V106.
77 Vgl.I 247 in der Deutung von vô|toç Tttcrtecoç 3,27.
78 Vgl.I 245.
79 Vgl. I 249 zu 3,31. Auch hier ist es misslich, dass Wilckens zugleich seine frühere

Deutung auf das Gesetz als Zeuge aufrechterhalten möchte: S.250.



im Römerbrief 209

4. Das Leben des Gerechtfertigten 8,2 ff; 7,6

Während das Gesetz im Vorgang der Rechtfertigung (Kontext 2)
draussen bleibt und nur als Zeuge auf sie hinweist, soll nun im Leben
des durch Glauben Gerechtfertigten das vom Gesetz Intendierte zur
Erfüllung kommen. 8,2ff. führt die fragmentarische These 3,31 aus.
Wilckens80 entnimmt daraus, dass Rom 7 für den Christen nicht
einfach zum Spiegel eines faktisch bleibenden «simul iustus et peccator»
werden kann. «So konkret es die Wirklichkeit meines Tuns ist, aus der
ich durch die Vergebung befreit werde, so konkret werde ich dadurch

zum Tun des Guten befähigt und verpflichtet.» Und er bringt gegen die

Abschwächung bei Käsemann die Aussage von 8,4 voll zum Zuge:
«Die Rechtsforderung des Gesetzes kann von den Christen aufgrund
dessen erfüllt werden, dass sie in der Taufe den Geist Gottes empfangen
haben.»81 Aber eben die Forderung des Gesetzes, nicht sein Zuspruch
des Lebens bleibt für den Christen wichtig! Deshalb ist es sehr
fragwürdig, wenn 8,2 so ausgelegt wird: «<In Christus Jesus>, in dessen

Sühnetod sich der Fluch des Gesetzes (Gal 3,13) voll ausgewirkt hat,
kommt die pneumatische, lebenschaffende Kraft, die dem Gesetz

ursprünglich innewohnte, zur vollen Wirkung.»82 Kann das Gesetz,
wie auch immer es gekennzeichnet wird, zum Subjekt der Befreiung
werden? ô vôpoç xoù 7tveupaxoç xrjç Çcofjç ist also doch besser im
übertragenen Sinn zu nehmen.83

Wilckens unterstreicht bei 7,6, dass für den Glaubenden nicht das

Gesetz selbst, sondern seine Fluch-Funktion abgetan sei84, und die
Textumgebung gibt ihm recht. Das Gesetz ist nicht mehr der schwache

Buchstabe, der zu seiner Befolgung keine Kraft, folglich auch kein
Leben geben kann. Aber das Lebensprinzip des Christen bleibt der
Geist, den er mit der Rechtfertigung empfangen hat (vgl. 5,5). Das

qualitativ Neue des Dienstes im Geist kommt mir bei Wilckens zu
wenig zum Ausdruck.85 Doch kann ich das Thema im Rahmen dieses

Aufsatzes, der mehr dem Zusammenhang zwischen Gesetz und Sünde

gewidmet ist, nicht weiter verfolgen.

80 II 117, vgl. zuvor schon I 147.
81 II 129.
82 II 123.
83 Vgl. Räisänen (A. 57), 113 If. S. o. A. 53.
84 Vgl. II 70ff.
85 Vgl. auch die Kritik von Hahn (A. 53), 61.



210 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

III. Zusammenfassende Überlegungen

l.Zu Wilckens' Kommentierung86

In einer heilsamen Reaktion gegen die Engführung bei Bultmann
weist Wilckens dem Gesetz und den Werken eine differenzierte Rolle
zu. Gegenüber einer vorschnellen Systematisierung bewährt sich seine

Methodik, die jeweiligen Kontexte auseinanderzulegen. In vielen Fällen

erweist sich seine Auslegung auch als textgemässer. Manchmal
schiesst er aber auch im Eifer der Abgrenzung übers Ziel hinaus und
trägt fremde Gedanken ein. An einigen Stellen hätte er die Kontexte
noch sauberer auseinanderhalten sollen. 2,13 wird zu kontextfrei
verstanden.

Vor allem bei drei Komplexen schien uns die Auslegung nicht ganz

angemessen:
a) In 7,7ff. wird das Gesetz zum Instrument der Sünde. Das könnte

Wilckens ohne Schaden zugeben.
b) Dass sich Gesetzeswerke und Glaube im Kontext der Rechtfertigung

3,20.27 ausschliessen, kommt nicht genügend zur Geltung. Der
Gegensatz wird bei 4,5; 9,32; 10,4f. ungebührlich entschärft.

c) Die qualitative Neuheit des Lebens im Geist, das der vom Gesetz
Befreite fuhren kann, wird nicht hinreichend deutlich. Vor allem ist
es nicht das Gesetz, das ihm das Leben zuspricht.

2. Die gegenseitige Voraussetzung der Kontexte

Wilckens ist sich dessen bewusst, dass sich die Kontexte reziprok
voraussetzen. Genauer könnte man das Voranstehende resümieren:

- Kontext 1 bildet die sachliche Voraussetzung für Kontext 2, höchstens

die entfernte für Kontext 3.87

- Kontext 2 bildet die sachliche Voraussetzung für Kontext 4.

Umgekehrt stellt

- Kontext 2 die hermeneutische Voraussetzung für Kontext l88, aber
auch für Kontext 3 dar.

86 Ich beschränke mich hier auf die Gesetzesfrage. Im übrigen darf ich auf meine
ausführliche Rezension: BZ 26 (1982), Heft 2 aufmerksam machen.

87 Letzteres wird von Wilckens nicht genügend berücksichtigt (s.o.II,3b).
88 Wir hatten allerdings bemängelt, dass Wilckens bei 1,18 und 7,14 ff. die Kontexte

deswegen vermengt.



im Römerbrief 211

Die Erfahrung der Gnade, bei der nicht nur die Sündentaten
«aufgehoben», sondern keine Werke erforderlich sind, hat für Paulus eine

Schlüsselstellung. Deshalb beurteilt er auch den Irrweg Israels als

Widerspruch gegen dieses Gnadenangebot. Der hier behauptete Gegensatz

zwischen Glaube und Werken mag biographische Hintergründe
haben und polemisch in der Verteidigung des Missionswerkes bei den
Heiden profiliert worden sein89, er erhält doch grundsätzliches Gewicht
und wird auch auf andere Fragestellungen anwendbar. Er darf freilich
nicht direkt in Kontext 4, das Leben aus der Gnade, übertragen werden.

3. Heutige Problematik

Dass jedoch Luther und Bultmann je auf ihre Weise die verschiedenen

Kontexte ineinanderfliessen Hessen, hatte wohl seinen Grund in
den Problemen ihrer Zeit, die weithin auch die unseren sind. Bei dem
als Kind getauften Christen von heute unterscheidet sich das Sein vor
und ohne Christus nicht so schroff vom Stand in der Gnade, wie es der
Bruch zwischen Kontext 1 und 2 vermuten lassen könnte.90 Er findet
sich immer wieder am Nullpunkt. Auch ergibt sich ihm der Imperativ
nicht so selbstverständlich aus dem Indikativ wie vielleicht Paulus.
Andererseits macht sich in der Kirche Selbstgerechtigkeit bemerkbar,
die dem Aussenseiter und dem Sünder keine Chance gibt. Diese Frommen

befinden sich, ohne es zu ahnen, eigentlich in der Lage der Juden
aus Kontext 3. So gehen die Kontexte ineinander über.

Freilich kannte auch Paulus die Spannungen, die der Glaubende in
der Welt zu bestehen hat. Aber er bringt sie nicht bei der Verkündigung
der Gottesgerechtigkeit zur Sprache, sondern in der Paränese.

89 Vgl. meinen A.2 genannten Aufsatz, nun auch Luz (A. 17), 92 f., 99 f., 110. Hahn
(A. 53), 59 schreibt: «Der formelhafte Gebrauch von ei; (xwpiç) êpycov vôgou als Antithese

zu èx triaiecaç in Rom 3,20a. 21a. 27 f. zeigt noch sehr deutlich die Herkunft aus der
Diskussion mit Juden bzw. Judenchristen.» Ich brauche mich hier nicht auf die Fragen
der Diachronie einzulassen und kann bezüglich des Gal auf Hahn, S. 51 ff. verweisen. Die
«Entwicklung des paulinischen Gesetzesverständnisses» hat Wilckens nun überzeugend
im A.40 nachgetragenen Aufsatz dargestellt.

90 Ähnliche Gedanken bei P. Althaus, Paulus und Luther über den Menschen (41963,

Erstauflage 1938), 81 ff, der im übrigen Wesentliches an der Kritik Wilckens' an
Bultmann vorwegnimmt.



212 D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde

Die Römerbriefexegese hat jedoch gelegentlich versucht, diesen

Widerspruch mit der Auslegung der Rechtfertigungslehre selber schon

zu bewältigen. Auch der Theologe steht heute in der Gefahr, das

Erfahrungsdefizit des Geglaubten theoretisch in diesem selber
unterbringen zu wollen. Dann wird die Botschaft zur Ideologie, die auch
noch ihre Yerwässerung deckt. Man zieht sich auf sein Existenzverständnis

zurück. Dagegen hat Wilckens kräftigen Protest eingelegt.
Verkündigung und Praxis sind nicht theoretisch zu versöhnen, so sehr
das das Gewissen beruhigen und den theologischen Betrieb am Laufen
halten mag.

Dieter Zeller, Luzern


	Der Zusammenhang von Gesetz und Sünde im Römerbrief : kritischer Nachvollzug der Auslegungen von Ulrich Wilckens

