Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 38 (1982)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Theologische Realenzyklopddie, hg. v. G. Krause — G. Miiller u.a., Binde V, VI und VII,

Berlin, W.de Gruyter, 1980-1981. 805, 786 und 802S.

Die letzten drei Binde der TRE sind dem Buchstaben B und C bis «China» gewidmet.
Nimmt man die 4 Binde zum Buchstaben A hinzu, so macht das bereits sicben Bande. In
der RE hatte das gleiche Material in 3 Banden Platz. Das lisst ahnen, dass das urspriing-
liche Projekt (zuerst war von 25 Binden die Rede; der derzeitige Prospekt von de Gruyter
spricht vorsichtig von «etwa 30 Bidnden») wohl weit iiberschritten werden wird. Aber
angesichts des wirklich enzyklopadischen Uberblicks iiber alle Gebiete der Theologie,
die die bisherigen Binde bieten, bedauert man dieses Anschwellen keineswegs, zumal die
einzelnen Lieferungen jetzt zligig erscheinen.

Im folgenden soll zuerst eine Ubersicht iiber die behandelten Stichworte gegeben
werden, dann sollen zwei besonders wichtige Themenkreise herausgegriffen werden. Was
zuerst auffillt, ist die grosse Liste von behandelten Personlichkeiten aus der Kirchen- und
Theologiegeschichte: sie reicht von der Alten Kirche (etwa Bardesanes, Basilides, Basi-
lius v. Caesarea, Benedikt v. Nursia [dazu ein schoéner Artikel von S.Frank tber die
Benediktiner], Boethius, Caesar v. Arles, Calixt I., Cassian, Cassiodor) iibers Mittelalter
und die Reformationszeit (u.a. Th. Becket, Beda Venerabilis, Berengar v. Tours, Bern-
hard v. Clairvaux, A. Blarer, G. Biel, J. Boehme, Bonaventura, Bonifatius, J. Brenz, Bri-
gonnet, Bucer, Bugenhagen, Bullinger, Cajetan, Calvin) bis in die neuere und neueste
Theologiegeschichte hinein (K.Barth, W.Bauer, F.C. Baur, A.Bea, Blumhardt Vater
und Sohn, D.Bonhoeffer, W.Bousset, E. Brunner, R. Bultmann, O. Casel), wobei auch
Nichttheologen (z.B. J.S. Bach, N.Berdijajew, G.Bruno und Nichtchristen (etwa
L. Baeck, E.Bloch, M. Buber, A.Camus) ihren Platz haben. Gut vertreten ist auch die
Rubrik der geographischen Stichworte: neben ganzen Lindern (Baden, Baltikum, Bay-
ern, Brandenburg, Braunschweig, Bohmen und Maihren, Bulgarien, China; speziell
erwiahnt zu werden verdient der Artikel iiber Byzanz von J. Meyendorf, da er gleichzeitig
eine Selbstdarstellung der orthodoxen Christenheit ist) sind es vor allem die Universi-
titsstadte, die das Interesse finden (Basel, Berlin, Bern, Bonn, Breslau, Cambridge, Chi-
cago); die deutschen Landschaften und Stidte haben dabei eindeutig das Ubergewicht: ist
das Zufall? Die von der TRE sorgfiltig gepflegte Rubrik der Darstellungen von Kirchen,
Denominationen und nichtchristlichen Religionen hat diesmal nur wenige, aber wichtige
Stichworte: Baha’ismus, Baptisten, Briiderunitit und -gemeinde (vgl. Bohmische Brii-
der), Bruderschaften-Schwesternschaften-Kommunitidten, Buddhismus, Chinesische
Religionen. Es darf wohl hier kritisch angemerkt werden, dass im allgemeinen Archéi-
ologie, Architektur und Kunst bis jetzt etwas zu kurz kommen: vgl. Baptisterium,
Barock, Bibelillustration, z. T. Byzanz (der im iibrigen ausgezeichnete Artikel «Bilder»
ist doch hauptsédchlich auf den theologischen Aspekt der Frage konzentriert).

Auf die von mehreren Autoren bestrittenen Lingsschnitte zu einem Thema - einer
Spezialitat der TRE — freut man sich immer besonders. Diesmal hat es sich so ergeben,
dass diese Artikel um zwei Schwerpunkte kreisen: um die mit der Busse zusammenhén-
genden Fragen, und um den grossen Komplex Bibel andererseits. Ich will mich in meiner
Besprechung auf diese zwei Themen beschrianken (andere, auch wichtige Langsschnitte



Rezensionen 169

sind u. a. folgenden Stichworten gewidmet: Autoritit, Barmherzigkeit, Bekehrung, Bene-
diktionen, Beruf, Bestattung, Bild Gottes, Bildung, Bischof, Bund, Charisma, Chilias-
mus).

1. Busse. Hier wird eine grossartige Freske der Entwicklung des Bussgedankens und
der Busspraxis im AT und NT sowie im Judentum und Christentum entworfen. Gerade
die gemeinsame Behandlung des Themas in den beiden Schwesterreligionen ldsst die tiefe
Verwandtschaft ihrer religiosen Zentralgedanken erkennen.

Im AT sind die Bussvorstellungen um das Verbum $iib konzentriert; «wihrend der
ganzen hier verfolgten Zeit ldsst sich eine gewisse Zweigleisigkeit beobachten von kul-
tisch-liturgischen Einrichtungen, zu deren Vokabular <cumkehren zu Jahwe» zu geh6ren
scheint, und von der Prophetie bis zu den deuteronomistischen und chronistischen
Stiicken von Schelt- und Drohworten und vor allem Mahnreden ohne jeden Bezug zum
Kultischen» (438 ; P. Welten). Im Judentum wird die Busse terminologisch mit dem Wort
tésibah verkniipft. Sie ist der innere Vorgang echter Reue des Siinders, die nicht auf
dussere Stihnehandlungen angewiesen ist, aber durch Fasten verstirkt werden kann;
gewisse Zeiten werden bevorzugt (Jahresanfang bis Versohnungstag). Im Mittelalter wer-
den die Beichte und die Bussleistungen wichtig; im Chasidismus gewinnt speziell der
Zaddik als Beistand an Bedeutung. «Busse ist ein wesentlicher Bestandteil geheiligter
Lebensfiihrung, ein permanenter Versuch, sich nicht nur von den veriibten Siinden,
sondern auch von den guten Werken abzukehren, sofern diese der selbstgeniigsamen
Freude am Dienst Gottes ermangelten, wie sie denen zukommt, die Gott nahe sein
wollen» (445; L.Jacobs).

Jesus setzt beim eschatologischen Bussruf Johannes des Tdufers ein (cf. die einmalige
Taufe!), stellt aber den Heilszuspruch der genahten Gottesherrschaft ins Zentrum seiner
Botschaft; freilich ist damit der radikale Ruf in die Nachfolge verbunden. In der friihen
nachdsterlichen Gemeinde «lassen sich vier Verwendungsbereiche des Bussrufes bestim-
men: eine von Judenchristen an Israel gerichtete Umkehrpredigt, die in Kontinuitét zur
Verkiindigung des Irdischen steht; eine Umkehrpredigt hellenistischer Judenchristen an
Juden, die das Geschick Jesu zum Anlass dafiir nimmt, dass Israel zu Gott umkehren solle
im Glauben an Jesus; eine Umkehrpredigt an Heiden, die die Abwendung von Gottern
und die Hinwendung zum wahren Gott verkiindigt und dabei Jesus als Retter vom
endzeitlichen Zorn einfiihrt. Endlich begegnet das Bussthema, von diesen Missionssitua-
tionen unterschieden, im Zusammenhang der Gemeindezucht» (449; J. Becker).

Einen ausgezeichneten Abriss der Geschichte des Busswesens in Alter Kirche, Mit-
telalter und Reformationszeit gibt G.A. Benrath; die allmihliche Ausgestaltung der
offentlichen Busse in der westlichen und &stlichen Kirche (vgl. dazu die Textsammlung
von H. Karpp, Die Busse, Ziirich 1969) wird in der mittelalterlichen Kirche abgeldst von
der im Monchtum entstandenen privaten Beichte, mit der sich die Reformatoren dann
ganz entscheidend auseinanderzusetzen haben. Es ist aber beachtenswert, dass man in der
Kirchengeschichte immer wieder auch um die innere Busse im Sinn der Gottesliebe
gewusst hat (vgl. schon Clemens v. Alexandria und Origenes, dann etwa die deutsche
Mystik). Die weitere geschichtliche Darstellung (prot. Orthodoxie, Pietismus, Schleier-
macher, Neuprotestantismus, K. Barth) wird von F. Wagner in seine dogmatische Besin-
nung hineingenommen, da sie in die moderne Problematik einmiindet. Busse ist «positiv
als der in der Einheit von Busse und Glaube begriindete Vorgang zu beschreiben. Diese
Einheit ist so zu bestimmen, dass die Busse als Reue und Sinnesdnderung in dem Ver-
trauen auf das Evangelium wurzelt. Busse in diesem Sinne stellt dann den fundamentalen



170 Rezensionen

Akt der Neukonstitution des Menschen dar; durch sie wird eine Antwort auf die Frage
gegeben, wie der Mensch zum Christen werden kann» (482). Die Artikelserie schliesst mit
einer ethisch-6kumenischen Betrachtung von I.Lenning und einem Kapitel zu den
kirchlichen Buss- und Bettagen von L. Schmidt.

Gegeniiber dem Stichwort Busse ist das verwandte Stichwort Beichte mehr auf das
praktisch-theologische Interesse ausgerichtet. So ergeben sich nicht einmal in der
Behandlung der geschichtlichen Partien (Mittelalter: I.W. Frank; Reformationszeit:
E.Bezzel; Neuzeit: H.Obst) erhebliche Uberschneidungen. M.Mezger gibt einen
ausfiihrlichen, interessanten Uberblick iiber die gegenwirtigen Fragestellungen (vgl.
weiterhin den Artikel Bann von P.Welten, C.-H. Hunzinger, C. Thoma, G.May und
C.Link).

2.Unter dem Stichwort Bibel sind 5 Artikel zusammengefasst, die z. T. recht ver-
schiedene Gegenstinde behandeln. Es beginnt mit einer Geschichte des Kanons des ATs,
aus der Feder von G. Wanke; dann folgt eine Ubersicht iiber «Die Heiligen Schriften des
Judentums im Urchristentum», d. h. iiber die Frequenz ihrer Beniitzung und iiber ihre
theologische Bedeutung in den einzelnen Schriften des NT (E. Pliimacher). W.Schnee-
melcher fiahrt darauf mit der Darstellung der Bildung des neutestamentlichen Kanons fort
(er neigt in seinem Beitrag — mit W.G. Kiimmel [vgl. schon Th.Zahn], gegen H.v. Cam-
penhausen [vgl. schon A.v. Harnack] — der Auffassung zu, wonach man die Bedeutung
Marcions fiir die Kanonbildung nicht tiberschitzen diirfe). Ein weiterer Bonner Theo-
loge, H. Karpp, hat es unternommen, die «Funktion der Bibel in der Kirche» in gestraff-
ter Form (48-93) durch alle Epochen der Kirchengeschichte hindurch nachzuzeichnen.
Er ordnet das Material mehr oder weniger nach folgendem Schema: Autoritét der Bibel -
Verbreitung der Bibel — Schriftauslegung und Schriftverstindnis — Anwendung und
Wirkung der Bibel. Der Verf. weiss geschickt das Allgemeine mit dem Detail zu wiirzen.
Seine Aufgabe war nicht leicht, da «Bibeliibersetzungen» ein eigenes Stichwort bilden
(s.u.) und die «Schriftauslegung» in einem spéiteren Band der TRE eigens behandelt
werden wird; zudem waren Uberschneidungen mit dem Artikel «Bibelwissenschaft»
(s.u.) nicht ganz zu vermeiden. Sehr beherzigenswert sind die Schlussfragen des Verf.s,
S.90f. (H.Karpp hat iibrigens auch den Artikel «Biblizismus» verfasst). K. Wegenast
schliesst die Artikelserie mit einem praktisch-theologischen Abschnitt iiber die Bibel im
kirchlichen Unterricht im weitesten Sinn (auch Predigt und Bibelstunde).

Die Mitarbeiter des von K. Aland geleiteten Instituts fiir neutestamentliche Textfor-
schung in Miinster i. W. haben sich an diesem Band in hervorragender Weise beteiligt: sie
haben die ganze Masse der neutestamentlichen Handschriften und der alten Uberset-
zungen des NTs vorgestellt; die Frucht einer mehr als 20jdhrigen intensiven Arbeit wird
hier sichtbar. Fiir den alttestamentlichen Teil der gleichen Stichworte «Bibelhandschrif-
ten» und «Bibeliibersetzungen» zeichnet S. P. Brock in Oxford allein; eine beachtliche
Leistung! Die Schriftleitung der TRE hat weiterhin 5 Autoren die Aufgabe anvertraut,
die Bibeliibersetzungen in simtlichen europiischen Sprachen seit dem Mittelalter bis in
die Neuzeit zu erfassen; es ist dabei eine eindriickliche Aufzdhlung auf 70 Seiten ent-
standen (den 1483 nicht-européiischen Bibelsprachen ist demgegeniiber nur ein allgemei-
ner Uberblick von 12 Seiten gewidmet; warum die Disproportion ?). Der ganz vorziigliche
Artikel von K. A. Knappe iiber die Geschichte der Bibelillustrationen (mit vielen Bildern)
verdient eigens hervorgehoben zu werden.

Unter dem Stichwort «Bibelwissenschaft» findet man zuerst, im alttestamentlichen
Teil, einen Abriss der Geschichte der Archidologie des Alten Orients und Palistinas



Rezensionen 171

(V.Fritz), dann die Geschichte (J. W. Rogerson) und den aktuellen Stand (B. J. Diebner)
der alttestamentlichen Forschung. Eine ausgezeichnete, umfassende Arbeit hat O. Merk
in Erlangen vorgelegt: er stellt nicht nur die Geschichte der neutestamentlichen Wissen-
schaft bis zur jliingsten Gegenwart dar (dazu 14 Seiten Bibliographie!), sondern er hat auch
noch den neutestamentlichen Teil der «Biblischen Theologie» bestritten; sehr schon und
kompetent sind die verschiedenen Forschungsepochen herausgearbeitet. Fiir den alt-
testamentlichen Teil (Forschungsgeschichte und Theologie) der «Biblischen Theologie»
zeichnet W.Zimmerli; gegeniiber G.v.Rad sucht er, wie bekannt, verstarkt nach der
«Mitte» des ATs. Was dem Leser bei der «Biblischen Theologie» allgemein auffallt, ist
die Tatsache, dass entgegen der Absicht der Griinder der Disziplin bis in die jiingste
Vergangenheit vorwiegend alttestamentliche oder neutestamentliche Theologie getrie-
ben worden ist; erst heute (cf. H. Gese, P. Stuhlmacher) wird der Ruf nach einer wirklich

biblischen Theologie neu erhoben.
Willy Rordorf, Neuchétel

Theofried Baumeister, Die Anfinge der Theologie des Martyriums, Miinsterische Bei-

trage zur Theologie 45, Aschendorff, Miinster i. W., 1980. XI+356S.
Die vorliegende Habilitationsschrift des Mainzer Patristikers 1st ein sehr niitzliches Buch,
gerade weil es sich zunédchst einmal beschrankt auf eine moglichst genaue Erfassung der
Anfiinge der Theologie des Martyriums in den verschiedenen Schriften des NTs und der
nichtkanonischen Literatur der frithen Kirche bis zum Polykarpmartyrium, ohne vor-
eilig zu systematisieren. Mit dem Polykarpmartyrium ist gewiss ein erster Abschluss
erreicht; aber man wartet gespannt auf die Fortsetzung, die der Verf. fiir die Reihe
«Traditio Christiana» versprochen hat.

Baumeister hat zwei «Engflihrungen» bewusst vermieden: 1. Im Unterschied zur
einseitigen These von Campenhausen’s in seinem klassischen Buch «Die Idee des Mar-
tyriums in der Alten Kirche», der die Spezifizitit des christlichen Martyriums zu absolut
heraushob, berticksichtigt Verf. in einem 1. Kap. die jiidische Martyriumsdeutung seit der
Makkabierzeit als entscheidenden Hintergrund der christlichen Martyriumstheologie
(vgl. in neuerer Zeit O.Perler, W.H.C. Frend); der hellenistische Einfluss ist dagegen
geringer anzuschlagen und erreicht das Christentum weitgehend liber das hellenistisch
gepragte Judentum. 2. Im Unterschied zur Arbeit von N. Brox, «Zeuge und Mirtyrer»,
reduziert Verf. die Thematik nicht auf die terminologische Frage, wie der «Zeuge» zum
«Mirtyrer» geworden ist, sondern zeichnet die ganze Entwicklung der Deutungen von
Verfolgung und Tod um des Glaubens willen nach; ein Kap. (257-270) ist aber auch der
Frage des Ursprungs des Martyrertitels gewidmet, wo Verf. zu einer originellen, wohl
wirklich weiterfiihrenden These kommt: der Ursprung des Mirtyrertitels ist in Klein-
asien zu suchen, und zwar entscheidend von Ignatius von Antiochien beeinflusst: «Der
Mirtyrer ist jemand, der im Raum der Erlésungswirklichkeit und mit Bezug zum Leiden
Christi das Wort seines Glaubens durch die Tat des Todes um des Glaubens willen
bekriftigt und damit seinen Glauben in der dem Jiinger Christi héchstmoglichen Tat
dussert» (266). Stoischer Einfluss mag dabei mitgewirkt haben.

Die neutestamentlichen Schriften werden — mit gutem Grund - in zwei Gruppen
eingeteilt: Evangelien und Apostelgeschichte aufder einen Seite, Briefe und Offenbarung
auf der andern Seite, weil in den letzteren, wenn sie auch z. T. dlter als die Evangelien
sind, die Verfolgungssituation der Gemeinden sich unmittelbarer abzeichnet. Innerhalb



172 Rezensionen

der zwei Gruppierungen sind die einzelnen Schriften mehr oder weniger chronologisch
geordnet und besprochen: Logienquelle — Markus — Matthidus — Lukas/Apostelgeschichte
— Johannes/I Johannesbrief; I Thess. — Gal. — I/II Kor. — Phil. — Philemon - Rém. -
Deuteropaulinen — Past. — Hebr. — I Petr. — Offenbarung. Jedesmal folgen wertvolle
Zusammenfassungen der erarbeiteten Resultate.

Im NT wird nur in der Offenbarung die Martyriumsidee verselbstindigt, in der
nichtkanonischen Literatur geschieht das immer hédufiger; sie wird darum in einem
gesonderten Teil behandelt. Im einzelnen werden I Clem. (sehr ausfiihrlich), Didache,
Petrusapok., Hirt des Hermas, Ignatius von Antiochien (sehr schon werden hier die
Parallelen zu Paulus und Johannes herausgearbeitet), Polykarpbrief und -martyrium
untersucht.

Im abschliessenden Uberblick werden die Hauptmotive der Theologie des Martyri-
ums in jiidischer und christlicher Tradition nochmals herausgestellt (die folgende Nume-
rierung stammt von mir): 1. die vorherrschende jiidische Theologie des Martyriums ist die
apokalyptische; unter hellenistischem Einfluss wird auch die Idee der sofortigen Unsterb-
lichkeit des Mirtyrers nach seinem Tod rezipiert (hier wire es interessant, denselben
Einfluss auf die christliche Tradition zum Gegenstand einer eigenen Untersuchung zu
machen). 2. Die apokalyptisch-eschatologische Tradition wird vom Christentum zwar
iibernommen, aber mit der Uberzeugung von der Heilsgegenwart verbunden. 3.Im Chri-
stentum gewinnt die auf Jesus zuriickgehende Forderung der Nachfolge — wenn es sein
muss, bis zum Tod - eine zentrale Bedeutung; unter hellenistischem Einfluss gesellt sich
dazu die Idee der Nachahmung. 4. Dem christlichen Martyriumsgedanken ist — im
Unterschied zum jiidischen — eine ausgesprochen missionarische Komponente inhérent.
5.Das Leiden um des Glaubens willen ist eine Auszeichnung, die einzelnen Glaubigen
widerfahrt und die fiir sie und fiir ihre Mitchristen Anlass zur Freude wird. In diesem
Zusammenhang kann auch die Opferterminologie wichtig werden (gerade sie verdiente
wohl noch mehr herausgearbeitet zu werden).

Ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis sowie ein Stellen-, Autoren- und Sachregister
schliessen den Band ab.

Willy Rordorf, Neuchatel

Theobald Beer, Der frihliche Wechsel und Streit. Grundziige der Theologie Martin

Luthers, Johannes-Verlag, Einsiedeln 1980. 563 S.

Aufder Suche «nach einem mdéglichen Herzstiick seiner Theologie, dem Ausdruck seiner
hdchsten Angst und Freude, in dem sich alle wichtigen Begriffe wie in einem Brennspiegel
treffen», kam Theobald Beer auf Luthers wiederholte Rede vom «fréhlichen Wechsel
und Streit», dessen Kern das pro me sei, «das alle wichtigen Probleme der lutherischen
Theologie beseelt» (15). Im Gegensatz zu den «modernen Existenztheologen und Ex-
egeten» bemiiht sich der pépstliche Pridlat und Regensburger Ehrendoktor jedoch,
Luthers Begriff «vom richtigen Anfang her zu denken... und das sind Augustin, Petrus
Lombardus, Skotus, Ockham, Biel, Thomas von Aquin» (14), in diesem Buch besonders
Ockham.

Ausgehend von Luthers «doppelter Gerechtigkeit» eruiert der Autor in sechs Kapi-
teln iiber die «doppelte Siinde», die theologische Anthropologie, die Christologie, die
Lehre von Gott und die Trinitdtslehre Ursprung und mdgliche Herkunft der spéter
wieder unter melanchthonischem Firnis erstarrten Begriffe lutherischer Theologie. Diese



Rezensionen 173

gewaltige Lebensarbeit des heute knapp 80jdhrigen fritheren Pfarrers in Leipzig ldsst auf
einen ungeheuren Umfang seines Zettelkatalogs schliessen und damit auf eine umfas-
sende Kenntnis des ganzen Luther, wie sie heute selbst in der protestantischen Forschung
selten geworden ist. Ubereinstimmend mit dieser legt B. das Hauptgewicht auf den frii-
hesten Luther zwischen 1509-1520, verfolgt den «frdhlichen Wechsel» jedoch noch in
der Genesisvorlesung (1535/40) und spéten Predigten. Uber sie hinausfiihrend gelingt
ithm der Nachweis von Luthers Verwendung pseudohermetischer Literatur, die seine
Polemik gegen Aristoteles und die Scholastik in neuem Licht erscheinen ldsst. Dieser
Beitrag der katholischen Luther-Forschung sollte darum nicht nur von Kardinal Rat-
zinger «geradezu erregend» empfunden werden, sondern auch von der evangelischen
Forschung. So gelingt es B., Luthers ebenso populédre wie gelehrte Rede vom «fréhlichen
Wechsel» — «Christi Gerechtigkeit ist mein und meine Siinde ist sein», in einer Hoch-
zeitspredigt von 1536 — zum zentralen Angelpunkt seiner Anthropologie wie Christologie
durchgéngig durch sein Gesamtwerk aufzuweisen und von seinen mittelalterlichen Wur-
zeln herzuleiten.

Eine solche ausschliesslich dogmengeschichtliche Auseinandersetzung mit Luther
gibt ebenso niitzliche wie notwendige Anregungen flir ein neues 6kumenisches Verstand-
nis seiner Theologie. Im Anhang ist das pseudohermetische «Buch der 24 Meister» zum
Vergleich abgedruckt. Auch wenn die tatsdchlichen Ertridgnisse der voluminosen Gelehr-
tenarbeit relativ wenig greifbar erscheinen, bleibt die am Schluss von B.s Auseinander-
setzung mit A.Nygren formulierte Maxime (322) mustergiiltig auch fiir andere Studien:
«Die Lutherforschung steht immer vor einer Aufgabe, die sie an ihre Grenzen und an die
schuldige Ehrfurcht vor dem personlichen Geheimnis eines ringenden Christen erin-
nert.» Als Erginzung wiinschte man sich eine Untersuchung iiber die ikonographische
Umsetzung dieses zentralen Theologumenons in der frithlutherischen Kunst.

Karl Hammer, Basel

Sigrid Grossmann, Friedrich Christoph Oetingers Gottesvorstellung. Versuch einer Ana-

lyse seiner Theologie, Gottingen 1979. 3218.

Diese Doktorarbeit Sigrid Grossmanns von der Philosophischen Fakultit der Universitét
des Saarlandes kommt zur rechten Zeit. Das Interesse an Oetinger ist im Wachsen.
Gehort der «Magus des Siidens» doch zu den Theologen, die die Natur voll in ihre
Theologie integriert haben. Hierin unterscheidet er sich von seinem Lehrer Albrecht
Bengel, der die Offenbarung Gottes im wesentlichen auf die Geschichte beschrinkt
sah.

Fiir Oetinger ist der Gott der Bibel nur zu verstehen aus seinem Wirken in Geschichte
und Natur. Gott ist Ganzheit und als solche nur im Gesamt seiner Werke zu erkennen.
Ohne seiner geschichtlichen Offenbarung Eintrag zu tun, gilt Oetingers intimes Interesse
dem «unaussprechlichen Nahesein» Gottes im gestalthaft leiblichen Leben der Natur.
Nach Oetingers Verstdndnis spricht die Bibel darum in naturhaften «Bildern» von Gottes
Leben und Handeln, weil er in sich selbst auch «Natur» ist, gestalthaftes Leben. Um das
zu verdeutlichen, bedient Oetinger sich der Bildsprache Jakob Béhmes und der jiidischen
Kabbala sowie der philosophischen Begriffe Gottfried Wilhelm Leibniz’ und der natur-
wissenschaftlichen Isaak Newtons. Sein Streben nach Ganzheit zeigt sich auch in der
Universalitdt des Bildungsgutes, das er sich frei aneignet.



174 Rezensionen

S.G. legt Gewicht auf die Freiheit, in der Oetinger Fremdes tibernimmt. Er ist zu tief
in der Bibel verwurzelt, als dass er sich Bohmes innergottlichen Werdedualismus oder
Leibnizens Panlogizismus zu eigen machen kénnte. Freiheit eignet ja auch dem Leben
und Handeln Gottes selber. Frei schafft er sich Welt und Mensch als sein Gegeniiber. Frei
nimmt er welthafte Gestalt und Lebendigkeit an in Jesus Christus. In Freiheit fiihrt er die
unter dem Einbruch des Satanischen seinem Zorn preisgegebene Welt ihrer Vollendung
als Herrlichkeitsbereich seiner Liebe entgegen.

Deutlich grenzt sich Oetinger, nach vorliegender Darstellung, von der protestanti-
schen Orthodoxie ab. So z.B. hinsichtlich der Lehre von der Priddestination. «Pridesti-
nation geschieht fiir Oetinger grundsitzlich zum Heil, nicht zum Unheil, zum Leben,
nicht zum Tode. ...es gibt keinen von der Gnade Gottes entleerten Raum. .. Gottes Ziel
ist die Teilhabe aller Menschen und allen Lebens an dem Leben der Herrlichkeit Gottes,
die Alleinheit...»

S.G. schliesst ihren Versuch, der Gotteslehre Oetingers in ihrer Differenziertheit und
Komplexitit (in miihsamer Arbeit an schwer zugénglichen Quellen!) gerecht zu werden,
mit einem Satz, der unmittelbar in unsere aktuelle Krisensituation hineinweist: «Eine
Theologie, die darum weiss, dass Leiblichkeit in Gott ursprunghaft verwurzelt ist, kann
nicht mehr anders, als die Leiblichkeit der Welt — als Mensch, Kreatur und Natur -
ernstzunehmen, sie nicht als vorldufig abzuqualifizieren und als minderwertig abzu-
tun.»

Eduard Buess, Fliih

Rudolf Dellsperger, Johann Peter Romang (1802-1875). Philosophische Theologie,
christlicher Glaube und politische Verantwortung in revolutionérer Zeit, Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie Bd.23, Herbert Lang,
Bern, Peter Lang, Frankfurt/M. 1975.

Die sorgfiltig und einfiihlend abgefasste Dissertation befasst sich mit dem Denken eines

Religionsphilosophen und Theologen der Berner Kirche im durch den Richtungskampf

bewegten 19.Jh. Romang ist nicht in die Philosophie- und Theologiegeschichte einge-

gangen. Eine besonders starke Sensibilitidt mit regelmissig wiederkehrenden Depressio-
nen hinderten den kritischen Mann daran, seine klaren und zukunftstrachtigen Denkan-
sdtze zu entfalten. Um so mehr sollten die Thesen Romangs gepriift werden. An der

Universitdt Bern versuchte der junge Dozent eine theologische Philosophie zu entwik-

keln, in der er den biblisch abgewandelten Gottesbegriff von Aristoteles libernahm.

Damit bezog Romang den Standort des Realismus. Von den philosophischen Autoren

der neueren Zeit fesselten ihn besonders Spinoza und Kant. Zwar lehnte Romang den

eigentlichen Pantheismus ab, doch dridngte sich ihm die Idee Spinozas einer alles durch-
dringenden und determinierenden gottlichen Macht auf. Und bei Kant imponierte

Romang die Strenge des Ethos in der Verbindung mit dem Gottesgedanken. Hegels

spielerischer Dialektik hingegen stand Romang nach kurzer Bewunderung ablehnend

gegeniiber. Das zeigte sich in einem heftigen Angriff gegen die spekulative Theologie

Biedermanns in Zirich. Um so erstaunlicher ist, dass sich zwischen Romang und Bie-

dermann allméihlich eine gute personliche Freundschaft entwickelte. Ist das nicht ein

gutes Zeugnis flir eine positive Toleranz? Da Romang von seinem Denkansatz her mehr
auf seiten der Induktion als der Deduktion stand, musste er sich von Schleiermacher
angezogen fiihlen. Auch dies geschah in der gewohnten Eigenstandigkeit. So versuchte



Rezensionen 175

Romang in jiingeren Jahren die Psychologie in die Religionsphilosophie einzubezie-
hen.

Spiter bildete sich daraus das Konzept einer Theologie als einer praktischen Dis-
ziplin. Diese Auffassung liegt in der Linie Schleiermachers. Es wire nun zu erwarten, dass
Romang seine Verbundenheit mit dem Vermittlungstheologen Alexander Schweizer
gesehen hitte. Doch dem war nicht so. Romang fehlte bei Schweizer die Wiirdigung des
Dogmas. Wenn auch Romang nicht Dogmatiker sein konnte, so schitzte er das Dogma
als zeitbedingten Ausdruck der Glaubenswahrheit in zunehmendem Mass. Deshalb
wandte er sich von einem anfanglich mehr religionsphilosophischen Denken dem posi-
tiven Christentum — im eigentlichen Sinn des Wortes — zu. — Es wire noch auf viel
Interessantes, Eigenstidndiges und Anregendes bei Romang hinzuweisen. Dass sein Den-
ken Niveau besass, diirfte auch daraus hervorgehen, dass der bekannte Philosoph Bol-
zano Romang hoch schitzte. Es wire darum gut, die Denkansidtze Romangs neu zu
iiberpriifen und fruchtbar werden zu lassen. Damit mége die Lektiire des anregenden
Buches von Dellsperger bestens empfohlen werden.

Paul Schweizer, Ziirich

Ralph P. Crimmann, Karl Barths friihe Publikationen und ihre Rezeption, Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, Peter Lang, Bern,
1981. 256 S.

In dieser liberarbeiteten Dissertation, die 1974 im Fachbereich fiir Philosophie, Ge-

schichte und Sozialwissenschaften der Universitidt Erlangen angefertigt wurde, werden

zweil Etappen in Barths frithen Publikationen unterschieden: a) die ersten Versuche von

1909 bis 1918, als Barth im Bann der liberalen Theologie den «Einzelnen und die Kirche»

anvisierte zwischen wissenschaftlichem Neutralismus und dezisionistischem Individua-

lismus hindurch, sich — getragen von «gesellschaftlichem Optimismus» — mit dem reli-
giosen Sozialismus positiv in Form eines «kritischen religiosen Sozialismus» (Briefwech-
sel 1,62) auseinandersetzte und sich gegen die herrschende Kriegstheologie stellte. Und

dann mit der ersten Romerbriefauslegung die Wende 1917/18 (nicht erst 1920) zur b) Di-

alektischen (diastatischen) Theologie bis zur Christlichen Dogmatik im Entwurf (1927).

Der Ertrag der ersten beiden Kapitel: Die Wende Barths geschah bei der Ausarbeitung

zwischen Rom 1-6, als er die diesseitige Heilswirklichkeit Gottes betonte, und Rém

9-11.13, als er die absolute Transzendenz Gottes in den Vordergrund stellte. Die Wende

wurzelt nicht in Barths Lenin-Studien (Marquardt), sondern in «einem geistlichen

Erkenntnisprozess» (74); Barth greift in der Kirchlichen Dogmatik ofter gerade auf die

1.A. des Romerbriefes zuriick; die 2.A. ist bislang {iberbewertet worden (76f.;

148 ff.).

Was die Rezeption anbetrifft, so wird das breite Spektrum von Zustimmung («Bar-
thianer» um Zwischen den Zeiten) iiber reservierte Anerkennung (etwa bei Bultmann,
aber auch Tillich, Heinzelmann) bis zur offenen Ablehnung (Althaus, Jiilicher, Eichhorn
usw.) vorgefiihrt (vgl. 174 1f.). Nahezu alle Rezensenten erheben den Vorwurf des Mar-
cionitismus, des Denkens in zwei Aonen, und des geschichtslosen Gnostizismus (vgl.
G. C. Berkouwer, Der Triumph der Gnade in der Theologie K. Barths 1957, 11f., 14—40).
Verf. zeigt, dass solche Kritik aber eigentlich nur aufdie Auslegung von Rém 7 fT,, gerade
nicht aber auf die von R6m 1-6 zutreffen konnte.

In den Jahren 1919-1922 riickt dann die futurische Eschatologie, der eschatologische
Vorbehalt fiir den kritisch-religiosen Sozialismus in den Vordergrund, ausgeldst durch



176 Rezensionen

die Katastrophe des 1. Weltkrieges, durch die Impulse Blumhardts und durch das Over-
beck-Studium (78 ff.), was Interpreten wie Gollwitzer, Marquardt oder auch Lindemann
iibersehen hitten. Zugleich kommt die Denkform der «Diastatik» zum Zuge: das Aus-
einandertreten von Gott und Mensch, Wort Gottes und Religion, Offenbarung und
Kultur (95 ff.), vor allem in der «negativen Dialektik» im 2. Romerbrief von 1922 (103) —
und erhebt sich die Frage, ob diese diastatische Theologie nicht negativ bleibt als Reli-
gions- und Kulturkritik, wie schon Tillich angefragt hatte (105ff.). Und was Barths
Methode der « Auslegung jenseits der historisch-kritischen oder auch historisch-positiven
Wissenschaft» anbetrifft (112 ff.), so haben Jiilicher und andere Zeitgenossen vernichtend
geurteilt: «Was das Buch bietet, ist in Wirklichkeit. .. eine tendenzidse Darstellung der
eigenen Theologie.» In der Christologie handle es sich nur noch um Symbolik (Bult-
mann, Schaeder), um die blosse Umkehrung Hegels (Althaus, Schmidt-Japing); in der
Pisteologie wird von «Hohlraum» gesprochen, statt von sola fide nur noch von sola
diastase (127 ff.). Entsprechend ist die Ethik «fiir sich genommen kein Thema der Barth-
schen Theologie» (132). An Konkretem sei im Rémerbrief nur noch der «formale Got-
tesgedanke» iibriggeblieben (Althaus), der allerdings im absoluten Paradox Jesus Chri-
stus konkret durchbrochen sei (Heinzelmann). Und in dieser Debatte wurde «bislang der
Einfluss der Poesie auf Barths dialektische Theologie» noch nicht gewiirdigt, die «ein
gewisses Gegengewicht zu den negativen Aussagen iiber die Krise» darstellen konnte
(145f) — so wie in der KD dann {iberhaupt das Vakuum des 2. Romerbriefes positiv
aufgearbeitet wird. Fragen bleiben bestehen: Wertet Barths totale Religionskritik nicht
die Koexistenz der Menschen verschiedener Religionszugehorigkeit ab ? Ethik wird in die
Dogmatik aufgesogen (1611F.), die ihrerseits einen doketischen Zug trigt (Althaus)? Wird
die Historie dem Glauben geopfert?

Die heutige Rezeption ist vor allem bestimmt durch die KD ab 1932, den Zerfall von
Zwischen den Zeiten, den Kirchenkampf und Barths fiihrende Rolle bei der Formulie-
rung der Barmer Erkldrung von 1934 (179ff.). Erst nach Barths Tod 1968 kehrt man
wieder zu den Anfingen zuriick, so bei J. Moltmann «Anfinge der dialektischen Theo-
logie» (1962) und F. W. Marquardt « Theologie und Sozialismus» (1972). 5 Hauptrich-
tungen lassen sich festhalten: 1) Eine biographisch-werkgeschichtliche Rezeption mit
publizistischem Interesse (Busch, v. Balthasar usw.); 2) eine historisch akzentuierte
Rezeption mit dem Interesse der theologiegeschichtlichen Erkenntnis (Busch, M. Kri-
mer, Friedemann, P.Lange); 3) eine dogmatische Rezeption, die besonders die Frage
nach der natiirlichen Theologie, Ontologie und Hermeneutik bedenkt (H. Kiing, Gest-
rich, Wiesenfeldt, H. Albert); 4) eine politisch-ethische Rezeption (Marquardt in Dis-
kussion mit Kreck, Dannemann, E.Feil, O.Herlyn); 5) geistesgeschichtliche Deutung,
die den friihen Barth im Zusammenhang mit der Philosophie und den philosophischen
Voraussetzungen damaliger Theologie untersucht (T.Rendtorff, H.J. Adriaanse). In
einem umfassenden piddagogisch-theologischen Anhang wird versucht, von den Impul-
sen des frithen Barth ausgehend, piddagogisch-theologische Folgerungen zu ziehen
(204 f%.).

Eine kritische Wiirdigung wird die «barthianische Position» des Verf.s in Anschlag
bringen miissen; hier liegen auch interpretatorische Schwichen. Positiv hervorzuheben
ist vor allem der Versuch einer rezeptionsgeschichtlichen Aufarbeitung der frithen Publi-
kationen Barths, die eben nicht in wirkungsgeschichtlicher Deutung hingenbleibt.

Uwe Gerber, Loccum



Rezensionen 177

Friedrich Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe, 1. Abt. Band VII/1-2: Der christ-
liche Glaube nach den Grundsétzen der evangelischen Kirche im Zusammenhang
dargestellt (1821/22), Walter de Gruyter, Berlin—-New York, 1980, S. LXV+357. 409.
DM 248.—-

Nach den verheissungsvollen Anfingen der kritischen Ausgaben Fichtes, Schellings und

Hegels konnen wir nun endlich auch den Beginn einer Gesamtausgabe Schleiermachers

begriissen, des Autors ndmlich, der in der Goethezeit mehr als jeder andere in der Lage

war, die mehr oder weniger genealogisch-dynastische Auffassung des deutschen Idealis-
mus zu verindern und in besonderer und symptomatischer Gesellschaft mit Wilhelm von

Humboldt, Savigny und Niebuhr, der sogenannten «Partei der Historiker» (vgl. E. Si-

mon, Ranke und Hegel, Miinchen—Berlin, 1928, 22), die Argumente eines Historismus

auszudriicken, der ganz und gar abgeneigt war, die Wirklichkeit der konkreten geschicht-
lichen Individuen der Verabsolutierungen des Ichs, des Geistes oder des Begriffs zu
opfern. Wieviel und was das Unternehmen einer kritischen Gesamtausgabe fiir eine

gesicherte Darstellung der Gestalt Schleiermachers innerhalb seiner Epoche und im

Vergleich mit den Denkern, die seine Gefahrten auf dem Denkweg waren, bedeuten

kann, ist allen offenbar, Nur die Beniitzung der kritischen und wissenschaftlichen Aus-

gabe kann gewihrleisten, die Verdienste Schleiermachers gegen den raschen Ausverkauf
der philosophischen Handbiicher zu verteidigen. Um nicht zu sagen, dass es ebenso
unangebracht wie umsonst ist, von Zeit zu Zeit etwas Originelles und Endgiiltiges von den
so wiederkehrenden wie haltlosen Schleiermacher-Renaissancen zu erwarten, die sich
auf die Erkenntnis der alten Ausgabe des vorherigen Jahrhunderts stiitzen und sich den
mehr oder weniger polemischen und apologetischen Eingriffen von {ibrigens hochver-
dienten Forschern anvertrauen. Eine Vielzahl von Veroffentlichungen {iber die Glau-
benslehre sind z. B. im allgemeinen wenig niitzlich, schon deswegen, weil sie nicht phi-
lologisch begriindet sind: Fast keine Analyse dieses Werkes hat die Unterschiede zwi-
schen der ersten und zweiten Ausgabe zum Thema. Der Grund dafiir ist auch in der

Tatsache zu suchen, dass der ersten Ausgabe von 1821/22 erst nach 150 Jahren ein

Neudruck folgte. Entsprechend und entgegengesetzt ist der Fall bei den Reden iiber die

Religion, deren zweite und dritte Ausgabe — nach der kritischen Ausgabe von Piinjer

schon im Jahre 1879 verGffentlicht — nur mit grossen Schwierigkeiten auffindbar sind.

Relativ besser ist die Lage der Ethik, Dialektik, Asthetik und Hermeneutik. Aber auch

diese einzelnen Ausgaben konnen die Situation nicht verbessern, die durch die Liicken-

haftigkeit der Briefwechsel Schleiermachers noch unbefriedigender wird.

Nach zwei gescheiterten Versuchen der 20er und der 60er Jahre will nun die neue, von
der Schleiermacher-Stelle in Kiel geforderte, mit grosser Kompetenz besorgte kritische
Ausgabe alle Liicken ausfiillen und allen Desideraten der Schleiermacher-Forschung
nachkommen. Sie ist in finf Abteilungen geplant, die den Gattungen entsprechen, in
denen sich die literarische Tétigkeit Schleiermachers vollzog: 1. Schriften und Entwiirfe,
2. Vorlesungen, 3. Predigten, 4. Ubersetzungen, 5. Briefwechsel und biographische Doku-
mente. Mit den zwei ersten Teilen — der dritte Teil, der den Registern gewidmet ist, wird
folgen — des siebten Bandes der ersten Abteilung wurde begonnen: Der christliche Glaube
von 1821/22. Ein solcher Anfang hat eine selbstverstindliche Bedeutung, und wir konnen
uns nicht dem Eindruck entziehen, vor einem der Spiele der historischen List zu stehen,
wenn wir daran denken, dass dieser Neudruck der ersten Ausgabe der Glaubenslehre nur
wenige Monate nach der neapolitanischen Veroffentlichung der Handschrift der Vorle-
sungen iiber die Religionsphilosophie erscheint, die Hegel erstmals eben in direktem



178 Rezensionen

Kontakt mit dem Schleiermacherschen Hauptwerk in Berlin im Sommer-Semester 1821
hielt (Religionsphilosophie Band 1: Die Vorlesung von 1821, herausgegeben von K.-H.
[lting, Bibliopolis, Neapel, 1978). Diese iiberraschende editorische Niahe Schleierma-
chers und Hegels im Zeichen der Religion, die fast eine symbolische Wiederholung der
Berliner Zeitgenossenschaft sein will, ist um so bedeutender, weil sie das Studium des sehr
schwierigen Themas des Verhiltnisses Schleiermacher—Hegel in eine neue, entschei-
dende Phase eintreten lassen sollte. Die Dokumentation iiber die Reaktion Hegels zum
neuen Werk Schleiermachers kann man nun in der bemerkenswerten historischen Ein-
leitung finden, die der kenntnisreiche Herausgeber, der Kieler Hermann Peiter, fiir diese
zwei Biande geschrieben hat. Nur wenn man sich die erste Ausgabe der Glaubenslehre vor
Augen hilt, wird es méglich sein, z. B. die Einfliisse Hegels und das Gewicht seiner in dem
beriihmten, spottenden Satze der Abhingigkeit des Hundes gegeniiber seinem Herrn
zusammengefassten Kritik tiber die zweite Ausgabe und die folgende Entwicklung des
Denkens Schleiermachers zu verstehen. In der Tat sucht man vergeblich Hinweise zur
menschlichen Freiheit in dieser ersten Ausgabe. Sie sind eben eine der wichtigsten Ver-
dnderungen, die Schleiermacher unter der Kritik Hegels in die zweite Ausgabe eingefiihrt
hat, auch wenn sie dem katholischen Tiibinger Theologen A. Staudenmaier noch nicht in
der Lage zu sein schienen, die menschliche Freiheit retten zu konnen (Besprechung der
Glaubenslehre in «Tiibinger Theologische Quartalschrift», 1833, 507 ff.; vgl. nun aber
F. Wagner, Schleiermachers Dialektik. Eine kritische Interpretation, Giitersloh, 1974,
bes. 156 ff. 278-282).

Giovanni Moretto, Chieti

Giuseppe Maffei, Il dialogo ecumenico sulla successione attorno all’opera di Oscar

Cullmann (1952-1972), Verlag L.E.S., Rom 1980. XVIII+1948S.

Es ist verdienstvoll, dass ein katholischer Theologe die zentrale Anfrage, die Oscar
Cullmann in seinen beiden Arbeiten iiber «Petrus, Jiinger — Apostel — Martyrer» (1952)
21960 und iiber « Die Tradition als exegetisches, historisches und theologisches Problem»
1954 an die romisch-katholische Kirche gestellt hat, im Zusammenhang aufnimmt und
darauf zu antworten versucht.

Die Methode des Verfss ist dabei folgende: er fasst zuerst die in den genannten
Arbeiten entwickelten Thesen des Basler Exegeten zusammen, stellt dann die Einwéinde
von katholischer Seite, soweit sie vorliegen, zusammen und schreitet in einem dritten
Teil zur eigenen kritischen Stellungnahme.

Die Zusammenfassung der Cullmannschen Arbeiten ist durchwegs bemiiht, objektiv
und sachlich zu informieren; oft kommt der protestantische Autor mit seinen eigenen
Worten zur Sprache. Auch die Wiedergabe der rémisch-katholischen Einwénde ist auf-
schlussreich und anregend. Die Aufgabe war nicht einfach, denn die Stimmen sind
zahlreich, und das Ganze spiegelt einen Dialog, der wiahrend Jahren im Gange war
(mehrmals waren Replik und Duplik zu beriicksichtigen). Nicht ganz befriedigend ist
allerdings die Tatsache, dass die romisch-katholischen Autoren nur fragmentarisch zu
Worte kommen; ihre Ausserungen sind aus dem Zusammenhang gerissen und puzzlehaft
zusammengestellt; aber dieser Nachteil war wohl bei der gewihlten Methode nicht zu
vermeiden.

Was ist das Resultat dieser Untersuchung? Der Verf. arbeitet sehr scharf die funda-
mentalen Unterschiede der Cullmannschen und der rémisch-katholischen Position her-
aus: es bleibt der Eindruck von zwei unverséhnlichen, alternativen, von dogmatischen



Rezensionen 179

Voraussetzungen diktierten Thesenreihen. Um nur das Beispiel Schrift—Tradition her-
auszugreifen:

Fiir Oscar Cullmann ist das Prinzip sola scriptura das Axiom, das.alles bestimmt: die
in den neutestamentlichen Schriften festgehaltene apostolische Tradition ist (neben den
Sakramenten) der ausschliessliche Kanal der Priasenz des auferstandenen Herrn in der
Kirche; die Kirche ist inspiriert nur, indem und insofern sie sich auf das inspirierte
Zeugnis der Schrift beruft und daraus handelt.

Fiir die romisch-katholische Sicht der Dinge ist das Schriftproblem eingebettet in das
Mysterium der Kirche, die als menschlich-géttliche Institution die Inkarnation Jesu
Christiund die Zeit der Apostel in der Geschichte fortsetzt; es geht also hier nicht in erster
Linie um die apostolische Tradition der einmaligen Offenbarungszeit, sondern um die
apostolische Kontinuitit von Personen in der Sukzession der Bischéfe. Hierher gehort
dann auch der Primat des Petrus und der romischen Kirche.

Der Verf. gesteht selber, dass dieses Resultat seines Buches nicht gerade optimistisch
sei. Aber wenn auch die beiderseitigen Positionen unvereinbar seien, so sei es doch
wertvoll, dass Theologen, die diese Positionen vertreten, miteinander im Gesprich blie-
ben. Aber wird ein solcher Dialog nicht zwangsldufig in einer Sackgasse enden ? Miisste
man nicht als nichstes nun einmal ebenso deutlich herausarbeiten, was die rémisch-
katholische und die protestantische Position verbindet, um von da her die Fragen neu
aufzurollen, die sich von dem her stellen, was sie trennt? Im Blick auf das Problem
Schrift-Tradition hiesse das etwa, dass man sich einigt tiber das, was die einmalige
Funktion der Apostel als Augenzeugen und von Christus Gesandten ausmacht (hier wire
z.B. das Problem des Kanons doch noch eingehender abzuhandeln, als es der Verf. tut);
und dann miisste man wohl auf die ébertragbaren apostolischen Funktionen noch niher
eintreten, als das Oscar Cullmann in seinen Arbeiten gemacht hat. Ich bin liberzeugt, dass
auf diese Weise der Dialog doch noch fruchtbar werden kénnte. Aber wer ist in der Lage,
diese Aufgabe anzupacken?

Willy Rordorf, Neuchitel

Harold H.Oliver, A Relational Metaphysic, Martinus Nijhoff Publishers, The Hague/
Boston/London 1981. XLV +228S.
Ein Hinweis auf dieses Werk — um mehr kann es sich im Blick auf die Fiille und
Bedeutung seines Inhalts nicht handeln — ist hier wohl am Platze, und zwar aus ver-
schiedenen Griinden: Der Verfasser hat s.Z. den Plan dazu in einer Festgabe-Nummer
dieser Zeitschrift (Heft 5, S. 326-335, Sept./Okt. 1977) in Thesenform entwickelt. Wegen
seiner Knappheit und englischen Terminologie war der Artikel fiir Nichteingeweihte
schwer verstindlich und liessen sich seine Konsequenzen fiir die Theologie nur ahnen.
Hier liegt nun die detaillierte Ausfiihrung des dort Projektierten vor, freilich nur dessen
ersten Teils: die naturphilosophische Begriindung einer relationalen Theologie in einer
relationalen Metaphysik. Die Konsequenzen der in Auseinandersetzung mit den wesent-
lichen diesbeziiglichen Stellungnahmen des neuzeitlichen Denkens gewonnenen relatio-
nalen Metaphysik fiir die Theologie werden allerdings auch hier erst am Schluss ange-
deutet und sind einer Fortsetzung dieses Werkes vorbehalten. Um sich dariiber ein
vorldufiges Bild machen zu kdnnen, wird man deshalb noch einmal zu dem erwihnten
Artikel greifen, der jetzt nicht nur durch das nunmehr Ausgefiihrte seines Inhalts besser
verstehbar wird, sondern auch als Ergidnzung des Schlussteils des Buches dienen kann.
Wihrend in diesem letzteren nur erst die Bedeutung des Relationalitidtsschemas flir die



180 Rezensionen

sich aus ihm ergebende Fassung des Gottesbegriffs und fiir das Verhiltnis von Theologie
und Kosmologie im Rahmen der abendldndischen Denktradition zur Sprache kommen,
werden in den Thesen des Artikels die Linien bereits in das Denken des Fernen Ostens
ausgezogen und wird in iiberraschender Weise die enge Verwandtschaft von Olivers
Auffassung von Wirklichkeit mit derjenigen heutiger Zen-Philosophie ersichtlich. Damit
eroffnen sich weite Perspektiven, die man zur Wiirdigung seines sich hier in seiner
universalen Tragweite abzuzeichnen beginnenden Modells von Erfahrung zu beachten
hat.

Ausgangspunkt des weiten Denkweges, auf dem dieser aus dem baptistischen Siiden
stammende Bostoner Theologe zu seiner Relational Metaphysic gelangt ist, bildet aber —
und das gibt uns zum andern Anlass, an dieser Stelle auf dessen erstes in Buchform
vorliegendes Ergebnis aufmerksam zu machen — sein Sabbatical-Aufenthalt in Basel im
Jahre 1963, von dem er schreibt, dass er hier «mit Existenzphilosophie gendhrt» worden
sei. Als systematisch interessierter Neutestamentler konnte er sich von der angeblichen
Uberwindung der Subjekt-Objekt-Spaltung des denkenden Bewusstseins im Sinne Heid-
eggers und Bultmanns nicht iiberzeugen lassen, empfand diese Sachlage aber als einen
«Engpass», der dem Erkennen den Weg zur Metaphysik versperre. Seit unseren «Ge-
sprachen aufder Terrasse liber dem Rheiny sitzt ihm dieses Problem s. v. v. wie «ein Pfahl
im Fleisch» —nur dass er sich nicht, wie der Apostel, genligen lassen will, damit als einem
Zeichen menschlicher Endlichkeit zu leben, sondern nach Mitteln und Wegen sucht,
davon frei zu werden und durch die Auflésung der Dinghaftigkeit von Ich und Welt in
einem Gefiige von Relationen zu einer einheitlichen «Gesamtsicht der Totalitdt der
Relationen» zu gelangen, fiir die «die letzten Wesenseinheiten» der erfahrbaren Wirk-
lichkeit in nichts anderem als in Beziehungen bestehen. Wer mit dem ferndstlichen
Denken vertraut ist, wird in diesem universalen Relationsmodell ohne weiteres das
Grundschema der pratitya-samutpada, der «anfangs- und endlosen Entstehung in gegen-
seitiger Abhiingigkeit», wiedererkennen. Von deren objektlosem Mitleid unterscheidet
sich jenes nur durch die Berufung auf das elterliche Erleben der spiten Geburt einer
Tochter als einer besonderen Art von Relation (XIV. 165), der aber in diesem Zusam-
menhang nicht die Bedeutung zukommen kann, die Oliver ihr beimessen méchte, indem
die diesbezligliche Aussage entweder als blosses « Derivat» erscheint oder aber — in dem
von ihm gemeinten Sinne existentieller Unbedingtheit — seine Fundamentalien- und
Derivaten-Theorie widerlegt. In dieser Briichigkeit seines «monistischen» Systems, in
dessen universalem Relationszusammenhang das diesen konzipierende und ihn als Exi-
stenzgrundlage wihlende Subjekt keinen Platz hat, kénnte die Verheissung bestehen,
dass das Geheimnis der Wirklichkeit sich auch in dieser Spekulation noch als tiefer
erweisen wird, als sie darin erscheint, und die Christologie nicht bloss als Derivat einer
allgemeinen Seinsmoglichkeit, sondern als Symbolik einer besonderen Offenbarung des
Seinsgeheimnisses.

Es ist hier nicht der Ort, uns mit den Voraussetzungen, Begriindungen und Folge-
rungen der Relationalen Metaphysik meines Freundes auseinanderzusetzen, sondern
worum es mir geht — und das ist der dritte und hauptsdchlichste Zweck dieser Anzeige —
besteht darin, die Leser dieser Zeitschrift auf dieses Buch aufmerksam zu machen und
ihnen damit zugleich als Anreiz und Wegleitung zu dessen Lektiire den erwidhnten
Artikel in Erinnerung zu rufen. Ich kenne kein Buch, in dem uns in so priziser und
erhellender Weise, bis in die mathematisch-naturwissenschaftlichen Grundlagen hinein
und in alle H5hen philosophischer Spekulation, die von Leibniz her inspirierte Ersetzung



Rezensionen 181

des Newton-Kantischen Weltbildes durch dasjenige der Relativitiats- und Quanten-
theorie und die darauf fussenden Process- und System-Philosophien vorgefiihrt werden,
und dies unter Beriicksichtigung anderer, bei uns weniger bekannter, angelsédchsischer
Philosophen, aber auch von Feuerbach und Buber, deren Bedeutung hier in einem neuen
Licht sichtbar wird. Oliver war nicht umsonst wihrend eines Jahres Research Fellow am
astronomischen Institut in Cambridge (England) und hat dort mit den grossen Natur-
forschern diskutiert. Aber als nicht weniger vertraut erweist er sich mit dem Verlauf der
Geschichte der sich mit den neuen wissenschaftlichen Theorien befassenden Philosophie
und deren einzelnen Vertretern. Die Art und Weise, wie er von deren Positionen aus und
«liber sie hinaus» das Wesen von «Erfahrung» analysiert und zur Geltung bringt, diirfte
fiir die Theologie heute von besonderem Interesse sein. Das namliche gilt von seiner
Behandlung des Mythologieverstidndnisses. Wie verhalten sich Empirie und Spekulation
zueinander, und in welchem Verhéltnis stehen die Seinsfrage und die Sinnfrage zuein-
ander? Mit seiner m. E. problematischen These, dass die Frage: « Was ist wirklich ?» der
Frage: « Was kann ich erkennen ?» vorauszugehen habe, gibt Oliver der Theologie jeden-
falls Anlass, sich erneut auf die Voraussetzungen ihres Redens von Wirklichkeit zu
besinnen. Wenn er selber dies hier zunédchst, wie er ausdriicklich bemerkt, nur in formaler
Hinsicht tut, so ist man um so gespannter, wie sich diese Ontologisierung des «Erken-
nens» von Erfahrung im inhaltlichen Bereich seiner Metaphysik und Theologie, zu dem
eraufdiese Weise Zugang zu gewinnen hofft, auswirken wird, und welche Antworten sich
darob fiir ihn auf die beiden anderen Kantischen Fragen ergeben werden. Kommt der
Relationsmetaphysik fiir die Theologie eine analoge Bedeutung zu wie der Relativitéts-
und Quantentheorie fiir die Physik, und ist beides iiberhaupt nicht voneinander zu
trennen ? Die Frage ist nicht aus der Luft gegriffen, sondern ergibt sich schlicht aus dem,
was uns Oliver in seinem Buch zunichst problemgeschichtlich, aber andeutend auch
schon systematisch vorlegt. An einem Buch, das begriindetermassen solche Fragen weckt,
wird man nicht vorbeigehen kdnnen.

Fritz Buri, Basel

Eduard Buess, Gottes Reich fiir diese Erde. Weltverantwortung aus Glauben und die
Herausforderung des Marxismus, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1981.
2298.

Jan Mili¢ Lochman stellt in seinem Nachwort zu dieser, wie der Autor selbst sagt,

ungewohnlichen Publikation die naheliegende Frage, wer Eduard Buess eigentlich sei:

«Ein Basler Theologe aus der Schule Karl Barths. Ein vom Erbe des Pietismus angeregter

«Stiller im Lande>. Ein vom gesellschaftlichen Unrecht und von der Umweltzerstdrung

betroffener und engagierter Zeitgenosse. ... Ein griiner oder gar ein roter Pietist ?» Es fallt

tatsdchlich schwer, dieses gehaltvolle, in seiner Aussage durchwegs unmissverstandliche
und engagierte Werk theologisch irgendwo einordnen zu wollen. Es liegt im gliicklichen

Schnittpunkt zahlreicher, starker Stromungen. Dazu gehort besonders dominant auch

ein von Blumhardt und Ragaz her gespiesener, religiGser Sozialismus, der — parallel zu

Helmut Gollwitzer etwa — die politische Seite des Lehrers Karl Barth wieder aufnimmt

und im Blick auf das weltgeschichtliche Heute ungeschminkt radikalisiert. Man spiirt es

immer wieder, wie hier von lange her gereifte Gedanken ausformuliert werden. Das Buch
erscheint zum Zeitpunkt der Emeritierung von Eduard Buess. Doch diese Gedanken
werden aus einer tiefen Bedrdngnis durch heute anstehende Menschheitsfragen heraus
neu durchdacht, wodurch alles zum Appell, zum Ruf zur Umkehr, zum Zeugnis an die



182 Rezensionen

Adresse entschlossener Christen wird. Neben sachnahen Analysen dominiert an ent-
scheidenden Stellen darum nicht selten ebenso sachgemaiss ein predigthafter Stil. Der
Autor war nicht nur theologischer Lehrer, sondern immer auch Prediger seiner Gemein-
de.

Jeder Versuch, diesen Wurf theologisch orten zu wollen, nimmt ihm somit den
eigentlichen Stachel. Ein Zeuge will von seinem Zeugnis her verstanden werden. « Wenn
unsere Sicht der Dinge zutrifft, dann kénnen heute die zerstorerischen Krifte nur ein-
geddimmt werden, wenn eine <Umkehn stattfindet, die bis in das innerste Sein der
Menschheit, bis in die Tiefe ihrer Beziehung zu Gott hineinreicht. Wir kénnen nur
tiberleben, wenn wir von Grund auf umdenken. Um die heutige Totalkrise zu bestehen,
geniigt es nicht, auf gewisse bewahrende Krifte und Ordnungen zuriickzugreifen. Es gibt
diese kaum mehr. Und soweit es sie gibt, vermodgen sie den Trend zur Katastrophe hin
nicht aufzuhalten. Thm sind wir nur in der Kraft eines neuen Geistes gewachsen. Er
fordert Menschen, die aus einer neuen, grosseren Liebe heraus handeln» (166). Diese
zusammenfassende Sicht wird abgestiitzt durch eine vielseitige Auseinandersetzung:
Karl Marx wird biblisch nochmals gelesen (Kap.1: Weltverantwortung bei Karl
Marx).

Die bedriangendsten Tendenzen der heutigen Weltgesellschaft werden biblisch-mar-
xistisch gewogen und als katastrophal befunden (Kap.2: «Sozialismus» und «Kapitalis-
mus» in der Krise der modernen Weltgesellschaft). Die biblische Botschaft des Neuen
Testaments wird, marxistisch belehrt, reinterpretiert (Kap.3: Neutestamentliche Per-
spektiven). Geleitet vom biblischen Glauben an den guten Geist Gottes, werden inner-
und ausserhalb der Kirche detektivisch Wege zur Rettung vor dem nahe drohenden,
apokalyptischen Untergang erkundet (Kap.4: Verantwortliches Christsein heute). Re-
sultat unter anderem: « Wir kiimpfen so zwiefach — einen Kampf zwischen Leben und
Tod ohne die Garantie, dass das Leben siegen wird» (192). Jedoch: «Es gibt, christlich
gesehen, keinen Tod, iiber dem nicht Gott als die Verheissung des Lebens leuchtete. D. h.
praktisch: Noch wo es fiir uns ins reine Nichts auslduft, miissen wir das Leben lieben»
(193).

Man kann es sich, wie gesagt, leichtmachen mit diesem eindringlichen Ruf. Angriffs-
flichen zu einer gelehrten Diskussion theologischer, politischer, 6konomischer, futuro-
logischer und beliebig -ogischer Art bietet ein derart «subjektiver» (102) Blick auf die
Gesellschaft und ihre Zukunft im Licht der biblischen Botschaft naturgeméss mehr als
genug. Man soll sich’s aber sauer werden lassen gerade auch mit solchen Stimmen der
Zeit. Dafir spricht nicht nur die subjektive Aufrichtigkeit des Zeugen. Dafiir sprechen
noch mehr die nicht wenigen, allzu katastrophalen Zeichen der Zeit.

Alfred Jiger, Bethel-Bielefeld

Albert Bailer, Profile des Religionsunterrichts. Orientierungshilfe zu fachdidaktischen
Konzeptionen der Gegenwart, Arbeiten zur Paddagogik Bd. 21, Stuttgart, Calwer Ver-
lag 1980. 120S.

Der Verf., Religionspadagoge an der PH Ludwigsburg, stellt die Geschichte der Theorien

des Religionsunterrichts seit H. Kittels Programmschrift « Vom Religionsunterricht zur

Evangelischen Unterweisung» (1947) dar. Eingehend und kritisch setzt er sich mit drei

heutigen Religionspiddagogen auseinander: S.Vierzig, D.Stoodt und H.Schmidt. An

Vierzigs Theorie kritisiert er, dass der Religionsunterricht sich in politischen Unterricht

auflése und dass ein solches Fach, das ausschliesslich an politischen Verdnderungen



Rezensionen 183

interessiert sei, beim Schiiler langfristig im besten Fall Resignation hinterlasse. An Sto-
odts Theorie lobt Bailer, dass sie das Ungenligen einer nur verbal-kognitiven Vermittlung
des Evangeliums aufgedeckt habe und nach Moglichkeiten von religiGser Erfahrung frage.
Er kritisiert an Stoodt, dass die theologischen Primissen zu wenig geklart seien, dass das
personliche Gottesverhiltnis unter den Tisch falle und dass die Bedeutung von Jesus als
dem von Gott gesandten Heilsbringer geleugnet werde. Jesus sei mehr der Initiator eines
Prozesses, der bis zur Emanzipation der Gegenwart Auswirkungen habe, aber der erhdhte
Christus als Stabilisierungs- und Mobilisierungsfaktor entfalle. Gegeniiber der Theologie
von H.Schmidt hat Bailer keine solchen Vorbehalte, aber er fragt, ob die daraus abge-
leitete Theorie des Unterrichts die Religionslehrer nicht gesinnungsmassig iliberfordere,
ob Schmidt die rationale Argumentation fiir den Glauben nicht iiberschitze und ob er das
schulische Bedingungsfeld des Unterrichts geniigend bedenke.

Bailers Darstellung zeichnet sich vor andern Schriften iiber das Thema dadurch aus,
dass sie auch fiir (theologisch interessierte) Leser ohne Vorkenntnisse in Padagogik ver-
stdndlich ist.

Walter Neidhart, Basel

Manfred Seitz/Lutz Mohaupt, Gottesdienst und iffentliche Meinung. Kommentare und
Untersuchungen zur Gottesdienstumfrage der VELKD, Stuttgart und Freiburg, Cal-
wer Verlag und Verlag Herder, 1977. 2408S.

Der vorliegende Band bietet Interpretationen zu einzelnen Sachverhalten der von der

VELKD organisierten Erhebung («Gottesdienst in einer rationalen Welt» 1973).

G.Schmidtchen entfaltet einmal mehr seine Theorie von einem katastrophalen Verlust

des kirchlichen Einflusses auf die Bevolkerung: Die religitse Sozialisation verlauft immer

mehr diskontinuierlich. Je jiinger die Menschen sind, desto geringer die Zahl derer, die
gleich denken und sich gleich verhalten wie ihre Eltern. Die Zahl der Menschen, die
meinen, dass die Kirche in Fragen der Kindererziehung, der Sexualitit, der Ehe, der

Moral nichts Wichtiges lehre, nimmt zu. Die Vorstellung, was ein guter Mensch sei und

wie ein kirchlich-religioser Mensch zu charakterisieren sei, treten immer mehr ausein-

ander. Volksfrommigkeit und Alltagsmoral entwickeln sich ausserhalb der institutiona-
lisierten Religion. I. und W. Lukatis tragen zu diesem Symposium eine instruktive Uber-
sicht tber die sozialwissenschaftlichen Theorien bei, mit denen man Gottesdienstbesuch
und Fernbleiben vom Gottesdienst erkldren kann. K.-F. Daiber erklart die Theorie der
kognitiv-affektiven Konsistenz, die fiir die Erhebung die Voraussetzung bildete, und zeigt
ihre Problematik auf. G. Rau erdrtert Hypothesen zur Erkldrung der wachsenden Gruppe
von Menschen, die nur an bestimmten Festtagen am Gottesdienst teilnehmen. K. Hungar
interpretiert die je nach sozialer Schichtung und geschlechts-spezifischer Benachteili-
gung unterschiedliche Einordnung bestimmter Werte bei den Befragten. L. Ulrich fragt
nach den Erwartungen der Befragten im Blick auf die Predigt: die Antworten zeigen ihr

Bediirfnis, im Gottesdienst die Vergewisserung einer sinnhaften Ordnung und personli-

chen Stabilisierung zu erfahren. Die Mehrheit lehnt die politische Predigt ab, und die bei

der Befragung vorgeschlagenen Konkretionen der Predigt stossen in gleichem Masse auf

Zustimmung bei den einen wie auf Ablehnung bei andern. «Ist die Predigt in der Erwar-

tung der Kirchginger vielleicht selbst ein rituelles Element?» (so A. Mauder in seinem

Beitrag). E. Herms deutet mit Kategorien aus der Psychologie des Narzissmus das Ver-

halten der «jugendlichen Ritualisten» (der regelmaissigen Kirchgéinger, die sich ausdriick-

lich nicht als Kirchenmitglieder bezeichnen, die zu den Lehren der Kirche stehen).



184 Rezensionen

R.Schloz iiberlegt sich Méglichkeiten der Erneuerung des Gottesdienstes auf Grund der
Ergebnisse der Befragung und empfiehlt, seinen kommunikativen Charakter zu verstir-
ken und fiir die Verkiindigung das performative Sprechen dem diskursiven vorzuziehen.
Auch H. Lindner fragt nach Chancen fiir die Reform und sieht sie in einem vermehrten
Dialog mit den Bediirfnissen der Menschen. L. Mohaupt schliesslich bemtiht sich, mit
Hilfe der Zwei-Reiche-Lehre den Sachverhalt theologisch zu interpretieren, dass die
Befragten die Kirche eindeutig als eine konservative Grosse verstehen.

Walter Neidhart, Basel

Gerd Schimansky, Christ ohne Kirche. Riickfrage beim ersten Radikalen der Reforma-
tion: Sebastian Franck. Mit einem Vorwort von Willy Kramp, Stuttgart, Radius-
Verlag, 1980. 217 S. DM 19.80.

Als ein klassisches Beispiel der anti-institutionellen Leidenschaft, als den ersten «Chri-

sten», der, in der Reformationszeit von Luther ausgehend, ganz ohne Kirche leben

wollte, versucht Schimansky Franck neu zu entdecken. Beginnend mit einem «Fern-
gespriach Uber die Jahrhunderte hinweg», erortert er zu seinem Titelhelden «Wer er
war»; «Was und wie er schrieb»; «Was er glaubte, bekannte und beklagte». Fast in der
stilistischen Form eines Reformationszeit-Romans werden (57-70) «ihm verwandte

Geister» («am biblischen Zeugnis, auch an der Kirche vorbei»: Stiibner; Nik. Storch;

Miintzer; Karlstadt; Ludw. Hatzer; Hans Denck u.a.), «von Luther verdammt» (71-77),

vorgestellt. Der Hauptteil des Taschenbuches (78-185) ist eine Aneinanderreihung von

504 modernisierten Quellenstiicken, die mit verbindendem, kommentierendem und oft

mit Fragen auf die Gegenwart unterbrechendem Autortext nach folgenden und anderen

Uberschriften gesammelt und dokumentiert sind: «Fassadenfrommigkeit», « Absage an

die Trinitit: Entleiblichung»; « Wenn die Kirche geistlos wird» ; « Wenn der Geist weltlos

wird», «Untitige Friedensliebe; « Vereinzelung und Verdiisterung»; «Das innere Wort —
das freie Christentum», «Wider den Buchstabendienst», «Von der Verfestigung zur

Verfliichtigung», «Phantasie fiir Gott»; «Von der Heiligenverehrung zur Ketzervereh-

rung»; « Vom Geist und Ungeist des Versagens». — So schillernd wie diese jeweils aktuali-

sierenden Bemiihungen um Franck zeigen sich auch die Nachkladnge seines Beispiels, das
nicht nur innere Emigration fordert. Seine Botschaft wirkt zweifellos weiter, aber solche

«radikale Dauerkritik» (192. 187) spricht fiir die mangelnde Urteilskraft, die sich letztlich

autistisch von jeder Gemeinschaft entfernt und im «Radikalsein» so «an die Wurzeln

gehen» (13) wird, dass staatliche wie kirchliche Lebensordnungen im anarchischen Nebel
verdampfen. Willy Kramps Vorwort leistet hoffentlich dem nur neugierigen Leser den

Dienst, den er als Warnung «fiir die heutigen Verdchter der ‘dusseren’ Kirche» in die

Frage kleidet, «ob sie bereit sind, auch ihrerseits» wie Franck den hohen Preis von

«Verfolgung ndmlich und Isolierung» auf dem Gratwandel «zwischen Wahnwitz und

physischer Ausloschung... fiir die von ihnen intendierte Freiheit zu zahleny». Kramp

stellt alle vor die ernste Uberlegung, «ob die ‘innere Wahrheit’, die sie als ein hochstes

Gut betrachten, den Verlust der Gemeinschaft unter Wort und Sakrament wirklich

aufwiegt» (11)— obschon auch solche vergleichende Fragestellung m. E. so lange schiefist,

als man Luthers Bindung der inneren Wahrheit des Bibelwortes an das dussere, miindlich
und offentlich verkiindete Evangelium nicht gegen Franck und alle ihm verwandt-sein-
wollenden Geister deutlich festhalt.

Horst Beintker, Jena (DDR)



Rezensionen 185

Ingemar Holmstrand, Karl Heim on Philosophy, Science and the Transcendence of God,
Acta Universitatis Upsaliensis — Studia Doctrinae Christianae Upsaliensia 20, Upp-
sala 1980. 177 S. Sw.kr. 71.50.

Die Diss., die 1980 in Uppsala vorgelegt wurde, widmet sich dem besonderen wissen-

schaftsphilosophischen Ansatz der Wirklichkeitstheologie Karl Heims. Heim wird in

einem einfiihrenden Kapitel kurz auf dem besonderen Hintergrund des wiirttembergi-
schen Pietismus skizziert und seine Eigenstindigkeit im Kontext der von der dialekti-
schen Theologie beherrschten deutschsprachigen Theologie seiner Zeit hervorgehoben.

Den Autor interessieren freilich nicht theologiegeschichtliche Fragen, sondern die Eigen-

art des Heimschen Ansatzes einer umfassenden Wirklichkeitstheologie. Dabei geht H.

davon aus, dass sich auch mit einem theologischen Werk, das sich iiber 50 Jahre erstreckt,

geniigend deutlich Grundziige darstellen lassen, die entsprechend einorden- und disku-
tierbar sind. H. beschrinkt seine Auseinandersetzung mit Heim auf dessen in der dama-
ligen theologischen Diskussion ungewohnliche Raumphilosophie, die zwei Dinge zu
leisten beabsichtigt: a) eine einheitliche Weltschau zu bieten, die die Ergebnisse der

Realwissenschaften vermittelt, und b) die Transzendenz Gottes als denkmoglich aufzu-

weisen. Vom Eigenanspruch der Heimschen Theologie aus gesehen war der philoso-

phische Vorspann notwendiger Anmarschweg zu einer zentralen Christologie, die exi-
stentiell und eschatologisch entfaltet wurde. Dieser Aspekt ist vom Autor abgeblendet.

Hingegen wird eingehend die Heimsche Raumlehre als Wirklichkeitsphilosophie mit

einem umfassenden Anspruch diskutiert. Heim hat das Transzendenzproblem durch

eine dualistische Wirklichkeitssicht, dem Paradoxon zwischen dem polaren Raum der

Raum-Zeit-Welt, den die Wissenschaften zum Gegenstand haben, und dem «iiberpola-

ren» Raum der Transzendenz, in dem alle innerweltlichen Polaritdten und Paradoxa

aufgehoben sind, gelost. An diesem Entwurf kritisiert H. nicht den transzendentalen

Dualismus, vielmehr eine Voraussetzung zur Konstitution des iiberpolaren Raumes, die

Heim von einer an Martin Buber ankniipfenden Ich-Du-Philosophie angefiihrt hat,

namlich eine nichtobjektivierbare Wirklichkeitskomponente des Ichs und des Dus. Diese

existentielle Zwischenphilosophie hilt der Autor fiir das Grundkonzept des Dualismus
zwischen der polaren und iiberpolaren Wirklichkeit fiir unerheblich und kiinstlich. Den

Anspruch Heims, eine umfassende Weltsicht als Rahmen fiir die Denkmaoglichkeit von

Glaubensaussagen zu konstituieren, bringt H. schliesslich mit dem Paradigmen-Problem

von Kuhn und der hierarchischen Wissenschafts- und Wirklichkeitstheorie von Torrance

in Beziehung. Einerseits hat Heim wesentliche Komponenten dieser Anséitze in seiner
nur in anderen Begriffen formulierten Raumphilosophie vorweggenommen, andererseits
gibt es freilich auch Unterschiede zu diesen Positionen. Diese werden entsprechend
markiert. Schliesslich wirft H. noch die Frage auf, ob man Heim mit seiner religions-
philosophischen Ambition als theologischen Rationalisten bezeichnen kann. Im Gegen-
satz zu der dialektisch-existentialen Theologie seiner Zeitgenossen sticht sein rationales

Bemiihen, Gott und die Welt, Glaube und Wissenschaft, ja Gottes Transzendenz als

denkmdglich zu diskutieren, entsprechend ab, doch die missionarisch-christologische

Dimension der Heimschen Theologie setzt dem Urteil einer rationalistischen Theologie

auch ihre Grenze. Auch in der Begrenzung auf den religionsphilosophischen Aspekt der

Heimschen Bemiihungen bleibt deutlich, dass Fragen und Losungen, die Heim aufge-

griffen und vorgetragen hat, auch in der heutigen Diskussion nicht erledigt sind.

Horst W. Beck, Freudenstadt



186 Rezensionen

Eckard Konig / Horst Ramsenthaler (Hg.), Diskussion Pddagogische Anthropologie
(Kritische Information — Erziehungswissenschaft 3), Miinchen, Wilhelm Fink Verlag,
1980. 326 S. DM 28.—-.

Theologische und philosophische Anthropologie fragten fiir Jahrhunderte nach dem

Menschen an sich und vor Gott nach dem Sinn menschlichen Daseins und nach dem, was

der Mensch wissen kann, was er tun soll und was er hoffen darf (Kant). Die Ganzheit des

Menschen stand in Frage. Seit der Aufkldrung sind es aber nicht mehr in erster Linie Sinn,

Wesen und Ganzheit des Menschen, die in Frage stehen, sondern mannigfache Sonder-

interessen sehr verschiedener Wissenschaften bestimmen das anthropologische Fragen

und Denken. Die Medizin nimmt den Menschen z. B. bei seinem Krank-Sein, die Pala-
ontologie bei seiner Herkunft aus der Tierwelt, die Soziologie bei seiner Beeinflussung
durch gesellschaftliche Krifte, die Psychologie bei seiner Lernfahigkeit, seiner Entwick-
lung oder seinen Reaktionen auf die verschiedensten Einfliisse ... Und die Pddagogik?

Sie nimmt den Menschen bei seiner Erziehungsbediirftigkeit und darin bei Beziehungen

und Situationen, in denen der Mensch wird, indem er erzogen wird, in denen er ein Selbst

wird und in denen er lernt, selbst in die Welt hinein-zu-gehen, heraus aus der anfingli-
chen totalen Hilflosigkeit und Angewiesenheit, die nach Sorge, Zuverlédssigkeit, Treue
und Hilfe verlangten und hin zur Exploration von Welt und Ich, die nach Zutrauen und

Ermutigung, nach Freilassung und Befreiung ruft.

Es ist kein Geheimnis, dass die Padagogische Anthropologie nicht zu den bevorzugten
Arbeitsgebieten der modernen Erziehungswissenschaft gehort. Ist das nicht alles Stra-
tosphdren-Denken? wird gefragt; hat das irgendeinen Bezug zur téglichen Praxis der
Erziehung? Dies der Grund, dass es nicht allzu viele waren in den beiden letzten Jahr-
zehnten, die die pddagogische Anthropologie in die Mitte ihrer Arbeit gestellt haben
unter den Erziehungswissenschaftlern. Zu denken ist an Martinus Langeveld, an Hein-
rich Roth und etwa auch an Otto Friedrich Bollnow, A. Flitner und B. Gerner.

Der hier anzuzeigende Band macht es sich nun zur Aufgabe, den piddagogisch inter-
essierten Zeitgenossen nadherhin iiber das anthropologische Denken im Rahmen der
Erziehungswissenschaft zu orientieren und die sehr verschiedenen Denk- und For-
schungsansitze durch Originalbeitriage zu dokumentieren. Die Herausgeber haben allen
Autoren des Bandes einige Fragen vorgegeben, um die verschiedenen Ansitze vergleich-
bar zu machen:

— Worin sehen Sie derzeit die Hauptaufgaben der Pddagogischen Anthropologie;

— Wo sehen Sie Ansidtze zur Losung dieser Aufgaben?

— Welche Konsequenzen ergeben sich aus Ihrem Ansatz fiir die weitere padagogische

Theorie und fiir das padagogische Handeln?

Und dann die Autoren, die dem Alphabet nach vorgestellt werden: Zuerst kommt da

Ulrich Aselmeier, ein Vertreter der jiingeren Generation. Er beginnt mit einer Anklage an

die neuere Padagogik, die den Junglehrer zwar mit Kenntnissen tiber Curriculum und

Didaktik in die Praxis entlédsst, aber offensichtlich ohne einen Wissensschatz iiber die

Kinder, die ihnen jetzt anvertraut werden sollen. Wie steht es mit der Belastbarkeit von

Kindern, wie mit ihrem Tagesrhythmus, wie mit ihrer korperlichen und psychischen

Situation, wie mit ihrer Verflechtung in Beziehungen aller Art in Familie, Schule und auf

der Strasse? Angesichts dieser Defizite pliddiert Aselmeier fiir eine anthropologische

Pidagogik, die ihr Denken und Handeln wieder am Menschen orientiert und sich aufihn

als «priméren Bezugspunkt» ausrichtet: auf seine emotionalen, sozialen, psychomoto-

rischen und kognitiven Beziige, in denen er existiert und erlebend, bewertend und han-



Rezensionen 187

delnd steht. Was es dann um den Menschen ist, der er werden soll, wird nicht ganz
deutlich. Das ist anders bei Otto Friedrich Bollnow. Er weiss zwar mit H. Plessner darum,
dass der Mensch «als ein in der Welt ausgesetztes Wesen» sich selbst verborgen ist, aber er
ruft doch dazu auf, stets Bemiihungen anzustellen, sich in bildhafter Form zu vergegen-
wirtigen. Dazu gehort auch die Erarbeitung von Grundlagen fiir die Erziehung, die eben
nicht mehr in zeitlos apriorischer Weise entwickelt werden kénnen, sondern nur auf dem
Weg iiber eine hermeneutische Vergewisserung der Erziehungswirklichkeit, deren kriti-
sche Betrachtung unter den Gesichtspunkten anthropologischer Arbeit und den Versuch,
das Ganze und den Menschen zusammen zu begreifen. Es ist hier nicht der Ort breiter zu
werden, aber doch soll noch auf weitere wichtige Beitrige des anzuzeigenden Bandes
hingewiesen werden: auf Josef Debolavs «Pidagogische Anthropologie als Theorie der
individuellen Selbstverwirklichung», die in vielem an Langevelds Arbeiten zum Problem
erinnert, auf Werner Lochs «Der Mensch im Modus des Konnens» und Hans-Georg
Wittigs Versuch, einen neuen 6kologischen Humanismus mit anthropologischen Mitteln
der Pidagogik zu entwerfen. In die gleiche Richtung gehort auch Max Liedtke mit seinem
Beitrag «Piddagogische Anthropologie als anthropologische Fundierung der Erzie-
hung».

Fiir alle Beitrédge ist es kennzeichnend, dass sie mit grossem Ernst die Herkunftsge-
schichte ihrer Gedankenproduktion kritisch darstellen und fern von jeglichem Decisio-
nismus ihre jeweilige Position zu begriinden suchen. Was einen Theologen iiberrascht, ist
die nur sporadisch begegnende Bezugnahme auf theologische Denkfiguren (Bollnow,
Debolav, Loch). Offenbar ist es der Theologie in den letzten Jahrzehnten nicht gelungen,
ihr anthropologisches Denken so zu artikulieren, dass es zu einem Gespriach mit den
Wissenschaften hidtte kommen kénnen.

Klaus Wegenast, Bern

Johannes Glétzner (Hg.), Kritische Stichwdrter Religionsunterricht, Miinchen, Wilhelm
Fink Verlag, 1981. 342 S. DM 28.—.
Der Wilhelm Fink Verlag hat es mit den «Kritischen Stichwértern». In dieser Buchreihe
sollen offenbar verdriangte oder eben unbekannte Probleme in verschiedenen Bereichen
der Gesellschaft und vor allem in der « Welt» der Erziehung und Bildung aufgespiesst»,
aus verschiedener Sicht bedacht und mehr oder weniger «pfiffig» diskutiert werden. Der
vorliegende Band beschiftigt sich mit dem Problem eines konfessionellen Religionsun-
terrichts im Rahmen einer pluralistischen Gesellschaft. Dem Hg. Glotzner und einigen
Autoren ist ein solcher an die Kirchen gewiesener und vom Grundgesetz der Bundesre-
publik Deutschland garantierter Religionsunterricht zumindest unsympathisch. Deshalb
versucht das Buch «den Fehler der meisten Publikationen iiber den Religionsunterricht
zu vermeiden, namlich so zu tun, als gibe es nur eine katholische und eine evangelische
Form dieses Unterrichts». Die Frage, welches dann die gewlinschte Alternative sein solle,
wird auf verschiedene Weise beantwortet. Einmal zeitigen sich im Buch Sympathien
dafiir, «dass nicht nur den Religionsgemeinschaften, sondern auch ‘andersartigen Welt-
anschauungsgruppen ein Platz im Lehrplan’ eingerdumt wiirde», und zum anderen
begegnen auch Stimmen, die neben dem Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach
einen ebenso ordentlichen «Alternativ»-Unterricht fordern, weil so eine theoretische
Konfrontation mdéglich erscheine. Erwogen wird auch ein «Weltanschauungsunter-
richt», in dem alle mGglichen Positionen einschliesslich des Atheismus—aber nicht durch
ein und denselben Lehrer — zur Sprache kommen sollten. Unterhalb dieser Herausge-



188 Rezensionen

bermeinung gibt es aber in dem vorliegenden Reader auch noch ganz andere Positionen
und eine Fiille wichtiger und fiir den Religionslehrer unabdingbarer Information. Zu
denken ist hier vor allem an die «Sachartikel», die den Fragen der «Bibel im Religions-
unterricht (Jiirgen Lott), der «Didaktik» (Ursula Friichtel), der «Kreativitit» (Guido
Martini), dem «Kurssystem» (Klaus Gossmann/Klaus Onnasch), der «Leistungsmes-
sung» (Bernhard Jendorff), den «Lernzielen» (Reiner Preul), der «Motivation» (Horst
Klaus Berg), den «Schiilermeinungen» (Wolfgang Prawdzik), der «Schiilerorientierung»
(Erich Feifel), den «Unterrichtsmodellen» und vielen anderen Themen und Problemen
gelten. Interessant und wichtig erscheint es dem Rezensenten auch, dass sich der Hg. um
Informationen iiber religiose Erziehung im Rahmen nicht-christlicher Religionen in
Deutschland (Islam, Judentum) bemiiht hat, und sich auch nicht scheut, geradezu pole-
mische Stimmen gegen einen Religionsunterricht in den 6ffentlichen Schulen zu Wort
kommen zu lassen. Hierher geh6ren z. B. die « Thesen gegen den Religionsunterricht»
von Ingrid Matthdus und Silke Gerigk-Groth, aber auch der den «Rechtlichen Bestim-
mungen» gewidmete Beitrag von Erwin Fischer. Was die rechtlichen Bestimmungen
anbetrifft, hdtte m.E. zumindest auch noch eine andere Stimme Platz finden miissen,
denn Fischer ist durch dezidiert antikirchliche Ausserungen, was den Religionsunterricht
anbetrifft, bekannt geworden und deswegen wohl kaum dazu geeignet, hier als einziger zu
Wort zu kommen,

Es ist in einer kurzen Besprechung nicht moglich, alle positiven und negativen Ein-
driicke zu beschreiben, doch scheint es mir wichtig, wenigstens einem Gesamteindruck
Stimme zu verleihen:

Wir haben hier ein bei aller «Lastigkeit» brauchbares «Lexikon» fiir eine Erstorien-
tierung iiber anstehende Probleme des Religionsunterrichts. Die «Stichworter» sind
sachangemessen ausgewihlt und von Fachleuten verschiedener Couleur bearbeitet.
«Konzeptionen des Religionsunterrichts», Religionsunterricht und Schule», «Religions-
unterricht und andere Facher», «Religionsunterricht anderer Religionsgemeinschaften»,
«Plddoyers fiir die Abschaffung des Religionsunterrichts» und eine allgemeine «Bilanz»
der Stellung des Religionsunterrichts in der Gesellschaft kennzeichnen das Gesamtspek-
trum des Buches, das vor allem die lesen sollten, die etwas vom Metier verstehen und
nicht zu rasch tiber Stichworte wie « Dogmatismus», «Indoktrination», «amtskirchliche
Gingelung» und dhnliche stolpern. Hinter solchen Signalworten findet sich viel Erwi-
genswertes, das unserem schwierigen, aber schénen Fach weiterhelfen kann. Wer etwas
davon weiss, wie wichtig gerade eine konfessionelle und identifizierbare Orientierung als
«Angebot» an unsere junge Generation ist und wie gefdhrdet viele Jugendliche in ihrem
Werdeprozess ohne iliberzeugende Identifikationsangebote sind, der hort Kritik noch
anders als mit Aggressionen, nimlich mit offenen Ohren und einer durch wenig zu
erschiitternden Lernfihigkeit.

Klaus Wegenast, Bern

A.Vergote, A.Tamayo u.a., The Parental Figures and the Representation of God, Reli-
gion and Society 21, Mouton Publishers, The Hague/Paris/New York 1981. XII +
255 pp. DM 55.—-.

Nach einer Reihe dhnlicher Arbeiten aus der Umgebung des Lowener Religionspsycho-

logen A.Vergote beschiftigt sich dieser Band mit den Beziehungen zwischen Vater-,

Mutter- und Gottesvorstellungen. Dabei werden nicht die biographisch erinnerten

Elternbilder untersucht, sondern die Vater- und Muttergestalt als Elemente des als giiltig



Rezensionen 189

erachteten Funktions- und Wertsystems (also die «Symbolfiguren» Vater und Mutter).
Welche Verbindungen weist die Reprasentation Gottes zu diesen Figuren auf, und wie
sind die erhobenen Sachverhalte zu interpretieren?

Nach cinleitenden Bemerkungen stellen A. Vannesse und P.de Neuter das Hauptin-
strument der Untersuchung dar, einen Fragebogen (Semantic Differential Parental Scale
= SDPS) mit 36 Items, die je zur Hilfte (auf Grund umfangreicher Vorabklidrungen) als
typisch zum Vater bzw. zur Mutter gehorig gelten diirfen (z. B. «Kraft», « Macht», «der
Vorschriften erldsst» usw. gegeniiber «ist iliberaus geduldig», «warmherzige Zuflucht»
usw.). Der Test wurde in verschiedenen Sprachen validiert, so dass die Vater-, Mutter-
und Gottesvorstellungen in verschiedenen geographischen Regionen beschrieben, ver-
glichen und interpretiert werden konnten. (Ergidnzend gelangen fiir gewisse Untersu-
chungen noch andere Tests zur Anwendung.)

Sodann gehen weitere Studien einzelnen Untersuchungen mittels des SDPS nach.
G. Vercruysse und P.de Neuter untersuchen anhand belgischer (unterschieden zwischen
Flamen und Wallonen), amerikanischer und italienischer Ergebnisse die Art und Weise,
wie «viterliche» Faktoren in der Symbolfigur der Mutter verankert sind und umgekehrt,
und in welcher Weise die Gottesfigur analoge Bedeutungen evoziert. A. Tamayo ver-
gleicht in einem weiteren geographischen Rahmen: Er arbeitet mit (katholischen) Grup-
pen aus Belgien, Zaire, Kolumbien, Indonesien, den Philippinen und den USA. Dadurch
werden gesamtkulturell bedingte Variationen im Verhéltnis zwischen den drei unter-
suchten Grossen deutlich. Verschiedene weitere Arbeiten gehen einzelnen soziologi-
schen und kulturellen Faktoren nach, welche die Interrelationen zwischen Vater-, Mut-
ter- und Gottesfigur mitbestimmen: Alter, Bildungsstand, Grad der religiésen Uberzeu-
gung usw. Besonders interessant in diesem Zusammenhang sind einmal ein Vergleich
zwischen einer Gruppe indisch-hinduistischer und einer Gruppe kanadisch-katholischer
Studenten, sodann eine Untersuchung spezifischer Abweichungen der Vorstellungen
angehender Geistlicher und Ordensfrauen von denen entsprechender Kontrollgruppen.
Schliesslich gehen A.Tamayo und P. St.-Arnaud den Eltern- und Gottesbildern von
Schizophrenen und Delinquenten nach. A. Vergote fasst die Ergebnisse zusammen und
zieht weitergehende Konsequenzen.

Die verschiedenen Untersuchungen zeigen zunichst, dass sowohl Vater- wie Mut-
terfigur nicht nur mit den fiir sie typischen Bedeutungen besetzt sind, sondern dass sie
wechselseitig auch Eigenheiten der anderen Figur aufweisen. Vater und Mutter stellen
also ein Beziehungsgeflecht dar, das wohl zwei Pole aufweist, aber die Beziechung zum
Kind gemeinsam prégt. Dabei steht bei der Mutter die unbedingte Liebe, beim Vater eine
durch Autoritdtsausiibung und Forderungen relativierte Zuwendung im Zentrum. Die
Gottesvorstellung vereinigt beide Aspekte der Elternbilder auf'sich, wobei jedoch in allen
christlichen Untersuchungsgruppen (mit Ausnahme derer aus den USA!)der miitterliche
Faktor der unbedingten Zuwendung dominiert. Im Hinblick auf die Komplexitit des
Gottesbildes freilich zeigt sich eine hohere Ahnlichkeit zwischen Gottes- und Vaterfigur.
Was die Resultate im einzelnen betrifft, so muss auf die Studie selbst verwiesen wer-
den.

Bedauerlich ist, dass sich der Kreis der Befragten weitgehend aus stark katholisch
gepragten Kreisen rekrutiert (meist sind zwischen 80 und 90% regelmassig praktizierende
Katholiken). Da sind auch die Aussagen Distanzierter — eine wissenssoziologische Bin-
senweisheit — nicht allzu aussagekriftig. Eine einzige Untersuchung betrifft eine Gruppe
hinduistischer Studenten aus Indien, welche signifikant andere Ergebnisse zeitigt als die



190 Rezensionen

iibrigen Arbeiten. Aber iiber den Hintergrund dieser indischen Studenten ist zu wenig
bekannt, als dass die Resultate einigermassen zureichend interpretiert werden kdnnten:
Die Befragung erfolgte mit der englischen Version des SDPS (und einem anderen eng-
lischen Test); sind die Befragten englischsprachig sozialisiert, ist Englisch ihre religiGse
Sprache? Von welchem hinduistischen Hintergrund kommen sie her? Mit welchen
traditionellen Vorstellungen und Wortern assoziieren sie das im Test erfragte «divinity» ?
Insgesamt liefert die Untersuchung brauchbare Angaben also nur iiber die Eltern- und
Gottesvorstellungen der katholischen Bildungs- (bzw. Mittel- und Ober-) Schicht in
unterschiedlichen kulturellen Kontexten.

Die Hypothesenbildung der Arbeit ist stark an den religidsen und nichtreligiosen
Eltern- und Gottesbildern der abendlédndischen Tradition orientiert. Entsprechend fallen
die Resultate relativ traditionell aus (wobei es immerhin bemerkenswert ist, wie eindeutig
das Zerrbild des christlichen Gottes als eines autoritidren Vaters falsifiziert wird). Es wére
zu fragen, ob nicht sprachlich weniger konventionell vorgeprigte Items authentischere
(im Sinne einer grossen Distanz zur religids-traditionellen und einer grosseren Nihe zur
lebenspraktischen Alltagssprache) Resultate erbracht hitten. Dann hétten sich vermu-
tungsweise kompliziertere Beziehungen zwischen Eltern- und Gottesbildern gezeigt, und
vielleicht wire die Ubertragung von Elternpridikaten auf Gott und iiberhaupt die Sicht
Gottes als einer «Person» etwas problematischer in Erscheinung getreten.

Fritz Stolz, Ziirich

Roswita Guist, Die religionspddagogische Vertretbarkeit der biblischen Vaterfigur. Zum
Problem der Gottesdarstellung, Europdische Hochschulschriften, Reihe XXIII
Theologie, Peter D. Lang, Frankfurt a. M., Bern 1981. 120 S. Fr. 31—

Die Verf.in, Religionspadagogin und Schulleiterin, berichtet iiber eine Befragung von 73

Schulkindern verschiedenen Alters iiber derqn Gottes- und Jesusvorstellungen, deren

Beziehungen zu Vater und Mutter und {iber deren religidse Praxis. Sie skizziert dann

biblische Vatervorstellungen, zitiert eine Reihe von Dogmatikern und Religionspsycho-

logen, die sich zur Frage nach zeitgemissen Gottesvorstellungen und Gottesbezeichnun-
gen gedussert haben. Die Hypothese der Verfiin: Die Schwierigkeiten der heutigen

Schiiler mit dem Vaternamen Gottes haben mit epochalen Sozialisationsfaktoren der

Vorkriegs-, der Kriegs- und der Nachkriegsgeneration zu tun. Sie hélt es flir falsch, aus

den Aussagen der Bibel ein Vaterbild herauszuarbeiten und dieses den Kindern von heute

als giiltige Gottesvorstellung zu vermitteln, denn das wire das Vaterbild einer ldngst
vergangenen Zeit. Nach ihrer Meinung «besteht fiir jede Lebensaltersstufe eine andere

Gotteserfahrbarkeitsbefdhigung». Dem Grundschulkind miisse darum Gott mit seinen

schiitzenden, helfenden, miitterlich-viterlichen Eigenschaften erfahrbar gemacht wer-

den, der Pubertierende bekomme Zugang zu Gott durch das Bild des guten Freundes, der

Adoleszente durch das des liebenden Partners und der Erwachsene durch Jesus, den

«vollkommenen Menschen, der uns Vorbild und Wegweiser zur Gotteserfahrung sein

will»,

R. G. wendet sich mit ihrer Schrift an Religionslehrer. Einen Beitrag zur wissenschaft-

lichen Diskussion des Themas bietet sie nicht, da sie in ihrem Umgang mit empirischen

Methoden zu unkritisch ist und in der Auseinandersetzung mit theologischen und psy-

chologischen Autoren an der Oberflache bleibt. In ihren Literaturhinweisen sind manche

falsche Angaben.
Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 191

Johannes Lihnemann/Ursula Hahlbohm, Jesus Christus. Erarbeitet auf Grund der Stu-
dienbriefe «Jesus von Nazareth/Christologie» der Evangelischen Arbeitsstelle Fern-
studium fiir kirchliche Dienste, Hannover, Studienbiicher Religion, Verlag Moritz
Diesterweg und Sauerldnder, Frankfurt a.IM. und Aarau, 1980. 192 S.

Das Buch ist gedacht als Lehrmittel fiir den Grundkurs des Religionsunterrichts an der

Sekundarstufe II und fiir das Selbststudium zur Einfiihrung in die Theologie. Es bietet

konzentriert und tibersichtlich eine Fiille von theologischen Informationen: historische

Ausfiihrungen zur Zeit Jesu, Materialien zu den Fragen der Lehre und des Wirkens des

historischen Jesus, eine Erorterung der Auferstehungsfrage und der Deutung von Kreu-

zestod und Auferstehung im NT, einen Uberblick iiber die christologischen Bekenntnisse
der Alten Kirche und einen Bericht iiber einige christologische Entwiirfe gegenwirtiger

Theologen. Das Buch schliesst mit Darlegungen iiber verschiedene Modelle der Nach-

folge in Geschichte und Gegenwart. Das Selbststudium wird durch Denkfragen im Text,

Anregungen zur Weiterarbeit und Literaturhinweise erleichtert. Trotz der Stoffiille wird

der lernwillige Leser durch dieses Buch, wie mir scheint, nicht iberfordert. Ob ein Leser

ohne Vorkenntisse aber durch die konzentrierte Vermittlung von Thesen und Theorien,
an denen Generationen von Theologen gearbeitet haben, mehr bekommt als eine vage

Ahnung der vorhandenen Probleme, das ist ungewiss.

' Walter Neidhart, Basel

Hubertus G. Hubbeling, Einfiihrung in die Religionsphilosophie, Uni-Taschenbiicher

1152, Vandenhoeck und Ruprecht, Géttingen 1981. 240 S.

Man kann dieses Werk des Groninger Religionsphilosophen — es stellt trotz seines relativ
bescheidenen Umfangs ein diese Bezeichnung verdienendes Werk dar — unter zwei
Gesichtspunkten wiirdigen: einmal als eine Orientierung iiber das Wesen der Religions-
philosophie als eines eigenstidndigen philosophischen Unternehmens in Unterschieden-
heit von Religionswissenschaft und Theologie und zugleich im Blick auf die Bedeutung,
die ihm fiir jene zukommt, zum andern aber als Versuch einer Grundlegung und Ent-
faltung einer eigenen Religionsphilosophie in kritischer Bezugnahme auf historische
Gestalten dieser Disziplin und Verwendung einzelner von ihren heutigen Reprisentan-
ten vertretener Methoden und Positionen.

Was die informierenden Partien betrifft, so stellen sie dem Titel des Buches entspre- .
chend eine ausgezeichnete Einfiihrung in die Geschichte der Religionsphilosophie, ihre
verschiedenen Fragestellungen, Antworten und Probleme dar, von Anselm und Thomas
iiber Spinoza, Kant, Hegel und Kierkegaard bis zu Wittgenstein, I. T. Ramsey und Harts-
horn, einschliesslich Schleiermacher, Brunner und Barth und vieler anderer weniger
bekannter holldndischer und englischer Autoren. Besondere Aufmerksamkeit widmet H.
den Gottesbeweisen und deren Weiterfiihrung in heutiger linguistischer Logik und Pro-
cess-Philosophy. Die diesbeziiglichen Details bringt er in einer Reihe von Appendices,
auf deren nicht ganz leicht nachzuvollziehende Ausflihrungen er sich, wenn auch nicht
ohne Kritik, fiir seine Religionsphilosophie stiitzt.

Im Grunde aber ist sein System sehr einfach, wenn auch nicht immer iiberzeugend. Es
besteht aus zwei Teilen, einer erkenntnistheoretischen Begriindung einer «philosophi-
schen Gotteslehre» und einer Entfaltung der Gehalte «religioser Erfahrung» zu einer
«religidsen Welt- und Lebensanschauungy», der der erste Teil als «rationales Funda-
ment» dienen soll. Als solche Gehalte erkenntnisméssig begriindeter religioser Erfahrung



192 Rezensionen

behandelt er hier unter Einbeziehung eines reichen religions-, geistes- und kulturge-
schichtlichen Materials die Hauptpunkte der traditionellen christlichen Dogmatik.
Wenn auch anzuerkennen ist, dass der Verf. auf diese Weise anstelle eines Sich-
Berufens auf irrationale Autoritdten oder bloss individuelle Erlebnisse eine tragfahige
Selbstvergewisserung und ein iiberzeugendes Argumentieren in Glaubenssachen ermdog-
lichen will, so erscheint es doch fraglich, ob ihm dies an Hand seiner Unterscheidung
verschiedener moglicher «strengerer» oder «wengier strengen» Logiken auch wirklich
gelingt, gesteht er doch gelegentlich selber: Der Grundgedanke des Buches ist, dass sich
jeder religiose Satz verteidigen ldsst; es kommt nur darauf an, den philosophischen
Voraussetzungen auf die Spur zu kommen. Diese werden aber nur dann Uberzeugungs-
kraft haben, wenn sie in einem hinreichend strengen System untergebracht werden kon-
nen» (101). Wenn er die Entscheidung in bezug auf die jeweils zu verwendende Logik von
deren Zweckmassigkeit abhingig machen will, so fiihrt dies entweder zu einem Relati-
vismus, wie er ihn mit seinen hidufigen Zugestdndnissen, dass man auch anders als er
denken konne, bestétigt, oder aber zu einer Apologetik als Verteidigung eines zuvor
eingenommenen Standpunktes, wie er z. B. darin in Erscheinung tritt, dass er Offenba-
rung zum Bereich von Erfahrung rechnet. Das Resultat wéire dann wohl so etwas wie eine
Neuauflage einer «verniinftigen Orthodoxie».
Fritz Buri, Basel

Suchanzeige

Fiir eine Dissertation iiber Bernhard Duhm wird iiber evtl. in Privat-
besitz befindliche Briefe, Vorlesungsnachschriften oder sonstige Mate-
rialien, aber auch iiber personliche Erinnerungen Nachricht erbeten an
Ingo Bleckmann, Piusallee 58, D-4400 Miinster.



	Rezensionen

