
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Theologische Realenzyklopädie, hg. v. G. Krause - G. Müller u. a., Bände V, VI und VII,
Berlin, W.de Gruyter, 1980-1981. 805, 786 und 802S.

Die letzten drei Bände der TRE sind dem Buchstaben B und C bis «China» gewidmet.
Nimmt man die 4 Bände zum Buchstaben A hinzu, so macht das bereits sieben Bände. In
der RE hatte das gleiche Material in 3 Bänden Platz. Das lässt ahnen, dass das ursprüngliche

Projekt (zuerst war von 25 Bänden die Rede ; der derzeitige Prospekt von de Gruyter
spricht vorsichtig von «etwa 30 Bänden») wohl weit überschritten werden wird. Aber
angesichts des wirklich enzyklopädischen Überblicks über alle Gebiete der Theologie,
die die bisherigen Bände bieten, bedauert man dieses Anschwellen keineswegs, zumal die
einzelnen Lieferungen jetzt zügig erscheinen.

Im folgenden soll zuerst eine Übersicht über die behandelten Stichworte gegeben

werden, dann sollen zwei besonders wichtige Themenkreise herausgegriffen werden. Was

zuerst auffällt, ist die grosse Liste von behandelten Persönlichkeiten aus der Kirchen- und
Theologiegeschichte: sie reicht von der Alten Kirche (etwa Bardesanes, Basilides, Basilius

v. Caesarea, Benedikt v. Nursia [dazu ein schöner Artikel von S. Frank über die

Benediktiner], Boethius, Caesar v. Arles, Calixt I., Cassian, Cassiodor) übers Mittelalter
und die Reformationszeit (u.a. Th.Becket, Beda Venerabiiis, Berengar v. Tours, Bernhard

v. Clairvaux, A. Blarer, G. Biel, J. Boehme, Bonaventura, Bonifatius, J. Brenz, Bri-
çonnet, Bucer, Bugenhagen, Bullinger, Cajetan, Calvin) bis in die neuere und neueste

Theologiegeschichte hinein (K.Barth, W.Bauer, F.C. Baur, A.Bea, Blumhardt Vater
und Sohn, D. Bonhoeffer, W. Bousset, E. Brunner, R. Bultmann, O. Casel), wobei auch

Nichttheologen (z.B. J.S. Bach, N.Berdijajew, G.Bruno und Nichtchristen (etwa
L.Baeck, E.Bloch, M.Buber, A.Camus) ihren Platz haben. Gut vertreten ist auch die
Rubrik der geographischen Stichworte: neben ganzen Ländern (Baden, Baltikum, Bayern,

Brandenburg, Braunschweig, Böhmen und Mähren, Bulgarien, China; speziell
erwähnt zu werden verdient der Artikel über Byzanz von J. Meyendorff, da er gleichzeitig
eine Selbstdarstellung der orthodoxen Christenheit ist) sind es vor allem die
Universitätsstädte, die das Interesse finden (Basel, Berlin, Bern, Bonn, Breslau, Cambridge,
Chicago); die deutschen Landschaften und Städte haben dabei eindeutig das Übergewicht: ist
das Zufall? Die von der TRE sorgfältig gepflegte Rubrik der Darstellungen von Kirchen,
Denominationen und nichtchristlichen Religionen hat diesmal nur wenige, aber wichtige
Stichworte: Baha'ismus, Baptisten, Brüderunität und -gemeinde (vgl. Böhmische
Brüder), Bruderschaften-Schwesternschaften-Kommunitäten, Buddhismus, Chinesische

Religionen. Es darf wohl hier kritisch angemerkt werden, dass im allgemeinen Archäologie,

Architektur und Kunst bis jetzt etwas zu kurz kommen: vgl. Baptisterium,
Barock, Bibelillustration, z. T. Byzanz (der im übrigen ausgezeichnete Artikel «Bilder»
ist doch hauptsächlich auf den theologischen Aspekt der Frage konzentriert).

Auf die von mehreren Autoren bestrittenen Längsschnitte zu einem Thema - einer

Spezialität der TRE - freut man sich immer besonders. Diesmal hat es sich so ergeben,
dass diese Artikel um zwei Schwerpunkte kreisen: um die mit der Busse zusammenhängenden

Fragen, und um den grossen Komplex Bibel andererseits. Ich will mich in meiner
Besprechung auf diese zwei Themen beschränken (andere, auch wichtige Längsschnitte



Rezensionen 169

sind u.a. folgenden Stichworten gewidmet: Autorität, Barmherzigkeit, Bekehrung,
Benediktionen, Beruf, Bestattung, Bild Gottes, Bildung, Bischof, Bund, Charisma, Chilias-
mus).

1. Busse. Hier wird eine grossartige Freske der Entwicklung des Bussgedankens und
der Busspraxis im AT und NT sowie im Judentum und Christentum entworfen. Gerade
die gemeinsame Behandlung des Themas in den beiden Schwesterreligionen lässt die tiefe
Verwandtschaft ihrer religiösen Zentralgedanken erkennen.

Im AT sind die Bussvorstellungen um das Verbum sûb konzentriert; «während der

ganzen hier verfolgten Zeit lässt sich eine gewisse Zweigleisigkeit beobachten von
kultisch-liturgischen Einrichtungen, zu deren Vokabular <umkehren zu Jahwe> zu gehören
scheint, und von der Prophétie bis zu den deuteronomistischen und chronistischen
Stücken von Scheit- und Drohworten und vor allem Mahnreden ohne jeden Bezug zum
Kultischen» (438 ; P. Welten). Im Judentum wird die Busse terminologisch mit dem Wort
tesûbâh verknüpft. Sie ist der innere Vorgang echter Reue des Sünders, die nicht auf
äussere Sühnehandlungen angewiesen ist, aber durch Fasten verstärkt werden kann;
gewisse Zeiten werden bevorzugt (Jahresanfang bis Versöhnungstag). Im Mittelalter werden

die Beichte und die Bussleistungen wichtig; im Chasidismus gewinnt speziell der
Zaddik als Beistand an Bedeutung. «Busse ist ein wesentlicher Bestandteil geheiligter
Lebensführung, ein permanenter Versuch, sich nicht nur von den verübten Sünden,
sondern auch von den guten Werken abzukehren, sofern diese der selbstgenügsamen
Freude am Dienst Gottes ermangelten, wie sie denen zukommt, die Gott nahe sein

wollen» (445; L.Jacobs).
Jesus setzt beim eschatologischen BussrufJohannes des Täufers ein (cf. die einmalige

Taufe stellt aber den Heilszuspruch der genahten Gottesherrschaft ins Zentrum seiner

Botschaft; freilich ist damit der radikale Ruf in die Nachfolge verbunden. In der frühen
nachösterlichen Gemeinde «lassen sich vier Verwendungsbereiche des Bussrufes bestimmen:

eine von Judenchristen an Israel gerichtete Umkehrpredigt, die in Kontinuität zur
Verkündigung des Irdischen steht; eine Umkehrpredigt hellenistischer Judenchristen an

Juden, die das Geschick Jesu zum Anlass dafür nimmt, dass Israel zu Gott umkehren solle
im Glauben an Jesus; eine Umkehrpredigt an Heiden, die die Abwendung von Göttern
und die Hinwendung zum wahren Gott verkündigt und dabei Jesus als Retter vom
endzeitlichen Zorn einfuhrt. Endlich begegnet das Bussthema, von diesen Missionssituationen

unterschieden, im Zusammenhang der Gemeindezucht» (449 ; J. Becker).
Einen ausgezeichneten Abriss der Geschichte des Busswesens in Alter Kirche,

Mittelalter und Reformationszeit gibt G.A. Benrath; die allmähliche Ausgestaltung der
öffentlichen Busse in der westlichen und östlichen Kirche (vgl. dazu die Textsammlung
von H. Karpp, Die Busse, Zürich 1969) wird in der mittelalterlichen Kirche abgelöst von
der im Mönchtum entstandenen privaten Beichte, mit der sich die Reformatoren dann

ganz entscheidend auseinanderzusetzen haben. Es ist aber beachtenswert, dass man in der
Kirchengeschichte immer wieder auch um die innere Busse im Sinn der Gottesliebe

gewusst hat (vgl. schon Clemens v. Alexandria und Origenes, dann etwa die deutsche

Mystik). Die weitere geschichtliche Darstellung (prot. Orthodoxie, Pietismus, Schleiermacher,

Neuprotestantismus, K. Barth) wird von F. Wagner in seine dogmatische Besinnung

hineingenommen, da sie in die moderne Problematik einmündet. Busse ist «positiv
als der in der Einheit von Busse und Glaube begründete Vorgang zu beschreiben. Diese

Einheit ist so zu bestimmen, dass die Busse als Reue und Sinnesänderung in dem
Vertrauen aufdas Evangelium wurzelt. Busse in diesem Sinne stellt dann den fundamentalen



170 Rezensionen

Akt der Neukonstitution des Menschen dar; durch sie wird eine Antwort auf die Frage

gegeben, wie der Mensch zum Christen werden kann» (482). Die Artikelserie schliesst mit
einer ethisch-ökumenischen Betrachtung von I.Lonning und einem Kapitel zu den

kirchlichen Buss- und Bettagen von L. Schmidt.
Gegenüber dem Stichwort Busse ist das verwandte Stichwort Beichte mehr auf das

praktisch-theologische Interesse ausgerichtet. So ergeben sich nicht einmal in der

Behandlung der geschichtlichen Partien (Mittelalter: I.W. Frank; Reformationszeit:

E.Bezzel; Neuzeit: H.Obst) erhebliche Überschneidungen. M.Mezger gibt einen

ausführlichen, interessanten Überblick über die gegenwärtigen Fragestellungen (vgl.
weiterhin den Artikel Bann von P.Welten, C.-H. Hunzinger, C.Thoma, G.May und
C. Link).

2.Unter dem Stichwort Bibel sind 5 Artikel zusammengefasst, die z.T. recht
verschiedene Gegenstände behandeln. Es beginnt mit einer Geschichte des Kanons des ATs,
aus der Feder von G. Wanke ; dann folgt eine Übersicht über «Die Heiligen Schriften des

Judentums im Urchristentum», d.h. über die Frequenz ihrer Benützung und über ihre

theologische Bedeutung in den einzelnen Schriften des NT (E. Plümacher). W. Schnee-

melcher fahrt daraufmit der Darstellung der Bildung des neutestamentlichen Kanons fort
(er neigt in seinem Beitrag - mit W. G. Kümmel [vgl. schon Th. Zahn], gegen H. v.
Campenhausen [vgl. schon A. v. Harnack] - der Auffassung zu, wonach man die Bedeutung
Marcions für die Kanonbildung nicht überschätzen dürfe). Ein weiterer Bonner Theologe,

H. Karpp, hat es unternommen, die «Funktion der Bibel in der Kirche» in gestraffter

Form (48-93) durch alle Epochen der Kirchengeschichte hindurch nachzuzeichnen.

Er ordnet das Material mehr oder weniger nach folgendem Schema: Autorität der Bibel -
Verbreitung der Bibel - Schriftauslegung und Schriftverständnis - Anwendung und

Wirkung der Bibel. Der Verf. weiss geschickt das Allgemeine mit dem Detail zu würzen.
Seine Aufgabe war nicht leicht, da «Bibelübersetzungen» ein eigenes Stichwort bilden
(s. u.) und die «Schriftauslegung» in einem späteren Band der TRE eigens behandelt
werden wird; zudem waren Überschneidungen mit dem Artikel «Bibelwissenschaft»

(s.u.) nicht ganz zu vermeiden. Sehr beherzigenswert sind die Schlussfragen des Verf.s,
S.90f. (H. Karpp hat übrigens auch den Artikel «Biblizismus» verfasst). K. Wegenast
schliesst die Artikelserie mit einem praktisch-theologischen Abschnitt über die Bibel im
kirchlichen Unterricht im weitesten Sinn (auch Predigt und Bibelstunde).

Die Mitarbeiter des von K.Aland geleiteten Instituts für neutestamentliche Textforschung

in Münster i. W. haben sich an diesem Band in hervorragender Weise beteiligt: sie

haben die ganze Masse der neutestamentlichen Handschriften und der alten Übersetzungen

des NTs vorgestellt; die Frucht einer mehr als 20jährigen intensiven Arbeit wird
hier sichtbar. Für den alttestamentlichen Teil der gleichen Stichworte «Bibelhandschriften»

und «Bibelübersetzungen» zeichnet S. P. Brock in Oxford allein; eine beachtliche

Leistung Die Schriftleitung der TRE hat weiterhin 5 Autoren die Aufgabe anvertraut,
die Bibelübersetzungen in sämtlichen europäischen Sprachen seit dem Mittelalter bis in
die Neuzeit zu erfassen; es ist dabei eine eindrückliche Aufzählung auf 70 Seiten
entstanden (den 1483 nicht-europäischen Bibelsprachen ist demgegenüber nur ein allgemeiner

Überblick von 12 Seiten gewidmet ; warum die Disproportion Der ganz vorzügliche
Artikel von K. A. Knappe über die Geschichte der Bibelillustrationen (mit vielen Bildern)
verdient eigens hervorgehoben zu werden.

Unter dem Stichwort «BibelWissenschaft» findet man zuerst, im alttestamentlichen

Teil, einen Abriss der Geschichte der Archäologie des Alten Orients und Palästinas



Rezensionen 171

(V.Fritz), dann die Geschichte (J.W. Rogerson) und den aktuellen Stand (B.J.Diebner)
der alttestamentlichen Forschung. Eine ausgezeichnete, umfassende Arbeit hat O. Merk
in Erlangen vorgelegt: er stellt nicht nur die Geschichte der neutestamentlichen Wissenschaft

bis zur jüngsten Gegenwart dar (dazu 14 Seiten Bibliographie sondern er hat auch
noch den neutestamentlichen Teil der «Biblischen Theologie» bestritten; sehr schön und
kompetent sind die verschiedenen Forschungsepochen herausgearbeitet. Für den alt-
testamentlichen Teil (Forschungsgeschichte und Theologie) der «Biblischen Theologie»
zeichnet W. Zimmerli; gegenüber G.v.Rad sucht er, wie bekannt, verstärkt nach der
«Mitte» des ATs. Was dem Leser bei der «Biblischen Theologie» allgemein auflallt, ist
die Tatsache, dass entgegen der Absicht der Gründer der Disziplin bis in die jüngste
Vergangenheit vorwiegend alttestamentliche oder neutestamentliche Theologie getrieben

worden ist ; erst heute (cf. H. Gese, P. Stuhlmacher) wird der Ruf nach einer wirklich
biblischen Theologie neu erhoben.

Willy Rordorf Neuchâtel

Theofried Baumeister, Die Anfänge der Theologie des Martyriums, Münsterische Bei¬

träge zur Theologie 45, Aschendorff, Münster i.W., 1980. XI+356S.
Die vorliegende Habilitationsschrift des Mainzer Patristikers ist ein sehr nützliches Buch,
gerade weil es sich zunächst einmal beschränkt auf eine möglichst genaue Erfassung der

Anfange der Theologie des Martyriums in den verschiedenen Schriften des NTs und der
nichtkanonischen Literatur der frühen Kirche bis zum Polykarpmartyrium, ohne
voreilig zu systematisieren. Mit dem Polykarpmartyrium ist gewiss ein erster Abschluss

erreicht; aber man wartet gespannt auf die Fortsetzung, die der Verf. für die Reihe
«Traditio Christiana» versprochen hat.

Baumeister hat zwei «Engführungen» bewusst vermieden: 1. Im Unterschied zur
einseitigen These von Campenhausen's in seinem klassischen Buch «Die Idee des

Martyriums in der Alten Kirche», der die Spezifizität des christlichen Martyriums zu absolut
heraushob, berücksichtigt Verf. in einem 1. Kap. die jüdische Martyriumsdeutung seit der
Makkabäerzeit als entscheidenden Hintergrund der christlichen Martyriumstheologie
(vgl. in neuerer Zeit O. Perler, W.H.C.Frend); der hellenistische Einfluss ist dagegen

geringer anzuschlagen und erreicht das Christentum weitgehend über das hellenistisch
geprägte Judentum. 2. Im Unterschied zur Arbeit von N. Brox, «Zeuge und Märtyrer»,
reduziert Verf. die Thematik nicht auf die terminologische Frage, wie der «Zeuge» zum
«Märtyrer» geworden ist, sondern zeichnet die ganze Entwicklung der Deutungen von
Verfolgung und Tod um des Glaubens willen nach; ein Kap. (257-270) ist aber auch der
Frage des Ursprungs des Märtyrertitels gewidmet, wo Verf. zu einer originellen, wohl
wirklich weiterführenden These kommt: der Ursprung des Märtyrertitels ist in Kleinasien

zu suchen, und zwar entscheidend von Ignatius von Antiochien beeinflusst: «Der
Märtyrer ist jemand, der im Raum der Erlösungswirklichkeit und mit Bezug zum Leiden
Christi das Wort seines Glaubens durch die Tat des Todes um des Glaubens willen
bekräftigt und damit seinen Glauben in der dem Jünger Christi höchstmöglichen Tat
äussert» (266). Stoischer Einfluss mag dabei mitgewirkt haben.

Die neutestamentlichen Schriften werden - mit gutem Grund - in zwei Gruppen
eingeteilt: Evangelien und Apostelgeschichte aufder einen Seite, Briefe und Offenbarung
auf der andern Seite, weil in den letzteren, wenn sie auch z.T. älter als die Evangelien
sind, die Verfolgungssituation der Gemeinden sich unmittelbarer abzeichnet. Innerhalb



172 Rezensionen

der zwei Gruppierungen sind die einzelnen Schriften mehr oder weniger chronologisch
geordnet und besprochen : Logienquelle - Markus - Matthäus - Lukas/Apostelgeschichte

- Johannes/I Johannesbrief; I Thess. - Gal. - I/Il Kor. - Phil. - Philemon - Rom. -
Deuteropaulinen - Past. - Hebr. - I Petr. - Offenbarung. Jedesmal folgen wertvolle
Zusammenfassungen der erarbeiteten Resultate.

Im NT wird nur in der Offenbarung die Martyriumsidee verselbständigt, in der
nichtkanonischen Literatur geschieht das immer häufiger; sie wird darum in einem
gesonderten Teil behandelt. Im einzelnen werden I Clem. (sehr ausfuhrlich), Didache,
Petrusapok., Hirt des Hermas, Ignatius von Antiochien (sehr schön werden hier die
Parallelen zu Paulus und Johannes herausgearbeitet), Polykarpbrief und -martyrium
untersucht.

Im abschliessenden Überblick werden die Hauptmotive der Theologie des Martyriums

in jüdischer und christlicher Tradition nochmals herausgestellt (die folgende
Numerierung stammt von mir): 1. die vorherrschende jüdische Theologie des Martyriums ist die

apokalyptische ; unter hellenistischem Einfluss wird auch die Idee der sofortigen Unsterblichkeit

des Märtyrers nach seinem Tod rezipiert (hier wäre es interessant, denselben
Einfluss auf die christliche Tradition zum Gegenstand einer eigenen Untersuchung zu
machen). 2. Die apokalyptisch-eschatologische Tradition wird vom Christentum zwar
übernommen, aber mit der Überzeugung von der Heilsgegenwart verbunden. 3. Im
Christentum gewinnt die auf Jesus zurückgehende Forderung der Nachfolge - wenn es sein

muss, bis zum Tod - eine zentrale Bedeutung; unter hellenistischem Einfluss gesellt sich
dazu die Idee der Nachahmung. 4. Dem christlichen Martyriumsgedanken ist - im
Unterschied zum jüdischen - eine ausgesprochen missionarische Komponente inhärent.
5. Das Leiden um des Glaubens willen ist eine Auszeichnung, die einzelnen Gläubigen
widerfahrt und die für sie und für ihre Mitchristen Anlass zur Freude wird. In diesem

Zusammenhang kann auch die Opferterminologie wichtig werden (gerade sie verdiente
wohl noch mehr herausgearbeitet zu werden).

Ein ausfuhrliches Literaturverzeichnis sowie ein Stellen-, Autoren- und Sachregister
schliessen den Band ab.

Willy Rordorf Neuchâtel

Theobald Beer, Der fröhliche Wechsel und Streit. Grundzüge der Theologie Martin
Luthers, Johannes-Verlag, Einsiedeln 1980. 563 S.

Aufder Suche «nach einem möglichen Herzstück seiner Theologie, dem Ausdruck seiner
höchsten Angst und Freude, in dem sich alle wichtigen Begriffe wie in einem Brennspiegel
treffen», kam Theobald Beer auf Luthers wiederholte Rede vom «fröhlichen Wechsel

und Streit», dessen Kern das pro me sei, «das alle wichtigen Probleme der lutherischen

Theologie beseelt» (15). Im Gegensatz zu den «modernen Existenztheologen und Ex-

egeten» bemüht sich der päpstliche Prälat und Regensburger Ehrendoktor jedoch,
Luthers Begriff «vom richtigen Anfang her zu denken... und das sind Augustin, Petrus

Lombardus, Skotus, Ockham, Biel, Thomas von Aquin» (14), in diesem Buch besonders

Ockham.
Ausgehend von Luthers «doppelter Gerechtigkeit» eruiert der Autor in sechs Kapiteln

über die «doppelte Sünde», die theologische Anthropologie, die Christologie, die
Lehre von Gott und die Trinitätslehre Ursprung und mögliche Herkunft der später
wieder unter melanchthonischem Firnis erstarrten Begriffe lutherischer Theologie. Diese



Rezensionen 173

gewaltige Lebensarbeit des heute knapp 80jährigen früheren Pfarrers in Leipzig lässt auf
einen ungeheuren Umfang seines Zettelkatalogs schliessen und damit auf eine umfassende

Kenntnis des ganzen Luther, wie sie heute selbst in der protestantischen Forschung
selten geworden ist. Übereinstimmend mit dieser legt B. das Hauptgewicht auf den
frühesten Luther zwischen 1509-1520, verfolgt den «fröhlichen Wechsel» jedoch noch in
der Genesisvorlesung (1535/40) und späten Predigten. Über sie hinausführend gelingt
ihm der Nachweis von Luthers Verwendung pseudohermetischer Literatur, die seine

Polemik gegen Aristoteles und die Scholastik in neuem Licht erscheinen lässt. Dieser

Beitrag der katholischen Luther-Forschung sollte darum nicht nur von Kardinal
Ratzinger «geradezu erregend» empfunden werden, sondern auch von der evangelischen
Forschung. So gelingt es B., Luthers ebenso populäre wie gelehrte Rede vom «fröhlichen
Wechsel» - «Christi Gerechtigkeit ist mein und meine Sünde ist sein», in einer
Hochzeitspredigt von 1536 -zum zentralen Angelpunkt seiner Anthropologie wie Christologie
durchgängig durch sein Gesamtwerk aufzuweisen und von seinen mittelalterlichen Wurzeln

herzuleiten.
Eine solche ausschliesslich dogmengeschichtliche Auseinandersetzung mit Luther

gibt ebenso nützliche wie notwendige Anregungen für ein neues ökumenisches Verständnis

seiner Theologie. Im Anhang ist das pseudohermetische «Buch der 24 Meister» zum
Vergleich abgedruckt. Auch wenn die tatsächlichen Erträgnisse der voluminösen
Gelehrtenarbeit relativ wenig greifbar erscheinen, bleibt die am Schluss von B.s Auseinandersetzung

mit A. Nygren formulierte Maxime (322) mustergültig auch für andere Studien:
«Die Lutherforschung steht immer vor einer Aufgabe, die sie an ihre Grenzen und an die
schuldige Ehrfurcht vor dem persönlichen Geheimnis eines ringenden Christen
erinnert.» Als Ergänzung wünschte man sich eine Untersuchung über die ikonographische
Umsetzung dieses zentralen Theologumenons in der frühlutherischen Kunst.

Karl Hammer, Basel

Sigrid Grossmann, Friedrich Christoph Oetingers Gottesvorstellung. Versuch einer Analyse

seiner Theologie, Göttingen 1979. 321S.

Diese Doktorarbeit Sigrid Grossmanns von der Philosophischen Fakultät der Universität
des Saarlandes kommt zur rechten Zeit. Das Interesse an Oetinger ist im Wachsen.
Gehört der «Magus des Südens» doch zu den Theologen, die die Natur voll in ihre
Theologie integriert haben. Hierin unterscheidet er sich von seinem Lehrer Albrecht
Bengel, der die Offenbarung Gottes im wesentlichen auf die Geschichte beschränkt
sah.

Für Oetinger ist der Gott der Bibel nur zu verstehen aus seinem Wirken in Geschichte
und Natur. Gott ist Ganzheit und als solche nur im Gesamt seiner Werke zu erkennen.
Ohne seiner geschichtlichen Offenbarung Eintrag zu tun, gilt Oetingers intimes Interesse
dem «unaussprechlichen Nahesein» Gottes im gestalthaft leiblichen Leben der Natur.
Nach Oetingers Verständnis spricht die Bibel darum in naturhaften «Bildern» von Gottes
Leben und Handeln, weil er in sich selbst auch «Natur» ist, gestalthaftes Leben. Um das

zu verdeutlichen, bedient Oetinger sich der Bildsprache Jakob Böhmes und der jüdischen
Kabbala sowie der philosophischen Begriffe Gottfried Wilhelm Leibniz' und der
naturwissenschaftlichen Isaak Newtons. Sein Streben nach Ganzheit zeigt sich auch in der
Universalität des Bildungsgutes, das er sich frei aneignet.



174 Rezensionen

S. G. legt Gewicht auf die Freiheit, in der Oetinger Fremdes übernimmt. Er ist zu tief
in der Bibel verwurzelt, als dass er sich Böhmes innergöttlichen Werdedualismus oder
Leibnizens Panlogizismus zu eigen machen könnte. Freiheit eignet ja auch dem Leben
und Handeln Gottes selber. Frei schafft er sich Welt und Mensch als sein Gegenüber. Frei
nimmt er welthafte Gestalt und Lebendigkeit an in Jesus Christus. In Freiheit fuhrt er die

unter dem Einbruch des Satanischen seinem Zorn preisgegebene Welt ihrer Vollendung
als Herrlichkeitsbereich seiner Liebe entgegen.

Deutlich grenzt sich Oetinger, nach vorliegender Darstellung, von der protestantischen

Orthodoxie ab. So z. B. hinsichtlich der Lehre von der Prädestination. «Prädestination

geschieht für Oetinger grundsätzlich zum Heil, nicht zum Unheil, zum Leben,
nicht zum Tode.... es gibt keinen von der Gnade Gottes entleerten Raum... Gottes Ziel
ist die Teilhabe aller Menschen und allen Lebens an dem Leben der Herrlichkeit Gottes,
die Alleinheit...»

S. G. schliesst ihren Versuch, der Gotteslehre Oetingers in ihrer Differenziertheit und
Komplexität (in mühsamer Arbeit an schwer zugänglichen Quellen gerecht zu werden,
mit einem Satz, der unmittelbar in unsere aktuelle Krisensituation hineinweist: «Eine
Theologie, die darum weiss, dass Leiblichkeit in Gott ursprunghaft verwurzelt ist, kann
nicht mehr anders, als die Leiblichkeit der Welt - als Mensch, Kreatur und Natur -
ernstzunehmen, sie nicht als vorläufig abzuqualifizieren und als minderwertig abzu-
tun.»

Eduard Buess, Flüh

Rudolf Dellsperger, Johann Peter Romang (1802-1875). Philosophische Theologie,
christlicher Glaube und politische Verantwortung in revolutionärer Zeit, Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie Bd. 23, Herbert Lang,
Bern, Peter Lang, Frankfurt/M. 1975.

Die sorgfältig und einfühlend abgefasste Dissertation befasst sich mit dem Denken eines

Religionsphilosophen und Theologen der Berner Kirche im durch den Richtungskampf
bewegten 19. Jh. Romang ist nicht in die Philosophie- und Theologiegeschichte
eingegangen. Eine besonders starke Sensibilität mit regelmässig wiederkehrenden Depressionen

hinderten den kritischen Mann daran, seine klaren und zukunftsträchtigen Denkansätze

zu entfalten. Um so mehr sollten die Thesen Romangs geprüft werden. An der
Universität Bern versuchte der junge Dozent eine theologische Philosophie zu entwik-
keln, in der er den biblisch abgewandelten Gottesbegriff von Aristoteles übernahm.
Damit bezog Romang den Standort des Realismus. Von den philosophischen Autoren
der neueren Zeit fesselten ihn besonders Spinoza und Kant. Zwar lehnte Romang den

eigentlichen Pantheismus ab, doch drängte sich ihm die Idee Spinozas einer alles
durchdringenden und determinierenden göttlichen Macht auf. Und bei Kant imponierte
Romang die Strenge des Ethos in der Verbindung mit dem Gottesgedanken. Hegels

spielerischer Dialektik hingegen stand Romang nach kurzer Bewunderung ablehnend

gegenüber. Das zeigte sich in einem heftigen Angriff gegen die spekulative Theologie
Biedermanns in Zürich. Um so erstaunlicher ist, dass sich zwischen Romang und
Biedermann allmählich eine gute persönliche Freundschaft entwickelte. Ist das nicht ein

gutes Zeugnis für eine positive Toleranz? Da Romang von seinem Denkansatz her mehr
auf Seiten der Induktion als der Deduktion stand, musste er sich von Schleiermacher

angezogen fühlen. Auch dies geschah in der gewohnten Eigenständigkeit. So versuchte



Rezensionen 175

Romang in jüngeren Jahren die Psychologie in die Religionsphilosophie einzubezie-
hen.

Später bildete sich daraus das Konzept einer Theologie als einer praktischen
Disziplin. Diese Auffassung liegt in der Linie Schleiermachers. Es wäre nun zu erwarten, dass

Romang seine Verbundenheit mit dem Vermittlungstheologen Alexander Schweizer

gesehen hätte. Doch dem war nicht so. Romang fehlte bei Schweizer die Würdigung des

Dogmas. Wenn auch Romang nicht Dogmatiker sein konnte, so schätzte er das Dogma
als zeitbedingten Ausdruck der Glaubenswahrheit in zunehmendem Mass. Deshalb
wandte er sich von einem anfänglich mehr religionsphilosophischen Denken dem
positiven Christentum - im eigentlichen Sinn des Wortes - zu. - Es wäre noch auf viel
Interessantes, Eigenständiges und Anregendes bei Romang hinzuweisen. Dass sein Denken

Niveau besass, dürfte auch daraus hervorgehen, dass der bekannte Philosoph
Bolzano Romang hoch schätzte. Es wäre darum gut, die Denkansätze Romangs neu zu
überprüfen und fruchtbar werden zu lassen. Damit möge die Lektüre des anregenden
Buches von Dellsperger bestens empfohlen werden.

Paul Schweizer, Zürich

Ralph P. Crimmann, Karl Barths frühe Publikationen und ihre Rezeption, Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, Peter Lang, Bern,
1981. 256 S.

In dieser überarbeiteten Dissertation, die 1974 im Fachbereich für Philosophie,
Geschichte und Sozialwissenschaften der Universität Erlangen angefertigt wurde, werden
zwei Etappen in Barths frühen Publikationen unterschieden: a) die ersten Versuche von
1909 bis 1918, als Barth im Bann der liberalen Theologie den «Einzelnen und die Kirche»
anvisierte zwischen wissenschaftlichem Neutralismus und dezisionistischem Individualismus

hindurch, sich - getragen von «gesellschaftlichem Optimismus» - mit dem
religiösen Sozialismus positiv in Form eines «kritischen religiösen Sozialismus» (Briefwechsel

1,62) auseinandersetzte und sich gegen die herrschende Kriegstheologie stellte. Und
dann mit der ersten Römerbriefauslegung die Wende 1917/18 (nicht erst 1920) zur b)
Dialektischen (diastatischen) Theologie bis zur Christlichen Dogmatik im Entwurf (1927).
Der Ertrag der ersten beiden Kapitel: Die Wende Barths geschah bei der Ausarbeitung
zwischen Rom 1-6, als er die diesseitige Heilswirklichkeit Gottes betonte, und Rom
9-11.13, als er die absolute Transzendenz Gottes in den Vordergrund stellte. Die Wende
wurzelt nicht in Barths Lenin-Studien (Marquardt), sondern in «einem geistlichen
Erkenntnisprozess» (74); Barth greift in der Kirchlichen Dogmatik öfter gerade auf die
I.A. des Römerbriefes zurück; die 2.A. ist bislang überbewertet worden (76f.;
148 ff.).

Was die Rezeption anbetrifft, so wird das breite Spektrum von Zustimmung («Bar-
thianer» um Zwischen den Zeiten) über reservierte Anerkennung (etwa bei Bultmann,
aber auch Tillich, Heinzelmann) bis zur offenen Ablehnung (Althaus, Jülicher, Eichhorn
usw.) vorgeführt (vgl. 174 ff.). Nahezu alle Rezensenten erheben den Vorwurf des Mar-
cionitismus, des Denkens in zwei Äonen, und des geschichtslosen Gnostizismus (vgl.
G. C. Berkouwer, Der Triumph der Gnade in der Theologie K. Barths 1957,1 ff, 14-40).
Verf. zeigt, dass solche Kritik aber eigentlich nur aufdie Auslegung von Rom 7 ff., gerade
nicht aber auf die von Rom 1-6 zutreffen könnte.

In den Jahren 1919-1922 rückt dann die futurische Eschatologie, der eschatologische
Vorbehalt für den kritisch-religiösen Sozialismus in den Vordergrund, ausgelöst durch



176 Rezensionen

die Katastrophe des 1. Weltkrieges, durch die Impulse Blumhardts und durch das

Overbeck-Studium (78 ff.), was Interpreten wie Gollwitzer, Marquardt oder auch Lindemann
übersehen hätten. Zugleich kommt die Denkform der «Diastatik» zum Zuge: das
Auseinandertreten von Gott und Mensch, Wort Gottes und Religion, Offenbarung und
Kultur (95 ff), vor allem in der «negativen Dialektik» im 2. Römerbrief von 1922 (103) -
und erhebt sich die Frage, ob diese diastatische Theologie nicht negativ bleibt als
Religions- und Kulturkritik, wie schon Tillich angefragt hatte (105 ff.). Und was Barths
Methode der «Auslegung jenseits der historisch-kritischen oder auch historisch-positiven
Wissenschaft» anbetrifft (112 ff), so haben Jülicher und andere Zeitgenossen vernichtend
geurteilt: «Was das Buch bietet, ist in Wirklichkeit... eine tendenziöse Darstellung der
eigenen Theologie.» In der Christologie handle es sich nur noch um Symbolik
(Bultmann, Schaeder), um die blosse Umkehrung Hegels (Althaus, Schmidt-Japing); in der
Pisteologie wird von «Hohlraum» gesprochen, statt von sola fide nur noch von sola
diastase (127 ff.). Entsprechend ist die Ethik «für sich genommen kein Thema der Barth-
schen Theologie» (132). An Konkretem sei im Römerbrief nur noch der «formale
Gottesgedanke» übriggeblieben (Althaus), der allerdings im absoluten Paradox Jesus Christus

konkret durchbrochen sei (Heinzelmann). Und in dieser Debatte wurde «bislang der
Einfluss der Poesie auf Barths dialektische Theologie» noch nicht gewürdigt, die «ein
gewisses Gegengewicht zu den negativen Aussagen über die Krise» darstellen könnte
(145 f.) - so wie in der KD dann überhaupt das Vakuum des 2. Römerbriefes positiv
aufgearbeitet wird. Fragen bleiben bestehen: Wertet Barths totale Religionskritik nicht
die Koexistenz der Menschen verschiedener Religionszugehörigkeit ab Ethik wird in die

Dogmatik aufgesogen (161 ff.), die ihrerseits einen doketischen Zug trägt (Althaus)? Wird
die Historie dem Glauben geopfert?

Die heutige Rezeption ist vor allem bestimmt durch die KD ab 1932, den Zerfall von
Zwischen den Zeiten, den Kirchenkampf und Barths führende Rolle bei der Formulierung

der Barmer Erklärung von 1934 (179 ff.). Erst nach Barths Tod 1968 kehrt man
wieder zu den Anfangen zurück, so bei J. Moltmann «Anfange der dialektischen
Theologie» (1962) und F.W. Marquardt «Theologie und Sozialismus» (1972). 5 Hauptrichtungen

lassen sich festhalten: 1) Eine biographisch-werkgeschichtliche Rezeption mit
publizistischem Interesse (Busch, v. Balthasar usw.); 2) eine historisch akzentuierte
Rezeption mit dem Interesse der theologiegeschichtlichen Erkenntnis (Busch, M. Krämer,

Friedemann, P. Lange); 3) eine dogmatische Rezeption, die besonders die Frage
nach der natürlichen Theologie, Ontologie und Hermeneutik bedenkt (H. Küng, Gest-

rich, Wiesenfeldt, H.Albert); 4) eine politisch-ethische Rezeption (Marquardt in
Diskussion mit Kreck, Dannemann, E. Feil, O.Herlyn); 5) geistesgeschichtliche Deutung,
die den frühen Barth im Zusammenhang mit der Philosophie und den philosophischen
Voraussetzungen damaliger Theologie untersucht (T. Rendtorff H. J. Adriaanse). In
einem umfassenden pädagogisch-theologischen Anhang wird versucht, von den Impulsen

des frühen Barth ausgehend, pädagogisch-theologische Folgerungen zu ziehen

(204 ff.).
Eine kritische Würdigung wird die «barthianische Position» des Verf.s in Anschlag

bringen müssen; hier liegen auch interpretatorische Schwächen. Positiv hervorzuheben
ist vor allem der Versuch einer rezeptionsgeschichtlichen Aufarbeitung der frühen
Publikationen Barths, die eben nicht in wirkungsgeschichtlicher Deutung hängenbleibt.

Uwe Gerber, Loccum



Rezensionen 111

Friedrich Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe, I.Abt. Band VII/1-2: Der christ¬

liche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhang
dargestellt (1821/22), Walter de Gruyter, Berlin-New York, 1980, S. LXV+357. 409.

DM 248.-
Nach den verheissungsvollen Anfangen der kritischen Ausgaben Fichtes, Schellings und
Hegels können wir nun endlich auch den Beginn einer Gesamtausgabe Schleiermachers

begrüssen, des Autors nämlich, der in der Goethezeit mehr als jeder andere in der Lage

war, die mehr oder weniger genealogisch-dynastische Auffassung des deutschen Idealismus

zu verändern und in besonderer und symptomatischer Gesellschaft mit Wilhelm von
Humboldt, Savigny und Niebuhr, der sogenannten «Partei der Historiker» (vgl. E.

Simon, Ranke und Hegel, München-Berlin, 1928, 22), die Argumente eines Historismus
auszudrücken, der ganz und gar abgeneigt war, die Wirklichkeit der konkreten geschichtlichen

Individuen der Verabsolutierungen des Ichs, des Geistes oder des Begriffs zu
opfern. Wieviel und was das Unternehmen einer kritischen Gesamtausgabe für eine

gesicherte Darstellung der Gestalt Schleiermachers innerhalb seiner Epoche und im
Vergleich mit den Denkern, die seine Gefährten auf dem Denkweg waren, bedeuten

kann, ist allen offenbar. Nur die Benützung der kritischen und wissenschaftlichen Ausgabe

kann gewährleisten, die Verdienste Schleiermachers gegen den raschen Ausverkauf
der philosophischen Handbücher zu verteidigen. Um nicht zu sagen, dass es ebenso

unangebracht wie umsonst ist, von Zeit zu Zeit etwas Originelles und Endgültiges von den

so wiederkehrenden wie haltlosen Schleiermacher-Renaissancen zu erwarten, die sich

auf die Erkenntnis der alten Ausgabe des vorherigen Jahrhunderts stützen und sich den

mehr oder weniger polemischen und apologetischen Eingriffen von übrigens hochverdienten

Forschern anvertrauen. Eine Vielzahl von Veröffentlichungen über die
Glaubenslehre sind z. B. im allgemeinen wenig nützlich, schon deswegen, weil sie nicht
philologisch begründet sind: Fast keine Analyse dieses Werkes hat die Unterschiede
zwischen der ersten und zweiten Ausgabe zum Thema. Der Grund dafür ist auch in der
Tatsache zu suchen, dass der ersten Ausgabe von 1821/22 erst nach 150 Jahren ein
Neudruck folgte. Entsprechend und entgegengesetzt ist der Fall bei den Reden über die

Religion, deren zweite und dritte Ausgabe - nach der kritischen Ausgabe von Pünjer
schon im Jahre 1879 veröffentlicht - nur mit grossen Schwierigkeiten auffindbar sind.

Relativ besser ist die Lage der Ethik, Dialektik, Ästhetik und Hermeneutik. Aber auch
diese einzelnen Ausgaben können die Situation nicht verbessern, die durch die
Lückenhaftigkeit der Briefwechsel Schleiermachers noch unbefriedigender wird.

Nach zwei gescheiterten Versuchen der 20er und der 60er Jahre will nun die neue, von
der Schleiermacher-Stelle in Kiel geforderte, mit grosser Kompetenz besorgte kritische
Ausgabe alle Lücken ausfüllen und allen Desideraten der Schleiermacher-Forschung
nachkommen. Sie ist in fünf Abteilungen geplant, die den Gattungen entsprechen, in
denen sich die literarische Tätigkeit Schleiermachers vollzog: 1. Schriften und Entwürfe,
2. Vorlesungen, 3. Predigten, 4. Übersetzungen, 5. Briefwechsel und biographische
Dokumente. Mit den zwei ersten Teilen - der dritte Teil, der den Registern gewidmet ist, wird
folgen - des siebten Bandes der ersten Abteilung wurde begonnen: Der christliche Glaube

von 1821/22. Ein solcher Anfang hat eine selbstverständliche Bedeutung, und wir können

uns nicht dem Eindruck entziehen, vor einem der Spiele der historischen List zu stehen,

wenn wir daran denken, dass dieser Neudruck der ersten Ausgabe der Glaubenslehre nur
wenige Monate nach der neapolitanischen Veröffentlichung der Handschrift der

Vorlesungen über die Religionsphilosophie erscheint, die Hegel erstmals eben in direktem



178 Rezensionen

Kontakt mit dem Schleiermacherschen Hauptwerk in Berlin im Sommer-Semester 1821

hielt (Religionsphilosophie Band I: Die Vorlesung von 1821, herausgegeben von K.-H.
Ilting, Bibliopolis, Neapel, 1978). Diese überraschende editorische Nähe Schleiermachers

und Hegels im Zeichen der Religion, die fast eine symbolische Wiederholung der
Berliner Zeitgenossenschaft sein will, ist um so bedeutender, weil sie das Studium des sehr

schwierigen Themas des Verhältnisses Schleiermacher-Hegel in eine neue, entscheidende

Phase eintreten lassen sollte. Die Dokumentation über die Reaktion Hegels zum
neuen Werk Schleiermachers kann man nun in der bemerkenswerten historischen
Einleitung finden, die der kenntnisreiche Herausgeber, der Kieler Hermann Peiter, für diese

zwei Bände geschrieben hat. Nur wenn man sich die erste Ausgabe der Glaubenslehre vor
Augen hält, wird es möglich sein, z. B. die Einflüsse Hegels und das Gewicht seiner in dem

berühmten, spottenden Satze der Abhängigkeit des Hundes gegenüber seinem Herrn
zusammengefassten Kritik über die zweite Ausgabe und die folgende Entwicklung des

Denkens Schleiermachers zu verstehen. In der Tat sucht man vergeblich Hinweise zur
menschlichen Freiheit in dieser ersten Ausgabe. Sie sind eben eine der wichtigsten
Veränderungen, die Schleiermacher unter der Kritik Hegels in die zweite Ausgabe eingeführt
hat, auch wenn sie dem katholischen Tübinger Theologen A. Staudenmaier noch nicht in
der Lage zu sein schienen, die menschliche Freiheit retten zu können (Besprechung der
Glaubenslehre in «Tübinger Theologische Quartalschrift», 1833, 507ff.; vgl. nun aber

F.Wagner, Schleiermachers Dialektik. Eine kritische Interpretation, Gütersloh, 1974,
bes. 156 ff. 278-282).

Giovanni Moretto, Chieti

Giuseppe Maflfei, II dialogo ecumenico sulla successione attorno all'opera di Oscar
Cullmann (1952-1972), Verlag L.E.S., Rom 1980. XVIII+194S.

Es ist verdienstvoll, dass ein katholischer Theologe die zentrale Anfrage, die Oscar
Cullmann in seinen beiden Arbeiten über «Petrus, Jünger - Apostel - Märtyrer» (1952)
21960 und über «Die Tradition als exegetisches, historisches und theologisches Problem»
1954 an die römisch-katholische Kirche gestellt hat, im Zusammenhang aufnimmt und
darauf zu antworten versucht.

Die Methode des Verf.s ist dabei folgende: er fasst zuerst die in den genannten
Arbeiten entwickelten Thesen des Basler Exegeten zusammen, stellt dann die Einwände

von katholischer Seite, soweit sie vorliegen, zusammen und schreitet in einem dritten
Teil zur eigenen kritischen Stellungnahme.

Die Zusammenfassung der Cullmannschen Arbeiten ist durchwegs bemüht, objektiv
und sachlich zu informieren ; oft kommt der protestantische Autor mit seinen eigenen
Worten zur Sprache. Auch die Wiedergabe der römisch-katholischen Einwände ist
aufschlussreich und anregend. Die Aufgabe war nicht einfach, denn die Stimmen sind

zahlreich, und das Ganze spiegelt einen Dialog, der während Jahren im Gange war
(mehrmals waren Replik und Duplik zu berücksichtigen). Nicht ganz befriedigend ist
allerdings die Tatsache, dass die römisch-katholischen Autoren nur fragmentarisch zu
Worte kommen; ihre Äusserungen sind aus dem Zusammenhang gerissen und puzzlehaft
zusammengestellt; aber dieser Nachteil war wohl bei der gewählten Methode nicht zu
vermeiden.

Was ist das Resultat dieser Untersuchung? Der Verf. arbeitet sehr scharf die
fundamentalen Unterschiede der Cullmannschen und der römisch-katholischen Position heraus:

es bleibt der Eindruck von zwei unversöhnlichen, alternativen, von dogmatischen



Rezensionen 179

Voraussetzungen diktierten Thesenreihen. Um nur das Beispiel Schrift-Tradition
herauszugreifen:

Für Oscar Cullmann ist das Prinzip sola scriptum das Axiom, das alles bestimmt: die

in den neutestamentlichen Schriften festgehaltene apostolische Tradition ist (neben den

Sakramenten) der ausschliessliche Kanal der Präsenz des auferstandenen Herrn in der

Kirche; die Kirche ist inspiriert nur, indem und insofern sie sich auf das inspirierte
Zeugnis der Schrift beruft und daraus handelt.

Für die römisch-katholische Sicht der Dinge ist das Schriftproblem eingebettet in das

Mysterium der Kirche, die als menschlich-göttliche Institution die Inkarnation Jesu

Christi und die Zeit der Apostel in der Geschichte fortsetzt ; es geht also hier nicht in erster
Linie um die apostolische Tradition der einmaligen Offenbarungszeit, sondern um die

apostolische Kontinuität von Personen in der Sukzession der Bischöfe. Hierher gehört
dann auch der Primat des Petrus und der römischen Kirche.

Der Verf. gesteht selber, dass dieses Resultat seines Buches nicht gerade optimistisch
sei. Aber wenn auch die beiderseitigen Positionen unvereinbar seien, so sei es doch
wertvoll, dass Theologen, die diese Positionen vertreten, miteinander im Gespräch blieben.

Aber wird ein solcher Dialog nicht zwangsläufig in einer Sackgasse enden? Müsste

man nicht als nächstes nun einmal ebenso deutlich herausarbeiten, was die
römischkatholische und die protestantische Position verbindet, um von da her die Fragen neu
aufzurollen, die sich von dem her stellen, was sie trennt? Im Blick auf das Problem
Schrift-Tradition hiesse das etwa, dass man sich einigt über das, was die einmalige
Funktion der Apostel als Augenzeugen und von Christus Gesandten ausmacht (hier wäre
z. B. das Problem des Kanons doch noch eingehender abzuhandeln, als es der Verf. tut);
und dann müsste man wohl aufdie übertragbaren apostolischen Funktionen noch näher
eintreten, als das Oscar Cullmann in seinen Arbeiten gemacht hat. Ich bin überzeugt, dass

aufdiese Weise der Dialog doch noch fruchtbar werden könnte. Aber wer ist in der Lage,
diese Aufgabe anzupacken?

Willy Rordorf Neuchâtel

Harold H. Oliver, A Relational Metaphysic, Martinus Nijhoff Publishers, The Hague/
Boston/London 1981. XLV+228S.

Ein Hinweis auf dieses Werk - um mehr kann es sich im Blick auf die Fülle und

Bedeutung seines Inhalts nicht handeln - ist hier wohl am Platze, und zwar aus
verschiedenen Gründen: Der Verfasser hat s.Z. den Plan dazu in einer Festgabe-Nummer
dieser Zeitschrift (Heft 5, S. 326-335, Sept./Okt. 1977) in Thesenform entwickelt. Wegen
seiner Knappheit und englischen Terminologie war der Artikel für Nichteingeweihte
schwer verständlich und Hessen sich seine Konsequenzen für die Theologie nur ahnen.

Hier liegt nun die detaillierte Ausführung des dort Projektierten vor, freilich nur dessen

ersten Teils: die naturphilosophische Begründung einer relationalen Theologie in einer
relationalen Metaphysik. Die Konsequenzen der in Auseinandersetzung mit den wesentlichen

diesbezüglichen Stellungnahmen des neuzeitlichen Denkens gewonnenen relationalen

Metaphysik für die Theologie werden allerdings auch hier erst am Schluss
angedeutet und sind einer Fortsetzung dieses Werkes vorbehalten. Um sich darüber ein

vorläufiges Bild machen zu können, wird man deshalb noch einmal zu dem erwähnten

Artikel greifen, der jetzt nicht nur durch das nunmehr Ausgeführte seines Inhalts besser

verstehbar wird, sondern auch als Ergänzung des Schlussteils des Buches dienen kann.
Während in diesem letzteren nur erst die Bedeutung des Relationalitätsschemas für die



180 Rezensionen

sich aus ihm ergebende Fassung des Gottesbegriffs und für das Verhältnis von Theologie
und Kosmologie im Rahmen der abendländischen Denktradition zur Sprache kommen,
werden in den Thesen des Artikels die Linien bereits in das Denken des Fernen Ostens

ausgezogen und wird in überraschender Weise die enge Verwandtschaft von Olivers
Auffassung von Wirklichkeit mit derjenigen heutiger Zen-Philosophie ersichtlich. Damit
eröffnen sich weite Perspektiven, die man zur Würdigung seines sich hier in seiner

universalen Tragweite abzuzeichnen beginnenden Modells von Erfahrung zu beachten
hat.

Ausgangspunkt des weiten Denkweges, auf dem dieser aus dem baptistischen Süden

stammende Bostoner Theologe zu seiner Relational Metaphysic gelangt ist, bildet aber -
und das gibt uns zum andern Anlass, an dieser Stelle auf dessen erstes in Buchform
vorliegendes Ergebnis aufmerksam zu machen - sein Sabbatical-Aufenthalt in Basel im
Jahre 1963, von dem er schreibt, dass er hier «mit Existenzphilosophie genährt» worden
sei. Als systematisch interessierter Neutestamentier konnte er sich von der angeblichen
Überwindung der Subjekt-Objekt-Spaltung des denkenden Bewusstseins im Sinne

Heideggers und Bultmanns nicht überzeugen lassen, empfand diese Sachlage aber als einen

«Engpass», der dem Erkennen den Weg zur Metaphysik versperre. Seit unseren
«Gesprächen aufder Terrasse über dem Rhein» sitzt ihm dieses Problem s. v. v. wie «ein Pfahl
im Fleisch» - nur dass er sich nicht, wie der Apostel, genügen lassen will, damit als einem

Zeichen menschlicher Endlichkeit zu leben, sondern nach Mitteln und Wegen sucht,
davon frei zu werden und durch die Auflösung der Dinghaftigkeit von Ich und Welt in
einem Gefüge von Relationen zu einer einheitlichen «Gesamtsicht der Totalität der
Relationen» zu gelangen, für die «die letzten Wesenseinheiten» der erfahrbaren
Wirklichkeit in nichts anderem als in Beziehungen bestehen. Wer mit dem fernöstlichen
Denken vertraut ist, wird in diesem universalen Relationsmodell ohne weiteres das

Grundschema derpratitya-samutpada, der «anfangs- und endlosen Entstehung in
gegenseitiger Abhängigkeit», wiedererkennen. Von deren objektlosem Mitleid unterscheidet
sich jenes nur durch die Berufung auf das elterliche Erleben der späten Geburt einer
Tochter als einer besonderen Art von Relation (XIV. 165), der aber in diesem
Zusammenhang nicht die Bedeutung zukommen kann, die Oliver ihr beimessen möchte, indem
die diesbezügliche Aussage entweder als blosses «Derivat» erscheint oder aber - in dem

von ihm gemeinten Sinne existentieller Unbedingtheit - seine Fundamentalien- und
Derivaten-Theorie widerlegt. In dieser Brüchigkeit seines «monistischen» Systems, in
dessen universalem Relationszusammenhang das diesen konzipierende und ihn als

Existenzgrundlage wählende Subjekt keinen Platz hat, könnte die Verheissung bestehen,
dass das Geheimnis der Wirklichkeit sich auch in dieser Spekulation noch als tiefer
erweisen wird, als sie darin erscheint, und die Christologie nicht bloss als Derivat einer

allgemeinen Seinsmöglichkeit, sondern als Symbolik einer besonderen Offenbarung des

Seinsgeheimnisses.
Es ist hier nicht der Ort, uns mit den Voraussetzungen, Begründungen und

Folgerungen der Relationalen Metaphysik meines Freundes auseinanderzusetzen, sondern

worum es mir geht - und das ist der dritte und hauptsächlichste Zweck dieser Anzeige -
besteht darin, die Leser dieser Zeitschrift auf dieses Buch aufmerksam zu machen und
ihnen damit zugleich als Anreiz und Wegleitung zu dessen Lektüre den erwähnten

Artikel in Erinnerung zu rufen. Ich kenne kein Buch, in dem uns in so präziser und
erhellender Weise, bis in die mathematisch-naturwissenschaftlichen Grundlagen hinein
und in alle Höhen philosophischer Spekulation, die von Leibniz her inspirierte Ersetzung



Rezensionen 181

des Newton-Kantischen Weltbildes durch dasjenige der Relativitäts- und Quantentheorie

und die darauf fussenden Process- und System-Philosophien vorgeführt werden,
und dies unter Berücksichtigung anderer, bei uns weniger bekannter, angelsächsischer
Philosophen, aber auch von Feuerbach und Buber, deren Bedeutung hier in einem neuen
Licht sichtbar wird. Oliver war nicht umsonst während eines Jahres Research Fellow am
astronomischen Institut in Cambridge (England) und hat dort mit den grossen
Naturforschern diskutiert. Aber als nicht weniger vertraut erweist er sich mit dem Verlauf der
Geschichte der sich mit den neuen wissenschaftlichen Theorien befassenden Philosophie
und deren einzelnen Vertretern. Die Art und Weise, wie er von deren Positionen aus und
«über sie hinaus» das Wesen von «Erfahrung» analysiert und zur Geltung bringt, dürfte
für die Theologie heute von besonderem Interesse sein. Das nämliche gilt von seiner

Behandlung des Mythologieverständnisses. Wie verhalten sich Empirie und Spekulation
zueinander, und in welchem Verhältnis stehen die Seinsfrage und die Sinnfrage
zueinander? Mit seiner m. E. problematischen These, dass die Frage: «Was ist wirklich?» der

Frage: «Was kann ich erkennen?» vorauszugehen habe, gibt Oliver der Theologie jedenfalls

Anlass, sich erneut auf die Voraussetzungen ihres Redens von Wirklichkeit zu
besinnen. Wenn er selber dies hier zunächst, wie er ausdrücklich bemerkt, nur in formaler
Hinsicht tut, so ist man um so gespannter, wie sich diese Ontologisierung des «Erkennens»

von Erfahrung im inhaltlichen Bereich seiner Metaphysik und Theologie, zu dem

er aufdiese Weise Zugang zu gewinnen hofft, auswirken wird, und welche Antworten sich
darob für ihn auf die beiden anderen Kantischen Fragen ergeben werden. Kommt der

Relationsmetaphysik für die Theologie eine analoge Bedeutung zu wie der Relativitätsund

Quantentheorie für die Physik, und ist beides überhaupt nicht voneinander zu
trennen? Die Frage ist nicht aus der Luft gegriffen, sondern ergibt sich schlicht aus dem,
was uns Oliver in seinem Buch zunächst problemgeschichtlich, aber andeutend auch
schon systematisch vorlegt. An einem Buch, das begründetermassen solche Fragen weckt,
wird man nicht vorbeigehen können.

Fritz Buri, Basel

Eduard Buess, Gottes Reich für diese Erde. Weltverantwortung aus Glauben und die

Herausforderung des Marxismus, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1981.

229 S.

Jan Milic Lochman stellt in seinem Nachwort zu dieser, wie der Autor selbst sagt,
ungewöhnlichen Publikation die naheliegende Frage, wer Eduard Buess eigentlich sei:

«Ein Basler Theologe aus der Schule Karl Barths. Ein vom Erbe des Pietismus angeregter
<Stiller im Lande>. Ein vom gesellschaftlichen Unrecht und von der Umweltzerstörung
betroffener und engagierter Zeitgenosse Ein grüner oder gar ein roter Pietist ?» Es fällt
tatsächlich schwer, dieses gehaltvolle, in seiner Aussage durchwegs unmissverständliche
und engagierte Werk theologisch irgendwo einordnen zu wollen. Es liegt im glücklichen
Schnittpunkt zahlreicher, starker Strömungen. Dazu gehört besonders dominant auch
ein von Blumhardt und Ragaz her gespiesener, religiöser Sozialismus, der - parallel zu
Helmut Gollwitzer etwa - die politische Seite des Lehrers Karl Barth wieder aufnimmt
und im Blick auf das weltgeschichtliche Heute ungeschminkt radikalisiert. Man spürt es

immer wieder, wie hier von lange her gereifte Gedanken ausformuliert werden. Das Buch
erscheint zum Zeitpunkt der Emeritierung von Eduard Buess. Doch diese Gedanken
werden aus einer tiefen Bedrängnis durch heute anstehende Menschheitsfragen heraus

neu durchdacht, wodurch alles zum Appell, zum Ruf zur Umkehr, zum Zeugnis an die



182 Rezensionen

Adresse entschlossener Christen wird. Neben sachnahen Analysen dominiert an
entscheidenden Stellen darum nicht selten ebenso sachgemäss ein predigthafter Stil. Der
Autor war nicht nur theologischer Lehrer, sondern immer auch Prediger seiner Gemeinde.

Jeder Versuch, diesen Wurf theologisch orten zu wollen, nimmt ihm somit den

eigentlichen Stachel. Ein Zeuge will von seinem Zeugnis her verstanden werden. «Wenn
unsere Sicht der Dinge zutrifft, dann können heute die zerstörerischen Kräfte nur
eingedämmt werden, wenn eine <Umkehr> stattfindet, die bis in das innerste Sein der

Menschheit, bis in die Tiefe ihrer Beziehung zu Gott hineinreicht. Wir können nur
überleben, wenn wir von Grund auf umdenken. Lfm die heutige Totalkrise zu bestehen,

genügt es nicht, aufgewisse bewahrende Kräfte und Ordnungen zurückzugreifen. Es gibt
diese kaum mehr. Und soweit es sie gibt, vermögen sie den Trend zur Katastrophe hin
nicht aufzuhalten. Ihm sind wir nur in der Kraft eines neuen Geistes gewachsen. Er
fordert Menschen, die aus einer neuen, grösseren Liebe heraus handeln» (166). Diese
zusammenfassende Sicht wird abgestützt durch eine vielseitige Auseinandersetzung:
Karl Marx wird biblisch nochmals gelesen (Kap. 1: Weltverantwortung bei Karl
Marx).

Die bedrängendsten Tendenzen der heutigen Weltgesellschaft werden biblisch-marxistisch

gewogen und als katastrophal befunden (Kap. 2: «Sozialismus» und «Kapitalismus»

in der Krise der modernen Weltgesellschaft). Die biblische Botschaft des Neuen
Testaments wird, marxistisch belehrt, reinterpretiert (Kap. 3: Neutestamentliche
Perspektiven). Geleitet vom biblischen Glauben an den guten Geist Gottes, werden inner-
und ausserhalb der Kirche detektivisch Wege zur Rettung vor dem nahe drohenden,
apokalyptischen Untergang erkundet (Kap. 4: Verantwortliches Christsein heute).
Resultat unter anderem: «Wir kämpfen so zwiefach - einen Kampf zwischen Leben und
Tod ohne die Garantie, dass das Leben siegen wird» (192). Jedoch: «Es gibt, christlich
gesehen, keinen Tod, über dem nicht Gott als die Verheissung des Lebens leuchtete. D.h.
praktisch: Noch wo es für uns ins reine Nichts ausläuft, müssen wir das Leben lieben»
(193).

Man kann es sich, wie gesagt, leichtmachen mit diesem eindringlichen Ruf. Angriffsflächen

zu einer gelehrten Diskussion theologischer, politischer, ökonomischer,
futurologischer und beliebig -ogischer Art bietet ein derart «subjektiver» (102) Blick auf die

Gesellschaft und ihre Zukunft im Licht der biblischen Botschaft naturgemäss mehr als

genug. Man soll sich's aber sauer werden lassen gerade auch mit solchen Stimmen der
Zeit. Dafür spricht nicht nur die subjektive Aufrichtigkeit des Zeugen. Dafür sprechen
noch mehr die nicht wenigen, allzu katastrophalen Zeichen der Zeit.

Alfred Jäger, Bethel-Bielefeld

Albert Bailer, Profile des Religionsunterrichts. Orientierungshilfe zu fachdidaktischen
Konzeptionen der Gegenwart, Arbeiten zur Pädagogik Bd. 21, Stuttgart, Calwer Verlag

1980. 120 S.

Der Verf., Religionspädagoge an der PH Ludwigsburg, stellt die Geschichte der Theorien
des Religionsunterrichts seit H.Kittels Programmschrift «Vom Religionsunterricht zur
Evangelischen Unterweisung» (1947) dar. Eingehend und kritisch setzt er sich mit drei
heutigen Religionspädagogen auseinander: S.Vierzig, D.Stoodt und H.Schmidt. An
Vierzigs Theorie kritisiert er, dass der Religionsunterricht sich in politischen Unterricht
auflöse und dass ein solches Fach, das ausschliesslich an politischen Veränderungen



Rezensionen 183

interessiert sei, beim Schüler langfristig im besten Fall Resignation hinterlasse. An Sto-
odts Theorie lobt Bailer, dass sie das Ungenügen einer nur verbal-kognitiven Vermittlung
des Evangeliums aufgedeckt habe und nach Möglichkeiten von religiöser Erfahrung frage.
Er kritisiert an Stoodt, dass die theologischen Prämissen zu wenig geklärt seien, dass das

persönliche Gottesverhältnis unter den Tisch falle und dass die Bedeutung von Jesus als

dem von Gott gesandten Fleilsbringer geleugnet werde. Jesus sei mehr der Initiator eines

Prozesses, der bis zur Emanzipation der Gegenwart Auswirkungen habe, aber der erhöhte
Christus als Stabilisierungs- und Mobilisierungsfaktor entfalle. Gegenüber der Theologie
von H.Schmidt hat Bailer keine solchen Vorbehalte, aber er fragt, ob die daraus
abgeleitete Theorie des Unterrichts die Religionslehrer nicht gesinnungsmässig überfordere,
ob Schmidt die rationale Argumentation für den Glauben nicht überschätze und ob er das

schulische Bedingungsfeld des Unterrichts genügend bedenke.

Bailers Darstellung zeichnet sich vor andern Schriften über das Thema dadurch aus,
dass sie auch für (theologisch interessierte) Leser ohne Vorkenntnisse in Pädagogik
verständlich ist.

Walter Neidhart, Basel

Manfred Seitz/Lutz Mohaupt, Gottesdienst und öffentliche Meinung. Kommentare und
Untersuchungen zur Gottesdienstumfrage der VELKD, Stuttgart und Freiburg, Calwer

Verlag und Verlag Herder, 1977. 240 S.

Der vorliegende Band bietet Interpretationen zu einzelnen Sachverhalten der von der
VELKD organisierten Erhebung («Gottesdienst in einer rationalen Welt» 1973).
G. Schmidtchen entfaltet einmal mehr seine Theorie von einem katastrophalen Verlust
des kirchlichen Einflusses aufdie Bevölkerung: Die religiöse Sozialisation verläuft immer
mehr diskontinuierlich. Je jünger die Menschen sind, desto geringer die Zahl derer, die

gleich denken und sich gleich verhalten wie ihre Eltern. Die Zahl der Menschen, die

meinen, dass die Kirche in Fragen der Kindererziehung, der Sexualität, der Ehe, der
Moral nichts Wichtiges lehre, nimmt zu. Die Vorstellung, was ein guter Mensch sei und
wie ein kirchlich-religiöser Mensch zu charakterisieren sei, treten immer mehr auseinander.

Volksfrömmigkeit und Alltagsmoral entwickeln sich ausserhalb der institutionalisierten

Religion. I. und W. Lukatis tragen zu diesem Symposium eine instruktive Übersicht

über die sozialwissenschaftlichen Theorien bei, mit denen man Gottesdienstbesuch
und Fernbleiben vom Gottesdienst erklären kann. K.-F. Daiber erklärt die Theorie der

kognitiv-affektiven Konsistenz, die für die Erhebung die Voraussetzung bildete, und zeigt
ihre Problematik auf. G. Rau erörtert Hypothesen zur Erklärung der wachsenden Gruppe
von Menschen, die nur an bestimmten Festtagen am Gottesdienst teilnehmen. K. Hungar
interpretiert die je nach sozialer Schichtung und geschlechts-spezifischer Benachteiligung

unterschiedliche Einordnung bestimmter Werte bei den Befragten. L. Ulrich fragt
nach den Erwartungen der Befragten im Blick auf die Predigt: die Antworten zeigen ihr
Bedürfnis, im Gottesdienst die Vergewisserung einer sinnhaften Ordnung und persönlichen

Stabilisierung zu erfahren. Die Mehrheit lehnt die politische Predigt ab, und die bei
der Befragung vorgeschlagenen Konkretionen der Predigt stossen in gleichem Masse auf
Zustimmung bei den einen wie aufAblehnung bei andern. «Ist die Predigt in der Erwartung

der Kirchgänger vielleicht selbst ein rituelles Element?» (so A.Mauder in seinem

Beitrag). E.Herms deutet mit Kategorien aus der Psychologie des Narzissmus das

Verhalten der «jugendlichen Ritualisten» (der regelmässigen Kirchgänger, die sich ausdrücklich

nicht als Kirchenmitglieder bezeichnen, die zu den Lehren der Kirche stehen).



184 Rezensionen

R. Schloz überlegt sich Möglichkeiten der Erneuerung des Gottesdienstes auf Grund der
Ergebnisse der Befragung und empfiehlt, seinen kommunikativen Charakter zu verstärken

und für die Verkündigung das performative Sprechen dem diskursiven vorzuziehen.
Auch H. Lindner fragt nach Chancen für die Reform und sieht sie in einem vermehrten
Dialog mit den Bedürfnissen der Menschen. L. Mohaupt schliesslich bemüht sich, mit
Hilfe der Zwei-Reiche-Lehre den Sachverhalt theologisch zu interpretieren, dass die

Befragten die Kirche eindeutig als eine konservative Grösse verstehen.

Walter Neidhart, Basel

Gerd Schimansky, Christ ohne Kirche. Rückfrage beim ersten Radikalen der Reformation:

Sebastian Franck. Mit einem Vorwort von Willy Kramp, Stuttgart, Radius-

Verlag, 1980. 217 S. DM 19.80.

Als ein klassisches Beispiel der anti-institutionellen Leidenschaft, als den ersten «Christen»,

der, in der Reformationszeit von Luther ausgehend, ganz ohne Kirche leben

wollte, versucht Schimansky Franck neu zu entdecken. Beginnend mit einem
«Ferngespräch über die Jahrhunderte hinweg», erörtert er zu seinem Titelhelden «Wer er

war»; «Was und wie er schrieb»; «Was er glaubte, bekannte und beklagte». Fast in der
stilistischen Form eines Reformationszeit-Romans werden (57-70) «ihm verwandte
Geister» («am biblischen Zeugnis, auch an der Kirche vorbei»: Stübner; Nik. Storch;
Müntzer; Karlstadt; Ludw. Hätzer; Hans Denck u. a.), «von Luther verdammt» (71-77),
vorgestellt. Der Hauptteil des Taschenbuches (78-185) ist eine Aneinanderreihung von
504 modernisierten Quellenstücken, die mit verbindendem, kommentierendem und oft
mit Fragen auf die Gegenwart unterbrechendem Autortext nach folgenden und anderen
Überschriften gesammelt und dokumentiert sind: «Fassadenfrömmigkeit», «Absage an
die Trinität : Entleiblichung»; «Wenn die Kirche geistlos wird» ; «Wenn der Geist weltlos

wird», «Untätige Friedensliebe; «Vereinzelung und Verdüsterung»; «Das innere Wort-
das freie Christentum», «Wider den Buchstabendienst», «Von der Verfestigung zur
Verflüchtigung», «Phantasie für Gott»; «Von der Heiligenverehrung zur Ketzerverehrung»;

«Vom Geist und Ungeist des Versagens». - So schillernd wie diese jeweils
aktualisierenden Bemühungen um Franck zeigen sich auch die Nachklänge seines Beispiels, das

nicht nur innere Emigration fordert. Seine Botschaft wirkt zweifellos weiter, aber solche

«radikale Dauerkritik» (192.187) spricht für die mangelnde Urteilskraft, die sich letztlich
autistisch von jeder Gemeinschaft entfernt und im «Radikalsein» so «an die Wurzeln
gehen» (13) wird, dass staatliche wie kirchliche Lebensordnungen im anarchischen Nebel

verdampfen. Willy Kramps Vorwort leistet hoffentlich dem nur neugierigen Leser den

Dienst, den er als Warnung «für die heutigen Verächter der 'äusseren' Kirche» in die

Frage kleidet, «ob sie bereit sind, auch ihrerseits» wie Franck den hohen Preis von
«Verfolgung nämlich und Isolierung» auf dem Gratwandel «zwischen Wahnwitz und

physischer Auslöschung... für die von ihnen intendierte Freiheit zu zahlen». Kramp
stellt alle vor die ernste Überlegung, «ob die 'innere Wahrheit', die sie als ein höchstes

Gut betrachten, den Verlust der Gemeinschaft unter Wort und Sakrament wirklich
aufwiegt» (ll)-obschon auch solche vergleichende Fragestellung m. E. so lange schief ist,

als man Luthers Bindung der inneren Wahrheit des BibelWortes an das äussere, mündlich
und öffentlich verkündete Evangelium nicht gegen Franck und alle ihm verwandt-sein-
wollenden Geister deutlich festhält.

Horst Beintker, Jena (DDR)



Rezensionen 185

Ingemar Holmstrand, KarlHeim on Philosophy, Science and the Transcendence ofGod,

Acta Universitatis Upsaliensis - Studia Doctrinae Christianae Upsaliensia 20, Uppsala

1980. 177 S. Sw.kr. 71.50.

Die Diss., die 1980 in Uppsala vorgelegt wurde, widmet sich dem besonderen

wissenschaftsphilosophischen Ansatz der Wirklichkeitstheologie Karl Heims. Heim wird in
einem einführenden Kapitel kurz auf dem besonderen Hintergrund des württembergischen

Pietismus skizziert und seine Eigenständigkeit im Kontext der von der dialektischen

Theologie beherrschten deutschsprachigen Theologie seiner Zeit hervorgehoben.
Den Autor interessieren freilich nicht theologiegeschichtliche Fragen, sondern die Eigenart

des Heimschen Ansatzes einer umfassenden Wirklichkeitstheologie. Dabei geht H.
davon aus, dass sich auch mit einem theologischen Werk, das sich über 50 Jahre erstreckt,
genügend deutlich Grundzüge darstellen lassen, die entsprechend einorden- und
diskutierbar sind. H. beschränkt seine Auseinandersetzung mit Heim auf dessen in der damaligen

theologischen Diskussion ungewöhnliche Raumphilosophie, die zwei Dinge zu
leisten beabsichtigt: a) eine einheitliche Weltschau zu bieten, die die Ergebnisse der
Realwissenschaften vermittelt, und b) die Transzendenz Gottes als denkmöglich
aufzuweisen. Vom Eigenanspruch der Heimschen Theologie aus gesehen war der philosophische

Vorspann notwendiger Anmarschweg zu einer zentralen Christologie, die
existentiell und eschatologisch entfaltet wurde. Dieser Aspekt ist vom Autor abgeblendet.
Hingegen wird eingehend die Heimsche Raumlehre als Wirklichkeitsphilosophie mit
einem umfassenden Anspruch diskutiert. Heim hat das Transzendenzproblem durch
eine dualistische Wirklichkeitssicht, dem Paradoxon zwischen dem polaren Raum der

Raum-Zeit-Welt, den die Wissenschaften zum Gegenstand haben, und dem «überpolaren»

Raum der Transzendenz, in dem alle innerweltlichen Polaritäten und Paradoxa
aufgehoben sind, gelöst. An diesem Entwurf kritisiert H. nicht den transzendentalen
Dualismus, vielmehr eine Voraussetzung zur Konstitution des überpolaren Raumes, die
Heim von einer an Martin Buber anknüpfenden Ich-Du-Philosophie angeführt hat,
nämlich eine nichtobjektivierbare Wirklichkeitskomponente des Ichs und des Dus. Diese
existentielle Zwischenphilosophie hält der Autor für das Grundkonzept des Dualismus
zwischen der polaren und überpolaren Wirklichkeit für unerheblich und künstlich. Den
Anspruch Heims, eine umfassende Weltsicht als Rahmen für die Denkmöglichkeit von
Glaubensaussagen zu konstituieren, bringt H. schliesslich mit dem Paradigmen-Problem
von Kuhn und der hierarchischen Wissenschafts- und Wirklichkeitstheorie von Torrance
in Beziehung. Einerseits hat Heim wesentliche Komponenten dieser Ansätze in seiner

nur in anderen Begriffen formulierten Raumphilosophie vorweggenommen, andererseits

gibt es freilich auch Unterschiede zu diesen Positionen. Diese werden entsprechend
markiert. Schliesslich wirft H. noch die Frage auf, ob man Heim mit seiner
religionsphilosophischen Ambition als theologischen Rationalisten bezeichnen kann. Im Gegensatz

zu der dialektisch-existentialen Theologie seiner Zeitgenossen sticht sein rationales
Bemühen, Gott und die Welt, Glaube und Wissenschaft, ja Gottes Transzendenz als

denkmöglich zu diskutieren, entsprechend ab, doch die missionarisch-christologische
Dimension der Heimschen Theologie setzt dem Urteil einer rationalistischen Theologie
auch ihre Grenze. Auch in der Begrenzung auf den religionsphilosophischen Aspekt der
Heimschen Bemühungen bleibt deutlich, dass Fragen und Lösungen, die Heim
aufgegriffen und vorgetragen hat, auch in der heutigen Diskussion nicht erledigt sind.

Horst W. Beck, Freudenstadt



186 Rezensionen

Eckard König / Horst Ramsenthaler (Hg.), Diskussion Pädagogische Anthropologie
(Kritische Information - Erziehungswissenschaft 3), München, Wilhelm Fink Verlag,
1980. 326 S. DM 28.-.

Theologische und philosophische Anthropologie fragten für Jahrhunderte nach dem
Menschen an sich und vor Gott nach dem Sinn menschlichen Daseins und nach dem, was
der Mensch wissen kann, was er tun soll und was er hoffen darf (Kant). Die Ganzheit des

Menschen stand in Frage. Seit der Aufklärung sind es aber nicht mehr in erster Linie Sinn,
Wesen und Ganzheit des Menschen, die in Frage stehen, sondern mannigfache
Sonderinteressen sehr verschiedener Wissenschaften bestimmen das anthropologische Fragen
und Denken. Die Medizin nimmt den Menschen z. B. bei seinem Krank-Sein, die
Paläontologie bei seiner Herkunft aus der Tierwelt, die Soziologie bei seiner Beeinflussung
durch gesellschaftliche Kräfte, die Psychologie bei seiner Lernfähigkeit, seiner Entwicklung

oder seinen Reaktionen auf die verschiedensten Einflüsse Und die Pädagogik?
Sie nimmt den Menschen bei seiner Erziehungsbedürftigkeit und darin bei Beziehungen
und Situationen, in denen der Mensch wird, indem er erzogen wird, in denen er ein Selbst

wird und in denen er lernt, selbst in die Welt hinein-zu-gehen, heraus aus der anfänglichen

totalen Hilflosigkeit und Angewiesenheit, die nach Sorge, Zuverlässigkeit, Treue
und Hilfe verlangten und hin zur Exploration von Welt und Ich, die nach Zutrauen und

Ermutigung, nach Freilassung und Befreiung ruft.
Es ist kein Geheimnis, dass die Pädagogische Anthropologie nicht zu den bevorzugten

Arbeitsgebieten der modernen Erziehungswissenschaft gehört. Ist das nicht alles

Stratosphären-Denken? wird gefragt; hat das irgendeinen Bezug zur täglichen Praxis der
Erziehung? Dies der Grund, dass es nicht allzu viele waren in den beiden letzten
Jahrzehnten, die die pädagogische Anthropologie in die Mitte ihrer Arbeit gestellt haben

unter den Erziehungswissenschaftlern. Zu denken ist an Martinus Langeveld, an Heinrich

Roth und etwa auch an Otto Friedrich Bollnow, A. Flitner und B. Gerner.
Der hier anzuzeigende Band macht es sich nun zur Aufgabe, den pädagogisch

interessierten Zeitgenossen näherhin über das anthropologische Denken im Rahmen der

Erziehungswissenschaft zu orientieren und die sehr verschiedenen Denk- und
Forschungsansätze durch Originalbeiträge zu dokumentieren. Die Herausgeber haben allen
Autoren des Bandes einige Fragen vorgegeben, um die verschiedenen Ansätze vergleichbar

zu machen:

- Worin sehen Sie derzeit die Hauptaufgaben der Pädagogischen Anthropologie;

- Wo sehen Sie Ansätze zur Lösung dieser Aufgaben?

- Welche Konsequenzen ergeben sich aus Ihrem Ansatz für die weitere pädagogische
Theorie und für das pädagogische Handeln?

Und dann die Autoren, die dem Alphabet nach vorgestellt werden: Zuerst kommt da
Ulrich Aselmeier, ein Vertreter der jüngeren Generation. Er beginnt rr\it einer Anklage an
die neuere Pädagogik, die den Junglehrer zwar mit Kenntnissen über Curriculum und
Didaktik in die Praxis entlässt, aber offensichtlich ohne einen Wissensschatz über die

Kinder, die ihnen jetzt anvertraut werden sollen. Wie steht es mit der Belastbarkeit von
Kindern, wie mit ihrem Tagesrhythmus, wie mit ihrer körperlichen und psychischen
Situation, wie mit ihrer Verflechtung in Beziehungen aller Art in Familie, Schule und auf
der Strasse? Angesichts dieser Defizite plädiert Aselmeier für eine anthropologische
Pädagogik, die ihr Denken und Handeln wieder am Menschen orientiert und sich auf ihn
als «primären Bezugspunkt» ausrichtet: auf seine emotionalen, sozialen, psychomotorischen

und kognitiven Bezüge, in denen er existiert und erlebend, bewertend und han-



Rezensionen 187

delnd steht. Was es dann um den Menschen ist, der er werden soll, wird nicht ganz
deutlich. Das ist anders bei Otto Friedrich Bollnow. Er weiss zwar mit H. Plessner darum,
dass der Mensch «als ein in der Welt ausgesetztes Wesen» sich selbst verborgen ist, aber er
ruft doch dazu auf, stets Bemühungen anzustellen, sich in bildhafter Form zu vergegenwärtigen.

Dazu gehört auch die Erarbeitung von Grundlagen für die Erziehung, die eben

nicht mehr in zeitlos apriorischer Weise entwickelt werden können, sondern nur auf dem

Weg über eine hermeneutische Vergewisserung der Erziehungswirklichkeit, deren kritische

Betrachtung unter den Gesichtspunkten anthropologischer Arbeit und den Versuch,
das Ganze und den Menschen zusammen zu begreifen. Es ist hier nicht der Ort breiter zu
werden, aber doch soll noch auf weitere wichtige Beiträge des anzuzeigenden Bandes

hingewiesen werden: auf JosefDebolavs «Pädagogische Anthropologie als Theorie der
individuellen Selbstverwirklichung», die in vielem an Langevelds Arbeiten zum Problem
erinnert, auf Werner Lochs «Der Mensch im Modus des Könnens» und Hans-Georg
WittigsVersuch, einen neuen ökologischen Humanismus mit anthropologischen Mitteln
der Pädagogik zu entwerfen. In die gleiche Richtung gehört auch Max Liedtke mit seinem

Beitrag «Pädagogische Anthropologie als anthropologische Fundierung der
Erziehung».

Für alle Beiträge ist es kennzeichnend, dass sie mit grossem Ernst die Herkunftsgeschichte

ihrer Gedankenproduktion kritisch darstellen und fern von jeglichem Decisio-
nismus ihre jeweilige Position zu begründen suchen. Was einen Theologen überrascht, ist
die nur sporadisch begegnende Bezugnahme auf theologische Denkfiguren (Bollnow,
Debolav, Loch). Offenbar ist es der Theologie in den letzten Jahrzehnten nicht gelungen,
ihr anthropologisches Denken so zu artikulieren, dass es zu einem Gespräch mit den

Wissenschaften hätte kommen können.
Klaus Wegenast, Bern

Johannes Glötzner (Hg.), Kritische Stichwörter Religionsunterricht, München, Wilhelm
Fink Verlag, 1981. 342 S. DM 28.-.

Der Wilhelm Fink Verlag hat es mit den «Kritischen Stichwörtern». In dieser Buchreihe
sollen offenbar verdrängte oder eben unbekannte Probleme in verschiedenen Bereichen
der Gesellschaft und vor allem in der «Welt» der Erziehung und Bildung aufgespiesst»,
aus verschiedener Sicht bedacht und mehr oder weniger «pfiffig» diskutiert werden. Der
vorliegende Band beschäftigt sich mit dem Problem eines konfessionellen Religionsunterrichts

im Rahmen einer pluralistischen Gesellschaft. Dem Hg. Glötzner und einigen
Autoren ist ein solcher an die Kirchen gewiesener und vom Grundgesetz der Bundesrepublik

Deutschland garantierter Religionsunterricht zumindest unsympathisch. Deshalb
versucht das Buch «den Fehler der meisten Publikationen über den Religionsunterricht
zu vermeiden, nämlich so zu tun, als gäbe es nur eine katholische und eine evangelische
Form dieses Unterrichts». Die Frage, welches dann die gewünschte Alternative sein solle,
wird auf verschiedene Weise beantwortet. Einmal zeitigen sich im Buch Sympathien
dafür, «dass nicht nur den Religionsgemeinschaften, sondern auch 'andersartigen
Weltanschauungsgruppen ein Platz im Lehrplan' eingeräumt würde», und zum anderen
begegnen auch Stimmen, die neben dem Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach
einen ebenso ordentlichen «Alternativ»-Unterricht fordern, weil so eine theoretische
Konfrontation möglich erscheine. Erwogen wird auch ein «Weltanschauungsunterricht»,

in dem alle möglichen Positionen einschliesslich des Atheismus - aber nicht durch
ein und denselben Lehrer - zur Sprache kommen sollten. Unterhalb dieser Herausge-



188 Rezensionen

bermeinung gibt es aber in dem vorliegenden Reader auch noch ganz andere Positionen
und eine Fülle wichtiger und für den Religionslehrer unabdingbarer Information. Zu
denken ist hier vor allem an die «Sachartikel», die den Fragen der «Bibel im Religionsunterricht

(Jürgen Lott), der «Didaktik» (Ursula Früchtel), der «Kreativität» (Guido
Martini), dem «Kurssystem» (Klaus Gossmann/Klaus Onnasch), der «Leistungsmessung»

(Bernhard Jendorff), den «Lernzielen» (Reiner Preul), der «Motivation» (Horst
Klaus Berg), den «Schülermeinungen» (Wolfgang Prawdzik), der «Schülerorientierung»
(Erich Feifei), den «Unterrichtsmodellen» und vielen anderen Themen und Problemen
gelten. Interessant und wichtig erscheint es dem Rezensenten auch, dass sich der Hg. um
Informationen über religiöse Erziehung im Rahmen nicht-christlicher Religionen in
Deutschland (Islam, Judentum) bemüht hat, und sich auch nicht scheut, geradezu
polemische Stimmen gegen einen Religionsunterricht in den öffentlichen Schulen zu Wort
kommen zu lassen. Hierher gehören z.B. die «Thesen gegen den Religionsunterricht»
von Ingrid Matthäus und Silke Gerigk-Groth, aber auch der den «Rechtlichen
Bestimmungen» gewidmete Beitrag von Erwin Fischer. Was die rechtlichen Bestimmungen
anbetrifft, hätte m. E. zumindest auch noch eine andere Stimme Platz finden müssen,
denn Fischer ist durch dezidiert antikirchliche Äusserungen, was den Religionsunterricht
anbetrifft, bekannt geworden und deswegen wohl kaum dazu geeignet, hier als einziger zu
Wort zu kommen.

Es ist in einer kurzen Besprechung nicht möglich, alle positiven und negativen
Eindrücke zu beschreiben, doch scheint es mir wichtig, wenigstens einem Gesamteindruck
Stimme zu verleihen:

Wir haben hier ein bei aller «Lästigkeit» brauchbares «Lexikon» für eine Erstorientierung

über anstehende Probleme des Religionsunterrichts. Die «Stichwörter» sind

sachangemessen ausgewählt und von Fachleuten verschiedener Couleur bearbeitet.

«Konzeptionen des Religionsunterrichts», Religionsunterricht und Schule», «Religionsunterricht

und andere Fächer», «Religionsunterricht anderer Religionsgemeinschaften»,
«Plädoyers für die Abschaffung des Religionsunterrichts» und eine allgemeine «Bilanz»
der Stellung des Religionsunterrichts in der Gesellschaft kennzeichnen das Gesamtspektrum

des Buches, das vor allem die lesen sollten, die etwas vom Metier verstehen und
nicht zu rasch über Stichworte wie «Dogmatismus», «Indoktrination», «amtskirchliche
Gängelung» und ähnliche stolpern. Hinter solchen Signalworten findet sich viel
Erwägenswertes, das unserem schwierigen, aber schönen Fach weiterhelfen kann. Wer etwas
davon weiss, wie wichtig gerade eine konfessionelle und identifizierbare Orientierung als

«Angebot» an unsere junge Generation ist und wie gefährdet viele Jugendliche in ihrem
Werdeprozess ohne überzeugende Identifikationsangebote sind, der hört Kritik noch
anders als mit Aggressionen, nämlich mit offenen Ohren und einer durch wenig zu
erschütternden Lernfähigkeit.

Klaus Wegenast, Bern

A.Vergote, A.Tamayo u. a., The Parental Figures and the Representation ofGod, Reli¬

gion and Society 21, Mouton Publishers, The Hague/Paris/New York 1981. XII +
255 pp. DM 55.-.

Nach einer Reihe ähnlicher Arbeiten aus der Umgebung des Löwener Religionspsychologen

A.Vergote beschäftigt sich dieser Band mit den Beziehungen zwischen Vater-,
Mutter- und Gottesvorstellungen. Dabei werden nicht die biographisch erinnerten
Elternbilder untersucht, sondern die Vater- und Muttergestalt als Elemente des als gültig



Rezensionen 189

erachteten Funktions- und Wertsystems (also die «Symbolfiguren» Vater und Mutter).
Welche Verbindungen weist die Repräsentation Gottes zu diesen Figuren auf, und wie
sind die erhobenen Sachverhalte zu interpretieren

Nach einleitenden Bemerkungen stellen A. Vannesse und P. de Neuter das Hauptinstrument

der Untersuchung dar, einen Fragebogen (Semantic Differential Parental Scale

SDPS) mit 36 Items, die je zur Hälfte (auf Grund umfangreicher Vorabklärungen) als

typisch zum Vater bzw. zur Mutter gehörig gelten dürfen (z. B. «Kraft», «Macht», «der
Vorschriften erlässt» usw. gegenüber «ist überaus geduldig», «warmherzige Zuflucht»
usw.). Der Test wurde in verschiedenen Sprachen validiert, so dass die Vater-, Mutter-
und Gottesvorstellungen in verschiedenen geographischen Regionen beschrieben,
verglichen und interpretiert werden konnten. (Ergänzend gelangen für gewisse Untersuchungen

noch andere Tests zur Anwendung.)
Sodann gehen weitere Studien einzelnen Untersuchungen mittels des SDPS nach.

G. Vercruysse und P. de Neuter untersuchen anhand belgischer (unterschieden zwischen
Flamen und Wallonen), amerikanischer und italienischer Ergebnisse die Art und Weise,
wie «väterliche» Faktoren in der Symbolfigur der Mutter verankert sind und umgekehrt,
und in welcher Weise die Gottesfigur analoge Bedeutungen evoziert. A.Tamayo
vergleicht in einem weiteren geographischen Rahmen: Er arbeitet mit (katholischen) Gruppen

aus Belgien, Zaire, Kolumbien, Indonesien, den Philippinen und den USA. Dadurch
werden gesamtkulturell bedingte Variationen im Verhältnis zwischen den drei
untersuchten Grössen deutlich. Verschiedene weitere Arbeiten gehen einzelnen soziologischen

und kulturellen Faktoren nach, welche die Interrelationen zwischen Vater-, Mutter-

und Gottesfigur mitbestimmen: Alter, Bildungsstand, Grad der religiösen Überzeugung

usw. Besonders interessant in diesem Zusammenhang sind einmal ein Vergleich
zwischen einer Gruppe indisch-hinduistischer und einer Gruppe kanadisch-katholischer
Studenten, sodann eine Untersuchung spezifischer Abweichungen der Vorstellungen
angehender Geistlicher und Ordensfrauen von denen entsprechender Kontrollgruppen.
Schliesslich gehen A.Tamayo und P. St.-Arnaud den Eltern- und Gottesbildern von
Schizophrenen und Delinquenten nach. A. Vergote fasst die Ergebnisse zusammen und
zieht weitergehende Konsequenzen.

Die verschiedenen Untersuchungen zeigen zunächst, dass sowohl Vater- wie
Mutterfigur nicht nur mit den für sie typischen Bedeutungen besetzt sind, sondern dass sie

wechselseitig auch Eigenheiten der anderen Figur aufweisen. Vater und Mutter stellen
also ein Beziehungsgeflecht dar, das wohl zwei Pole aufweist, aber die Beziehung zum
Kind gemeinsam prägt. Dabei steht bei der Mutter die unbedingte Liebe, beim Vater eine

durch Autoritätsausübung und Forderungen relativierte Zuwendung im Zentrum. Die
Gottesvorstellung vereinigt beide Aspekte der Elternbilder aufsich, wobei jedoch in allen
christlichen Untersuchungsgruppen (mit Ausnahme derer aus den USA der mütterliche
Faktor der unbedingten Zuwendung dominiert. Im Hinblick auf die Komplexität des

Gottesbildes freilich zeigt sich eine höhere Ähnlichkeit zwischen Gottes- und Vaterfigur.
Was die Resultate im einzelnen betrifft, so muss auf die Studie selbst verwiesen werden.

Bedauerlich ist, dass sich der Kreis der Befragten weitgehend aus stark katholisch
geprägten Kreisen rekrutiert (meist sind zwischen 80 und 90% regelmässig praktizierende
Katholiken). Da sind auch die Aussagen Distanzierter - eine wissenssoziologische
Binsenweisheit - nicht allzu aussagekräftig. Eine einzige Untersuchung betrifft eine Gruppe
hinduistischer Studenten aus Indien, welche signifikant andere Ergebnisse zeitigt als die



190 Rezensionen

übrigen Arbeiten. Aber über den Hintergrund dieser indischen Studenten ist zu wenig
bekannt, als dass die Resultate einigermassen zureichend interpretiert werden könnten:
Die Befragung erfolgte mit der englischen Version des SDPS (und einem anderen
englischen Test); sind die Befragten englischsprachig sozialisiert, ist Englisch ihre religiöse
Sprache? Von welchem hinduistischen Hintergrund kommen sie her? Mit welchen
traditionellen Vorstellungen und Wörtern assoziieren sie das im Test erfragte «divinity»
Insgesamt liefert die Untersuchung brauchbare Angaben also nur über die Eltern- und
Gottesvorstellungen der katholischen Bildungs- (bzw. Mittel- und Ober-) Schicht in
unterschiedlichen kulturellen Kontexten.

Die Hypothesenbildung der Arbeit ist stark an den religiösen und nichtreligiösen
Eltern- und Gottesbildern der abendländischen Tradition orientiert. Entsprechend fallen
die Resultate relativ traditionell aus (wobei es immerhin bemerkenswert ist, wie eindeutig
das Zerrbild des christlichen Gottes als eines autoritären Vaters falsifiziert wird). Es wäre

zu fragen, ob nicht sprachlich weniger konventionell vorgeprägte Items authentischere

(im Sinne einer grossen Distanz zur religiös-traditionellen und einer grösseren Nähe zur
lebenspraktischen Alltagssprache) Resultate erbracht hätten. Dann hätten sich
vermutungsweise kompliziertere Beziehungen zwischen Eltern- und Gottesbildern gezeigt, und
vielleicht wäre die Übertragung von Elternprädikaten aufGott und überhaupt die Sicht
Gottes als einer «Person» etwas problematischer in Erscheinung getreten.

Fritz Stolz, Zürich

Roswita Guist, Die religionspädagogische Vertretbarkeit der biblischen Vaterfigur. Zum
Problem der Gottesdarstellung, Europäische Hochschulschriften, Reihe XXIII
Theologie, Peter D. Lang, Frankfurt a.M., Bern 1981. 120 S. Fr. 31-

Die Verf.in, Religionspädagogin und Schulleiterin, berichtet über eine Befragung von 73

Schulkindern verschiedenen Alters über derep Gottes- und Jesusvorstellungen, deren

Beziehungen zu Vater und Mutter und über deren religiöse Praxis. Sie skizziert dann
biblische Vatervorstellungen, zitiert eine Reihe von Dogmatikern und Religionspsychologen,

die sich zur Frage nach zeitgemässen Gottesvorstellungen und Gottesbezeichnungen

geäussert haben. Die Hypothese der Verf.in: Die Schwierigkeiten der heutigen
Schüler mit dem Vaternamen Gottes haben mit epochalen Sozialisationsfaktoren der

Vorkriegs-, der Kriegs- und der Nachkriegsgeneration zu tun. Sie hält es für falsch, aus
den Aussagen der Bibel ein Vaterbild herauszuarbeiten und dieses den Kindern von heute

als gültige Gottesvorstellung zu vermitteln, denn das wäre das Vaterbild einer längst

vergangenen Zeit. Nach ihrer Meinung «besteht für jede Lebensaltersstufe eine andere

Gotteserfahrbarkeitsbefähigung». Dem Grundschulkind müsse darum Gott mit seinen

schützenden, helfenden, mütterlich-väterlichen Eigenschaften erfahrbar gemacht werden,

der Pubertierende bekomme Zugang zu Gott durch das Bild des guten Freundes, der
Adoleszente durch das des liebenden Partners und der Erwachsene durch Jesus, den

«vollkommenen Menschen, der uns Vorbild und Wegweiser zur Gotteserfahrung sein

will».
R. G. wendet sich mit ihrer Schrift an Religionslehrer. Einen Beitrag zur wissenschaftlichen

Diskussion des Themas bietet sie nicht, da sie in ihrem Umgang mit empirischen
Methoden zu unkritisch ist und in der Auseinandersetzung mit theologischen und
psychologischen Autoren an der Oberfläche bleibt. In ihren Literaturhinweisen sind manche
falsche Angaben.

Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 191

Johannes Lähnemann/Ursula Hahlbohm, Jesus Christus. Erarbeitet aufGrund der Stu¬

dienbriefe «Jesus von Nazareth/Christologie» der Evangelischen Arbeitsstelle
Fernstudium für kirchliche Dienste, Hannover, Studienbücher Religion, Verlag Moritz
Diesterweg und Sauerländer, Frankfurt a. M. und Aarau, 1980. 192 S.

Das Buch ist gedacht als Lehrmittel für den Grundkurs des Religionsunterrichts an der
Sekundarstufe II und für das Selbststudium zur Einführung in die Theologie. Es bietet
konzentriert und übersichtlich eine Fülle von theologischen Informationen: historische

Ausführungen zur Zeit Jesu, Materialien zu den Fragen der Lehre und des Wirkens des

historischen Jesus, eine Erörterung der Auferstehungsfrage und der Deutung von
Kreuzestod und Auferstehung im NT, einen Überblick über die christologischen Bekenntnisse
der Alten Kirche und einen Bericht über einige christologische Entwürfe gegenwärtiger
Theologen. Das Buch schliesst mit Darlegungen über verschiedene Modelle der Nachfolge

in Geschichte und Gegenwart. Das Selbststudium wird durch Denkfragen im Text,
Anregungen zur Weiterarbeit und Literaturhinweise erleichtert. Trotz der Stoffülle wird
der lernwillige Leser durch dieses Buch, wie mir scheint, nicht überfordert. Ob ein Leser
ohne Vorkenntisse aber durch die konzentrierte Vermittlung von Thesen und Theorien,
an denen Generationen von Theologen gearbeitet haben, mehr bekommt als eine vage
Ahnung der vorhandenen Probleme, das ist ungewiss.

Walter Neidhart, Basel

Hubertus G. Hubbeling, Einfährung in die Religionsphilosophie, Uni-Taschenbücher
1152, Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen 1981. 240 S.

Man kann dieses Werk des Groninger Religionsphilosophen - es stellt trotz seines relativ
bescheidenen Umfangs ein diese Bezeichnung verdienendes Werk dar - unter zwei
Gesichtspunkten würdigen: einmal als eine Orientierung über das Wesen der
Religionsphilosophie als eines eigenständigen philosophischen Unternehmens in Unterschieden-
heit von Religionswissenschaft und Theologie und zugleich im Blick auf die Bedeutung,
die ihm für jene zukommt, zum andern aber als Versuch einer Grundlegung und
Entfaltung einer eigenen Religionsphilosophie in kritischer Bezugnahme auf historische
Gestalten dieser Disziplin und Verwendung einzelner von ihren heutigen Repräsentanten

vertretener Methoden und Positionen.
Was die informierenden Partien betrifft, so stellen sie dem Titel des Buches entspre-

chend eine ausgezeichnete Einführung in die Geschichte der Religionsphilosophie, ihre
verschiedenen Fragestellungen, Antworten und Probleme dar, von Anselm und Thomas
über Spinoza, Kant, Hegel und Kierkegaard bis zu Wittgenstein, LT. Ramsey und Hartshorn,

einschliesslich Schleiermacher, Brunner und Barth und vieler anderer weniger
bekannter holländischer und englischer Autoren. Besondere Aufmerksamkeit widmet H.
den Gottesbeweisen und deren Weiterführung in heutiger linguistischer Logik und
Process-Philosophy. Die diesbezüglichen Details bringt er in einer Reihe von Appendices,
auf deren nicht ganz leicht nachzuvollziehende Ausführungen er sich, wenn auch nicht
ohne Kritik, für seine Religionsphilosophie stützt.

Im Grunde aber ist sein System sehr einfach, wenn auch nicht immer überzeugend. Es

besteht aus zwei Teilen, einer erkenntnistheoretischen Begründung einer «philosophischen

Gotteslehre» und einer Entfaltung der Gehalte «religiöser Erfahrung» zu einer
«religiösen Welt- und Lebensanschauung», der der erste Teil als «rationales Fundament»

dienen soll. Als solche Gehalte erkenntnismässig begründeter religiöser Erfahrung



192 Rezensionen

behandelt er hier unter Einbeziehung eines reichen religions-, geistes- und
kulturgeschichtlichen Materials die Hauptpunkte der traditionellen christlichen Dogmatik.

Wenn auch anzuerkennen ist, dass der Verf. auf diese Weise anstelle eines Sich-
Berufens auf irrationale Autoritäten oder bloss individuelle Erlebnisse eine tragfähige
Selbstvergewisserung und ein überzeugendes Argumentieren in Glaubenssachen ermöglichen

will, so erscheint es doch fraglich, ob ihm dies an Hand seiner Unterscheidung
verschiedener möglicher «strengerer» oder «wengier strengen» Logiken auch wirklich
gelingt, gesteht er doch gelegentlich selber: Der Grundgedanke des Buches ist, dass sich

jeder religiöse Satz verteidigen lässt; es kommt nur darauf an, den philosophischen
Voraussetzungen auf die Spur zu kommen. Diese werden aber nur dann Überzeugungskraft

haben, wenn sie in einem hinreichend strengen System untergebracht werden
können» (101). Wenn er die Entscheidung in bezug aufdie jeweils zu verwendende Logik von
deren Zweckmässigkeit abhängig machen will, so führt dies entweder zu einem
Relativismus, wie er ihn mit seinen häufigen Zugeständnissen, dass man auch anders als er
denken könne, bestätigt, oder aber zu einer Apologetik als Verteidigung eines zuvor
eingenommenen Standpunktes, wie er z. B. darin in Erscheinung tritt, dass er Offenbarung

zum Bereich von Erfahrung rechnet. Das Resultat wäre dann wohl so etwas wie eine

Neuauflage einer «vernünftigen Orthodoxie».
Fritz Buri, Basel

Suchanzeige

Für eine Dissertation über Bernhard Duhm wird über evtl. in Privatbesitz

befindliche Briefe, Vorlesungsnachschriften oder sonstige
Materialien, aber auch über persönliche Erinnerungen Nachricht erbeten an
Ingo Bleckmann, Piusallee 58, D-4400 Münster.


	Rezensionen

