
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfänge der dialektischen
Theologie

Autor: Bryner, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfange
der dialektischen Theologie

Es ist bekannt, dass das Werk Dostojewskis in der Frühzeit der
dialektischen Theologie eine grosse Rolle gespielt hat. Die Dostojewski-Studie

Eduard Thurneysens - in erster Auflage 1921 erschienen,
mehrmals nachgedruckt und in verschiedene Sprachen übersetzt1 -
erregte zu Beginn der 20er Jahre grosses Aufsehen. Wie Karl Barth in
einem Brief im Dezember 1921 schrieb, wurde das Büchlein von den

damaligen Göttinger Theologiestudenten «gierig gelesen»2, und die

zeitgenössische Kritik bezeichnete es als eine «geniale Leistung»;
Thurneysen schreibe «gewaltig und nicht wie die anderen Literaturkritiker

und Literaturschnüffler, die aus Mangel an Kongenialität
niemals in den Geist des Dichters eindringen» könnten.3

1 E. Thurneysen, Dostojewski, München (Chr. Kaiser Verlag) 1921, 21922, 31925,

41930, Zürich (Gottheit Verlag) 51948, Zürich (Zwingli Verlag) 61963. - Übersetzungen:
ins Italienische: Dostojewski. Tr. di Otto Rosenthal, Roma 1929; ins Tschechische:

Dostojevskij, Praha 1930; ins Englische: Dostoevsky: a theological study. Translated by
Keith R.Crim, London 1964 und Richmond (USA) 1964.

2 Karl Barth - Eduard Thurneysen, Briefwechsel 2, 1921-1930, bearbeitet und
herausgegeben von E. Thurneysen Karl Barth. Gesamtausgabe. V. Briefe Karl Barth-
Eduard Thurneysen (künftig BW II), Zürich 1974, 21.

3 W.Hadorn, Literatur, in: Der Kirchenfreund, Blätter für evangelische Wahrheit
und kirchliches Leben 75 (1921), 393 f. - Dem Urteil Hadorns kann man leicht beipflichten,

wenn man Thurneysens Buch mit den verschiedenen Dostojewski-Interpretationen
aus dem Beginn der 20er Jahre vergleicht, in denen Dostojewski von der damaligen
liberalen Theologie her gedeutet oder gar für die liberale Theologie vereinnahmt wurde.
So wurde das intensive Fragen nach Gott, wie es bei vielen Gestalten in Dostojewskis
Romanen zum Ausdruck kommt, als ein Streben nach übernatürlichen, bleibenden
Ideen beurteilt, Dostojewski als einen grossen Bejaher Gottes und der christlichen
Tugenden, vor allem der Nächstenliebe gedeutet und in Dostojewski der Verkünder der
christlichen Lehre von der All-Liebe gesehen. Eindruck machten ferner Dostojewskis
Vorbehalte gegen das dogmatische Christentum und die Kirche, und einer der liberalen

Interpreten (P. Fischer) sprach sogar sein Bedauern darüber aus, dass der russische Dichter

«vom Protestantismus so gering dachte, dessen reinsten Gestaltungen er tatsächlich
viel näher stand als er dachte». Vgl. hierzu: Jürgen Redhardt, Das evangelische und das

katholische Dostojewski-Bild, theol. Diss, (masch.), Mainz 1954, 22-27.



148 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfänge

Bekannt sind die Äusserungen Karl Barths im Vorwort zur zweiten
Auflage seines «Römerbriefes»: In der Neubearbeitung sei im
Vergleich zur ersten Auflage «sozusagen kein Stein auf dem andern geblieben».

Barth nannte vier Punkte, die für die völlige Neufassung seiner

Römerbriefexegese entscheidend beigetragen hatten: 1. Die fortgesetzte
Beschäftigung mit Paulus, 2. die Beschäftigung mit Overbeck, 3. das

vertiefte Verständnis der Gedanken Piatons und Kants, Kierkegaards
und Dostojewskis und 4. die Rezensionen zur ersten Auflage seines

«Römerbriefes». Der entscheidende Satz über Dostojewski lautet wörtlich:

«Drittens: die bessere Belehrung über die eigentliche Orientierung
der Gedanken Piatos und Kants, die ich den Schriften meines Bruders
Heinrich Barth zu verdanken habe, und das vermehrte Aufmerken auf
das, was aus Kierkegaard und Dostojewski für das Verständnis des

Neuen Testamentes zu gewinnen ist, wobei mir besonders die Winke
von Eduard Thurneysen erleuchtend gewesen sind.»4

Mit dieser Studie möchte ich den Fragen nachgehen, wann, wo und
in welchem Zusammenhang Werk und Gedankenwelt des grossen
russischen Schriftstellers in der frühen dialektischen Theologie aufgenommen

worden sind, welche Bedeutung und welchen Einfluss Dostojewski
für die Anfange der dialektischen Theologie hat, welche Probleme und
theologische Themen in den Gedanken Thurneysens und Barths durch
Dostojewski Anregungen gefunden haben, aber auch, wie die
Dostojewski-Rezeption Thurneysens und Barths zu beurteilen sei.

1. Eduard Thurneysens Buch über Dostojewski, 1921

Am 21. April 1921 hielt Eduard Thurneysen, damals Pfarrer in Brüggen,

St. Gallen, an der Aarauer Studentenkonferenz einen Vortrag über
Dostojewski. Dieser Vortrag fand eine so rege Beachtung, dass Thurneysen

sich genötigt sah, ihn zu überarbeiten und in Druck zu geben. Die
Broschüre erschien noch im selben Jahr 1921 im Christian-Kaiser-
Verlag, München, und wurde zu einem beachtlichen buchhändlerischen

Erfolg.5

4 Der Römerbrief, München 21922 (12., unveränderter Nachdruck der neuen
Bearbeitung von 1922, Zürich 1978, tvz-reprints), VIIf. - E.Busch, Karl Barths Lebenslauf.
Nach seinen Briefen und autobiographischen Texten, München 31978, 129-138.

5 Thurneysen berichtete Barth am 5. Nov. 1921, er habe in München «ein neu
hergerichtetes Dostojewski-Schaufenster mit 20facher Auslage» seines «Dostojewski» gesehen,

BW II, 3.



der dialektischen Theologie 149

Dass sich Thurneysen dermassen intensiv mit Dostojewski beschäftigte

und ein dermassen positives Echo fand, kam nicht von ungefähr.
Dostojewski war zwar zu seinen Lebzeiten in Deutschland kaum
bekannt gewesen. Das erste Werk Dostojewskis, das in einer deutschen
Übersetzung erschien, waren die «Aufzeichnungen aus einem
Totenhause», jenes eindrucksvolle Buch, in dem der Dichter seine

Erlebnisse und Erfahrungen als Häftling in einem sibirischen Zuchthaus

dichterisch verarbeitet hatte. Die Übersetzung, die 1864

fertiggestellt worden war, fand in Deutschland damals kein nennenswertes
Echo. Als 1882, ein Jahr nach Dostojewskis Tod, der meist unter dem
Titel «Schuld und Sühne» bekannte Roman zum erstenmal ins Deutsche

übersetzt und in Deutschland verlegt wurde, konnten von den
1000 Exemplaren der Auflage nur rund 100 verkauft werden, während
der Rest verschenkt oder zu Makulatur wurde ; einzelne Dichter wie
P.Heyse und G. Freytag waren von Dostojewskis Werk sehr angetan,6
aber aufs Ganze gesehen blieb Dostojewski praktisch unbeachtet. Erst
im Naturalismus der 1890er Jahre entstand allmählich ein Interesse am
grossen russischen Dichter. Friedrich Nietzsche, auf den Dostojewski
einen tiefen Eindruck gemacht hatte, nannte einmal seine Begegnung
mit ihm einen glücklichen Zufall in seinem Leben.7 1906 begann der
Münchener Verlag Piper mit der Herausgabe einer vollständigen
Sammlung der Werke Dostojewskis in deutscher Sprache.8 Die Ausgabe

fand besonders nach dem 1. Weltkrieg eine sehr weite Verbreitung,
denn vor allem in den Jahren 1919-1923 war es im deutschen Sprachgebiet

zu einer Begeisterungswelle, ja geradezu zu einer Art von Dosto-

6 V. V. Dudkin, Dostoevskij v nemeckoj kritike (1882-1925), in: B.G. Reizov (Hg.),
Dostoevskij v zarubeznych literaturach, Leningrad 1978, 175.

7 F.Nietzsche, Götzendämmerung, Nr. 45 (Streifzüge eines Unzeitgemässen), in:
ders., Werke in drei Bänden, herausgegeben von K. Schlechta, München 21960, Bd. 2,
1021. - M. Doerne, Gott und Mensch in Dostojewskis Werk, Göttingen 21962, 86 hat die
Äusserungen Nietzsches über Dostojewski zusammengestellt. Vgl. auch Dudkin (A.6),
207-219.

8 F. M. Dostojewski, Sämtliche Werke. Unter Mitarbeit von Dmitri Mereschkowski,
herausgegeben von Arthur Moeller van den Bruck. Übers, von E.K. Rahsin. 22 Bde.,
München (Piper) 1906-1919. - Revidierte Dünndruckausgabe, 10 Bde., München 1953

und Darmstadt 1960-1966. - Vgl. auch A. Moeller van den Bruck, Rechenschaft über
Russland, hg. von H(ans) Schwarz, Berlin 1933. Ein für die Dostojewski-Verehrung und
ihre schwärmerischen Hintergründe charakteristischer Auszug in: E.Benz, Die Ostkirche

im Lichte der protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis zur
Gegenwart Orbis academicus 1II/1), Freiburg, München 1952, 297-299.



150 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfänge

jewski-Hysterie gekommen. Als durch den Weltkrieg die meisten der
im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert gültigen politischen, kulturellen

und geistigen Werte zutiefst erschüttert worden waren, wurden viele
vom Werk Dostojewskis fasziniert und fanden in ihm Antworten auf
die drängendsten Lebensfragen. So braucht es nicht zu erstaunen, dass

auch unter den jungen Theologen der damaligen Jahre Dostojewski mit
Begeisterung und Hingabe gelesen wurde.

Thurneysens Studie setzt genau mit dieser allgemeinen geistigen
Erschütterung durch den 1. Weltkrieg ein: «Wer von den Gestaden
gesicherter Menschlichkeit, etwa von der Vorkriegszeit her, zu Dostojewski

kommt, dem muss zumute werden wie einem, der von der
Anschauung der Haustiere... her plötzlich die Wildnis vor sich aufgehen

sieht und sich unvermutet der noch ungezähmten Tierwelt gegenüber

findet.. .»9 Wer damals von den neu aufgebrochenen Rätseln der
Menschheit herumgetrieben wurde, der griff zu den Werken
Dostojewskis, denn diese vermittelten einen eigentümlichen faszinierenden
Einblick «ins Chaos» der Menschenseele, in «die unter dem Schleier

grauer Alltäglichkeit verborgene, unerhört andere, dunkle Natur des

Menschen».10 Engagierte Theologen wurden noch von einem weiteren
Aspekt in Dostojewskis Werk gepackt: vom tiefen Misstrauen gegen das

etablierte Christentum und die Kirche, wie es in seinen Romanen zu
spüren ist, davon, dass Dostojewski - so formulierte es Thurneysen
selber - «an seiner russischen Kirche gerade das geliebt, was nicht
Kirche ist an ihr», «den, wie er glaubte, in ihr noch rein erhaltenen
Rückverweis auf die kompromissfreie Urgeschichte des Urchristentums»,

und zwar ohne die Kenntnis der Werke Kierkegaards oder
Overbecks." In seinem Bohren nach den tiefsten Tiefen der Frage «was
ist der Mensch?» steht für Dostojewski allerdings nicht das Ende und
nicht der Untergang, sondern die Auferstehung zu einem neuen Leben.

Thurneysen stützt sich hierbei vor allem auf zwei Stellen in
Dostojewskis Werk: Am Schluss von «Schuld und Sühne» heisst es von
Rodion Raskol'nikov und seiner Braut Sonja, dass auf ihren kranken
und bleichen Gesichtern die Morgenröte einer neuen Zukunft leuchtete,

der völligen Auferstehung zu einem neuen Leben; und im Roman
«Die Brüder Karamazov» gestand Mitja Karamazov seinem Bruder

9 E. Thurneysen, Dostojewski, Zürich 61963, 3.
10 4 f.
11 7.



der dialektischen Theologie 151

Alesa, er habe in den zwei Monaten seiner Kerkerhaft einen neuen
Menschen in sich entdeckt, «ein neuer Mensch ist in mir auferstanden».12

Thurneysen lässt also bereits im ersten, einleitenden Abschnitt
einige wichtige Problemstellungen des neuen theologischen Aufbruches

erkennen: die Frage nach dem Wesen des Menschen und seiner

ganz anderen, dunklen Natur, das Misstrauen gegen die bestehende

christliche Religion und Kirche, die Auferstehung des Sünders zu
einem neuen Leben.

Im zweiten Teil seiner Untersuchung analysiert Thurneysen drei der
fünf bekannten grossen Romane Dostojewskis, nämlich «Schuld und
Sühne» (1866), «Die Brüder Karamazov» (1879-1881) und «Der Idiot»
(1868). Rodion Raskol'nikov, die Hauptgestalt in «Schuld und Sühne»,
ein in äussester Armut lebender Student in Petersburg, hatte eine alte
Wucherin getötet und deren Vermögen geraubt, und zwar aus einer
Idee heraus: er betrachtete sich als einen ungewöhnlichen, starken

Menschen, dem alles erlaubt sei. Doch er fühlte sich nach dem Mord
plötzlich vor der ganzen Welt schuldig und musste schliesslich sich
selber anzeigen. Seine tiefste Frage war die Frage nach dem Leben, und
seine Einsicht, dass der Mensch eben Mensch ist und nicht Gott. Und
hier kommen wir zum Kernpunkt dessen, was Thurneysen an
Dostojewskis Roman so sehr interessiert: «Jetzt erst versteht er (Raskol'nikov,

E. B.) sich selber. Jetzt erst versteht er Gott. Und jetzt erst versteht
er sich selber in Gott und Gott gerade in seiner Begrenztheit und
Menschlichkeit.» An dieser Stelle steht Raskol'nikov (nach Thurney-
sens Interpretation) vor dem «Ausblick auf eine allerletzte Möglichkeit,

der Möglichkeit der Auferstehung. Diese letzte Möglichkeit des

Menschen ist aber keine Möglichkeit des Menschen mehr».13 Mit anderen

Worten: Gott ist ein ganz anderer; zwischen Gott und Mensch
besteht ein unendlicher, qualitativer Abstand, und es gibt keine Brücke

vom Menschen aus zu Gott, wohl aber von Gott zum Menschen, als
eine im Grunde genommen «unmögliche Möglichkeit».14

12 Diese beiden Passagen in Dostojewskis Werk spielen in der Rezeption Dostojewskis

in der frühen dialektischen Theologie eine besondere Rolle. Vgl. F. M. Dostojewski,
Rodion Raskolnikoff. Schuld und Sühne, Darmstadt 1966, das Kapitel «Epilog», bes.

732,739-741, undders., Die Brüder Karamasoff, München 1953, Buch 11, Kap. 4,960f.,
969.

13 Thurneysen, (A.9), 20.
14 20.



152 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfange

Aufder gleichen Linie liegt, was Thurneysen zum letzten und gröss-
ten Roman Dostojewskis sagt, zu den «Brüdern Karamazov». Hier ist
es nicht eine Idee des Übermenschentums, sondern die Beziehungen
des Vaters Fedor Karamazov und seiner drei Söhne Mitja, Ivan und
Alesa zu einer Frau, Grusenka, die Höhen und Tiefen der Erotik, die
das Romangeschehen durchziehen. Was Thurneysen besonders
interessiert, ist wieder das Problem der Grenzen zwischen Gott und Mensch
und der Versuch des Menschen, das Verführtwerden des Menschen,
diese Grenzen zu überschreiten, gleichsam ein «Mensch-Gott»15 zu
werden. Neben diesem Streben nach einem Mensch-Gott-tum sieht
Thurneysen aber in Dostojewskis Roman «von Anfang an... die
Möglichkeit, ...der Bezauberung zu widerstehen, aus der Verführung zu
erwachen, die Grenzen zu heiligen - Gott zu erkennen». Die Einsicht,
dass die Grenzen zwischen Gott und Mensch nicht überschritten werden

können, führt zu einer Sehnsucht, zu einem «Seufzen nach einer

neuen, ganz und gar andern Gestalt des Menschen»,... zu einem «Seufzen

nach Auferstehung», und darin liegt für Thurneysen ein Stück
echter Gotteserkenntnis.16

Und ähnlich auch der dritte Roman, den Thurneysen hier analysiert,

der «Idiot». Die Hauptgestalt dieses Romanes, Fürst Myskin,
erregt durch sein Auftreten in der Petersburger hohen Gesellschaft tiefe
Unruhe. Er sucht allen Dingen auf den Grund zu kommen und die
letzten Lebensfragen zu ergründen. Er kommt zu der tiefen Erkenntnis,
dass der Ursprung des Lebens «nicht mehr auf Erden liegen kann,
sondern in Gott liegt, Gott ist»}1 Noch klarer als in den «Brüdern
Karamazov» ist im «Idiot» dargestellt, wie sehr die Erotik ein Versuch
des Menschen ist, göttergleich zu werden und damit die zwischen Gott
und Mensch gesetzten Grenzen zu überschreiten, und wie sehr sie dann
auch der letzte, gewaltigste Abfall von Gott ist. Die Grenze zwischen
Gott und Mensch kann vom Menschen aber nicht überschritten werden,

wohl aber von Gott in Richtung auf den Menschen zu. Über dem

ganzen Roman liegt letztlich «das unsichtbare und unirdische Licht
einer grossen Vergebung», der «Vergebung der Sünden», und Thurneysen

schliesst den zweiten Teil seines Dostojewski-Büchleins mit dem
Hinweis auf Jesus Christus und darauf, dass zwischen Dostojewskis

15 26.
16 27.
17 38.



der dialektischen Theologie 153

Erkenntnis und den letzten Einsichten der Bibel ein sehr enger
Zusammenhang bestehe.18

Im dritten Teil seiner Untersuchung versucht Thurneysen, die aus
Dostojewskis Werk gewonnenen theologischen Einsichten zu systematisieren,

was angesichts des Reichtums und der Fülle von Fragen,
Anregungen, Problemstellungen und immer wieder neu entdeckten
Zügen in den vielschichtigen Romanen nicht einfach ist. Zunächst ist es

wieder die Anthropologie, mit der Thurneysen einsetzt: Den Hauptgestalten

in den Werken Dostojewskis ist die tiefe, bohrende Frage nach
dem Wesen des Menschen und nach dem Sinn des Lebens eigen.
Dostojewski schildert die Menschen mit einem letzten Realismus; er
selbst hatte es einmal mit einem bekannt gewordenen Wort als sein
innerstes Anliegen bezeichnet, «bei vollständigem Realismus den
Menschen im Menschen zu finden».19 Dieser bis ins Letzte dringende
Realismus zeigt, wie gross die Sehnsucht des Menschen nach dem
Transzendenten, Ewigen, alle irdischen Werte Übersteigenden ist. In
Thurneysens Sicht wird bei Dostojewski das Leben des Menschen von
einem äussersten, letzten und jenseitigen Punkt bestimmt, und dieser

Punkt, dieser «jenseitige Fluchtpunkt», auf den sich alle Linien beziehen,

ist Gott.20

Damit sind wir beim zweiten theologischen Thema, der Gotteslehre.

Thurneysen sieht in der Gottesfrage die wichtigste Frage in Dostojewskis

Werk. «Gott ist Gott: das ist die eine, die zentrale Erkenntnis
Dostojewskis. Diesen Gott niemals zu einem wenn auch in noch so

grosser Höhe thronenden Mensch-Gott, zu einem wenn auch noch so

idealen Stück menschlicher Seelen- oder Weltwirklichkeit werden zu
lassen, ist sein einziges Bemühen».21 Gott ist Gott, der ganz Andere, der
Jenseitige, der für menschliches Streben Unerreichbare. Der Mensch ist
Mensch. Er versucht zwar immer wieder, Gott zu werden. Diese
Versuche scheitern aber, und es ist ihm verwehrt, Gott, gottgleich werden
zu können. Doch was für den Menschen unerreichbar ist, das ist für
Gott möglich, und damit kommen wir zum dritten theologischen Thema,

zur Eschatologie. Von Gott aus gibt es eine Brücke zum Menschen,
und darum spricht der Dichter am Schluss seiner Romane, oft nur ganz

18 41.
19 F.M. Dostojewski, Notierte Gedanken aus den Jahren 1880 und 1881, in: ders.,

Tagebuch eines Schriftstellers, Darmstadt 1966, 618; Thurneysen, 46.
20 47, 49.
21 49.



154 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfänge

andeutungsweise, von einer Auferstehung zu einem neuen Leben, von
einer letzten grossen Vergebung der Sünden, von einer neuen, bisher
unbekannten Wirklichkeit, von einer Wiedergeburt. Somit ist
Dostojewskis Werk nach Thurneysen im letzten Verkündigung von zentralen
biblischen Aussagen, und wir sehen aus diesen kurzen Andeutungen,
die weiter vermehrt werden könnten, einige der wichtigsten Anliegen
des neuen theologischen Aufbruches der beginnenden 20er Jahre.

Das vierte Thema, das Thurneysen an Dostojewskis Werk so stark
beschäftigt, ist der unerhört scharfe Angriff auf Religion und Kirche,
wie er am deutlichsten und eindrucksvollsten in der berühmten
Legende vom Grossinquisitor zum Ausdruck kommt.22 Es geht dabei
wieder um das gleiche Problem, um den Versuch der Kirche (konkret:
der römisch-katholischen Kirche, vielleicht aber jeder Kirche
überhaupt), aus dem ganz anderen, jenseitigen Gott einen diesseitigen,
bekannten Gott zu machen. Während Christus der Menschheit die
Freiheit gebracht hat, d. h. - mit Thurneysens Worten - die «jenseitige
paradoxe Begründung des Lebens in Gott, die im Problematischwerden
des ganzen Lebens ihren Ausdruck findet»23, hat die Kirche diese Freiheit

als unzumutbar für den Menschen erachtet, und nur, weil sie es gut
mit ihm meint, aus reinem Erbarmen, hat sie ihm die Last dieser
Freiheit abgenommen. Sie hat es in Kauf genommen, Gott, dem man
nur in dieser Freiheit dienen kann, zu verraten, und sie hat dem
Menschen das gegeben, was er zum Glücklichsein braucht: Brot, Wunder
und Autorität. Dies aber ist Verrat, Lüge, die Gottlosigkeit der
Religion. Es wird ein falscher Gott blasphemisch bejaht, der wahre, souveräne,

einer Theodizee nicht bedürftige, jenseitige Gott verneint.24 Damit

sind wir wieder bei einem zentralen Thema aus den Anfangen der
dialektischen Theologie, bei der ganzen Problematik, die Barth mit den

Stichworten «Religion ist Unglaube», «Religion ist die Angelegenheit
des gottlosen Menschen» beschrieben hat.25

22 Die Brüder Karamazov, Buch 5, Kap. 5. Zur Deutung dieses Kapitels vgl. A. Ma-
ceina, Der Grossinquisitor. Geschichtsphilosophische Deutung der Legende Dostojewskis,

Heidelberg 1952.
23 Thurneysen, 61.
24 12.
25 K.Barth, Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke (1920), in: J.Moltmann

(Hg.), Anfänge der dialektischen Theologie, Teil I. Karl Barth, Heinrich Barth, Emil
Brunner, München 1962, 60. K.Barth, Die kirchliche Dogmatik 1/2, Zollikon - Zürich
51960, 327.



der dialektischen Theologie 155

2. Dostojewski in Karl Barths Römerbrief, 2. Auflage, 1922

In der 1919 erschienenen 1. Auflage seiner Römerbriefinterpretation
findet sich weder ein Zitat noch eine Anspielung auf das Werk
Dostojewskis. Barth hatte sich bis zur Zeit der Abfassung dieses Buches erst
wenig mit Dostojewski beschäftigt. Die erste Bekanntschaft mit ihm hat
ihn offensichtlich nicht nachhaltig beeindruckt. Am 18. August 1915

schrieb Barth an Thurneysen lakonisch: «Gestern las ich den ganzen
Tag Dostojewski <Schuld und Sühne>. Ich wollte ich würde ganz klug
aus diesem Russen.»26 Tiefere Eindrücke erhielt Barth erst seit
1919/1920. Er schrieb seinem Freund Thurneysen: «Ich bin sehr froh,
dass ich diese Leute (gemeint waren Dostojewski, Nietzsche und Ibsen,
E. B.) erst jetzt richtig lese und nicht, wie so viele, schon als Gymnasiast
oder Student vermeintlich hinter mich gebracht habe.»27

Dieses «richtige Lesen» und die Arbeit Thurneysens haben in der
2. Auflage des «Römerbriefes» deutliche Spuren hinterlassen. Im leider
sehr lückenhaften Register, das Georg Merz für die 3., unveränderte
Auflage erstellt hat28, ist der Name Dostojewski 20mal erwähnt,29 in
Wirklichkeit spielt Barth 29mal expressis verbis auf Dostojewski an.
Damit ist Dostojewski, wenn wir von den biblischen Namen absehen,
der am zweithäufigsten genannte Name aus der Kirchen- und
Geistesgeschichte in der zweiten Auflage von Barths «Römerbrief». An erster
Stelle steht Martin Luther mit über 50 Anspielungen und Zitaten.

Die berühmte Stelle aus dem Vorwort, wo Piaton und Kant,
Kierkegaard und Dostojewski genannt werden, ist bereits angeführt worden.
Die übrigen 28 Zitate und Anspielungen sind etwa gleichmässig aufdas

ganze Buch verteilt. An sehr wesentlichen, inhaltlich gewichtigen Stellen

in seiner Römerbriefexegese nimmt Barth aufdas Werk Dostojewskis

Bezug.
In Rom 4, wo Paulus die grundlegende Aussage des Römerbriefes

von der Rechtfertigung aus dem Glauben und nicht durch Werke am
Beispiel Abrahams erläutert, sind es nicht weniger als drei Stellen, zu
deren Interpretation Barth auf Dostojewski verweist. Unmittelbar an

26 Karl Barth - Eduard Thurneysen, Briefwechsel 1: 1913-1921, bearbeitet und
herausgegeben von E. Thurneysen Karl Barth, Gesamtausgabe V. Briefe. Karl Barth -
Eduard Thurneysen (künftig: BWI), Zürich 1972, 72.

27 404.
28 Barth, Römerbrief, 2.A., XXIII.
29 526.



156 E.Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfange

den Satz «Abraham glaubte Gott, und das wurde ihm als Gerechtigkeit
angerechnet» (Rom 4,3, vgl. Gen 15,6) fugte Barth folgende Bemerkung
an: «Es gibt also eine andere Art, Menschen zu würdigen. Sie wird zum
Beispiel in der Genesis geübt und bei Dostojewski. Sie begnügt sich
nicht damit, Ehre zu geben, dem Ehre gebührt... Sie interessiert sich

weniger für das, was dem Menschen zukommt <nach Schuldigkeit^ als
für das, was ihm <zugerechnet> wird aus Gnade.» Dass Gott den
Menschen nicht nach seinen Verdiensten richtet, ist das grosse Paradox, das

«göttliche Trotzdem», die grosse Vergebung30, und unwillkürlich
denkt man an Gestalten aus Dostojewskis Werk wie Rodion Raskol'ni-
kov und Mitja Karamazov.31

Gott macht «die Toten lebendig und das Nicht-Seiende spricht er an
als Seiendes» (Rom 4,17b). Barth dazu: «Das ist die Unmöglichkeit der
Erkenntnis, die Unmöglichkeit der Auferstehung, die Unmöglichkeit
Gottes... Eben die Beziehung auf diese Unmöglichkeit ist Abrahams
Glaube, der... in völliger Unanschaulichkeit am Rande der Genesishistorie

auftaucht»,...«wie es (das Unmögliche, E.B.) auch am Rande
der Philosophie Piatos, am Rande der Kunst Grünewalds und
Dostojewskis, am Rande der Religion Luthers aufgetaucht ist.32 Abraham
und Dostojewski werden also - zusammen mit anderen Namen aus der
Kirchen- und Geistesgeschichte - als Belege für die paulinische
Rechtfertigungslehre unmittelbar nebeneinandergestellt.

Im 7. Kapitel des Römerbriefes spricht Paulus (nach Barths
Interpretation) über die Grenze, den Sinn und die Wirklichkeit der Religion,
über ein Thema also, das im neuen theologischen Aufbruch eine grosse
Rolle spielt und bei dem die Abgrenzung von der Theologiegeschichte
des 19. Jahrhunderts auch besonders deutlich wird. Dostojewski wird
für die Interpretation mehrerer Stellen in diesem Zusammenhang
herangezogen. Die Problematik, um die es hier geht, ist bereits in Rom
5,20 angedeutet, wo Paulus über das Gesetz spricht und in einem
kühnen Gedankengang erklärt, das Gesetz sei nur dazu da, «damit die
Übertretung grösser werde» (so die Zürcher Bibel, oder Barths
Übersetzung: «damit der Fall zum Überfliessen komme»). Die Sünde wird
nicht zugerechnet, wo kein Gesetz da ist, aber wo Gesetz ist, «da wird
die Sünde angerechnet» (vgl. Rom 5,13). Zur Erklärung dieses schwie-

30 98 f.
31 Vgl. Thurneysen, Dostojewski, 11 und o.A. 12.
32 Barth, Römerbrief, 118, vgl. auch 93.



der dialektischen Theologie 157

rigen Gedankens zitiert Barth Dostojewski und Luther; Luther, fur den
das Gesetz u.a. die Aufgabe hat, die Tiefe der Sünde aufzuzeigen und
damit das Gewissen zu schärfen, Dostojewski, der die Tiefe der Sünde
umschrieb mit dem von Barth wörtlich zitierten Satz: «Jeder von uns ist
in allem vor allen schuldig, und ich bin es mehr als alle anderen.»33

In seiner Erklärung von Rom 7,1-6 zeigt Barth, welches die Grenzen
der Religion sind. Das Gesetz, bzw. die Religion ist für ihn Angelegenheit

des Menschen und gehört ganz dem menschlichen Bereich an.
Wenn wir uns ausschliesslich in den Grenzen des Menschenmöglichen
bewegen können, müssen wir religiöse Menschen sein, wofür Franz von
Assisi und der Grossinquisitor in der von Ivan Karamazov erzählten
«Legende vom Grossinquisitor» herausragende Beispiele sind.34 Die
Religion ist für Barth «der äusserste Rand der menschlichen Möglichkeiten»,

wohin uns u.a. auch der «Ewigkeitshunger Dostojewskis»
führen kann.35 Das Gebot «gereichte mir zum Tode», schrieb Paulus
(Rom 7,10), und Barth interpretiert: «Der Sinn der Religion ist der
Tod.»36 Religion ist nicht eine irgendwie geartete Harmonie des Gläubigen

mit dem Unendlichen, oder wie immer es im 19. Jh. formuliert
wurde, sondern «hier ist der Abgrund, hier ist das Grauen. Hier werden
Dämonen gesehen (Iwan Karamasoff und Luther).»37 Paulus, Luther
und Dostojewski werden in dieser wichtigen Problematik also
wiederum im gleichen Atemzug genannt.

Auch im 8. Kapitel des Römerbriefes, in dem Paulus vom neuen
Leben der Christen im Geist und von der Gottessohnschaft der Christen
handelt, zieht Barth bei seiner Interpretation mehrere Male Dostojewski

und sein Werk heran. Nur eine Stelle sei jetzt erwähnt. Bei den
Worten «Sofern wir aber Kinder sind, sind wir auch Erben, Erben
Gottes und Miterben des Christus» (Rom 8,17) hält Barth in seinem
Gedankenfluss inne, um die «ganze Unanschaulichkeit, Unmöglichkeit

und Paradoxie dieser Aussage» zu bedenken. Gott ist der ganz

33 164. - Dies gehört zu den Grundgedanken in der Theologie des Starzen Zosima in
Dostojewskis Brüder Karamazov. Vgl. die Belehrungen des Starzen Zosima kurz vor
seinem Tode, Brüder Karamazov Buch IV, Kap. 1 (264) und Buch VI, Ein russischer

Mönch, wo dieser Gedanke als Jugendeinsicht des Starzen geschildert wird (Kap. 2,
Abschnitt c, 486f.; 494f.).

34 Vgl. Barth, Römerbrief 214.
35 234.
36 235.
37 Ebda.



158 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fîir die Anfänge

Andere. Das Christusgeschehen ist das letzte Paradox. Die Gotteskind-
schaft ist etwas im Grunde ganz Unmögliches, jeglicher menschlicher
Erfahrung absolut Widersprechendes, nie zu Rechtfertigendes, nie mit
einem Gottesbegriffzu Krönendes.38 Ivan Karamazov hat dies erkannt
und - abgelehnt. Er ahnte etwas vom wahren, unbekannten und
jenseitigen Gott, und er stellte ihn dem falschen Gott der Kirche gegenüber.

In.seinem letzten «satanischen Atheismus», wie es Thurneysen
nennt39, verneint aber Ivan den wahren, jenseitigen Gott, d. h. er akzeptiert

zwar «einfach und anstandslos» einen Gott, nämlich Gott im
Sinne Voltaires, einen Gott, den sich der Mensch ausgedacht hatte, aber
er lehnte radikal und zynisch den souveränen, einer menschlichen
Theodizee nicht bedürftigen Gott, und die Welt, die angeblich von Gott
erschaffen sei, ab. «Schön, schön, mag das alles erscheinen und sein»,
sagt er, «ich akzeptiere das nicht und will es nicht akzeptieren.»40 Wenn
Ivan in seinem satanischen Atheismus den unbegreiflichen, wahren
Gott auch abgelehnt hat, so hat er doch etwas von ihm erkannt, und
deswegen ist dieser scharfsinnige Intellektuelle in Dostojewskis Roman
für Barth und Thurneysen so wichtig.

An mehreren Stellen seiner Römerbriefinterpretation unterzieht
Barth nicht nur die Religion, sondern auch die Kirche einer unerhört
scharfen Kritik. Er stellt das Evangelium, die «unmögliche Möglichkeit
Gottes», und die Kirche, «die Verkörperung der letzten menschlichen
Möglichkeit», einander gegenüber.41 Dazwischen liegt eine tiefe Kluft.
Gott ist der Jenseitige, der ganz Andere. Es besteht zwischen Gott und
Mensch ein «unendlicher qualitativer Unterschied».42 Die Kirche aber
macht aus diesem jenseitigen Gott einen diesseitigen. Sie vermenschlicht

und verdinglicht ihn, und zwar aus Mitleid zum Menschen, der
nicht mit dem jenseitigen ganz anderen Gott leben kann, aber doch für

38 2 8 3; vgl. auch 259,275,286.
39 Thurneysen, Dostojewski, 71.
40 Barth, Römerbrief, 282f., Thurneysen, Dostojewski, 72 f. Ivan Karamazovs

Auflehnung gegen Gott (Brüder Karamazov, Buch 5, Kap.4) gehört ebenfalls zu den für
Thurneysen und Barth besonders wichtigen Passagen aus Dostojewskis Romanen; vgl.
auch schon Ivans Ausfuhrungen in Buch 5, Kap. 3. Der Satz Ivans «Schön, schön, mag
das alles erscheinen und sein, ich akzeptiere das nicht und will es nicht akzeptieren» in:
Die Brüder Karamazov, München 1953, 382.

41 Barth, Römerbrief, 316.
42 340.



der dialektischen Theologie 159

sein Wohl und Glück einen Gott braucht. Diese Gegenüberstellung von
Evangelium und Kirche kommt in Dostojewskis «Grossinquisitor»,
auf den Barth sich hier beruft, mit einer unerhörten Schärfe zum
Ausdruck: Die Kirche weiss, dass der Mensch nicht in der von Christus
gebrachten, evangelischen Freiheit leben kann, sie verrät darum Gott
und gibt dem Menschen, was er braucht: einen begreiflichen Gott -
Brot, Wunder und Autorität.43

In diesem Sinne kommt Barth im «Römerbrief» mehrere Male auf
den Grossinquisitor zurück. Zu 12,21 («Lass dich nicht vom Bösen

besiegen, sondern besiege im Guten das Böse») handelt Barth von der
Staatsform der Theokratie und bemerkt, dass jede Theokratie, auch
diejenige Calvins, immer dort ende, «wo der Teufel Christus
gegenübertritt und ihm die Reiche dieser Welt anbietet: beim Grossinquisitor
Dostojewskis».44 Oder Barth spricht vom Satanismus des Grossinquisitors,

«der Gott kennt, aber - aus Menschenliebe - nicht kennen und
darum lieber Christus töten als dem Wort von der Freiheit Gottes
seinen Lauf lassen will».45 Jeder Christ, Theologe und Pfarrer ist der
Versuchung des Satans immer wieder ausgesetzt: «Auch ich bin - der
Grossinquisitor, der Verräter, der Widerstrebende und Ungehorsame,
der unter dem Vorwande, Gott und dem Menschen zu dienen, um jeden
Preis den Menschen vor Gott retten will.»46

Steht damit die Kirche nicht in einer tiefen Schuld vor Gott und
unter seinem Verdammungsurteil?47 Nein! «Gott hat sein Volk, das er
erkannte, nicht Verstössen» (Rom 11,2a). Gott, der sich im Kreuz Jesu

Christi offenbarte, erbarmte sich des Menschen und erbarmt sich
darum auch seiner Kirche. Auch hier verweist Barth auf die «Legende
vom Grossinquisitor» bei Dostojewski, und zwar auf den berühmten
Schluss. Der Grossinquisitor hatte Jesus, der im Spanien des 16. Jh.s

wiedergekommen war, ins Gefängnis gesteckt, ihn abends besucht und
ihm die heftigsten Vorwürfe gemacht: Was bist du gekommen, uns mit
unserer Kirche zu stören? Jesus hörte sich die lange Rede schweigend

an, und als der Grossinquisitor geendet hatte, küsste Jesus ihn auf seine

43 317; Thurneysen, Dostojewski, 61-67, bes. 66.
44 Barth, Römerbrief, 463, vgl. auch 464.
45 375.
46 376, vgl. auch 489, 503.
47 375.



160 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfänge

«blutleeren, neunzigjährigen Lippen. Das war seine ganze Antwort.»
Und Barth fugt hinzu: «Und eben diese einzige, diese ganze Antwort ist
die Hoffnung der Kirche: das schlechthin unableitbare, grundlose, nur
in Gott selbst begründete ewige Erbarmen, das alles Denken
übersteigt.»48

Als Ergebnis dieses Abschnittes halten wir fest: Barth hat in der
2. Auflage seiner Erklärung des Römerbriefes Werk und Gedankenwelt
Dostojewskis immer wieder herangezogen. Dostojewski hat aber nicht
nur auf die 29 Stellen eingewirkt, wo sein Name oder eines seiner
Werke genannt werden, sondern auch die Gesamtkonzeption mitbe-
einflusst. Ich möchte diesen Einfluss weder überschätzen noch
unterschätzen. Überschätzen deswegen nicht, weil Barth im Vorwort zur
2. Auflage ja erst das vertiefte Verständnis der Theologie des Paulus,
zweitens Overbeck, drittens Piaton und Kant, Kierkegaard und erst da,
als letzten von diesen Namen, Dostojewski nennt, und weil die
reformatorische Exegese und Theologie, wenn auch im Vorwort nicht
namentlich aufgeführt, ebenfalls tiefe Spuren hinterlassen hat. Barth
nennt an vielen Stellen nicht einfach Dostojewski allein, sondern er
nennt ihn oft zusammen mit anderen Namen aus der biblischen
Geschichte und der Kirchen- und Geistesgeschichte, die in irgendeiner
Weise etwas von Gott als dem ganz Anderen geahnt oder erkannt
haben. So sagt er etwa «Luther und Dostojewski»49 oder «von Hiob bis

Dostojewski»50, oder nennt Zwingli, Kierkegaard, Dostojewski, Blumhardt

(Vater und Sohn) im gleichen Atemzug.51
Unterschätzen darfman die Bedeutung Dostojewskis aber deswegen

nicht, weil Barth Dostojewski immer wieder bei ganz zentralen
Ausführungen über Gott und Christus, über Wiedergeburt und Auferstehung,

über Religion und Kirche nennt und zitiert. So wird man sagen
können, dass Dostojewski die Konzeption von Barths «Römerbrief»,
2. Auflage, massgeblich mitbestimmt hat, wobei der Gestalt von Ivan
Karamazov und der «Legende vom Grossinquisitor», aber auch der

Wiedergeburt Raskol'nikovs und Dimitrij Karamazovs eine besonders
deutliche Rolle zukommen.

48 Dostojewski, Die Brüder Karamazov, München 1953, 428; Thurneysen,
Dostojewski, 82; Barth, Römerbrief 378.

49 235, 414, vgl. auch 164, 275.
50 221.
51 259.



der dialektischen Theologie 161

3. Äusserungen Barths und Thurneysens über Dostojewski in ihrem
Briefwechsel

Barth schrieb im Vorwort zur 2. Auflage seiner Erklärung des

Römerbriefes, dass die «Winke von Eduard Thurneysen» bezüglich
Dostojewski für ihn besonders erleuchtend gewesen seien52, und
ausserdem wissen wir aus dem Briefwechsel Barth-Thurneysen, dass Barth
während der Niederschrift der Neufassung seiner Römerbrieferklärung
sehr intensiv Dostojewski gelesen hat.53 Vergleicht man Thurneysens
Dostojewski-Buch und Barths Ausführungen über Dostojewski in
seinem «Römerbrief», gibt es in der Tat viel Gemeinsames. Es sind die

gleichen drei Hauptromane, die von beiden Theologen zur Hauptsache
herangezogen werden, nämlich «Die Brüder Karamazov», «Schuld
und Sühne» und «Der Idiot», und es sind in ihnen auch immer wieder
die gleichen Passagen.

Thurneysens «Dostojewski» und die 2. Auflage von Barths
«Römerbrief» gehören theologiegeschichtlich ganz eng zusammen. Dies
zeigen auch verschiedene Äusserungen Barths und Thurneysens in
ihrem Briefwechsel. Barth und Thurneysen beabsichtigen bekanntlich,
mit ihren Vorträgen und Büchern einen heftigen Angriffaufdie damals
herrschende Theologie zu unternehmen. Diesen Angriff bereiteten sie

umsichtig vor, und sie sprachen davon oft und gerne mit Bildern aus der
Militärsprache, was in der Zeit unmittelbar nach dem Ersten Weltkrieg
ja auch nicht abwegig war. Beiden Büchern, Thurneysens «Dostojewski»

und Barths «Römerbrief» in der 2. Auflage kamen in diesem

Angriff zentrale Funktionen zu. Am 28. Dez. 1920 schrieb Barth an

Thurneysen: Wir müssen «zur Vorbereitung unserer Frühjahrsoffensive

unser Bestes tun. Dabei wirst nun freilich Du die Gräben zunächst
allein zu verlassen haben mit Deinem <Dostojewski>... Dass dieser

Schlag kommt und sitzt, ist umso notwendiger, als die Vollendung des

52 VII.
53 Barth an Thurneysen, 4. Juli 1920, BWI 404, vgl. oben bei A.27. Im Brief vom

19. Juli 1920 findet sich die Notiz «Dostojewski. Die Dämonen» (BWI 415). Am 22. Jan.
1921 schrieb Barth an Thurneysen: «An das 5. Kapitel (des Römerbriefes, E. B.) kann ich

nur unter umständlichem Räuspern, in die Hände Spucken, Karamasoff- und philosophische

Brocken Lesen herantreten» (BWI 461), ein Beleg für Barths intensives Kierkegaard-

und Dostojewski-Studium während der Abfassung der 2. Auflage des Römerbriefes.

Vgl. auch BWI 472.



162 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfänge

neuen Römerbriefes sich, wenn kein Wunder geschieht, sicher in den
Sommer hineinzieht.»54

Auch für Thurneysen gehörten seine Arbeit an Dostojewski und
Barths Neufassung des «Römerbriefes» aufs engste zusammen. Am
29. März 1921, also kurz vor seinem Vortrag an der Aarauer
Studentenkonferenz, sandte er Barth seine Bemerkungen zum Manuskript von
Rom 6 und 7 und schrieb von seiner eigenen Arbeit: «Ich stecke in den
letzten Couloirs unmittelbar unter dem Gipfel: im Grossinquisitor und
den Gesprächen Iwan Karamasoffs mit dem Teufel. Ich werde sehr froh
sein um Deine Gegenwart im Gefecht. Unsere Einsichten zeitigen auch
bei Dostojewski eine neue, noch von keiner Seite vertretene Exegese
und merkwürdige Ausblicke auf die Lage überhaupt.»55 Am 24. Juni
1921, kurz nach dem Abschluss des Dostojewski-Manuskriptes für den

Druck, schrieb Thurneysen in einem Brief an Barth: «Ich habe das

Ganze in Gefechtsbereitschaft gesetzt und kann nun diesen Tank ruhigen

Herzens abrollen sehen. In vielem wird die Arbeit wie eine
Illustration zu Deiner Römerbriefexegese wirken.»56 Kurz darauf, am
3. August 1921, schrieb Barth, der damals gerade an Rom 10 arbeitete,
und dabei nicht so rasch vorwärts kam, wie er es eigentlich geplant
hatte, an Thurneysen: «Zum ganzen Abschnitt gab mir übrigens nun
bereits Dein Dostojewski Dampf und ein Zitätchen... (ich) bin sehr,
sehr froh, dass neben meinem ungefügen Lastautomobil nun dieses

flinke und doch so überaus leistungsfähige Motorrad in voller Fahrt
ist...»57

In der Darstellung und Beurteilung der Theologiegeschichte der
20er Jahre müssen wir also beide Bücher, Thurneysens «Dostojewski»
und Barths «Römerbrief», 2. Auflage, eng miteinander zusammensehen.

Beide Bücher sind gleichermassen Programmschriften des neuen
theologischen Aufbruches.

4. Thurneysens Aufsatz «Der Schritt zur Kultur», 1923

Thurneysens Dostojewski-Interpretation endet mit einer Frage: «Ist
Dostojewski nicht selber seiner Erkenntnis untreu geworden? Hat er

54 BWI 456.
55 480.
56 498 f.
57 508.



der dialektischen Theologie 163

nicht selber in höchst titanischer Weise das Ewige, Göttliche, den

Christus des neuen Lebens, die Auferstehung, die letzten Dinge ans
Jetzt und Hier einer bestimmten historischen Situation verraten?»58

Thurneysen hat die politische Gedankenwelt des grossen russischen

Schriftstellers im Auge. Dostojewski kämpfte bekanntlich für die
Zukunft Russlands, des russischen Volkes, und zwar mit einer
politischreligiösen Ideologie, die nicht nur für die Einigung aller Slaven unter
russischer Führung eintrat, sondern sogar blutige Eroberungskriege,
etwa gegen die Türkei, religiös rechtfertigte. Dostojewski spricht von
einem «heiligen russischen Volk», das berufen sei, eine Hochburg
gegen den faulen, dekadenten Westen, gegen Deutsche, Franzosen und
Engländer, zu bilden. Thurneysen versucht es nicht, Dostojewski zu
rechtfertigen, wohl aber ihn zu verstehen, und er meint, das Denken
Dostojewskis habe zwei Pole: der eine seien seine grossartigen Erkenntnisse

über Gott als den ganz Anderen, über Jenseitigkeit, Auferstehung
und Ewigkeit, der andere aber sei das Leben, die Welt und die Politik, so

wie sie eben sind, und Dostojewskis «ganze Erkenntnis» liege in der

«strengen, kritischen Bezogenheit dieser beiden Momente».
Doch damit war diese Problematik für Thurneysen nicht erledigt.

Die Lektüre der «Tagebücher eines Schriftstellers» Dostojewskis, die
1921 erstmals in deutscher Übersetzung herausgegeben worden waren,59

beunruhigte ihn gerade in diesem Punkt. In einem Aufsatz in der
Zeitschrift «Zwischen den Zeiten», der von Barth ausdrücklich gutgeheis-
sen worden war,60 nahm Thurneysen zu diesem seiner Meinung nach
«unerlaubten Zusammenlassen des Göttlichen und des Menschlichen»61

bei Dostojewski ausführlich Stellung. Dostojewski predige in
seinen grossen Romanen die Demut als die einzig mögliche und sinnvolle

Haltung des Menschen angesichts des Ewigen. Wenn er in seinem

«Tagebuch eines Schriftstellers» aber von der Sendung und der
Kulturaufgabe des russischen Volkes spreche, so sei dies alles andere als

demütig. Russland werde über alle Völker hinausgehoben, und der

58 Thurneysen, Dostojewski, 101.
59 F.M. Dostojewski, Tagebuch eines Schriftstellers, herausgegeben und übersetzt

von Alexander Eliasberg, 3 Bde., München 1921.
60 E. Thurneysen, Der Schritt zur Kultur. Eine Bemerkung zu Dostojewskis Tagebuch

eines Schriftstellers, ZZ4 (1923), 70-77. - Barth an Thurneysen Anfang Oktober
1923: «Die Sache mit Dostojewski ist vorzüglich» (kursiv von Barth), BW II 191.

61 74.



164 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfîinge

«grosse Irrtum» Dostojewskis liege darin, dass der Name Gottes bei
ihm mit dem Namen des russischen Volkes leichtfertig identifiziert
werde. Dostojewski predige das Gericht nur gegen den Westen; was er
über Russland sage, habe aber gefahrliche religiös-imperialistische
Züge. «Lieber den Krieg gegen Konstantinopel ohne Gott verkündigt,
wenn er denn (wofür einige russische Lebensnotwendigkeiten zu sprechen

scheinen) verkündigt sein muss, als ihn mit Gott zum Kreuzzug
und heiligen Krieg werden zu lassen.»62 Diese zutiefst unerlaubte
Verbindung von Gott und konkreten machtpolitischen Zielen Russlands
ist es, die Thurneysen am grossen russischen Schriftsteller so stutzig
macht und die er dessen «grossen Irrtum» nennt. Möglicherweise
werde Russland noch ein grosser Geschichtstag beschieden sein, dieser
dürfe aber unter keinen Umständen mit dem Jüngsten Tag oder mit
dem Anbruch des Tausendjährigen Reiches verwechselt werden, wie es

bei Dostojewski geschehe.63

Schlussbemerkungen

Es ist auffällig, dass Barth und Thurneysen sich von nun an nur noch
selten über Dostojewski äussern. Thurneysen Hess seine Dostojewski-
Studie noch mehrere Male unverändert nachdrucken, schrieb aber seit
seinem Aufsatz von 1923 nicht mehr ausführlicher über Dostojewski.
Er empfahl jedoch den Seelsorgern nachdrücklich, sich mit der
Menschenschau der grossen Dichter der Weltliteratur vertraut zu machen
und nannte neben Jeremias Gotthelf, Gottfried Keller, Honoré de Balzac

auch Dostojewski und Tolstoi.64 Barth verglich in seiner Vorlesung
über I Kor 15 «Die Auferstehung der Toten» (1924) die korinthischen
Enthusiasten einmal beiläufig mit der Gesellschaft, die Dostojewski in
seinen Romanen schildert.65 In der «Christlichen Dogmatik im
Entwurf» (1927) ist Dostojewski aber nicht erwähnt, und in den vielen,
umfangreichen Bänden der «Kirchlichen Dogmatik» insgesamt nur
sechsmal, und auch mehr beiläufig.66 Offensichtlich hat die Enttäu-

62 76.
63 Ebda.
64 E.Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, Zürich 41976, 112f.; 177.
65 K.Barth, Die Auferstehung der Toten. Eine akademische Vorlesung über l.Kor.

15, Zollikon-Zürich 41953, 38.
66 Kirchliche Dogmatik II/l, 96 (Grossinquisitor), 11/2,602, III/4,154,471,778, IV/1,

679.



der dialektischen Theologie 165

schung über Dostojewskis religiös-politische Ideologie zu einer Abwendung

von ihm gefuhrt. Thurneysen und Barth haben aber auch erkannt,
dass ihrer Dostojewski-Interpretation Einseitigkeiten anhaften. Namhafte

Theologen, die dem neuen theologischen Aufbruch ablehnend
gegenüberstanden, machten in ihrer Kritik auf solche Einseitigkeiten
aufmerksam. Ich nenne hier die Stimmen von Emmanuel Hirsch und
Karl Holl. Hirsch kritisierte in einem kurzen Artikel in der «Theologischen

Literaturzeitung» (1922), dass Thurneysen Dostojewski Gewalt
angetan und ihn zum Sprachrohr eigener theologischer Gedanken
gemacht habe. Thurneysens «eigene Verkündigung und die Dostojewskis

schmelzen ihm... zu einer Einheit zusammen... Man sieht,
Thurneysen legt eben die Verkündigung in Dostojewski hinein, die Karl
Barth in seinem Römerbrief vorträgt.»67 Holl lehnte in seinem Aufsatz
«Urchristentum und Religionsgeschichte» (1924) Barths Deutung der
Ethik des Paulus ab. Was Barth sage, beruhe «weniger aufPaulus als auf
S. Kierkegaard, und zwar auf einem mit Barths Augen gelesenen
S. Kierkegaard». In einer Anmerkung fügte Holl hinzu: «Ganz ähnlich
muss ich urteilen über die Verehrung, die Dostojewski in diesen Kreisen

geniesst»; was im Roman «Schuld und Sühne» über die Sünde

gesagt werde, sei typisch russisch, aber «ganz gewiss nicht» pauli-
nisch.68

Ähnlich äusserte sich Walter Nigg 1942. Nigg stellte-völlig richtig -
fest, dass Dostojewski sich nie eingehend mit dem Protestantismus
beschäftigt und im Protestantismus mehr einen reinen Protest gegen
den Katholizismus als eine christliche Konfession mit einer spezifischen,

positiven Glaubenslehre gesehen habe. Somit kann Dostojewski
«nicht in die protestantische Kirchlichkeit eingeordnet werden», und
darum war der Versuch Thurneysens, «den russischen Dichter in das

Prokrustesbett der dialektischen Theologie hineinzupressen, nicht
möglich, ohne bedeutsame Gedanken Dostojewskis zu unterschlagen
und zu klagen, dass er die <grundsätzliche Linie sozusagen an keinem
Punkt innegehalten hat>».69

67 E.Hirsch, Rezension zu E.Thurneysen, Dostojewski, ThLZ 47 (1922), 89.
68 K.Holl, Urchristentum und Religionsgeschichte, in: ders., Gesammelte Aufsätze

zur Kirchengeschichte, Bd. 2. Der Osten, Darmstadt 21964, 24u. 24A.1.
69 W. Nigg, Religiöse Denker. Kierkegaard, Dostojewski, Nietzsche, Van Gogh, Bern

- Leipzig 1942,157. - Nigg zitiert hier Thurneysens Auseinandersetzung mit Dostojewskis

politischer Ideologie und mit dem «Tagebuch eines Schriftstellers», wo er viel vom
«grossen Irrtum» des russischen Dichters spricht und woraus hervorgeht, dass mit



166 E.Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anßnge

Damit ist Thurneysens und Barths Dostojewski-Deutung an einer
zentralen und an ihrer schwachen Stelle getroffen. Thurneysens glänzend

geschriebene Dostojewski-Studie macht zwar einen geschlossenen,

abgerundeten Eindruck, wenn wir einmal von der «Frage» am
Schluss absehen.70 Sie stützt sich aber nur auf einen Teil von
Dostojewskis Werk, und hier wiederum auf ganz bestimmte Passagen, die

ganz genau zu dem passen, was Barth und er in ihren Vorträgen,
Predigten und Aufsätzen als die zentralen biblischen Fragen, Einsichten
und Ausblicke ausgesprochen haben. Aus Thurneysens Buch ist viel
über die Anfänge der dialektischen Theologie und ihre Problemstellungen

zu erfahren. Dazu passt es auch, dass Thurneysen Barth einmal
schrieb, er habe in seinem «Dostojewski» «eine neue, noch von keiner
Seite vertretene Exegese und merkwürdige Einsichten auf die Lage
überhaupt»71 formuliert. Die Einwände Hirschs, Holls und Niggs,
Thurneysen habe zu sehr seine eigenen theologischen Gedanken in
Dostojewski hineingetragen, lassen sich nicht ganz zurückweisen.
Barth hat übrigens in einer späteren autobiographischen Skizze (1927)
durchaus zugegeben, er sei bei der Abfassung der 2. Auflage des
«Römerbriefes» «durch die jetzt erst in gewisser Auswahl verstandenen

Kierkegaard und Dostojewski» angeregt worden.72

Protestantische Theologen unseres Jahrhunderts haben sich noch
gelegentlich mit Dostojewski auseinandergesetzt. Aus den Federn von
Fritz Lieb und Eduard Steinwand stammen zwei Studien zur Anthropologie

Dostojewskis.73 Eine Gesamtinterpretation verdanken wir
Walter Nigg.74 Der Göttinger Praktologe Martin Doerne ist Verfasser

Thurneysens Dostojewski-Verständnis etwas nicht stimmt. Vgl. Thurneysen, Schritt zur
Kultur; der von Nigg zitierte Satz auf S. 74.

70 Thurneysen, Dostojewski, 101-103; vgl. oben bei A.58.
71 BW1 480; vgl. oben bei A.55.
72 Karl Barth und Rudolf Bultmann. Briefwechsel 1922-1966, herausgegeben von

B. Jaspert=Karl Barth Gesamtausgabe, Abt. V. Briefe. Karl Barth und RudolfBultmann,
Zürich 1971, 308.

73 F. Lieb, Die Anthropologie Dostojewskis, in: ders., Sophia und Historie. Aufsätze

zur östlichen und westlichen Geistes- und Theologiegeschichte, hg. von M. Rohkrämer,
Zürich 1962,145-180. Weitgehend identisch mit: F.Lieb, Russland unterwegs. Der
russische Mensch zwischen Christentum und Kommunismus, Bern 1945, 73-117. -E.
Steinwand, Das rätselhafte Wesen des Menschen nach Dostojewski, in: ders., Glaube und
Kirche in Russland, Göttingen 1962, 57-70.

74 Vgl. oben A. 69. - W. Nigg, Prophetische Denker, Zürich-Stuttgart, 1957, 345-
435.



der dialektischen Theologie 167

zweier Bücher über Dostojewksi75, und Konrad Onasch, Spezialist für
Konfessionskunde der Orthodoxie in Halle/Saale, widmet sich mit
einem seiner Forschungsschwerpunkte Dostojewski.76 Es sind dies zum
Teil sehr beachtliche interpretatorische Einzelleistungen. Doch nie
mehr hat Dostojewski einen so tiefen und mitprägenden Einfluss aufdie
protestantische Theologie unseres Jahrhunderts gesamthaft ausgeübt
wie eben in den beginnenden 20er Jahren - wenn auch mit einer
gewissen Einseitigkeit verstanden - auf die Anfange der dialektischen
Theologie.

Erich Bryner, Dörflingen

75M.Doerne, Gott und Mensch in Dostojewskis Werk, Göttingen 21962; ders.,
Tolstoi und Dostojewski. Zwei christliche Utopien, Göttingen 1969.

76 K. Onasch, Dostojewski-Biographie. Materialsammlung zur Beschäftigung mit
religiösen und theologischen Fragen in der Dichtung F. M. Dostojewskis, Zürich 1960;
ders., Dostojewski als Verführer. Christentum und Kunst in der Dichtung Dostojewskis.
Ein Versuch, Zürich 1961; ders., Der verschwiegene Christus. Versuch über die Poeti-
sierung des Christentums in der Dichtung F. M. Dostojewskis, Berlin (Ost) 1976.


	Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfänge der dialektischen Theologie

