Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfange der dialektischen
Theologie

Autor: Bryner, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfange
der dialektischen Theologie

Es ist bekannt, dass das Werk Dostojewskis in der Friihzeit der
dialektischen Theologie eine grosse Rolle gespielt hat. Die Dostojews-
ki-Studie Eduard Thurneysens — in erster Auflage 1921 erschienen,
mehrmals nachgedruckt und in verschiedene Sprachen {ibersetzt' —
erregte zu Beginn der 20er Jahre grosses Aufsehen. Wie Karl Barth in
einem Brief im Dezember 1921 schrieb, wurde das Biichlein von den
damaligen Gottinger Theologiestudenten «gierig gelesen»?, und die
zeitgenossische Kritik bezeichnete es als eine «geniale Leistungy»;
Thurneysen schreibe «gewaltig und nicht wie die anderen Literatur-
kritiker und Literaturschniiffler, die aus Mangel an Kongenialitit nie-
mals in den Geist des Dichters eindringen» kénnten.’

L E. Thurneysen, Dostojewski, Miinchen (Chr. Kaiser Verlag) 1921, 21922, 31925,
41930, Ziirich (Gotthelf Verlag) 1948, Ziirich (Zwingli Verlag) ©1963. — Ubersetzungen:
ins Italienische: Dostojewski. Tr. di Otto Rosenthal, Roma 1929; ins Tschechische:
Dostojevskij, Praha 1930; ins Englische: Dostoevsky: a theological study. Translated by
Keith R.Crim, London 1964 und Richmond (USA) 1964.

2 Karl Barth — Eduard Thurneysen, Briefwechsel 2, 1921-1930, bearbeitet und her-
ausgegeben von E.Thurneysen = Karl Barth. Gesamtausgabe. V. Briefe Karl Barth-
Eduard Thurneysen (kiinftig BW 1I), Ziirich 1974, 21.

3 W.Hadorn, Literatur, in: Der Kirchenfreund, Blitter fiir evangelische Wahrheit
und kirchliches Leben 75 (1921), 393 f. - Dem Urteil Hadorns kann man leicht beipflich-
ten, wenn man Thurneysens Buch mit den verschiedenen Dostojewski-Interpretationen
aus dem Beginn der 20er Jahre vergleicht, in denen Dostojewski von der damaligen
liberalen Theologie her gedeutet oder gar fiir die liberale Theologie vereinnahmt wurde.
So wurde das intensive Fragen nach Gott, wie es bei vielen Gestalten in Dostojewskis
Romanen zum Ausdruck kommt, als ein Streben nach iibernatiirlichen, bleibenden
Ideen beurteilt, Dostojewski als einen grossen Bejaher Gottes und der christlichen
Tugenden, vor allem der Nichstenliebe gedeutet und in Dostojewski der Verkiinder der
christlichen Lehre von der All-Liebe gesehen. Eindruck machten ferner Dostojewskis
Vorbehalte gegen das dogmatische Christentum und die Kirche, und einer der liberalen
Interpreten (P. Fischer) sprach sogar sein Bedauern dariiber aus, dass der russische Dich-
ter «vom Protestantismus so gering dachte, dessen reinsten Gestaltungen er tatsédchlich
viel ndher stand als er dachte». Vgl. hierzu: Jiirgen Redhardt, Das evangelische und das
katholische Dostojewski-Bild, theol. Diss. (masch.), Mainz 1954, 22-27.



148 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfdnge

Bekannt sind die Ausserungen Karl Barths im Vorwort zur zweiten
Auflage seines «Romerbriefes»: In der Neubearbeitung sei im Ver-
gleich zur ersten Auflage «sozusagen kein Stein auf dem andern geblie-
ben». Barth nannte vier Punkte, die fiir die vollige Neufassung seiner
RoOmerbriefexegese entscheidend beigetragen hatten: 1. Die fortgesetzte
Beschiftigung mit Paulus, 2. die Beschiftigung mit Overbeck, 3. das
vertiefte Verstdndnis der Gedanken Platons und Kants, Kierkegaards
und Dostojewskis und 4. die Rezensionen zur ersten Auflage seines
«ROmerbriefes». Der entscheidende Satz iiber Dostojewski lautet wort-
lich: «Drittens: die bessere Belehrung tiber die eigentliche Orientierung
der Gedanken Platos und Kants, die ich den Schriften meines Bruders
Heinrich Barth zu verdanken habe, und das vermehrte Aufmerken auf
das, was aus Kierkegaard und Dostojewski flir das Verstidndnis des
Neuen Testamentes zu gewinnen ist, wobel mir besonders die Winke
von Eduard Thurneysen erleuchtend gewesen sind.»*

Mit dieser Studie mochte ich den Fragen nachgehen, wann, wo und
in welchem Zusammenhang Werk und Gedankenwelt des grossen rus-
sischen Schriftstellers in der frithen dialektischen Theologie aufgenom-
men worden sind, welche Bedeutung und welchen Einfluss Dostojewski
fiir die Anfiange der dialektischen Theologie hat, welche Probleme und
theologische Themen in den Gedanken Thurneysens und Barths durch
Dostojewski Anregungen gefunden haben, aber auch, wie die Dosto-
jewski-Rezeption Thurneysens und Barths zu beurteilen sei.

1. Eduard Thurneysens Buch iiber Dostojewski, 1921

Am 21. April 1921 hielt Eduard Thurneysen, damals Pfarrer in Brug-
gen, St. Gallen, an der Aarauer Studentenkonferenz einen Vortrag iiber
Dostojewski. Dieser Vortrag fand eine so rege Beachtung, dass Thurn-
eysen sich gendtigt sah, ihn zu liberarbeiten und in Druck zu geben. Die
Broschiire erschien noch im selben Jahr 1921 im Christian-Kaiser-
Verlag, Miinchen, und wurde zu einem beachtlichen buchhédndleri-
schen Erfolg.’

4 Der Romerbrief, Miinchen 21922 (12., unverinderter Nachdruck der neuen Bear-
beitung von 1922, Ziirich 1978, tvz-reprints), VIIf. — E. Busch, Karl Barths Lebenslauf.
Nach seinen Briefen und autobiographischen Texten, Miinchen 31978, 129-138.

3 Thurneysen berichtete Barth am 5. Nov. 1921, er habe in Miinchen «ein neu her-
gerichtetes Dostojewski-Schaufenster mit 20facher Auslage» seines «Dostojewski» gese-
hen, BW II, 3.



der dialektischen Theologie 149

Dass sich Thurneysen dermassen intensiv mit Dostojewski beschaf-
tigte und ein dermassen positives Echo fand, kam nicht von ungefdhr.
Dostojewski war zwar zu seinen Lebzeiten in Deutschland kaum
bekannt gewesen. Das erste Werk Dostojewskis, das in einer deutschen
Ubersetzung erschien, waren die «Aufzeichnungen aus einem
Totenhause», jenes eindrucksvolle Buch, in dem der Dichter seine
Erlebnisse und Erfahrungen als Hiftling in einem sibirischen Zucht-
haus dichterisch verarbeitet hatte. Die Ubersetzung, die 1864 fertig-
gestellt worden war, fand in Deutschland damals kein nennenswertes
Echo. Als 1882, ein Jahr nach Dostojewskis Tod, der meist unter dem
Titel «Schuld und Siihne» bekannte Roman zum erstenmal ins Deut-
sche iibersetzt und in Deutschland verlegt wurde, konnten von den
1000 Exemplaren der Auflage nur rund 100 verkauft werden, wahrend
der Rest verschenkt oder zu Makulatur wurde; einzelne Dichter wie
P.Heyse und G.Freytag waren von Dostojewskis Werk sehr angetan,®
aber aufs Ganze gesehen blieb Dostojewski praktisch unbeachtet. Erst
im Naturalismus der 1890er Jahre entstand allméhlich ein Interesse am
grossen russischen Dichter. Friedrich Nietzsche, auf den Dostojewski
einen tiefen Eindruck gemacht hatte, nannte einmal seine Begegnung
mit ihm einen gliicklichen Zufall in seinem Leben.” 1906 begann der
Miinchener Verlag Piper mit der Herausgabe einer vollstindigen
Sammlung der Werke Dostojewskis in deutscher Sprache.® Die Aus-
gabe fand besonders nach dem 1. Weltkrieg eine sehr weite Verbreitung,
denn vor allem in den Jahren 1919-1923 war es im deutschen Sprach-
gebiet zu einer Begeisterungswelle, ja geradezu zu einer Art von Dosto-

6 V.V. Dudkin, Dostoevskij v nemeckoj kritike (1882-1925), in: B.G. Reizov (Hg.),
Dostoevskij v zarubeznych literaturach, Leningrad 1978, 175.

7 F. Nietzsche, Gétzenddmmerung, Nr.45 (Streifziige eines Unzeitgemissen), in:
ders., Werke in drei Binden, herausgegeben von K. Schlechta, Miinchen 21960, Bd.2,
1021. - M. Doerne, Gott und Mensch in Dostojewskis Werk, Gottingen 21962, 86 hat die
Ausserungen Nietzsches {iber Dostojewski zusammengestellt. Vgl. auch Dudkin (A.6),
207-219.

8 F. M. Dostojewski, Simtliche Werke. Unter Mitarbeit von Dmitri Mereschkowski,
herausgegeben von Arthur Moeller van den Bruck. Ubers. von E. K. Rahsin. 22 Bde.,
Miinchen (Piper) 1906-1919. — Revidierte Diinndruckausgabe, 10 Bde., Miinchen 1953
und Darmstadt 1960-1966. — Vgl. auch A.Moeller van den Bruck, Rechenschaft {iber
Russland, hg. von H(ans) Schwarz, Berlin 1933. Ein fiir die Dostojewski-Verehrung und
ihre schwarmerischen Hintergriinde charakteristischer Auszug in: E. Benz, Die Ostkir-
che im Lichte der protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis zur
Gegenwart (= Orbis academicus II1/1), Freiburg, Miinchen 1952, 297-299.



150 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfiinge

jewski-Hysterie gekommen. Als durch den Weltkrieg die meisten der
im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert giiltigen politischen, kulturel-
len und geistigen Werte zutiefst erschiittert worden waren, wurden viele
vom Werk Dostojewskis fasziniert und fanden in ihm Antworten auf
die driangendsten Lebensfragen. So braucht es nicht zu erstaunen, dass
auch unter den jungen Theologen der damaligen Jahre Dostojewski mit
Begeisterung und Hingabe gelesen wurde.

Thurneysens Studie setzt genau mit dieser allgemeinen geistigen
Erschiitterung durch den 1. Weltkrieg ein: «Wer von den Gestaden
gesicherter Menschlichkeit, etwa von der Vorkriegszeit her, zu Dosto-
jewski kommt, dem muss zumute werden wie einem, der von der
Anschauung der Haustiere... her plotzlich die Wildnis vor sich aufge-
hen sieht und sich unvermutet der noch ungezihmten Tierwelt gegen-
iiber findet...»° Wer damals von den neu aufgebrochenen Ritseln der
Menschheit herumgetrieben wurde, der griff zu den Werken Dosto-
jewskis, denn diese vermittelten einen eigentiimlichen faszinierenden
Einblick «ins Chaos» der Menschenseele, in «die unter dem Schleier
grauer Alltiglichkeit verborgene, unerhort andere, dunkle Natur des
Menschen».” Engagierte Theologen wurden noch von einem weiteren
Aspekt in Dostojewskis Werk gepackt: vom tiefen Misstrauen gegen das
etablierte Christentum und die Kirche, wie es in seinen Romanen zu
spiiren ist, davon, dass Dostojewski — so formulierte es Thurneysen
selber — «an seiner russischen Kirche gerade das geliebt, was nicht
Kirche ist an ihr», «den, wie er glaubte, in ihr noch rein erhaltenen
Riickverweis auf die kompromissfreie Urgeschichte des Urchristen-
tums», und zwar ohne die Kenntnis der Werke Kierkegaards oder
Overbecks." In seinem Bohren nach den tiefsten Tiefen der Frage «was
ist der Mensch ?» steht fiir Dostojewski allerdings nicht das Ende und
nicht der Untergang, sondern die Auferstehung zu einem neuen Leben.
Thurneysen stiitzt sich hierbei vor allem auf zwei Stellen in Dosto-
jewskis Werk: Am Schluss von «Schuld und Siihne» heisst es von
Rodion Raskol’nikov und seiner Braut Sonja, dass auf ihren kranken
und bleichen Gesichtern die Morgenréte einer neuen Zukunft leuch-
tete, der volligen Auferstehung zu einem neuen Leben; und im Roman
«Die Briider Karamazov» gestand Mitja Karamazov seinem Bruder

9 E. Thurneysen, Dostojewski, Ziirich 61963, 3.
10 4f
11 7.



der dialektischen Theologie 151

Alesa, er habe in den zwei Monaten seiner Kerkerhaft einen neuen
Menschen in sich entdeckt, «ein neuer Mensch ist in mir auferstan-
den».”

Thurneysen ldsst also bereits im ersten, einleitenden Abschnitt
einige wichtige Problemstellungen des neuen theologischen Aufbru-
ches erkennen: die Frage nach dem Wesen des Menschen und seiner
ganz anderen, dunklen Natur, das Misstrauen gegen die bestehende
christliche Religion und Kirche, die Auferstehung des Siinders zu
einem neuen Leben.

Im zweiten Teil seiner Untersuchung analysiert Thurneysen drei der
fuinf bekannten grossen Romane Dostojewskis, nimlich «Schuld und
Siihne» (1866), «Die Briider Karamazov» (1879-1881) und «Der Idiot»
(1868). Rodion Raskol’nikov, die Hauptgestalt in «Schuld und Siihne»,
ein in dussester Armut lebender Student in Petersburg, hatte eine alte
Wucherin getdtet und deren Vermdgen geraubt, und zwar aus einer
Idee heraus: er betrachtete sich als einen ungewdhnlichen, starken
Menschen, dem alles erlaubt sei. Doch er fiihlte sich nach dem Mord
plotzlich vor der ganzen Welt schuldig und musste schliesslich sich
selber anzeigen. Seine tiefste Frage war die Frage nach dem Leben, und
seine Einsicht, dass der Mensch eben Mensch ist und nicht Gott. Und
hier kommen wir zum Kernpunkt dessen, was Thurneysen an Dosto-
jewskis Roman so sehr interessiert: «Jetzt erst versteht er (Raskol’ni-
kov, E.B.) sich selber. Jetzt erst versteht er Gott. Und jetzt erst versteht
er sich selber in Gott und Gott gerade in seiner Begrenztheit und
Menschlichkeit.» An dieser Stelle steht Raskol’nikov (nach Thurney-
sens Interpretation) vor dem «Ausblick auf eine allerletzte Moglich-
keit, ...der Moglichkeit der Auferstehung. Diese letzte Moglichkeit des
Menschen ist aber keine Moglichkeit des Menschen mehr»."* Mit ande-
ren Worten: Gott ist ein ganz anderer; zwischen Gott und Mensch
besteht ein unendlicher, qualitativer Abstand, und es gibt keine Briicke
vom Menschen aus zu Gott, wohl aber von Gott zum Menschen, als
eine im Grunde genommen «unmdgliche Moglichkeit». '

12 Diese beiden Passagen in Dostojewskis Werk spielen in der Rezeption Dostojews-
kis in der friihen dialektischen Theologie eine besondere Rolle. Vgl. F. M. Dostojewski,
Rodion Raskolnikoff. Schuld und Siihne, Darmstadt 1966, das Kapitel «Epilog», bes.
732, 739-741, und ders., Die Briider Karamasoff, Miinchen 1953, Buch 11, Kap. 4, 960f.,
969.

13 Thurneysen, (A.9), 20.

a0,



152 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfinge

Aufder gleichen Linie liegt, was Thurneysen zum letzten und gross-
ten Roman Dostojewskis sagt, zu den «Briidern Karamazov». Hier ist
es nicht eine Idee des Ubermenschentums, sondern die Beziehungen
des Vaters Fedor Karamazov und seiner drei S6hne Mitja, Ivan und
Alesa zu einer Frau, Grusenka, die Hohen und Tiefen der Erotik, die
das Romangeschehen durchziehen. Was Thurneysen besonders inter-
essiert, ist wieder das Problem der Grenzen zwischen Gott und Mensch
und der Versuch des Menschen, das Verfiihrtwerden des Menschen,
diese Grenzen zu iiberschreiten, gleichsam ein «Mensch-Gott»!"® zu
werden. Neben diesem Streben nach einem Mensch-Gott-tum sieht
Thurneysen aber in Dostojewskis Roman «von Anfang an... die Mog-
lichkeit, ...der Bezauberung zu widerstehen, aus der Verfiihrung zu
erwachen, die Grenzen zu heiligen — Gott zu erkennen». Die Einsicht,
dass die Grenzen zwischen Gott und Mensch nicht tiberschritten wer-
den konnen, fiihrt zu einer Sehnsucht, zu einem «Seufzen nach einer
neuen, ganz und gar andern Gestalt des Menscheny, ...zu einem «Seuf-
zen nach Auferstehung», und darin liegt fiir Thurneysen ein Stiick
echter Gotteserkenntnis.'¢

Und dhnlich auch der dritte Roman, den Thurneysen hier analy-
siert, der «Idiot». Die Hauptgestalt dieses Romanes, Fiirst Myskin,
erregt durch sein Auftreten in der Petersburger hohen Gesellschaft tiefe
Unruhe. Er sucht allen Dingen auf den Grund zu kommen und die
letzten Lebensfragen zu ergriinden. Er kommt zu der tiefen Erkenntnis,
dass der Ursprung des Lebens «nicht mehr auf Erden liegen kann,
sondern in Gott liegt, Gott ist».”” Noch klarer als in den «Briidern
Karamazov» ist im «Idiot» dargestellt, wie sehr die Erotik ein Versuch
des Menschen ist, gottergleich zu werden und damit die zwischen Gott
und Mensch gesetzten Grenzen zu iiberschreiten, und wie sehr sie dann
auch der letzte, gewaltigste Abfall von Gott ist. Die Grenze zwischen
Gott und Mensch kann vom Menschen aber nicht iiberschritten wer-
den, wohl aber von Gott in Richtung auf den Menschen zu. Uber dem
ganzen Roman liegt letztlich «das unsichtbare und unirdische Licht
einer grossen Vergebung», der «Vergebung der Siinden», und Thurn-
eysen schliesst den zweiten Teil seines Dostojewski-Blichleins mit dem
Hinweis auf Jesus Christus und darauf, dass zwischen Dostojewskis

1526.
1621.
1738,



der dialektischen Theologie 153

Erkenntnis und den letzten Einsichten der Bibel ein sehr enger Zusam-
menhang bestehe.'®

Im dritten Teil seiner Untersuchung versucht Thurneysen, die aus
Dostojewskis Werk gewonnenen theologischen Einsichten zu systema-
tisieren, was angesichts des Reichtums und der Fiille von Fragen,
Anregungen, Problemstellungen und immer wieder neu entdeckten
Ziigen in den vielschichtigen Romanen nicht einfach ist. Zunachst ist es
wieder die Anthropologie, mit der Thurneysen einsetzt: Den Hauptge-
stalten in den Werken Dostojewskis ist die tiefe, bohrende Frage nach
dem Wesen des Menschen und nach dem Sinn des Lebens eigen.
Dostojewski schildert die Menschen mit einem letzten Realismus; er
selbst hatte es einmal mit einem bekannt gewordenen Wort als sein
innerstes Anliegen bezeichnet, «bei vollstindigem Realismus den
Menschen im Menschen zu finden».” Dieser bis ins Letzte dringende
Realismus zeigt, wie gross die Sehnsucht des Menschen nach dem
Transzendenten, Ewigen, alle irdischen Werte Ubersteigenden ist. In
Thurneysens Sicht wird bei Dostojewski das Leben des Menschen von
einem &dussersten, letzten und jenseitigen Punkt bestimmt, und dieser
Punkt, dieser «jenseitige Fluchtpunkt», auf den sich alle Linien bezie-
hen, ist Gott.?°

Damit sind wir beim zweiten theologischen Thema, der Gotteslehre.
Thurneysen sieht in der Gottesfrage die wichtigste Frage in Dostojews-
kis Werk. «Gott ist Gott: das ist die eine, die zentrale Erkenntnis
Dostojewskis. Diesen Gott niemals zu einem wenn auch in noch so
grosser Hohe thronenden Mensch-Gott, zu einem wenn auch noch so
idealen Stiick menschlicher Seelen- oder Weltwirklichkeit werden zu
lassen, ist sein einziges Bemiihen».?! Gott ist Gott, der ganz Andere, der
Jenseitige, der fiir menschliches Streben Unerreichbare. Der Mensch ist
Mensch. Er versucht zwar immer wieder, Gott zu werden. Diese Ver-
suche scheitern aber, und es i1st tihm verwehrt, Gott, gottgleich werden
zu konnen. Doch was fiir den Menschen unerreichbar ist, das ist fur
Gott moglich, und damit kommen wir zum dritten theologischen The-
ma, zur Eschatologie. Von Gott aus gibt es eine Briicke zum Menschen,
und darum spricht der Dichter am Schluss seiner Romane, oft nur ganz

18 41.

19 F. M. Dostojewski, Notierte Gedanken aus den Jahren 1880 und 1881, in: ders.,
Tagebuch eines Schriftstellers, Darmstadt 1966, 618; Thurneysen, 46.

2047, 49,

2149,



154 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfiinge

andeutungsweise, von einer Auferstehung zu einem neuen Leben, von
einer letzten grossen Vergebung der Siinden, von einer neuen, bisher
unbekannten Wirklichkeit, von einer Wiedergeburt. Somit ist Dosto-
jewskis Werk nach Thurneysen im letzten Verkiindigung von zentralen
biblischen Aussagen, und wir sehen aus diesen kurzen Andeutungen,
die weiter vermehrt werden konnten, einige der wichtigsten Anliegen
des neuen theologischen Aufbruches der beginnenden 20er Jahre.

Das vierte Thema, das Thurneysen an Dostojewskis Werk so stark
beschiftigt, ist der unerhort scharfe Angriff auf Religion und Kirche,
wie er am deutlichsten und eindrucksvollsten in der beriihmten Le-
gende vom Grossinquisitor zum Ausdruck kommt.?? Es geht dabei
wieder um das gleiche Problem, um den Versuch der Kirche (konkret:
der romisch-katholischen Kirche, vielleicht aber jeder Kirche iiber-
haupt), aus dem ganz anderen, jenseitigen Gott einen diesseitigen,
bekannten Gott zu machen. Wihrend Christus der Menschheit die
Freiheit gebracht hat, d. h. — mit Thurneysens Worten — die «jenseitige
paradoxe Begriindung des Lebens in Gott, die im Problematischwerden
des ganzen Lebens ihren Ausdruck findet»?3, hat die Kirche diese Frei-
heit als unzumutbar fiir den Menschen erachtet, und nur, weil sie es gut
mit thm meint, aus reinem Erbarmen, hat sie ihm die Last dieser
Freiheit abgenommen. Sie hat es in Kauf genommen, Gott, dem man
nur in dieser Freiheit dienen kann, zu verraten, und sie hat dem Men-
schen das gegeben, was er zum Gliicklichsein braucht: Brot, Wunder
und Autoritit. Dies aber ist Verrat, Liige, die Gottlosigkeit der Reli-
gion. Es wird ein falscher Gott blasphemisch bejaht, der wahre, souve-
rine, einer Theodizee nicht bediirftige, jenseitige Gott verneint.?* Da-
mit sind wir wieder bei einem zentralen Thema aus den Anfidngen der
dialektischen Theologie, bei der ganzen Problematik, die Barth mit den
Stichworten «Religion ist Unglaube», «Religion ist die Angelegenheit
des gottlosen Menschen» beschrieben hat.?

22 Dje Briider Karamazov, Buch 5, Kap. 5. Zur Deutung dieses Kapitels vgl. A. Ma-
ceina, Der Grossinquisitor. Geschichtsphilosophische Deutung der Legende Dostojews-
kis, Heidelberg 1952.

23 Thurneysen, 61.

24 72

25 K. Barth, Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke (1920), in: J.Moltmann
(Hg.), Anfiange der dialektischen Theologie, Teil I. Karl Barth, Heinrich Barth, Emil
Brunner, Miinchen 1962, 60. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik 1/2, Zollikon - Ziirich
31960, 327.



der dialektischen Theologie 155
2. Dostojewski in Karl Barths Romerbrief, 2. Auflage, 1922

In der 1919 erschienenen 1. Auflage seiner RGmerbriefinterpretation
findet sich weder ein Zitat noch eine Anspielung auf das Werk Dosto-
jewskis. Barth hatte sich bis zur Zeit der Abfassung dieses Buches erst
wenig mit Dostojewski beschéftigt. Die erste Bekanntschaft mit ihm hat
ihn offensichtlich nicht nachhaltig beeindruckt. Am 18. August 1915
schrieb Barth an Thurneysen lakonisch: «Gestern las ich den ganzen
Tag Dostojewski <Schuld und Siihne». Ich wollte ich wiirde ganz klug
aus diesem Russen.»?® Tiefere Eindriicke erhielt Barth erst seit
1919/1920. Er schrieb seinem Freund Thurneysen: «Ich bin sehr froh,
dass ich diese Leute (gemeint waren Dostojewski, Nietzsche und Ibsen,
E.B.) erst jetzt richtig lese und nicht, wie so viele, schon als Gymnasiast
oder Student vermeintlich hinter mich gebracht habe.»?’

Dieses «richtige Lesen» und die Arbeit Thurneysens haben in der
2. Auflage des «Romerbriefes» deutliche Spuren hinterlassen. Im leider
sehr liickenhaften Register, das Georg Merz fiir die 3., unverdnderte
Auflage erstellt hat?®, ist der Name Dostojewski 20mal erwahnt,” in
Wirklichkeit spielt Barth 29mal expressis verbis auf Dostojewski an.
Damit ist Dostojewski, wenn wir von den biblischen Namen absehen,
der am zweithdufigsten genannte Name aus der Kirchen- und Geistes-
geschichte in der zweiten Auflage von Barths «ROmerbrief». An erster
Stelle steht Martin Luther mit iiber 50 Anspielungen und Zitaten.

Die beriihmte Stelle aus dem Vorwort, wo Platon und Kant, Kier-
kegaard und Dostojewski genannt werden, ist bereits angefiihrt worden.
Die librigen 28 Zitate und Anspielungen sind etwa gleichmiissig auf das
ganze Buch verteilt. An sehr wesentlichen, inhaltlich gewichtigen Stel-
len in seiner Romerbriefexegese nimmt Barth auf das Werk Dostojews-
kis Bezug.

In R6m 4, wo Paulus die grundlegende Aussage des Romerbriefes
von der Rechtfertigung aus dem Glauben und nicht durch Werke am
Beispiel Abrahams erldutert, sind es nicht weniger als drei Stellen, zu
deren Interpretation Barth auf Dostojewski verweist. Unmittelbar an

26 Karl Barth — Eduard Thurneysen, Briefwechsel 1: 1913-1921, bearbeitet und her-
ausgegeben von E. Thurneysen = Karl Barth, Gesamtausgabe V. Briefe. Karl Barth -
Eduard Thurneysen (kiinftig: BW ), Ziirich 1972, 72.

27 404.

28 Barth, Romerbrief, 2. A., XXIII.

1536,



156 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfdnge

den Satz « Abraham glaubte Gott, und das wurde ihm als Gerechtigkeit
angerechnet» (Rom 4,3, vgl. Gen 15, 6) fligte Barth folgende Bemerkung
an: «Es gibt also eine andere Art, Menschen zu wiirdigen. Sie wird zum
Beispiel in der Genesis geiibt und bei Dostojewski. Sie begniigt sich
nicht damit, Ehre zu geben, dem Ehre gebiihrt... Sie interessiert sich
weniger fiir das, was dem Menschen zukommt «nach Schuldigkeit, als
fiir das, was ihm <zugerechnet» wird aus Gnade.» Dass Gott den Men-
schen nicht nach seinen Verdiensten richtet, ist das grosse Paradox, das
«gottliche Trotzdem», die grosse Vergebung®®, und unwillkiirlich
denkt man an Gestalten aus Dostojewskis Werk wie Rodion Raskol’ni-
kov und Mitja Karamazov.*!

Gott macht «die Toten lebendig und das Nicht-Seiende spricht er an
als Seiendes» (Rom 4,17b). Barth dazu: «Das ist die Unmoglichkeit der
Erkenntnis, die Unmoglichkeit der Auferstehung, die Unmoglichkeit
Gottes... Eben die Beziehung auf diese Unmoglichkeit ist Abrahams
Glaube, der... in volliger Unanschaulichkeit am Rande der Genesis-
historie auftaucht», ...«wie es (das Unmaogliche, E. B.) auch am Rande
der Philosophie Platos, am Rande der Kunst Griinewalds und Dosto-
jewskis, am Rande der Religion Luthers aufgetaucht ist.*> Abraham
und Dostojewski werden also — zusammen mit anderen Namen aus der
Kirchen- und Geistesgeschichte — als Belege fiir die paulinische Recht-
fertigungslehre unmittelbar nebeneinandergestellt.

Im 7. Kapitel des Romerbriefes spricht Paulus (nach Barths Inter-
pretation) liber die Grenze, den Sinn und die Wirklichkeit der Religion,
liber ein Thema also, das im neuen theologischen Aufbruch eine grosse
Rolle spielt und bei dem die Abgrenzung von der Theologiegeschichte
des 19. Jahrhunderts auch besonders deutlich wird. Dostojewski wird
fiir die Interpretation mehrerer Stellen in diesem Zusammenhang her-
angezogen. Die Problematik, um die es hier geht, ist bereits in Rom
5,20 angedeutet, wo Paulus iliber das Gesetz spricht und in einem
kiihnen Gedankengang erklirt, das Gesetz sei nur dazu da, «damit die
Ubertretung grosser werde» (so die Ziircher Bibel, oder Barths Uber-
setzung: «damit der Fall zum Uberfliessen komme»). Die Siinde wird
nicht zugerechnet, wo kein Gesetz da ist, aber wo Gesetz ist, «da wird
die Siinde angerechnet» (vgl. Rom 5,13). Zur Erklarung dieses schwie-

098¢
31 vgl. Thurneysen, Dostojewski, 11 und o.A. 12.
32 Barth, Romerbrief, 118, vgl. auch 93.



der dialektischen Theologie 157

rigen Gedankens zitiert Barth Dostojewski und Luther; Luther, fiir den
das Gesetz u.a. die Aufgabe hat, die Tiefe der Siinde aufzuzeigen und
damit das Gewissen zu schirfen, Dostojewski, der die Tiefe der Siinde
umschrieb mit dem von Barth wortlich zitierten Satz: «Jeder von uns ist
in allem vor allen schuldig, und ich bin es mehr als alle anderen.»*

In seiner Erkldrung von R6m 7,1-6 zeigt Barth, welches die Grenzen
der Religion sind. Das Gesetz, bzw. die Religion ist fiir ihn Angelegen-
heit des Menschen und gehort ganz dem menschlichen Bereich an.
Wenn wir uns ausschliesslich in den Grenzen des Menschenmaoglichen
bewegen konnen, miissen wir religiose Menschen sein, wofiir Franz von
Assisi und der Grossinquisitor in der von Ivan Karamazov erzidhlten
«Legende vom Grossinquisitor» herausragende Beispiele sind.** Die
Religion ist fiir Barth «der dusserste Rand der menschlichen Méglich-
keiten», wohin uns u.a. auch der «Ewigkeitshunger Dostojewskis»
fiihren kann.*® Das Gebot «gereichte mir zum Tode», schrieb Paulus
(Rom 7,10), und Barth interpretiert: «Der Sinn der Religion ist der
Tod.»*¢ Religion ist nicht eine irgendwie geartete Harmonie des Gliu-
bigen mit dem Unendlichen, oder wie immer es im 19. Jh. formuliert
wurde, sondern «hier ist der Abgrund, hier ist das Grauen. Hier werden
Dimonen gesehen (Iwan Karamasoff und Luther).»*” Paulus, Luther
und Dostojewski werden in dieser wichtigen Problematik also wie-
derum im gleichen Atemzug genannt.

Auch 1im 8. Kapitel des Romerbriefes, in dem Paulus vom neuen
Leben der Christen im Geist und von der Gottessohnschaft der Christen
handelt, zieht Barth bei seiner Interpretation mehrere Male Dosto-
jewski und sein Werk heran. Nur eine Stelle sei jetzt erwdhnt. Bei den
Worten «Sofern wir aber Kinder sind, sind wir auch Erben, Erben
Gottes und Miterben des Christus» (R6m 8,17) hilt Barth in seinem
Gedankenfluss inne, um die «ganze Unanschaulichkeit, Unmoglich-
keit und Paradoxie dieser Aussage» zu bedenken. Gott ist der ganz

33 164. — Dies gehort zu den Grundgedanken in der Theologie des Starzen Zosima in
Dostojewskis Briider Karamazov. Vgl. die Belehrungen des Starzen Zosima kurz vor
seinem Tode, Briider Karamazov Buch IV, Kap.1 (264) und Buch VI, Ein russischer
Monch, wo dieser Gedanke als Jugendeinsicht des Starzen geschildert wird (Kap.2,
Abschnitt c, 486f.; 494f.).

34 Vgl. Barth, Rémerbrief 214.

bt

36 9235,

37 Ebda.



158 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfiinge

Andere. Das Christusgeschehen ist das letzte Paradox. Die Gotteskind-
schaft ist etwas im Grunde ganz Unmaégliches, jeglicher menschlicher
Erfahrung absolut Widersprechendes, nie zu Rechtfertigendes, nie mit
einem Gottesbegriff zu Kronendes.?® Ivan Karamazov hat dies erkannt
und — abgelehnt. Er ahnte etwas vom wahren, unbekannten und jen-
seitigen Gott, und er stellte ihn dem falschen Gott der Kirche gegen-
iiber. In seinem letzten «satanischen Atheismus», wie es Thurneysen
nennt®, verneint aber Ivan den wahren, jenseitigen Gott, d. h. er akzep-
tiert zwar «einfach und anstandslos» einen Gott, namlich Gott im
Sinne Voltaires, einen Gott, den sich der Mensch ausgedacht hatte, aber
er lehnte radikal und zynisch den souverdnen, einer menschlichen
Theodizee nicht bediirftigen Gott, und die Welt, die angeblich von Gott
erschaffen sei, ab. «Schon, schén, mag das alles erscheinen und sein»,
sagt er, «ich akzeptiere das nicht und will es nicht akzeptieren.»* Wenn
Ivan in seinem satanischen Atheismus den unbegreiflichen, wahren
Gott auch abgelehnt hat, so hat er doch etwas von ihm erkannt, und
deswegen ist dieser scharfsinnige Intellektuelle in Dostojewskis Roman
fiir Barth und Thurneysen so wichtig.

An mehreren Stellen seiner ROmerbriefinterpretation unterzieht
Barth nicht nur die Religion, sondern auch die Kirche einer unerhort
scharfen Kritik. Er stellt das Evangelium, die «unmégliche Moglichkeit
Gottes», und die Kirche, «die Verkorperung der letzten menschlichen
Moglichkeit», einander gegeniiber.*! Dazwischen liegt eine tiefe Kluft.
Gott ist der Jenseitige, der ganz Andere. Es besteht zwischen Gott und
Mensch ein «unendlicher qualitativer Unterschied».*? Die Kirche aber
macht aus diesem jenseitigen Gott einen diesseitigen. Sie vermensch-
licht und verdinglicht ihn, und zwar aus Mitleid zum Menschen, der
nicht mit dem jenseitigen ganz anderen Gott leben kann, aber doch fiir

38 283; vgl. auch 259, 275, 286.

3% Thurneysen, Dostojewski, 71.

40 Barth, Rémerbrief, 282 f., Thurneysen, Dostojewski, 72 f. Ivan Karamazovs Auf-
lehnung gegen Gott (Briider Karamazov, Buch 5, Kap.4) gehort ebenfalls zu den fiir
Thurneysen und Barth besonders wichtigen Passagen aus Dostojewskis Romanen; vgl.
auch schon Ivans Ausfiihrungen in Buch 5, Kap. 3. Der Satz Ivans «Schon, schon, mag
das alles erscheinen und sein, ich akzeptiere das nicht und will es nicht akzeptieren» in:
Die Briider Karamazov, Miinchen 1953, 382.

41 Barth, R6merbrief, 316.

42 340.



der dialektischen Theologie 159

sein Wohl und Gliick einen Gott braucht. Diese Gegeniiberstellung von
Evangelium und Kirche kommt in Dostojewskis «Grossinquisitor»,
auf den Barth sich hier beruft, mit einer unerhorten Schirfe zum Aus-
druck: Die Kirche weiss, dass der Mensch nicht in der von Christus
gebrachten, evangelischen Freiheit leben kann, sie verrit darum Gott
und gibt dem Menschen, was er braucht: einen begreiflichen Gott —
Brot, Wunder und Autoritit.*

In diesem Sinne kommt Barth im «RGmerbrief» mehrere Male auf
den Grossinquisitor zuriick. Zu 12,21 («Lass dich nicht vom Bdsen
besiegen, sondern besiege im Guten das Bose») handelt Barth von der
Staatsform der Theokratie und bemerkt, dass jede Theokratie, auch
diejenige Calvins, immer dort ende, «wo der Teufel Christus gegen-
ubertritt und ihm die Reiche dieser Welt anbietet: beim Grossinquisitor
Dostojewskis».** Oder Barth spricht vom Satanismus des Grossinqui-
sitors, «der Gott kennt, aber — aus Menschenliebe — nicht kennen und
darum lieber Christus t6ten als dem Wort von der Freiheit Gottes
seinen Lauf lassen will».** Jeder Christ, Theologe und Pfarrer ist der
Versuchung des Satans immer wieder ausgesetzt: « Auch ich bin — der
Grossinquisitor, der Verriter, der Widerstrebende und Ungehorsame,
derunter dem Vorwande, Gott und dem Menschen zu dienen, um jeden
Preis den Menschen vor Gott retten will.»*

Steht damit die Kirche nicht in einer tiefen Schuld vor Gott und
unter seinem Verdammungsurteil ?*’ Nein! «Gott hat sein Volk, das er
erkannte, nicht verstossen» (R6m 11,2a). Gott, der sich im Kreuz Jesu
Christi offenbarte, erbarmte sich des Menschen und erbarmt sich
darum auch seiner Kirche. Auch hier verweist Barth auf die «Legende
vom Grossinquisitor» bei Dostojewski, und zwar auf den berithmten
Schluss. Der Grossinquisitor hatte Jesus, der im Spanien des 16. Jh.s
wiedergekommen war, ins Gefiangnis gesteckt, ithn abends besucht und
ihm die heftigsten Vorwiirfe gemacht: Was bist du gekommen, uns mit
unserer Kirche zu stéren? Jesus horte sich die lange Rede schweigend
an, und als der Grossinquisitor geendet hatte, kiisste Jesus thn auf seine

43 317; Thurneysen, Dostojewski, 61-67, bes. 66.
44 Barth, Romerbrief, 463, vgl. auch 464,

45 375.

46 376, vgl. auch 489, 503.

47 375.



160 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfiinge

«blutleeren, neunzigjdhrigen Lippen. Das war seine ganze Antwort.»
Und Barth fiigt hinzu: «Und eben diese einzige, diese ganze Antwort ist
die Hoffnung der Kirche: das schlechthin unableitbare, grundlose, nur
in Gott selbst begriindete ewige Erbarmen, das alles Denken iiber-
steigt.»®

Als Ergebnis dieses Abschnittes halten wir fest: Barth hat in der
2. Auflage seiner Erklarung des Romerbriefes Werk und Gedankenwelt
Dostojewskis immer wieder herangezogen. Dostojewski hat aber nicht
nur auf die 29 Stellen eingewirkt, wo sein Name oder eines seiner
Werke genannt werden, sondern auch die Gesamtkonzeption mitbe-
einflusst. Ich mochte diesen Einfluss weder iiberschidtzen noch unter-
schitzen. Uberschitzen deswegen nicht, weil Barth im Vorwort zur
2. Auflage ja erst das vertiefte Verstindnis der Theologie des Paulus,
zweitens Overbeck, drittens Platon und Kant, Kierkegaard und erst da,
als letzten von diesen Namen, Dostojewski nennt, und weil die refor-
matorische Exegese und Theologie, wenn auch im Vorwort nicht
namentlich aufgefiihrt, ebenfalls tiefe Spuren hinterlassen hat. Barth
nennt an vielen Stellen nicht einfach Dostojewski allein, sondern er
nennt ihn oft zusammen mit anderen Namen aus der biblischen
Geschichte und der Kirchen- und Geistesgeschichte, die in irgendeiner
Weise etwas von Gott als dem ganz Anderen geahnt oder erkannt
haben. So sagt er etwa «Luther und Dostojewski»* oder «von Hiob bis
Dostojewski»®, oder nennt Zwingli, Kierkegaard, Dostojewski, Blum-
hardt (Vater und Sohn) im gleichen Atemzug.”!

Unterschitzen darf man die Bedeutung Dostojewskis aber deswegen
nicht, weil Barth Dostojewski immer wieder bei ganz zentralen Aus-
flihrungen liber Gott und Christus, iiber Wiedergeburt und Auferste-
hung, iiber Religion und Kirche nennt und zitiert. So wird man sagen
konnen, dass Dostojewski die Konzeption von Barths « Romerbrief»,
2. Auflage, massgeblich mitbestimmt hat, wobei der Gestalt von Ivan
Karamazov und der «Legende vom Grossinquisitor», aber auch der
Wiedergeburt Raskol’nikovs und Dimitrij Karamazovs eine besonders
deutliche Rolle zukommen.

48 Dostojewski, Die Briider Karamazov, Miinchen 1953, 428; Thurneysen, Dosto-
jewski, 82; Barth, RGmerbrief 378.

49235, 414, vgl. auch 164, 275.

50 221.

51259,



der dialektischen Theologie 161

3. Ausserungen Barths und Thurneysens iiber Dostojewski in ihrem
Briefwechsel

Barth schrieb im Vorwort zur 2. Auflage seiner Erkldrung des
Romerbriefes, dass die «Winke von Eduard Thurneysen» beziiglich
Dostojewski fiir ihn besonders erleuchtend gewesen seien®?, und aus-
serdem wissen wir aus dem Briefwechsel Barth—Thurneysen, dass Barth
wahrend der Niederschrift der Neufassung seiner Romerbrieferklarung
sehr intensiv Dostojewski gelesen hat.>® Vergleicht man Thurneysens
Dostojewski-Buch und Barths Ausfiihrungen iiber Dostojewski in sei-
nem «RoOmerbrief», gibt es in der Tat viel Gemeinsames. Es sind die
gleichen drei Hauptromane, die von beiden Theologen zur Hauptsache
herangezogen werden, nimlich «Die Briider Karamazov», «Schuld
und Sithne» und «Der Idiot», und es sind in thnen auch immer wieder
die gleichen Passagen.

Thurneysens «Dostojewski» und die 2. Auflage von Barths «R6-
merbrief» gehoren theologiegeschichtlich ganz eng zusammen. Dies
zeigen auch verschiedene Ausserungen Barths und Thurneysens in
ihrem Briefwechsel. Barth und Thurneysen beabsichtigen bekanntlich,
mit ithren Vortridgen und Biichern einen heftigen Angriffauf die damals
herrschende Theologie zu unternehmen. Diesen Angriff bereiteten sie
umsichtig vor, und sie sprachen davon oft und gerne mit Bildern aus der
Militdrsprache, was in der Zeit unmittelbar nach dem Ersten Weltkrieg
ja auch nicht abwegig war. Beiden Biichern, Thurneysens «Dostojew-
ski» und Barths «Romerbrief» in der 2. Auflage kamen in diesem
Angriff zentrale Funktionen zu. Am 28. Dez. 1920 schrieb Barth an
Thurneysen: Wir miissen «zur Vorbereitung unserer Friihjahrsoffen-
sive unser Bestes tun. Dabei wirst nun freilich Du die Griaben zunéchst
allein zu verlassen haben mit Deinem «Dostojewski»... Dass dieser
Schlag kommt und sitzt, ist umso notwendiger, als die Vollendung des

2 VIL

33 Barth an Thurneysen, 4.Juli 1920, BWI 404, vgl. oben bei A.27. Im Brief vom
19. Juli 1920 findet sich die Notiz « Dostojewski. Die Ddmonen» (BW I 415). Am 22.Jan.
1921 schrieb Barth an Thurneysen: «An das 5. Kapitel (des Romerbriefes, E. B.) kann ich
nur unter umstindlichem R&uspern, in die Hinde Spucken, Karamasoff- und philoso-
phische Brocken Lesen herantreten» (BW 1 461), ein Beleg fiir Barths intensives Kierke-
gaard- und Dostojewski-Studium wihrend der Abfassung der 2. Auflage des Romerbrie-
fes. Vgl. auch BWI 472.



162 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfinge

neuen Romerbriefes sich, wenn kein Wunder geschieht, sicher in den
Sommer hineinzieht.»** :

Auch fiir Thurneysen gehorten seine Arbeit an Dostojewski und
Barths Neufassung des «Romerbriefes» aufs engste zusammen. Am
29. Mirz 1921, also kurz vor seinem Vortrag an der Aarauer Studen-
tenkonferenz, sandte er Barth seine Bemerkungen zum Manuskript von
Rom 6 und 7 und schrieb von seiner eigenen Arbeit: «Ich stecke in den
letzten Couloirs unmittelbar unter dem Gipfel: im Grossinquisitor und
den Gespriachen Iwan Karamasoffs mit dem Teufel. Ich werde sehr froh
sein um Deine Gegenwart im Gefecht. Unsere Einsichten zeitigen auch
bei Dostojewski eine neue, noch von keiner Seite vertretene Exegese
und merkwiirdige Ausblicke auf die Lage tiberhaupt.»> Am 24. Juni
1921, kurz nach dem Abschluss des Dostojewski-Manuskriptes fiir den
Druck, schrieb Thurneysen in einem Brief an Barth: «Ich habe das
Ganze in Gefechtsbereitschaft gesetzt und kann nun diesen Tank ruhi-
gen Herzens abrollen sehen. In vielem wird die Arbeit wie eine Illu-
stration zu Deiner Romerbriefexegese wirken.»*® Kurz darauf, am
3. August 1921, schrieb Barth, der damals gerade an Rom 10 arbeitete,
und dabei nicht so rasch vorwirts kam, wie er es eigentlich geplant
hatte, an Thurneysen: «Zum ganzen Abschnitt gab mir tlibrigens nun
bereits Dein Dostojewski Dampf und ein Zitdtchen... (ich) bin sehr,
sehr froh, dass neben meinem ungefiigen Lastautomobil nun dieses
flinke und doch so iiberaus leistungsfahige Motorrad in voller Fahrt
ist...»%7

In der Darstellung und Beurteilung der Theologiegeschichte der
20er Jahre miissen wir also beide Blicher, Thurneysens «Dostojewski»
und Barths «Romerbrief», 2. Auflage, eng miteinander zusammen-
sehen. Beide Biicher sind gleichermassen Programmschriften des neuen
theologischen Aufbruches.

4. Thurneysens Aufsatz «Der Schritt zur Kultury», 1923

Thurneysens Dostojewski-Interpretation endet mit einer Frage: «Ist
Dostojewski nicht selber seiner Erkenntnis untreu geworden? Hat er

54 BWI 456.
35 480.

56 498,

57 508.



der dialektischen Theologie 163

nicht selber in hochst titanischer Weise das Ewige, Gottliche, den
Christus des neuen Lebens, die Auferstehung, die letzten Dinge ans
Jetzt und Hier einer bestimmten historischen Situation verraten ?»
Thurneysen hat die politische Gedankenwelt des grossen russischen
Schriftstellers im Auge. Dostojewski kdmpfte bekanntlich fiir die Zu-
kunft Russlands, des russischen Volkes, und zwar mit einer politisch-
religiosen Ideologie, die nicht nur fiir die Einigung aller Slaven unter
russischer Fiihrung eintrat, sondern sogar blutige Eroberungskriege,
etwa gegen die Tiirkei, religios rechtfertigte. Dostojewski spricht von
einem «heiligen russischen Volk», das berufen sei, eine Hochburg
gegen den faulen, dekadenten Westen, gegen Deutsche, Franzosen und
Engldander, zu bilden. Thurneysen versucht es nicht, Dostojewski zu
rechtfertigen, wohl aber ihn zu verstehen, und er meint, das Denken
Dostojewskis habe zwei Pole: der eine seien seine grossartigen Erkennt-
nisse liber Gott als den ganz Anderen, {iber Jenseitigkeit, Auferstehung
und Ewigkeit, der andere aber sei das Leben, die Welt und die Politik, so
wie sie eben sind, und Dostojewskis «ganze Erkenntnis» liege in der
«strengen, kritischen Bezogenheit dieser beiden Momente».

Doch damit war diese Problematik fiir Thurneysen nicht erledigt.
Die Lektiire der «Tagebiicher eines Schriftstellers» Dostojewskis, die
1921 erstmals in deutscher Ubersetzung herausgegeben worden waren,*
beunruhigte ihn gerade in diesem Punkt. In einem Aufsatz in der Zeit-
schrift «Zwischen den Zeiten», der von Barth ausdriicklich gutgeheis-
sen worden war,® nahm Thurneysen zu diesem seiner Meinung nach
«unerlaubten Zusammenlassen des Gottlichen und des Menschli-
chen»®! bei Dostojewski ausfiihrlich Stellung. Dostojewski predige in
seinen grossen Romanen die Demut als die einzig mogliche und sinn-
volle Haltung des Menschen angesichts des Ewigen. Wenn er in seinem
«Tagebuch eines Schriftstellers» aber von der Sendung und der Kul-
turaufgabe des russischen Volkes spreche, so sei dies alles andere als
demiitig. Russland werde iiber alle Vélker hinausgehoben, und der

38 Thurneysen, Dostojewski, 101.

39 F.M. Dostojewski, Tagebuch eines Schriftstellers, herausgegeben und iibersetzt
von Alexander Eliasberg, 3 Bde., Miinchen 1921.

% E. Thurneysen, Der Schritt zur Kultur. Eine Bemerkung zu Dostojewskis Tage-
buch eines Schriftstellers, ZZ4 (1923), 70-77. — Barth an Thurneysen Anfang Oktober
1923: «Die Sache mit Dostojewski ist vorziiglich» (kursiv von Barth), BWII 191.

6174,



164 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfinge

«grosse Irrtum» Dostojewskis liege darin, dass der Name Gottes bei
ithm mit dem Namen des russischen Volkes leichtfertig identifiziert
werde. Dostojewski predige das Gericht nur gegen den Westen; was er
iiber Russland sage, habe aber gefihrliche religios-imperialistische
Ziige. «Lieber den Krieg gegen Konstantinopel osine Gott verkiindigt,
wenn er denn (wofiir einige russische Lebensnotwendigkeiten zu spre-
chen scheinen) verkiindigt sein muss, als ihn mit Gott zum Kreuzzug
und heiligen Krieg werden zu lassen.»®? Diese zutiefst unerlaubte Ver-
bindung von Gott und konkreten machtpolitischen Zielen Russlands
ist es, die Thurneysen am grossen russischen Schriftsteller so stutzig
macht und die er dessen «grossen Irrtum» nennt. Mdoglicherweise
werde Russland noch ein grosser Geschichtstag beschieden sein, dieser
diirfe aber unter keinen Umstidnden mit dem Jiingsten Tag oder mit
dem Anbruch des Tausendjdhrigen Reiches verwechselt werden, wie es
bei Dostojewski geschehe.®?

Schlussbemerkungen

Es ist auffallig, dass Barth und Thurneysen sich von nun an nur noch
selten tiber Dostojewski dussern. Thurneysen liess seine Dostojewski-
Studie noch mehrere Male unveridndert nachdrucken, schrieb aber seit
seinem Aufsatz von 1923 nicht mehr ausfiihrlicher tiber Dostojewski.
Er empfahl jedoch den Seelsorgern nachdriicklich, sich mit der Men-
schenschau der grossen Dichter der Weltliteratur vertraut zu machen
und nannte neben Jeremias Gotthelf, Gottfried Keller, Honoré de Bal-
zac auch Dostojewski und Tolstoi.®* Barth verglich in seiner Vorlesung
iiber I Kor 15 «Die Auferstehung der Toten» (1924) die korinthischen
Enthusiasten einmal beildufig mit der Gesellschaft, die Dostojewski in
seinen Romanen schildert.%® In der «Christlichen Dogmatik im Ent-
wurf» (1927) ist Dostojewski aber nicht erwdhnt, und in den vielen,
umfangreichen Binden der «Kirchlichen Dogmatik» insgesamt nur
sechsmal, und auch mehr beildufig.®® Offensichtlich hat die Enttdu-

62 76,

63 Ebda.

64 E, Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, Ziirich 41976, 112£.; 177.

65 K. Barth, Die Auferstehung der Toten. Eine akademische Vorlesung iiber 1. Kor.
15, Zollikon—Ziirich #1953, 38.

66 Kirchliche Dogmatik II/1, 96 (Grossinquisitor), II/2, 602, I11/4, 154,471, 778, 1V/I,
679.



der dialektischen Theologie 165

schung iiber Dostojewskis religids-politische Ideologie zu einer Abwen-
dung von ihm gefiihrt. Thurneysen und Barth haben aber auch erkannt,
dass ihrer Dostojewski-Interpretation Einseitigkeiten anhaften. Nam-
hafte Theologen, die dem neuen theologischen Aufbruch ablehnend
gegeniiberstanden, machten in 1hrer Kritik auf solche Einseitigkeiten
aufmerksam. Ich nenne hier die Stimmen von Emmanuel Hirsch und
Karl Holl. Hirsch kritisierte in einem kurzen Artikel in der « Theolo-
gischen Literaturzeitung» (1922), dass Thurneysen Dostojewski Gewalt
angetan und ihn zum Sprachrohr eigener theologischer Gedanken
gemacht habe. Thurneysens «eigene Verkiindigung und die Dostojew-
skis schmelzen ihm... zu einer Einheit zusammen... Man sieht, Thur-
neysen legt eben die Verkiindigung in Dostojewski hinein, die Karl
Barth in seinem Romerbrief vortriagt.»®” Holl lehnte in seinem Aufsatz
«Urchristentum und Religionsgeschichte» (1924) Barths Deutung der
Ethik des Paulus ab. Was Barth sage, beruhe «weniger auf Paulus als auf
S. Kierkegaard, und zwar auf einem mit Barths Augen gelesenen
S. Kierkegaard». In einer Anmerkung fiigte Holl hinzu: «Ganz dhnlich
muss ich urteilen iiber die Verehrung, die Dostojewski in diesen Krei-
sen geniesst»; was im Roman «Schuld und Siihne» tiber die Siinde
gesagt werde, sei typisch russisch, aber «ganz gewiss nicht» pauli-
nisch.%®

Ahnlich dusserte sich Walter Nigg 1942. Nigg stellte — vollig richtig —
fest, dass Dostojewski sich nie eingehend mit dem Protestantismus
beschiftigt und im Protestantismus mehr einen reinen Protest gegen
den Katholizismus als eine christliche Konfession mit einer spezifi-
schen, positiven Glaubenslehre gesehen habe. Somit kann Dostojewski
«nicht in die protestantische Kirchlichkeit eingeordnet werden», und
darum war der Versuch Thurneysens, «den russischen Dichter in das
Prokrustesbett der dialektischen Theologie hineinzupressen, nicht
moglich, ohne bedeutsame Gedanken Dostojewskis zu unterschlagen
und zu klagen, dass er die <grundsétzliche Linie sozusagen an keinem
Punkt innegehalten hat»».%°

67 E. Hirsch, Rezension zu E. Thurneysen, Dostojewski, ThLZ 47 (1922), 89.

68 K. Holl, Urchristentum und Religionsgeschichte, in: ders., Gesammelte Aufsitze
zur Kirchengeschichte, Bd.2. Der Osten, Darmstadt 21964, 24u. 24 A. 1.

59 W . Nigg, Religiose Denker. Kierkegaard, Dostojewski, Nietzsche, Van Gogh, Bern
— Leipzig 1942, 157. — Nigg zitiert hier Thurneysens Auseinandersetzung mit Dostojews-
kis politischer Ideologie und mit dem «Tagebuch eines Schriftstellers», wo er viel vom
«grossen Irrtum» des russischen Dichters spricht und woraus hervorgeht, dass mit



166 E. Bryner, Die Bedeutung Dostojewskis fiir die Anfiinge

Damit ist Thurneysens und Barths Dostojewski-Deutung an einer
zentralen und an ihrer schwachen Stelle getroffen. Thurneysens glan-
zend geschriebene Dostojewski-Studie macht zwar einen geschlosse-
nen, abgerundeten Eindruck, wenn wir einmal von der «Frage» am
Schluss absehen.” Sie stiitzt sich aber nur auf einen Teil von Dosto-
jewskis Werk, und hier wiederum auf ganz bestimmte Passagen, die
ganz genau zu dem passen, was Barth und er in ihren Vortridgen, Pre-
digten und Aufsidtzen als die zentralen biblischen Fragen, Einsichten
und Ausblicke ausgesprochen haben. Aus Thurneysens Buch ist viel
liber die Anfinge der dialektischen Theologie und ihre Problemstel-
lungen zu erfahren. Dazu passt es auch, dass Thurneysen Barth einmal
schrieb, er habe in seinem «Dostojewski» «eine neue, noch von keiner
Seite vertretene Exegese und merkwiirdige Einsichten auf die Lage
tiberhaupt»’ formuliert. Die Einwidnde Hirschs, Holls und Niggs,
Thurneysen habe zu sehr seine eigenen theologischen Gedanken in
Dostojewski hineingetragen, lassen sich nicht ganz zuriickweisen.
Barth hat iibrigens in einer spiteren autobiographischen Skizze (1927)
durchaus zugegeben, er sei bei der Abfassung der 2. Auflage des «Ro6-
merbriefes» «durch die jetzt erst in gewisser Auswahl verstandenen
Kierkegaard und Dostojewski» angeregt worden.”

Protestantische Theologen unseres Jahrhunderts haben sich noch
gelegentlich mit Dostojewski auseinandergesetzt. Aus den Federn von
Fritz Lieb und Eduard Steinwand stammen zwei Studien zur Anthro-
pologie Dostojewskis.”> Eine Gesamtinterpretation verdanken wir
Walter Nigg.”* Der Goéttinger Praktologe Martin Doerne ist Verfasser

Thurneysens Dostojewski-Verstdndnis etwas nicht stimmt. Vgl. Thurneysen, Schritt zur
Kultur; der von Nigg zitierte Satz auf S.74.

0 Thurneysen, Dostojewski, 101-103; vgl. oben bei A.58.

U BWI 480; vgl. oben bei A.55.

72 Karl Barth und Rudolf Bultmann. Briefwechsel 1922-1966, herausgegeben von
B.Jaspert=Karl Barth Gesamtausgabe, Abt. V. Briefe. Karl Barth und Rudolf Bultmann,
Ziirich 1971, 308.

3 F. Lieb, Die Anthropologie Dostojewskis, in: ders., Sophia und Historie. Aufsitze
zur Ostlichen und westlichen Geistes- und Theologiegeschichte, hg. von M. Rohkriamer,
Ziirich 1962, 145-180. Weitgehend identisch mit: F. Lieb, Russland unterwegs. Der rus-
sische Mensch zwischen Christentum und Kommunismus, Bern 1945, 73-117. - E. Stein-
wand, Das ritselhafte Wesen des Menschen nach Dostojewski, in: ders., Glaube und
Kirche in Russland, Géttingen 1962, 57-70.

74 Vgl. oben A. 69. — W. Nigg, Prophetische Denker, Ziirich-Stuttgart, 1957, 345—
435.



der dialektischen Theologie 167

zweier Biicher tiber Dostojewksi’®, und Konrad Onasch, Spezialist fiir
Konfessionskunde der Orthodoxie in Halle/Saale, widmet sich mit
einem seiner Forschungsschwerpunkte Dostojewski.” Es sind dies zum
Teil sehr beachtliche interpretatorische Einzelleistungen. Doch nie
mehr hat Dostojewski einen so tiefen und mitpragenden Einfluss aufdie
protestantische Theologie unseres Jahrhunderts gesamthaft ausgeiibt
wie eben in den beginnenden 20er Jahren — wenn auch mit einer
gewissen Einseitigkeit verstanden — auf die Anfiange der dialektischen
Theologie.

Erich Bryner, Dorflingen

75 M.Doerne, Gott und Mensch in Dostojewskis Werk, Gottingen 21962; ders.,
Tolstoi und Dostojewski. Zwei christliche Utopien, Gottingen 1969.

76 K.Onasch, Dostojewski-Biographie. Materialsammlung zur Beschiftigung mit
religiosen und theologischen Fragen in der Dichtung F. M. Dostojewskis, Ziirich 1960;
ders., Dostojewski als Verfiihrer. Christentum und Kunst in der Dichtung Dostojewskis.
Ein Versuch, Ziirich 1961; ders., Der verschwiegene Christus. Versuch iiber die Poeti-
sierung des Christentums in der Dichtung F. M. Dostojewskis, Berlin (Ost) 1976.



	Die Bedeutung Dostojewskis für die Anfänge der dialektischen Theologie

