
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 2

Artikel: Zur Geschichte des frühen Christentums : ein kritischer Bericht über
drei neue Bücher

Autor: Rese, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte des frühen Christentums -
ein kritischer Bericht über drei neue Bücher

Martin Hengel, Zw urchristlichen Geschichtsschreibung, Stuttgart, Calwer Verlag,
1979.120 S. Kt. DM 16,-. Andreas Lindemann, Paulus im ältesten Christentum. Das Bild
des Apostels und die Rezeption der paulinischen Theologie in der frühen christlichen
Literatur (Beiträge zur historischen Theologie, 58), Tübingen, J.C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1979. X, 449 S. Lw. DM 148,-. Gerd Lüdemann, Paulus, der Heidenapostel.
Band I. Studien zur Chronologie (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und
Neuen Testaments, 123), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1980. 301S. Lw. DM
66,-.

In der deutschsprachigen neutestamentlichen Forschung, aber nicht
nur in ihr1, interessierte man sich in den letzten Jahrzehnten mehr ftir
die Theologie(n) des frühen Christentums als für seine Geschichte.
Letztere wurde in den üblichen Lehrbüchern pflichtgemäss abgehandelt,

doch zu den mit ihr verbundenen Problemen entstanden kaum
grössere Spezialuntersuchungen. Man findet nur hier und da einige
Äusserungen, gelegentlich auch eine neue Hypothese. Weithin gab und
gibt man sich bis auf leichte Retuschen mit jenem Bild der Geschichte
des frühen Christentums zufrieden, das aus der kritischen Arbeit des

19. Jahrhunderts hervorging und über das seit dem Anfang dieses
Jahrhunderts ein relativ fester kritischer Konsensus besteht. Dieser
Konsensus wird im wesentlichen durch drei Komponenten bestimmt: (1)

Aufgrund der Spärlichkeit und Eigenart der vorhandenen Quellen wird
zunächst die Möglichkeit, überhaupt eine Geschichte des frühen
Christentums rekonstruieren zu können, recht pessimistisch eingeschätzt2.

1 Für die USA siehe etwa Mary Gerhart, Research Priority-Setting. A Report from
the Societies, CSR Bulletin 12,1981,1-6: «Perhaps the major paradigm shift to be noticed
is that ofa decrease of interest in problems of introduction (i.e. dating and authorship) and

an increase of interest in the theological implications of literature over the last fifteen

years or so» (5).
2 A. Jülicher, Die Religion Jesu und die Anfänge des Christentums bis zum Nicae-

num, in: Die christliche Religion mit Einschluss der israelitisch-jüdischen Religion, Die
Kultur der Gegenwart, Teil I, Abteilung IV, hg. v. P. Flinneberg, Berlin und Leipzig 1906,

41-128 : «Mit allen Urzeiten hat die des Christentums das gemein, dass sie zum grossen
Teil im Verborgenen liegt. Während vom 4. Jahrhundert an uns Urkunden und literarische

Produkte in grosser Zahl, auch recht wertlose, erhalten sind, sickern die Quellen
für die ersten 300 Jahre meist spärlich; je weiter wir zurückschreiten, um so schmerz-



M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums 99

(2) Dann gilt Paulus als «die klarste Gestalt im Neuen Testament, eine
der klarsten aus der gesamten alten Kirchengeschichte», wenn auch
«grossenteils unverstanden» beim «Durchschnittschristentum in den

alten Gemeinden»3. (3) Schliesslich wird F. C. Baurs Geschichtsschema
einer Entwicklung vom Judaismus (Judenchristentum) über den
Paulinismus (Heidenchristentum) hin zur katholischen Kirche mehr oder
weniger modifiziert übernommen, wobei man freilich zumeist diese

Entwicklung nicht dialektisch, sondern rein zeitlich linear sieht.

Hengel, Lindemann und Lüdemann wollen je auf ihre Weise dieses

geläufige Bild der Geschichte des frühen Christentums korrigieren.
Dabei mühen sich Lindemann und Lüdemann mehr um ein bestimmtes

Detail (Paulusbild/Pauluschronologie), Hengel aber zielt aufs Ganze.

Er will mit seinem Büchlein eine «radikale historische Skepsis» in
Frage stellen, einer «primitiven Verketzerung der historischen - und
d. h. immer zugleich kritischen - Methoden» entgegentreten und dazu

anregen, «die gesamte antike Umwelt des Urchristentums zu dessen

besserem Verständnis heranzuziehen» (9). Wie er selbst weiss, bieten
die beiden in dem Büchlein vereinten Studien («Antike und urchristliche

Geschichtsschreibung», 11-61; «Die entscheidende Epoche der
urchristlichen Geschichte: Der Weg zur universalen Mission», 63-105)
und die als Anhang abgedruckten Thesen über «Historische Methoden
und theologische Auslegung des Neuen Testaments» (107-113) «nicht
mehr als Anregungen», sind also noch keine Ausführung des
weitgesteckten Programms. Dessen wichtigste Linien werden jedoch hinreichend

deutlich. So grenzt Hengel sich von den «Skeptikern» (51) und
«Hyperkritikern» (54) nicht mit Argumenten ab, sondern mit Invek-
tiven wie «hyperkritische Attitüde» (28), «zersetzende radikale
Analyse» (52), «wilde Rekonstruktionen» und «Unfähigkeit zu wirklich
historischem Denken» (40). Klarer als in socher Polemik4 kommt

licher mehren sich die Lücken unseres Wissens» (41 f.). «Die Evangelien sind ja keine

Geschichtsbücher, sondern Lehr- und Werbeschriften» (43).
3 Jülicher, a.a.O., 74,90.
4 Schon R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, Göttingen 21931,

hatte vor einem halben Jahrhundert anzumerken: «Über meine vielgetadelte Skepsis
möchte ich mich nicht ausführlich äussern» und erinnerte dann nur an M. Kählers

Hinweis, «dass wir über das 1-eben Jesu <wohl Berichte besitzen, aber durchaus nicht
solche, welche nachweislich den Wert von Urkunden im strengen Sinne dieses Wortes
haben>» (6 A. 2).



100 M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums

Hengeis eigene Position in seiner Zurückweisung der (besonders in
evangelikalen Kreisen verbreiteten) Verketzerung historischer Methoden

heraus. Diese Zurückweisung geschieht, weil Hengel denkt, ohne
«die historisch-philologische Erforschung der neutestamentlichen
Quellen» (die fragt, «was damals wirklich geschah») sei - «unserem
Wahrheitsbewusstsein entsprechend» - «ein wirkliches Verstehen des

Neuen Testaments für uns heute unmöglich geworden» (50). Die Thesen

am Schluss seines Büchleins zeigen: Hengel weiss nicht nur von
einer «um der sachlichen Wahrheit willen» aufgegebenen «Notwendigkeit

historischer Wahrheitsfindung», sondern auch von ihrer «Grenze»,

nämlich, sie könne den «Geltungsanspruch des christlichen Glaubens

weder begründen noch widerlegen» (110); wohl aber - so ist ihm
sicher - könne sie ihn vorbereiten, ja «historische Forschung vermit-
tel(e) der Theologie durch die biblischen Disziplinen und die
Kirchengeschichte den Zugang zu ihren entscheidenden Inhalten» (109 ;

Sperrungen von mir). - Es ist nicht gerade wenig, was Hengel hier der
historischen Forschung zutraut. Offensichtlich zählt er zum wieder
grösser werdenden Kreis jener, die die positiven Möglichkeiten
historischer Forschung für die Theologie recht optimistisch beurteilen. Das

gilt natürlich nur dann, wenn diese historische Forschung so massvoll
und nicht-hyper-kritisch betrieben wird, wie Hengel selbst das zu tun
meint. - Dem dient auch sein Versuch, «die sachgemässe Anwendung
historischer Methoden» abzusichern, indem er das NT als «historische
Quelle und Glaubenszeugnis» (111) bestimmt, eine «spezifisch theologische

Auslegungsmethode» (112) ablehnt und fordert, der Exeget
müsse sich von der Botschaft des NT ständig neu überwinden lassen. -
Doch ist zu betonen: Weder garantiert eine derart «sachgemässe»
historische Erforschung des AT und NT, dass die Theologie tatsächlich
den «Zugang zu ihren entscheidenden Inhalten» findet, noch erschlies-

sen sich diese Inhalte heute nur dem, der die Texte auch historisch
befragt. Denn sonst würde aus dem Christentum eine «Gelehrtenreligion»

oder eine «Theologenkirche» - ein Sachverhalt, dessen sich im
späten 19. Jahrhundert so verschiedene Männer wie Overbeck und
Kähler durchaus bewusst waren5; für das 20. Jahrhundert wären etwa
Bultmann und Käsemann zu nennen6.

5 F.Overbeck, Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie, (1873), 2. um eine

Einleitung und ein Nachwort vermehrte Aufl., Leipzig 1903 (Nachdruck Darmstadt
1963): «Unsere heutige Theologie dagegen weiss nicht nur nichts mehr von einer anderen



M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums 101

Hengel teilt mit dem kritischen Konsensus die Meinung, «die
Grundaporie einer Geschichte des frühen Christentums lieg(e) in der
Bruchstückhaftigkeit und Zufälligkeit der uns erhaltenen Quellen» (11),

hält es aber für nötig, «nun doch (zu) betonen, dass im Vergleich mit
anderen Bereichen und Epochen der antiken Geschichte... die
Quellenlage für die ersten Jahrzehnte des Urchristentums... im Grunde so
schlecht gar nicht ist». (39 f.). Man muss eben nur, so ist hinzuzufügen,
Geschichte und Literatur der Umwelt des frühen Christentums gut
genug kennen7 und die vorhandenen Quellen «richtig» einordnen und

Interpretation der christlichen Religionsbücher als der historischen, sondern huldigt
überhaupt dem fast unbegreiflichen Wahne, dass sie des Christenthumes aufhistorischem
Wege wieder gewiss werden könne, was jedoch, wenn es gelänge, höchstens eine
Gelehrtenreligion ergäbe, d. h. nichts, was mit einer wirklichen Religion sich ernsthaft vergleichen

lässt» (36). Zu Overbeck vgl. M. Rese, in: Theologen des Protestantismus im 19. und
20. Jahrhundert, hg. v. M.Greschat, Stuttgart 1978,1,150-165, II, 430 f. - M. Kähler, Der
sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus (1892/96), neu hg.

v. E.Wolf, 2. erweiterte Aufl., München 1956: «Die Kritik erhob Bedenken gegen die in
der Kirche unbefangen übernommene Überlieferung des späteren Judentumes rücksichtlich

der alttestamentlichen Schriftstücke oder gegen die Annahmen der älteren
Kirchenschriftsteller, welche die neutestamentlichen Schriften betreffen. Dann wurde eine
bewundernswerte Gelehrsamkeit und ein durch Übung gesteigerter Scharfsinn aufgewendet,

um die Möglichkeit zu erweisen, dass jene überkommenen Meinungen und Urteile
doch im Rechten seien. ein ernstlich den Bewegungen folgender Theologe mag ja
vielleicht mit Grund den Eindruck haben, das Endergebnis (sc. der Kritik) brauche die

bisherigen Annahmen im grossen nicht tödlich zu treffen. Aber was leistet ein solcher
Eindruck den Tausenden, die eben nicht mitarbeiten können? Darf man sie auffordern,
sich auf das Ansehen gelehrter Männer zu stützen, wo es sich für sie um den Quell
handelt, aus dem sie die Lebenswahrheit schöpfen wollen und sollen?! Es ist doch
wahrlich laut und oft genug auf die <Theologenkirche> des Protestantismus gescholten
worden; gerade an diesem Punkt können die Theologen gewiss am wenigsten ein
Forrecht auf selbständige Überzeugung in Anspruch nehmen; ebensowenig aber einen

Anspruch auf Unterwerfung des Urteiles unter ihrige strittigen Ergebnisse gleich der
unter das im vatikanischen Konzile für unfehlbar erklärte Lehramt» (88 f.). Zu Kähler
vgl. M.Fischer, in: Theologen des Protestantismus (s.o.), Bd. I, 130-149; II, 429.

6 R. Bultmann, Die liberale Theologie und die jüngste theologische Bewegung (1924),
in: ders., Glauben und Verstehen, Erster Band, Tübingen 1954 1933), 1-25. - E.

Käsemann, Sackgassen im Streit um den historischen Jesus, in: ders., Exegetische Versuche
und Besinnungen Bd.2, Göttingen 1964, 31-68, bes. 32-39.

7 Hengel beklagt im Vorwort, dass «historisches Wissen und Interesse leider auch bei

Theologen mehr und mehr schwinden» und dass «die Kenntnis des antiken Erbes, des

alttestamentlich-jüdischen wie des griechisch-römischen, sich selbst bei sogenannten
<Gebildeten> allmählich verflüchtigt» (10). Vielleicht tröstet es ihn und andere: Hans von
Soden, Die Entstehung der christlichen Kirche. Voraussetzungen und Anfange der



102 M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums

beurteilen. Bei den Evangelien gilt ihm nicht mehr die übliche, auch
schon bei Jülicher (s. o. A. 2) zu findende Charakteristik (negativ: keine
Geschichtsbücher; positiv: Kerygma); denn die Evangelisten wollten
«nicht einfach Prediger einer abstrakten Botschaft, sondern zugleich
eben ganz bewusst <Geschichtsschreiber>,... <Geschichtserzähler>,
sein» (41). Selbst für Paulus müsse man «annehmen, dass er bei
seiner... Missionspredigt selbstverständlich auch Jesuserzählungen
vortrug, und hier in erster Linie die Passionsgeschichte» (42); schliesslich
habe sich Paulus bei seinem ersten Jerusalembesuch (Gal 1,18) mit
Petrus auch über «die petrinische Jesustradition» (74) ausgetauscht.
Für das Urchristentum insgesamt sei die «Einheit von
Evangeliumsverkündigung und Geschichtserzählung» typisch (44). Den historischen

Wert der «Geschichtserzählung» meint Hengel doppelt sichern
zu können. Einmal mit der Vermutung: «Wohl die allermeisten
Erzählungen und Logien der Evangelien werden... einen historischen Anhalt
im Wirken Jesu gehabt haben. Hier... (gelte) der banale Grundsatz:
Aus nichts wird nichts» (29). Dann mit folgenden gegen Form- und
Redaktionsgeschichte gerichteten Behauptungen: «In Wirklichkeit...
(sei) die mündliche Tradition in der Regel nicht an anonyme <Gemein-
den>, sondern an wohlbekannte einzelne autoritative Traditionsträger
gebunden» gewesen (29). Auch die Evangelisten selbst seien «nicht
blosse <Sammler> und <Redaktoren> anonymer und amorpher
Traditionen..., sondern... theologische Persönlichkeiten und d.h.
doch wohl auch zugleich Autoritäten und Lehrer, die selbst wieder
einer älteren Lehrtradition verpflichtet sind» (30). So sei der Verfasser
des Markusevangeliums «doch wohl mit Johannes Markus...
identisch» (47), der «vermutlich... persönlich als urchristlicher Missionar
bzw. Missionsgehilfe des Petrus auch zugleich Erzähler von Jesustradition

gewesen» sei (31). Hinter dem lukanischen Doppelwerk stehe als

Autor «wahrscheinlich doch der Arzt Lukas», der «Paulusbegleiter»
(60); er wolle «als christlicher <Historiker> bewusst über das den Glauben

begründende und ausbreitende Geschehen der Vergangenheit
berichten und nicht etwa in erster Linie seine <Theologie> darstellen» (61)

und bleibe «hinter anderen antiken Geschichtsschreibern... an

Verkirchlichen Entwicklung des Christentums, Leipzig und Berlin 1919, empfand es schon

damals «als eine der schwersten Hemmungen in der Förderung der unsere Zeit
bewegenden religiösen Anliegen..., dass wir Lebende nicht mehr die allgemeine Kenntnis von
der Geschichte unserer Religion besitzen, die frühere Geschlechter in ihren Schulen

erwarben» (6).



M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums 103

trauenswürdigkeit nicht zurück» (55). - Wie man sieht: recht konservative

Thesen zu den Quellen für eine Geschichte des Urchristentums,
bei deren Begründung man nicht einmal auf neue Argumente stösst.

An Hengeis eigenem Versuch, «paradigmatisch... den Zeitraum
von rund 25 Jahren» «zwischen der Verfolgung der Hellenisten und
dem Apostelkonzil» (61) rekonstruierend nachzuzeichnen, fällt zweierlei

auf. Einmal, dass Hengeis Gesamtbild dieses Zeitraums stärker
mit dem heute üblichen kritischen Bild (etwa Conzelmanns8) übereinstimmt,

als zu erwarten gewesen wäre - vielleicht deshalb, weil man
auch für dieses kritische Bild immer noch die Angaben der Paulusbriefe
mit denen der Apg kombiniert (zu Lüdemanns Protest s. u.). Dann, dass

Hengel die griechisch-sprechenden Judenchristen Jerusalems (Stepha-
nus-Kreis=Hellenisten) für die entscheidende Grösse in der Geschichte
des frühesten Christentums hält9 - im Gegensatz zu der von Baur

angenommenen Entwicklung vom Judenchristentum über das
Heidenchristentum hin zur katholischen Kirche und um den Preis der
Hochstilisierung einer Gruppierung, von der man fast nichts weiss. Denn, so

meint Hengel, diese Hellenisten hätten den Übergang des Christentums
vom Judentum zum Hellenismus vollzogen, und es führe eine gerade
Linie von der torakritischen Verkündigung Jesu über die Torakritik
und gesetzesfreie Mission der Hellenisten hin zum «Programm der
Mission der ganzen <Oikumene»>, wie es von Paulus, Markus (13,10),
Lukas (Apg 1,8) und Matthäus (28,18 f.) vertreten werde (93). Immerhin
habe Paulus «vermutlich... als erster diese religiös, ethnisch und
geographisch universale Konzeption entwickelt und theologisch begründet»,

andere, «vielleicht sogar Petrus selbst», seien «ihm darin
nachgefolgt» (93). Bemerkenswert an Hengeis nachzeichnender
Rekonstruktion sind noch die beiden folgenden Einzelheiten zum Apostelkonzil

und zum Verhältnis Paulus-Petrus: Beim Apostelkonzil seien
Paulus keine Auflagen gemacht worden, so wie er selbst es Gal 2 sagt;
denn «das von Lukas... dem Jakobus in den Mund gelegte <Apostel-
dekret> geh(e) in Wirklichkeit wohl auf einen einige Zeit später ohne
Paulus geschlossenen Kompromiss zurück», der nach dem antioche-
nischen Zwischenfall (Gal 2,11 ff.) «die zerbrochene Tischgemeinschaft
zwischen Heidenchristen und gesetzestreuen Judenchristen wiederher-

8 H. Conzelmann, Geschichte des Urchristentums (NTD, Ergänzungsreihe 5),

Göttingen 1969.
9 Hengel hat diese These schon früher vorgetragen: Zwischen Jesus und Paulus. Die

«Hellenisten», die «Sieben» und Stephanus, ZThK 72 (1975), 151-206.



104 M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums

stellen sollte» (98) - ein Gedanke, für den sich Hengel z.B. auch auf
Bultmann berufen könnte10. Im Blick aufdas Verhältnis Paulus-Petrus
hebt Hengel hervor, die Spannungen zwischen ihnen lägen «kaum an
einer sich völlig wiedersprechenden Haltung gegenüber dem jüdischen
Gesetz, sondern daran, dass sich hier zwei selbstbewusste Persönlichkeiten,

die aus völlig unterschiedlichen Traditionsbereichen kamen,
gegenüberstanden» (81) - eine Psychologisierung, die eher einen Anhalt
in heutigen Verhältnissen als in den Quellen hat.

Lüdemann konzentriert sich zwar mit seinen vier Studien zur
Chronologie des Paulus auf ein begrenztes Gebiet aus der Geschichte
des Urchristentums, doch versteht er sein Unternehmen ähnlich
programmatisch wie Hengel. Denn er zielt auf nichts weniger als auf den

«Neuentwurf(s) einer Chronologie des Paulus» (212), mit dem er
zugleich «ein auf drei Bände geplantes Werk über Paulus» (6) einleiten
will. Die erste Studie («Eine kritische Bilanz der Chronologie des
Paulus», 15-57) dient der kritischen Bestandsaufnahme und der methodischen

Grundlegung für das eigene Vorgehen. Abgelehnt wird die übliche

Harmonisierung der Angaben der Paulusbriefe und der
Apostelgeschichte bei der Rekonstruktion einer Pauluschronologie; sie

komme «vor allem in den nie hinterfragten Thesen zum Ausdruck...,
dass a) die selbständige Mission Pauli erst nach dem Apostelkonzil
stattgefunden habe und b) Paulus vor Gallio verklagt worden sei und
damit 51/52 n. Chr. in Korinth war» (207). Gefordert wird-und das ist
der erste methodische Grundsatz -, endlich die Paulusbriefe auch bei
der Chronologie des Paulus tatsächlich und nicht nur scheinbar
zugrunde zu legen als «Primärquellen» (46); denn, so Lüdemann, was seit
P. Vielhauers Aufsatz «Zum <Paulinismus> der Apostelgeschichte»
«für die Theologie des Paulus recht ist, ist für die Chronologie des

Paulus billig» (46 A.75), nämlich der Verzicht auf die Heranziehung
der Apostelgeschichte. Schliesslich ergebe sich «für Lukas die zutreffende

Chronologie aus der richtigen Dogmatik» (207), so wie das
Paulusbild der Apostelgeschichte seiner Theologie entstamme. Mit all dem
will Lüdemann freilich nicht bestreiten, dass Lukas auch alte
Traditionen verarbeitet hat. Der zweite methodische Grundsatz besagt:
Wie bei der Darstellung der Theologie des Paulus seien auch bei der

10 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, 5. Aufl., Tübingen 1965, 60
A.2.



M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums 105

Chronologie «die Situationsgebundenheit seiner Briefe und die in
ihnen verwendeten Gattungen zu berücksichtigen» (47). Mit dem
ersten Grundsatz steht Lüdemann in diametralem Gegensatz zur Sicht
Hengeis sowie der Hauptströmung gegenwärtiger Lukas-Forschung".
Wem bei historischer Forschung mehr an methodischer Klarheit und
Stringenz als an (durch kühne Kombination der Angaben der Paulusbriefe

und der Apostelgeschichte gewonnenen) «positiven» Ergebnissen

liegt und wer die heute weitverbreitete positive Wertung sowohl der
Theologie als auch der historischen Zuverlässigkeit des Lukas (wegen
der Ergebnisse der kritischen Lukas-Diskussion) mit Misstrauen
beobachtet, der wird das begrüssen. Etwas anders sieht es beim zweiten
Grundsatz aus, ermöglicht er es doch, die Angaben der Paulus-Briefe je
nach vermuteter Situation und angenommener Gattung unterschiedlich

zu werten und zu verwenden. Das bedeutet: Was Lüdemann durch
seinen ersten Grundsatz an Freiheit des Spekulierens und Kombinierens

fortgegeben hat, das holt er sich durch seinen zweiten Grundsatz
zurück. Was das im einzelnen heisst, wird sich noch zeigen.

In der zweiten Studie führt Lüdemann die «Rekonstruktion einer
Chronologie des Paulus allein aufgrund der Briefzeugnisse» (58-151) in
zwei Schritten durch: Zunächst liefert er auf S. 58-110 in enger Anlehnung

an Betz12 eine ausführliche «Analyse von Gal 1,6-2,14, dem
tragenden Pfeiler für jede Pauluschronologie» (208); dann wird auf
S. 110-149 mehr auf eigenen Füssen «die Kollekte als äusseres Kriterium

zur Gewinnung eines chronologischen Rahmens» (110) genommen.

Ausgangspunkt der Analyse ist die formgeschichtliche These (von
Betz), der Galater sei ein Verteidigungsbrief, Gal 1,13 -2,14 die narratio.
In ihr seien nur jene Personen, Örtlichkeiten und Begebenheiten
genannt, die mit der Auseinandersetzung zwischen Paulus und den
Galatern über die Abhängigkeit des paulinischen Evangeliums von
Jerusalem unmittelbar zusammenhängen. Dabei sei die Reihenfolge
nicht unbedingt chronologisch; die wichtigste Begebenheit könne am
Schluss stehen, obwohl sie zeitlich früher einzuordnen sei. Als Gesamtergebnis

hält Lüdemann fest, «die Exegese von Gal 1,6-2,14 (habe)
neben der Erstellung eines relativen chronologischen Rahmens die

11 Vgl. M.Rese, Neuere Lukas-Arbeiten. Bemerkungen zur gegenwärtigen
Forschungslage, ThLZ 106 (1981), 225-237, bes. 227 f.

12 H.-D. Betz, The Literary Composition and Function of Paul's Letter to the Gala-
tians, NTS 21 (1975), 353-379.



106 M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums

Existenz von paulinischen Gemeinden ausserhalb von Syrien und Cili-
cien (z.B. in Galatien) vor dem Konvent wahrscheinlich gemacht»
(210). Auf dem Wege zu diesem Gesamtergebnis sind folgende Einzelthesen

wichtig: (1) Die 3 Jahre in Gal 1,18 seien «ebenso von der
Rückkehr nach Damaskus an zu rechnen wie die <14> Jahre in Gal 2,1

von (dem Abschluss) der Reise in die Provinzen Syrien und Cilicien»
(209). (2) Gal 1,21 biete «keine Handhabe dazu..., eine Aussage über
Pauli Aufenthalt zwischen erster und zweiter Jerusalemreise zu
machen» (83). (3) Gal 2,7f. sei eine «in den griechischsprachigen Gemeinden

umlaufende Personaltradition», deren Verwendung («als eine den
Galatern bekannte zitiert») ebenso wie Gal 2,5 einen «Anhaltspunkt
für die Existenz der galatischen Gemeinden... vor dem Konvent» (209)
biete. (4) Gal 2,9 teile die Weltmission ethnographisch auf (Juden- und
Heidenmission) ; deshalb sei der antiochenische Zwischenfall nach dem
Apostelkonzil nicht mehr möglich, wohl aber vorher; vielleicht sei er

sogar der unmittelbare Anlass, wofür auch seine Endstellung in der
narratio spreche13. (5) Gal 2,10 zeige, «dass sämtliche in den Paulusbriefen

enthaltenen Kollektennotizen a) aufdie Regelung in Jerusalem
zurückgehen und b) auf ein- und dieselbe Aktion zu beziehen sind»
(110). - Die Thesen (1)—(4) reizen zur Diskussion und zum Widerspruch

; doch sei hier nur vermerkt, wie sehr Lüdemanns zweiter
methodischer Grundsatz ihm zum Freibrief im Umgang mit dem Paulustext

geworden ist. Denn selbst wenn man die Richtigkeit der Thesen (1)

- (4) einräumen würde, bleibt die behauptete Existenz paulinischer
Gemeinden ausserhalb Syriens und Ciliciens vor dem Konzil unbewiesen.

Für sie lässt sich nichts als ein argumentum e silentio anführen und
aus Gal lf. ist sie nicht zu belegen.

Beim zweiten Schritt in der zweiten Studie erhebt Lüdemann aus
den Kollektenstellen (I Kor 16,Iff.; II Kor 8f.; Gal 2,10; Rom 15,26)
zunächst die zeitliche Abfolge der Briefe (I Kor - Gal - II Kor - Rom),
dann die Dauer der Kollekte (3-4 Jahre). Wichtiger noch als die
Kollekte ist ihm, dass nach Gal 4,13 «die Kollekte offenbar kein Thema
beim Gründungsbesuch» des Paulus in Galatien war; das sei «ein erster
Anhaltspunkt für die These, dass der Gründungsbesuch... vor dem
Konvent» erfolgte (211). «Wegen des Fehlens des Kollektenthemas»

13 Lüdemann ist bekanntlich nicht der erste, der den antiochenischen Zwischenfall
dem Aposteikonzil vorordnet und ihn als dessen Anlass einschätzt. Er weiss das natürlich
auch, merkt es aber nur zurückhaltend («hin und wieder») an (104 f. A. 103).



M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums 107

werden Philipper- und I Thessalonicherbrief anhangsweise behandelt.
Sie bringen für Lüdemann «die These einer paulinischen Mission in
Griechenland vor dem Konvent zur Gewissheit» (211); denn nach Phil
4,15 sehe Paulus «seine im Ausgang von Mazedonien unternommene
Mission in Griechenland als Anfangsperiode seiner evangelistischen
Tätigkeit» (146) an, und es sei «überaus wahrscheinlich», dass der bald
nach der Gründung der Gemeinde abgefasste I Thess «dieser ersten
Phase der Europamission entstammt» (147). Diese Anfangsperiode
falle «in die Gal 2,1 nicht näher erläuterten 13 Jahre vor dem
Apostelkonvent» (146). Konsequenterweise setzt Lüdemann dann in der
tabellarischen Zusammenfassung der Ergebnisse für die Gal 1,21 erwähnte
«Reise nach Syrien und Cilicien» nur «y Wochen» an und füllt die 13

Jahre wie folgt: «ebd. und in Südgalatien zusammen mit Barnabas
Mission. Gründungsbesuche in Griechenland: Philippi, Thessalonich,
Korinth ; Gründung der galatischen Gemeinden durch Krankheitsum-
stände Zwischenfall in Antiochien» (149). - Fraglos kommt Lüdemann
bei diesem zweiten Schritt mit weniger Hypothesen als sonst aus. Vor
allem Phil 4,15 ist in der Tat ein tragender Pfeiler für seine Spitzenthese
von der frühen europäischen Mission. Doch von der Kollekte lässt sich
das nicht sagen ; schliesslich findet sie, auch nach Lüdemanns Meinung,
erst nach dem Apostelkonzil statt.

In der dritten Studie vollzieht Lüdemann «Die Einpassung der
Traditionen der Apg in den allein aufgrund der pln. Briefe gewonnenen
Rahmen» (152-206), indem er fragt, «ob die durch die Paulusbriefe
erschliessbaren Reisen vor und nach dem Apostelkonvent einen Reflex
in den Traditionen der Apg finden» (154). Weil in Apg 18 neben der
Gallio-Notiz auch eine Anspielung auf das Judenedikt des Kaisers
Claudius und weitere Einzeltraditionen zu finden seien, «die an den
relativ reichen Angaben aus der korinthischen Korrespondenz überprüft

werden können», setzt Lüdemann bei diesem Kapitel ein, und
zwar «mit der Analyse der summarischen Reisenotizen Apg 18,18-23»
(154). Apg 18,19 b—21 erweist sich ihm «als lukanische Komposition»
(161), «der Apg 18,22 durchscheinende Jerusalembesuch» als die zweite
Jerusalemreise des Paulus zum Apostelkonzil (211); denn «in Apg
11,27 ff. ; 15,1 ff. und 18,22 (liege) die Verdreifachung ein- und desselben
zweiten Jerusalembesuches Pauli vor... und derselbe (habe) historisch
in Apg 18,22- nach der Reise aus Griechenland nach Palästina - seinen

ursprünglichen Ort»(165), «während 11,27ff. und 15,Iff. auflukanische
Komposition» zurückgehen (211). Bei der weiteren Analyse von Apg 18



108 M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums

stösst Lüdemann dann auf zwei Traditionen, die auf verschiedene
Besuche des Paulus in Korinth hinweisen sollen. «Das in Apg 18,2
reflektierte Judenedikt des Claudius... (sei) im Jahre 41 erlassen» (195)
und könne mit dem Gründungsaufenthalt des Paulus in Korinth in
Verbindung gebracht werden. Der in Apg 18,12 ff. berichtete «<Nicht-

prozess> der Juden gegen Paulus vor Gallio» sei zwar von Lukas
komponiert, aber aufgrund einer Tradition, «die einen Besuch Pauli in
Korinth mit der Person des Gallio zusammenbrachte» (179); die Gal-
lio-Inschrift belege dessen Amtszeit für 51/52 n. Chr., eine Zeit, die zu
dem 2. oder 3. Besuch des Paulus in Korinth passe. Diese beiden
absoluten Daten erlaubten es nun, «den Zeitpunkt der Griechenland-
Mission des Paulus und die zeitliche Differenz zwischen dem... 1 Thess
und dem... 1 Kor zu bestimmen», ersterer sei «Ende der dreissiger
Jahre» anzusetzen, letztere «auf rund 8-11 Jahre» (198); der I Thess sei

beim Gründungsaufenthalt in Korinth, also 41, abgefasst. - Bei der
Umsetzung der relativen Chronologie des Paulus in eine absolute ist
Lüdemann also doch wieder bei der Gallio-Inschrift gelandet, selbst

wenn er das etwas anders als üblich begründet. Wichtiger aber ist seine

Einordnung von Apg 18,22. Immerhin ist aus diesem Vers der
Jerusalembesuch erst zu erschliessen, da von ihm nicht expressis verbis die
Rede ist. Selbst wenn man diesen Sachverhalt auf den Episodenstil des

ganzen Abschnitts zurückführt und in ihm ein traditionelles
Stationenverzeichnis einer Paulusreise findet (wie Lüdemann), so bleibt die

Nichterwähnung Jerusalems in Apg 18,22 in jedem Fall ein schwieriges
Problem.

Die vierte Studie («Die eschatologischen Aussagen in 1 Thess 4,13 ff.

und 1 Kor 15,51 f. als Bestätigung der frühen mazedonischen Wirksamkeit

Pauli», 213-271) soll die Spitzenthese von der frühen
Griechenland-Mission des Paulus absichern. Das geschieht durch den Hinweis
auf die unterschiedliche Situation der Briefe und durch die Unterstreichung

der Differenz in der Auferstehungsvorstellung. Situation: Beim
I Thess seien erst wenige Christen tot; das passe gut zu einer Zeit von
10-12 Jahren nach Jesu Tod und Auferstehung. Beim I Kor überwiege
«der Anteil der toten Christen den der lebenden»; das sei «gegen Ausgang

der ersten Generation am ehesten denkbar, d. h. um das Jahr 50»
(271). Differenz: Im I Thess verwende Paulus eine realistische Vorstellung

der Auferstehung, im I Kor eine «übernatürliche, den Gedanken
der Verwandlung implizierende»; zwar seien beide Vorstellungen dem
Paulus «aus dem Judentum geläufig», doch Paulus habe die zweite



M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums 109

«mit Sicherheit... z. Zt. der Abfassung des 1 Thess nicht zur Explikation
des Christusgeschehens benutzt» (269). Das sei bei einem «zeitlichen
Abstand von 8-11 Jahren zwischen beiden Briefen» (271) befriedigender
zu erklären als bei dem üblicherweise angenommenen Abstand von
3-4 Jahren. - Ganz offensichtlich ist die vierte Studie nicht der stärkste
Abschnitt in Lüdemanns Buch. Dass eine Differenz zwischen den

eschatologischen Aussagen des I Thess und des I Kor vorliegt, ist heute
schon fast opinio communis. Doch die Behauptung, um 50 habe «der
Anteil der toten Christen den der lebenden» überwogen (271), mutet
seltsam an. Sinnvoll wäre sie nur, wenn sie allein auf jene bezogen
würde, die bald nach Jesu Tod und Auferstehung zu Christen wurden;
Lüdemann tut das aber nicht; es brächte auch für Korinth wenig ein.
Bezieht man die Aussage aber auf alle Christen bis zum Jahre 50, dann
ist sie barer Unsinn. Denn einmal erwuchs das Christentum aus kleinen
Anfängen, selbst wenn man die Zahlen aus Apg 2 für zutreffend halten
sollte ; es konnten also bis 50 noch gar nicht sehr viele Christen sterben.

Dann war das Christentum damals eine sich ständig durch Mission
vermehrende Grösse und nicht ein einmal entstandener fester Kreis.
Schliesslich interessiert das Verhältnis von toten und lebenden Christen

in I Kor 15,51 f. nur im Blick aufdie Parusie, nicht aber in bezug auf
die Zeit der Abfassung des Briefes. Was im übrigen Lüdemanns Pochen
aufdie Differenz von 8-11 Jahren betrifft, so fällt es schwer, einzusehen,

warum ein längerer Zeitraum Verschiebungen im Denken des Paulus
leichter verständlich machen soll als eine kürzere Zeitspanne. Geistige
Entwicklungen und Veränderungen lassen sich nun einmal nicht
chronologisch verrechnen.

Im Unterschied zu Lüdemann und Hengel fasst Lindemann seine

Arbeit nicht programmatisch auf. Ihm geht es schlicht darum, die
weitverbreitete These zu widerlegen, «Paulus habe in der nachpauli-
nischen Kirche nur einen sehr geringen Einfluss besessen» (1), was man
daran sehen könne, dass das paulinische Erbe fast nur von Häretikern
wie Marcion und den Gnostikern rezipiert, von der christlichen Kirche
bis Irenäus aber zumeist missverstanden worden sei. Mit stupendem
Fleiss geht Lindemann die gesamte christliche und gnostische Literatur
(letztere unter Einschluss der Texte von Nag Hammadi) durch und
gelangt zu dem Ergebniss: Paulus und seine Briefe seien ein
«fundamentaler Bestandteil» (400) der Tradition gewesen und ihre Autorität
habe in der Kirche (mit Ausnahme des gesetzestreuen Judentums und



110 M. Rese, Zur Geschichte des frühen Christentums

des Jakobusbriefes) zu keinem Zeitpunkt in Frage gestanden. Die
christliche Gnosis habe zwar «die Person des Apostels und seine Briefe

rezipiert; ebenso... aber auch das Alte Testament, nichtpaulinische
christliche Schriften und Aposteltraditionen (benutzt). Von einer
spezifischen Paulusbenutzung... (sei) kaum etwas zu erkennen» (400). -
Zunächst ist hervorzuheben, dass man ein derart umfassendes
Unternehmen nur mit dem Mut der Jugend (wie Lindemann) oder der Reife
des Alters wagen kann. Schon mit dem vielgekauften «Arbeitsbuch
zum Neuen Testament»14 hat Lindemann bewiesen, dass er eine grosse
Materialfülle relativ glatt darzustellen vermag. Die Auseinandersetzung

mit seinem Paulusbuch wird bei den einzelnen Texten und ihrer
Deutung einzusetzen haben. Für die Paulusrezeption in den Texten
von Nag Hammadi hat Koschorke bereits einen Anfang gemacht15; in
sorgfaltiger Einzelauslegung weist er gegen Lindemann nach, dass in
diesen Texten nun doch «eine spezifische Affinität zu Paulus» (201)
besteht. Was bei weiteren Einzeluntersuchungen auch immer von
Lindemanns Gegenthese übrigbleiben mag, als nützliches Nachschlagewerk

wird sein Buch von bleibender Bedeutung sein.

Abschliessend ist zu fragen, ob sich durch die drei Bücher an dem

eingangs genannten üblichen Bild der Geschichte des frühen Christentums

tatsächlich etwas geändert hat. Die Antwort lautet: nein und ja.
Nein, insofern als das Gesamtbild im wesentlichen bestehen bleibt. Ja,
insofern als einige Einzelheiten nun doch in ein anderes Licht geraten
sind, ganz gleich, ob man die entsprechenden Thesen von Hengel,
Lüdemann und Lindemann für richtig oder falsch hält. Bei diesen

Einzelheiten handelt es sich 1. um die Rolle der Hellenisten in Jerusalem

in der Anfangszeit des Christentums (Hengel), 2. um die frühe
Griechenland-Mission (Ende der dreissiger Jahre und vor dem
Apostelkonzil) des Paulus (Lüdemann) und 3. um die fast durchgehend
positive Paulusrezeption im 1. und 2. Jh. (Lindemann). Was von diesen

Einzelheiten zum festen Bestandteil des kritischen Konsensus über das

Bild der Geschichte des frühen Christentums werden wird, das muss die
weitere Diskussion zeigen. Martin Rese, Münster

14 H. Conzelmann/A. Lindemann, Arbeitsbuch zum Neuen Testament (UTB 52),

Tübingen 51980.
15 K. Koschorke, Paulus in den Nag-Hammadi-Texten. Ein Beitrag zur Geschichte

der Paulusrezeption im frühen Christentum, ZThK 78 (1981), 177-205.


	Zur Geschichte des frühen Christentums : ein kritischer Bericht über drei neue Bücher

