
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 2

Artikel: Überlegungen zum JAHWE-Namen in den Gottesgeboten des
Dekalogs

Autor: Schüngel-Straumann, Helen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 38 Heft 2 März/April 1982

Überlegungen zum JAHWE-Namen in den
Gottesgeboten des Dekalogs

I. Problemstellung'

Dass der Dekalog nicht am Anfang, sondern am Ende einer langen
Entwicklung steht, dürfte heute allgemein anerkannt sein. Auch die
ältere Fassung der Zehn Gebote (Ex 20) geht nicht auf die Mosezeit
zurück, sondern auf eine weit spätere Epoche. Der Dekalog ist auch
nicht aus einem Guss, sondern wahrscheinlich aus verschiedenen
Kurzreihen unterschiedlicher Herkunft zur heutigen Zehnerreihe
zusammengesetzt worden.2 Diese Gebotsreihe steht literarisch in einem
elohistischen Kontext innerhalb der Sinaiperikope.

Unter den Bausteinen des Dekalogs nehmen die sog. Gottesgebote
eine Sonderstellung ein. Sie gehören inhaltlich zusammen und sind
auch formal verklammert.3 Allerdings ist diese Gruppe von Verbotssätzen

in sich wiederum nicht einheitlich, sondern in eigenartiger
Weise verschlungen und mit einer Überschrift versehen in eine Jahwerede

eingebaut. Zwischen den ersten beiden und dem dritten Verbotssatz

findet sich zudem ein Stilbruch, indem die Gottesrede in der ersten
Person plötzlich abbricht und in die dritte Person wechselt.

Bezeichnend ist, wie oft in diesen ersten Sätzen des Dekalogs der
Gottesname Jahwe vorkommt.4 In Auseinandersetzung mit Fohrer und

1 In meiner Studie zum Dekalogl973: Der Dekalog-Gottes Gebote ?SBS 67 (21980),

im folgenden zitiert «Dekalog», habe ich viele Einzelheiten erarbeitet, die hier nicht
wiederholt werden. Dort finden sich auch alle nötigen Literaturangaben, die in der
2. Aufl. auf den neuesten Stand gebracht wurden.

2 Diesen Lösungsversuch brachte zuerst G. Fohrer, Das sog. apodiktisch formulierte
Recht und der Dekalog, KuD 11 (1965), 49-74.

3 Fohrer wies aus formalen Gründen die Gebote 1-3, die sog. Gottesgebote, zusammen

mit den letzten beiden Geboten einer apodiktischen Sonderreihe zu (vgl.
a.a.O. 63).

4 Vgl. dazu z.B. H. Gese, Der Name Gottes im Alten Testament, in: Der Name
Gottes, hg. v. H. von Stietencron, Düsseldorf1975,75-89. Nach Gese kann «der Dekalog
geradezu als Explikation der Namensoflenbarung verstanden werden» (78).



66 H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen

als Fortführung seines Ansatzes habe ich 1973 herausgearbeitet, dass

nur die beiden ersten Gebote einer gemeinsamen apodiktischen Reihe
entstammen können, während das dritte Gebot, das Verbot des
Missbrauchs des Jahwenamens, formal aus dieser Gruppe herausfallt und
keine Parallele in den übrigen alten Reihen besitzt.5 Das Namenverbot
steht ganz isoliert zwischen verschiedenen Blöcken von Gebotssätzen.
Dieser Satz muss - in einer gewissen Konkurrenz zum Bilderverbot -
eigens für den Dekalog gebildet worden sein, denn das Bilderverbot tritt
in der vorliegenden Komposition relativ stark zurück und ist fast ganz
vom ersten Gebot vereinnahmt worden.

Somit muss der Verfasser des Dekalogs, mindestens aber der
Bearbeiter letzter Hand, der die Gottesgebote komponiert hat, eine ganz
bestimmte Auffassung von diesem Gottesnamen Jahwe gehabt haben.
Vielleicht lassen sich Zeit und Tendenz dieser am Gottesnamen so sehr
interessierten Bearbeitung noch genauer erfassen. Möglicherweise werden

hier Antworten gegeben auf Auseinandersetzungen einer ganz
bestimmten Zeit.

II. Die Gottesgebote im Dekalog

a) Die beiden ersten Gebote und der Rahmen
Dafür soll zunächst der Inhalt der Gottesgebote kurz zusammenge-

fasst werden.
Das Bilderverbot - vermutlich der älteste Satz dieses Komplexes -

hat ursprünglich gelautet:
Du sollst dir kein Bild machen!6
Dass hier das Jahwebild verboten wurde und nicht Bilder fremder

Götter, hat Zimmerli7 herausgearbeitet. Dieser grundlegende Satz des

Jahweglaubens, dass der Gott Israels weder im Bild erfahrbar ist noch

5 Dekalog 33. Zur Stellung des Namenverbots vgl. bes. W. H. Schmidt,
Überlieferungsgeschichtliche Erwägungen zur Komposition des Dekalogs, in: VTS22 (1972),

202-220, bes. 205 f.
6 Einzelheiten s. Dekalog 67.
7 W.Zimmerli, Das zweite Gebot (1950), in: Gottes Offenbarung. Gesammelte

Aufsätze zum Alten Testament, ThB 19, München 1963, 234-248. Anders neuerdings J. P.

Floss, Jahwe dienen - Göttern dienen. Terminologische, literarische und semantische

Untersuchung einer theologischen Aussage zum Gottesverhältnis im AT, BBB 45 (1975),
bes. 236 ff.



H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen 67

sich im Bild offenbart, ist aber wohl zur Zeit der Zusammenstellung der
Gottesgebote von der ersten Stelle an die zweite gerückt. Offenbar war
die Auseinandersetzung mit andern Göttern so drängend, dass die

Bedeutung des Bilderverbots in der alten Form zurückgegangen war. So

ist es gerahmt vom Fremdgötterverbot,8 das nun den ersten, den
entscheidenden Platz einnimmt. Die Zeit, der unsere Gebotszusammenstellung

entstammt, ist vermutlich geprägt von der Auseinandersetzung
mit fremden, nicht-israelitischen Göttern. Und weil diese Kulte auch
immer mit einem blühenden Bilderdienst einhergingen, bedeutete
Bilderdienst perse auch immer Abfall zufremden Göttern. In der Wüstenzeit

Israels - aus der das ursprüngliche Bilderverbot stammt - waren
solche Götter kein akutes Problem. «Andere Götter» werden erst im
Land und nach einer gewissen Zeit des Zusammenlebens verschiedener

religiöser Auffassungen aktuell.

Das Fremdgötterverbot
Du sollst keine andern Götter haben neben mir (mir zum Trotz) !9 ist

in seiner Formulierung nicht aus einem Guss. Der Grundsatz «Jahwe
allein» ist zwar ein ursprünglicher Impuls des Jahweglaubens. Aber das

erste Gebot des Dekalogs ist sicher nicht die älteste Formulierung dieses

Grundsatzes. Das AT kennt parallele Fremdgötterverbote, die ein
archaischeres Stadium aufweisen (z.B. Ex 34,14; Ex 22,19 u.a.).10 Der
Dekalogsatz ist weiter und allgemeiner gefasst als die älteren
Fremdgötterverbote, die sich kultisch verstehen. In seiner jetzigen Form ist
das erste Gebot des Dekalogs sicher nicht mehr auf den Kult
beschränkt. - Eigenartig an der Formulierung ist aber neben der eindringlichen

persönlichen Anrede
Nicht soll dir sein andere Götter neben mir!

die Diskrepanz zwischen dem Verb im Singular und «andere Götter»
im Plural. Diese Unstimmigkeit ist schon oft aufgefallen, aber noch
nicht befriedigend erklärt worden.11 Da «andere Götter» ein beliebter
dtr Ausdruck ist, wurde schon vermutet, dass hier wie Ex 34,14

8 V.5, der Plural hat, unterbricht das singularische Bilderverbot und bezieht sich auf
das erste Gebot, wie Zimmerli nachgewiesen hat. Vgl. auch Dekalog 80 f.

9 Zur Übersetzung und zur Interpretation vgl. meine Ausfuhrungen und die angegebene

Literatur Dekalog 80 f.
10 Vgl. Dekalog 81 f.
11 Vgl. z.B. Fohrer (A.2), 58,63; W.Zimmerli, Grundriss der alttestamentlichen

Theologie (Theol. Wissenschaft Bd. 3), Stuttgart 21975, 100 f. ; Floss (A. 7).



68 H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAH WE-Namen

ursprünglich ein Singular gestanden habe (el 'ahër o.a.).12 «Entscheidend

für diesen ungewöhnlichen Sprachgebrauch dürfte die Ähnlichkeit

des Verbs mit dem Gottesnamen gewesen sein.» Sprachlich klingt
hier Ex 3,14 an, die elohistische Interpretation des Jahwenamens.13

Bevor jedoch auf den Gottesnamen und das dritte Gebot näher
eingegangen werden kann, sollte kurz der Rahmen betrachtet werden, der
die ersten beiden Gebote verklammert.

Als Einleitung über dem Dekalog steht der Satz:
Ich bin Jahwe, dein Gott, der ich dich herausgeführt habe14 aus dem
Lande Ägypten, aus dem Sklavenhaus.
Damit stellt sich der Gott, unter dessen Autorität die folgenden

Worte zu stehen kommen, mit Namen vor, und zwar in der ersten
Person. Mit dieser «Selbstvorstellungsformel»15 tritt ein bisher
«Ungenannter aus seiner Unbekanntheit heraus, indem er sich in seinem

Eigennamen erkennbar und nennbar macht.»16 Jahwe ist der, der an
«Israel» zuerst heilbringend gehandelt hat. Durch dieses befreiende
Handeln in einer konkreten geschichtlichen Tat, die allem Tun des

Volkes vorausliegt, werden die nun folgenden Sätze begründet. Dass
dieses Ich Jahwes formal nur die beiden ersten Gebote umfasst, deutet
wiederum aufdie komplizierte Entstehungssituation des Dekalogs hin:
Vermutlich hat die Hand, die nun das dritte Gebot anschliesst und den
Jahwenamen explizit aufnimmt, diesen Komplex, nämlich die ersten
beiden Gebote mit dem geschichtstheologischen Rahmen, schon
vorgefunden.17

12 Vgl. z.B. Fohrer (A.2), 58f.
13 Dekalog 80. Vgl. dazu W.H. Schmidt, Der Jahwename und Ex 3,14, in: Textge-

mäss. Aufsätze und Beiträge zur Hermeneutik des ATs, Festschrift für E. Würthwein (Hg.
v. A. H.J. Gunneweg/O. Kaiser), Göttingen 1979, 123-138.

14 Die Einleitungsformel gebraucht hier das Verb jäsä Dasselbe Verb gebraucht der
Eloshist in Ex 3,10ff., während ältere Quellen, z. B. J, den gleichen Tatbestand mit dem

Verb aläh formulieren. W. H. Schmidt (Jahwe in Ägypten, Kairos 18 (1976), 43-54) fragt
denn: «Sollte der etwa um 850 oder 800 v.Chr. zu datierende elohistische Text Ex

3,10-12... mit Mose als Subjekt gar das älteste Zeugnis für die Verwendung von jatza hi in
der Herausführungsformel sein?» (44,A.7). Vgl. dazu auch W.Gross, Die
Herausführungsformel - Zum Verhältnis von Formel und Syntax, ZAW 86 (1974), 425-453.

15 So wird sie seit der Untersuchung W.Zimmerlis, Ich bin Jahwe (1953), in: Gottes

Offenbarung. Gesammelte Aufsätze zum Alten Testament, ThB 19, München 1963,

11-40, häufig genannt.
16 Zimmerli a.a.O. 11.

17 Aufdie verschiedenen Begründungen sei hier nicht eingegangen. Vgl. dazu Dekalog

82 ff. 90 ff.



H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen 69

b) Das Namenverbot
Es folgt nun das dritte Gottesgebot, vielleicht darfman sagen, es tritt

anstelle des Bilderverbots:
Du sollst den Namen Jahwes nicht zu Nichtigem machen!18

Das Bild Jahwes ist verboten, Gott offenbart sich nicht im Bild, aber
er gibt seinen Namen bekannt. Er stellte sich in der Überschrift mit
Namen vor, er stellt seinen Namen zur Verfügung. Der Gebrauch des

Namens ist offenbar erlaubt, im Gegensatz zum Bild. Nur der
Missbrauch ist verboten.

Dieser falsche Gebrauch des Gottesnamens hat zu verschiedenen
Zeiten sehr unterschiedliche Interpretationen erfahren.19 Diese gehen

von der Verwendung des Gottesnamens bei magischen Praktiken, beim
falschen Schwören bis zum Reden im Namen Jahwes, wo einer nicht
gesandt ist, d.h.: auch «prophetisches» Reden ohne Auftrag ist
Übertretung dieses Gebots. Gott hat seinen Namen gegeben, damit er vom
Menschen angerufen werden kann, damit er ansprechbar und nennbar
wird. Es ist aber verboten, Jahwes Namen etwa wie das Bild zu einem
Mittel zu machen, sich Gottes zu bemächtigen. Der Mensch kann
Gottes nicht habhalt werden, weder durch ein Bild noch durch den
Namen. Nur als Geschenk ist der Gottesname richtig verstanden und
legitim gebraucht.

Nun ist auf die Frage zurückzukommen, welche Zeit oder welche
Richtung ein solches Interesse am Gottesnamen hatte, dass dieses

Gebot an so zentraler Stelle völlig analogielos auftaucht.

III. Der Jahwename beim Elohisten (Ex 3,14)

In der biblischen Tradition bestimmter Quellenschichten20 wird der
Gottesname Jahwe dem Mose am Sinai offenbart. Historisch daran ist
sehr wahrscheinlich, dass der Jahwename erst seit der Mosezeit
gebraucht wird. Von der Sinaihalbinsel, vermutlich durch Vermittlung

18 Zur Begründung vgl. Dekalog 93 ff.
19 Vgl. dazu die Beispiele in Dekalog 95 f.
20 Obwohl die Quellentheorien des Pentateuch neuerdings sehr umstritten sind (vgl.

z. B. H. H. Schmid, Der sog. Jahwist, Beobachtungen und Fragen zur Pentateuchfor-
schung, Zürich 1976; R. Rendtorff Das überlieferungsgeschichtliche Problem des

Pentateuch, BZAW 147, 1977; E.Otto, Stehen wir vor einem Umbruch in der Pentateuch-
kritik? in: Verkündigung und Forschung 22 [1977], 82-97; E.Zenger, Wo steht die



70 H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JÄHWE-Namen

der Midianiter, ist er auf Israel gekommen. Die Etymologie des

Jahwenamens ist bis heute umstritten, und sie soll hier auch nicht weiter
behandelt werden.21 Dass der Name jahrhundertelang unbefangen
gebraucht wurde, erscheint als sicher. Die wenigen theologischen
Deutungen aber, die dieser Name erfahrt, stammen alle aus einer bestimmten

Zeit. Sie sind aus der Reflexion über diesen traditionellen Gottesnamen

erwachsen, wie sie sich erst nach einem längeren Abstand
einstellt. Der bekannteste Text hierzu ist wohl die elohistische Erzählung
von der Offenbarung des Jahwenamens in Ex 3.22 Es soll hier nicht auf
den ganzen Text, sondern nur auf die theologische Deutung eingegangen

werden.
Nachdem Mose den Auftrag erhalten hatte, das Volk aus Ägypten zu

fuhren, stellt er Gott die zweifelnde Rückfrage, was er dem Volk
antworten solle, wenn es ihn fragt: mäh fmö («welches ist sein Name?» -
nämlich des Gottes der Väter). Die Frage ist die nach der Legitimation
des Mose, letztlich aber die nach der Legitimation des Gottes, der ihn
beauftragt. Mose erhält die Antwort: 'ehjeh äser 'ehjeh (Ex 3,14). Dies
ist ein Wortspiel mit dem Verb hjh («sein», «werden», besonders in
dem Sinn von «wirksam sein»). Die Übersetzung «Ich bin, der ich bin»
ist viel zu statisch und wird dem hebräischen Denken nicht gerecht. Der
Übergang von 'ehjeh zu jhwh erscheint dem Hebräer als Wechsel von
der ersten zur dritten Person Imperfekt des gleichen Verbs. Dass das

Pentateuchforschung heute? Ein kritischer Bericht über zwei wichtige neuere Publikationen,

BZ 24 [1980], 101-166), setze ich hier zunächst voraus, dass es E tatsächlich gibt
und diese Schicht etwa am Ende des 9. /Anfang des 8. Jh. v.Chr. im Nordreich Israel
verfasst wurde. Für W. H. Schmidt, Exodus (BK II/l, 2. Lieferung), 1977ff. ist die «Analyse

von Ex 3 ein wichtiger Beleg für die Fortsetzung der älteren Quellenschriften über die
Genesis hinaus ins Exodusbuch» (107). In dem bereits genannten Aufsatz «Jahwe in
Ägypten» unterstreicht Schmidt die Bedeutung des Elohisten und die Theologie des

Nordreichs, in der auch die Exodustraditionen ursprünglich gepflegt wurden (gegen

M.Noth ÜP). Vgl. 44, bes. Anm.4.
21 Vgl. dazu z.B. M.Rose, Jahwe. Zum Streit um den alttestamentlichen Gottesnamen,

ThSt 122 1978.
22 Vgl. dazu Schmidt, Exodus. Leider ist die Einzelinterpretation zu Ex 3,13 f. noch

nicht erschienen. Jedoch sieht Schmidt keinen Grund, die v. 3,13 f. E abzusprechen; «im
Gegenteil spricht die enge Verflechtung der Absätze miteinander für die ursprüngliche
Zugehörigkeit von 13 f. zum elohistischen Werk. Es bietet auch sonst Etymologien (z. B.

Gen 12,31). Erst recht fügt sich Ex 3,13 f. ursprünglich in den weiteren Kontext dieser

Quellenschrift ein, die den Jahwenamen zuvor noch nicht gebrauchte und ihn darum
gleichsam notwendig einfuhrt» (131). Vgl. auch den Exkurs zur Einführung des

Jahwenamens 144 ff.



H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen 71

Wortspiel den modernen Kenntnissen der semitischen Philologie nicht
gerecht wird, sei unbestritten. Dem Elohisten geht es jedoch nicht um
Grammatik und Etymologie des Jahwenamens, die zu seiner Zeit wohl
schon nicht mehr sicher auszumachen waren, sondern um eine
theologische Deutung dieses überlieferten Namens. Denn zur Zeit des
Elohisten war der Jahwename seit Jahrhunderten heiliggehalten, in Gebet
und Kult angerufen. Der Gottesname wird somit mit dem vollen Inhalt
des Verbs hjh ausgelegt. Jahwe ist der «Ich bin da», einer, der handelt
und wirksam ist. H.H. Schmid übersetzt «Ich bin der, als der ich mich
erweisen werde.»23 Dieser Gott Jahwe gibt dann Mose den Auftrag, zu
den Israeliten zu sagen: «Der <ich bin da> ('ehjeh) hat mich zu euch
gesandt.» Im vermutlich späteren V.15 fordert Gott ausdrücklich, dass

er mit diesem Namen angerufen sein will von Geschlecht zu
Geschlecht. Dies läuft inhaltlich auf ein Gebot, den Gottesnamen Jahwe

anzurufen, hinaus.
Der Elohist deutet somit im 9. oder 8. Jh. v. Chr. die Geschichte seit

der entscheidenden Offenbarung an Mose bis zu seiner eigenen Zeit als
einen Erweis, als ein Wirken dieses Gottes Jahwe; in dieser Zwischenzeit

seit den Moseereignissen hat sich dieser Jahwe erwiesen, und er
wird sich auch in Zukunft als Jahwe, als «ich bin da (wirksam) für
euch», als zuverlässig für sein Volk erweisen.

Wie sieht nun diese Interpretation aufdem geschichtlichen Hintergrund

zur Zeit des Elohisten aus? Der Elohist, von dem leider nur
Bruchstücke erhalten sind, stammt nach Sprachgebrauch, Intention
und geschichtlichem Hintergrund aus dem Nordreich Israel. Das Nordreich,

das bereits 722 v. Chr. untergegangen ist, war wesentlich unge-
bändigter und auch theologisch weniger homogen als der Süden
Juda/Jerusalem. Darum war es vielseitiger, gefährdeter, vielleicht auch
interessanter als der einheitlichere Südstaat. Hier im Norden wurden
die Auseinandersetzungen mit der alteingesessenen Bevölkerung und

23 H. H. Schmid, «Ich bin, der ich bin». Ein Beitrag des Alten Testamentes zu unserer
Frage nach Gott, in: Theologie und Glaube 60 (1970), 403-412. Man vergleiche dazu die
bekannte Interpretation M. Bubers: Ich werde da sein als der ich da sein werde. Vgl. auch
E. Zenger, Die Mitte der alttestamentlichen Glaubensgeschichte, KatBl 101 (1976), 3-16,
bes. die drei Aspekte des Jahwenamens 8 : die Zuverlässigkeit («Ich bin bei euch da, so
dass ihr fest mit mir rechnen könnt»), die Unverfügbarkeit («Ich bin bei euch da, so dass

ihr fest mit mir rechnen müsst, wann und wie ich will») und die Ausschliesslichkeit («Ich
bin bei euch da, so dass ihr nur mit mir rechnen dürft»).



72 H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen

ihren Traditionen besonders hart geführt,24 wie besonders die Prophétie

Hoseas zeigt. Hosea kämpfte am meisten von allen Schriftpropheten
gegen den sog. Synkretismus in Lebensweise, Religion und Kult. Man
wollte Jahwe zwar nicht aufgeben, aber man war tolerant, man wollte
sich auch der andern Götter versichern Jahwe lässt man den fernen
Gott sein, der Israel aus Ägypten geführt hatte, aber für die alltäglichen
Sorgen und Nöte des Lebens hält man sich an die Götter und Göttinnen
des Landes, die Fruchtbarkeit, Ertrag der Felder, mit einem Wort,
Leben garantieren ; diese waren besonders für die bäuerliche Bevölkerung

auch attraktiver und leichter fasslich. So kommt es bei dem engen
Zusammenleben der gemischten Bevölkerung immer wieder zu
Kompromissen, die meist zuungunsten der totalen Bindung an Jahwe
ausgingen. Die Bindung an Jahwe war stark gefährdet; darum wird es nötig,
die entscheidenden Gottesgebote neu zu formulieren und entsprechend
einzuschärfen.25 Von diesem Lebenshintergrund her ist die
leidenschaftliche Sprache der Auseinandersetzung zu verstehen; es geht für
den Jahweglauben tatsächlich ums Überleben, und es ist geradezu
erstaunlich, dass er bei den vielen Widerständen und bei der Attraktivität

der kanaanäischen Kulte nicht untergegangen ist. Die Ansetzung
des Elohisten in diese Zeit der Auseinandersetzung kurz vor dem
Auftreten Hoseas, also auf den Anfang des 8. Jh., wird durch verschiedene

neuere Untersuchungen bestätigt.26 - Hosea hat dann die Auseinandersetzung

mit der kanaanäischen Umwelt fortgeführt und noch wesentlich

verschärft. Dies im einzelnen zu zeigen, würde den Rahmen eines

Aufsatzes sprengen. Es soll lediglich ein Beispiel gegeben werden, wie
Hosea den Jahwenamen gebraucht.

IV. Der Jahwename bei Hosea

Bei der vermuteten grossen zeitlichen Nähe des Elohisten zum
Propheten Hosea und dem gemeinsamen Herkommen aus dem Nordreich

24 Einzelheiten sind hierzu noch wenig erforscht, man vgl. aber z. B. F. Crüsemann,
Der Widerspruch gegen das Königtum. Die antiköniglichen Texte des Alten Testamentes

und der Kampf um den frühen israelitischen Staat, WMANT 49 (1978).
25 Vgl. dazu bes. Floss (A. 7), 558 ff.
26 Vgl. z. B. H. W. Wolff, Zur Thematik der elohistischen Fragmente im Pentateuch,

EvTh 29 (1969), 59-72 ; K. Jaros, Die Stellung des Elohisten zur kanaanäischen Religion,
Fribourg 1974; W.H.Schmidt, Exodus (a.a.O. 121 ff.).



H. Schiingel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen 73

Israel ist es sinnvoll zu fragen, ob der einzige Prophet aus dem Nordreich

ähnliche Tendenzen und Anliegen aufweist wie der Elohist. Zwar
kommt die Verbindung sêm zusammen mit jahwe explizit bei Hosea
nicht vor.27 Doch bei einem so phantasievollen Theologen wie Hosea
dürfte mit einfachem Konkordanzwissen nicht auszukommen sein. Es

ist damit zu rechnen, dass er über eigene Wortschöpfungen, Wortspiele
u.ä. verfügt.

Geht man von der Sache aus, so finden sich bei Hosea eine ganze
Reihe von Anspielungen auf die Deutung des Jahwenamens. Die
bekannteste Stelle ist Hos 1,9: Bei der Namengebung des dritten
Prophetenkindes erhält Hosea den Auftrag Jahwes, ihm den Namen
«Nicht-mein-Volk» (lo"ammï) zu geben. Zur Begründung wird
angeführt:

Denn ihr seid nicht mein Volk,
und ich bin nicht euer «Ich bin da» für euch

(weänoki lo-'ehjeh läkem)
Die Bezeichnung Jahwes als lo- 'ehjeh an dieser zentralen Stelle ist

nur sinnvoll, wenn sie anstelle des Jahwenamens steht. Darauf deutet
nicht nur der Maqqefzwischen/o' und 'ehjeh hin, das betonte 'änokJ am
Anfang in einer expliziten Jahwerede28 unterstreicht ebenfalls diese

Deutung. Zudem hat schon die Übersetzung der Septuaginta den Text
so verstanden und EIMI in Grossbuchstaben übersetzt.29

Aus der Interpretation von Hos 1,9 folgt zwingend, dass Hosea und
damit seiner Zeit das Wortspiel mit dem Verb hjh für den Jahwenamen
bekannt war. Wäre dies nicht der Fall, hätte Hosea dies nicht für seine

Verkündigung wirksam einsetzen können. Wortspiele sind nur dann
sinnvoll, wenn sie auch verstanden werden! Wie der Name des Sohnes
lo "amml nur dann einen Sinn bekommt, wenn feststeht, dass Israel sich
als'amml (mein Volk bzw. Volk Jahwes) versteht (vgl. Ex 3,7.10!), so

bekommt auch der Satz «Ich bin nicht euer 'ehjeh» nur dann einen
Sinn, wenn bei den Zuhörern die Deutung verwurzelt ist, dass Jahwe
der ist, der für sein Volk wirksam da ist und eintritt. Hier aber wird «die

27 Heranzuziehen wäre höchstens Hos 12,6, wenn man zikrö mit semögleichsetzt, wie
es schon Ex 3,15 E tut. Doch ist diese Stelle später zugefügt und zu vergleichen mit den

sekundären Doxologien im Amosbuch Am 4,13; 5,8.27; 9,6. Vgl. dazu H.W.Wolff,
Dodekapropheton 1/Hosea, BK XIV (31976), 276 f.

28 Wie auch in der Einleitung zum Dekalog!
29 Vgl. Wolff (A. 27), 7 f.



74 H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen

Zusicherung, dass er der für Israel wirksam Gegenwärtige sei,
negiert.»30

Nur wo diese Deutung bekannt und anerkannt ist, wird die
Zeichenhandlung des Propheten und deren Verkündigungsabsicht überhaupt
verständlich. Somit muss Hosea die Deutung des Jahwenamens mit
dem Verb hjh, wie sie der Elohist an verschiedenen Stellen (Ex 3,14;
4,12. 15) explizit vorgetragen hat, bekannt gewesen sein.31

Auf weitere ausführliche Belege bei Hosea sei aus Platzgründen verzichtet. Hingewiesen

werden soll nur noch auf Hos 4,15, wo gezeigt wird, wie der Jahwename nicht
gebraucht werden darf. Hier fällt das Stichwort sëm nicht, jedoch wird verboten zu
schwören haj-jahwe. Der Schwur «Es lebe Jahwe» oder «So wahr Jahwe lebt» ist ein
Bekenntniseid, der an den genannten Heiligtümern Betel und Gilgal geleistet wurde. Er
findet sich ähnlich auch in ugaritischen Texten und bezieht sich aufBaal. Hosea wirft hier
dem Volk vor, dass es beim Namen Jahwes schwört, wenn es in Wirklichkeit Baal dient.
Der Prophet greift ein bloss verbales Verhalten im Namen Jahwes an, dem ein Verhalten
in der Praxis des Lebens nicht entspricht. Man dient dem Baal, aber schwört zum Schein
bei Jahwe.32

Hosea gibt hier nichts anderes als eine praktische Anwendung des Namenverbots:
Was dort verboten ist, wird an konkreten Beispielen ausgeführt.

V. Folgerungen für die Gottesgebote des Dekalogs

a) Im Namenverbot
Zunächst möchte ich zum Namenverbot des Dekalogs zurückkehren.

Dieser Verbotssatz ist wie bereits gesagt völlig analogielos und steht
zwischen den gerahmten Gottesgeboten einerseits und den folgenden
sittlichen Geboten sehr stark isoliert und ohne alte Parallelen. Das ist
bei keinem der übrigen Gebote der Fall. Es ist zu vermuten, dass der
Gebotssatz der gleichen Reflexion entstammt wie die Erzählung über
die Offenbarung des Gottesnamens bei E, wenn nicht vom Elohisten
selbst, so steht er doch in der gleichen Nordreich-Tradition.33

30 Wolff (A. 27), 24.
31 Dieser Meinung ist auch Schmidt, Exodus (A.20), 135.
32 Belege s. bei Wolff (A. 27), 114. - Auch an anderen Stellen verurteilt Hosea das

falsche Schwören bzw. das Fluchen, ohne dass aber der Jahwename dabei fallt. Hos 10,4
findet sich zudem der Terminus saw, der auch im Namenverbot des Dekalogs fällt. Das
Verbot des Falsch-Schwörens ist damit sicher schon bei Hosea bezeugt.

33 Vgl. dazu schon die Ausführungen W. Richters, Recht und Ethos. Versuch einer
Ortung des weisheitlichen Mahnspruches, StANT 15 (1966), 101 ff.



H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen 75

Dass der Elohist mit seiner theologischen Reflexion über den

Jahwenamen sonst so wenig Spuren im AT hinterlassen hat - ausser bei
Hosea -, ist bei der Bedeutung dieses Themas zunächst erstaunlich ; dies

wird gelegentlich als Argument für eine wesentlich spätere Ansetzung
des Namenverbots angeführt.34 Berücksichtigt man aber, dass die
Nordreich-Theologie überhaupt nur greifbar wird, soweit sie von Flüchtlingen

oder Überlebenden der Katastrophe von 722 ins Südreich Juda

gebracht wurde, so wird verständlich, warum vor allem bei den
Propheten nach Hosea so wenig Bezug daraufgenommen wird. Später tritt
sowieso der Jahwename aus religiöser Scheu immer mehr zurück. Dass

es diese Nordreich-Theologie nur in Bruchstücken gibt, gilt für den

Elohisten ebenso wie für Hosea, dessen Buch bekanntlich von allen
Prophetenbüchern, sowohl was die Sprache, den theologischen
Hintergrund, die Bilderwelt und die Überlieferung angeht, am schwersten

zu lesen und zu deuten ist.

Als Ergebnis für das Namenverbot des Dekalogs möchte ich die
starke Vermutung äussern, dass dieser Verbotssatz bei der Zusammenstellung

des Dekalogs, mindestens aber bei der Komposition der
Gottesgebote, ad hoc vom Elohisten geschaffen wurde. Zeitlich weiter
hinunterzugehen ist m.E. für diese Sätze nicht mehr möglich, da Hosea
mehrfach die Verbindung der Gottesgebote im Zusammenhang mit der
Herausführung aus Ägypten aufnimmt,35 ebenso explizit die Deutung
des Jahwenamens in 1,9.36 Zwar ist der Dekalog später noch mehrmals
überarbeitet worden, aber der Grundbestand der Gottesgebote in der

jetzigen Reihenfolge lässt sich schlechterdings in keiner andern Zeit so

gut situieren wie in dem halben Jahrhundert vor Hosea im Nordreich.

b) Im ersten Gebot
Dies lässt sich noch weiter vertiefen. Die gleiche Hand, die eine so

explizite Namen-Theologie entwickelt, hat in die Formulierung des

ersten Gebotes eingegriffen. Das Fremdgötterverbot ist nämlich mit
dem Verb hjh gebildet, und zwar steht dies im Singular, es passt nicht
zur Fortsetzung 'elohlm 'ahêrlm, wie bereits oben dargelegt wurde. Die-

34 Vgl. dazu und zur späteren Ansetzung der Gottesgebote insgesamt neuerdings
B. Lang, Der einzige Gott. Die Geburt des biblischen Monotheismus, München 1981.

35 Vgl. z.B. Hos 11,1 f.; 13,4!
36 S.o. IV.



76 H. Schiingel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen

ses Verb ist aber sicher nicht zufallig, wenn auch ganz ohne Parallele.37

Die allgemeine, nicht mehr kultisch zu verstehende Form des Satzes

spielt offenkundig an auf die Interpretation des Gottesnamens Jahwe:
Für dich soll nichts da sein (hjh) als eben dieser Gott (Jahwe) allein.
Nichts anderes ist für Israel Gott (i. S. von «wirksam sein für») als eben

dieser Jahwe. So etwa wäre das erste Gebot zu umschreiben. Ob anstelle

von 'elohlm '"hêrïm ursprünglich ein Singular gestanden hat wie Ex
34,14, lässt sich weder mit letzter Sicherheit behaupten noch
ausschlössen.38 Wäre es aber nicht möglich, dass hier gar nichts gestanden
hätte? In diesem Fall müsste das erste Gebot in der elohistischen
Fassung gelautet haben:

lo'jihjeh lekä-'alpänaj
(Nichts soll für dich Jahwe sein (wirksam sein) - mir zum Trotz (mir
gegenüber)
Nur im 8. Jh. v. Chr., in dem auch die Wortspiele eines Hosea mit

dem Gottesnamen verstanden wurden, ist eine solche Form möglich
und verständlich. Einer späteren Zeit wurde diese Formulierungsweise
problematisch, und so wurde der geläufige dtr Ausdruck 'elohlm '"herlm

eingefügt.

c) Sitz im Leben und Aktualisierung
Eine Aktualisierung soll lediglich noch angedeutet werden. Das

erste Gebot und die Gottesgebote überhaupt bewegen sich ja nicht im
Raum theoretischer Spekulationen, sondern sie sprechen die
Menschen einer ganz bestimmten geschichtlichen Stunde an. Die elohisti-
sche Auslegung von Jahwe i. S. von «da sein, wirksam sein für» wird fast
ausschliesslich ausgelegt in dem bereits genannten geschichtstheologi-

37 «Auch die Formulierung des Prädikates: <Es soll dir nicht sein>, die mit ihrer
Verwendung des unanschaulichen, weitgespannten... hjh von allen anderen Geboten
abweicht, welche in 2. pers. dem Angeredeten ein bestimmtes Tun verbieten oder gebieten,

ist ungewöhnlich und erinnert von ferne an die absolut gebietenden Sätze des

Schöpfers in Gen 1,3: <Es sei Licht>... und in der mangelnden Ausrichtung auf das plur.
Subjekt besonders an 1,14: <Es sei - Lichtkörper an der Feste (dem Firmament)>. Die

Formulierung stellt offensichtlich eine letztmögliche Verdichtung eines Fundamentalsatzes

dar...» (Zimmerli, [A. 11], 100).
38 Vgl. auch Ps 81,10f! In diesem zeitlichen schwer anzusetzenden Stück findet sich

einerseits die Verbindung von Fremdgötterverbot und der Herausfuhrung aus Ägypten,
anderseits aber im Fremdgötterverbot das Subjekt im Singular. Die terminologischen
Anspielungen an die Dekalogsätze sind auffallend.



H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen 77

sehen Sinn, dass Jahwe der ist, der in der Geschichte wirksam ist, war
und sein wird. Das ist und bleibt gewiss richtig und wichtig. Jedoch fur
die Israeliten des 8. Jh. ist der Jahwe des Exodus weit weg, dass er der in
der Geschichte wirksame Gott ist, ist für die Menschen existentiell
nicht das Entscheidende. Das scheint ja gerade die Gefahr dieser Zeit
(man denke an die Auseinandersetzung zwischen Elija und den
Baalspriestern!), dass man die Gottheit aufspaltete: dort der ferne, ge-
schichtsmächtige Jahwe, hier der nahe, im täglichen Leben und der
Fruchtbarkeit wirksame Baal, der das Leben garantiert. Was in der
konkreten Situation jetzt not tut, ist, diesen fernen Jahwe heranzuholen.

So ist dieses «Ich bin da für euch» zu verstehen als eine
Neuinterpretation, dass der geschichtsmächtige Gott des Exodus der gleiche

ist, der in den täglichen Sorgen und Nöten des Lebens im Kulturland

anwesend ist. Nicht nur in grossen Zusammenhängen, sondern in
den Dingen des Alltags ist auch dieser Jahwe zuständig, und nicht die

Fruchtbarkeitsgötter und -göttinnen39 Kanaans. Denn darum ging es

überwiegend bei den Auseinandersetzungen zwischen Jahwe und Baal:
Nicht um hohe geschichtstheologische Spekulationen, sondern um die
existentielle Frage, wer denn nun Regen gibt und Fruchtbarkeit. Ob
dieser Jahwe überhaupt noch da ist, ob er sich auch im Land bewährt,
und nicht nur unterwegs, in den wichtigen Entscheidungssituationen
der Vergangenheit, das eben ist das aktuelle Problem und eine
Überlebenskrise für den Jahweglauben.40 Dies wird dann auch das Anliegen
des fast gleichzeitigen Hosea: zu zeigen, dass Jahwe es ist, der da ist und
sorgt für sein Volk, der das Korn gibt, den Wein und das Öl (Hos 2,10),
und dass Israel es nicht nötig hat, dafür zu den Göttern des Landes zu
laufen.41

39 Dieses Problem betraf vor allem auch die Frauen, besonders in den ländlichen
Bereichen Nordisraels. Dieses weibliche Element wird weitgehend vernachlässigt, es hat
aber in der Praxis auch des Jahweglaubens in der Auseinandersetzung mit Kanaan sicher
eine grosse Rolle gespielt.

40 Vgl. zu den Problemen der Auseinandersetzung mit dem kanaanäischen Glauben
auch W. Dietrich, Israel und Kanaan, Vom Ringen zweier Gesellschaftssysteme, SBS 94

(1979). Schon wenig später - bereits bei Jesaja - werden andere Probleme als die hier
angesprochenen aktuell. Zur neueren Fragestellung, wie Religion und Frömmigkeit im
Kontext des Alltagslebens stehen, vgl. das Diskussionspapier von E.Otto, Sozialgeschichte

Israels. Probleme und Perspektiven, BN 15 (1981), 87-92.
41 Darauf detailliert einzugehen würde einen eigenen Aufsatz erfordern. Wie sehr

Hosea einen Gott zeigt, der geradezu mütterlich für Israel sorgt, ist ein Thema, dem weiter
nachgegangen werden müsste.



78 H. Schüngel-Straumann, Überlegungen zum JAHWE-Namen

Obwohl heute vielfach die Tendenz besteht, auch den Dekalog von
Ex 20 relativ spät anzusetzen, sehe ich keinen Grund, für die Formulierung

der Gottesgebote unter den angegebenen Vorbehalten und
wahrscheinlich auch für die Zusammenstellung des ganzen Dekalogs
von Ex 20 weiter hinunterzugehen als ins 8. Jh. Die Vermutung, dass

der Elohist den Dekalog zusammengesetzt hat, ist zwar nicht neu; aber
sie ist deswegen nicht falsch, und es gibt bisher keine andere, überzeugendere

Lösung.42 Es sei denn, man will auch Hosea, der so zentrale
Anliegen der ersten Gebote aufnimmt, aus dem 8. Jh. entfernen oder
ihm alle entsprechenden Stellen absprechen. Dies dürfte aber kaum
möglich sein.

Helen Schüngel-Straumann, Rheinbach-Merzbach

42 So schon Fohrer (A.2), 55ff. Vgl. auch R.Kilian, Das Humanum im ethischen

Dekalog Israels, in: H.Gauly (Hg.), Im Gespräch: Der Mensch. Ein interdisziplinärer
Dialog (Festschrift Möller), Düsseldorf 1981, 43-52 (mir erst nach Abschluss dieses

Aufsatzes bekanntgeworden).


	Überlegungen zum JAHWE-Namen in den Gottesgeboten des Dekalogs

