Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 38 (1982)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Klaus Haacker, Neutestamentliche Wissenschafi. Eine Einfiihrung in Fragestellungen

und Methoden, Wuppertal, Brockhaus, 1981. 104 S., DM 15.80.

Die vorliegende Einfiihrung in die exegetischen Methoden und Problemstellungen ist aus
Vorlesungen des Verf.s an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal entstanden. Thr Ziel ist
es, a) «Mut zu machen, sich auf die wissenschaftliche Beschiftigung mit dem Neuen
Testament einzulassen», b) «eine maoglichst breite Ubersicht iiber die Methoden und
Arbeitsbereiche der neutestamentlichen Wissenschaft» zu bieten und ¢) «in verschiede-
nen Fragen auf Korrekturen und Erginzungen der traditionellen Methodik» zu dringen
(Zitate 7).

In einem ersten Paragraphen: «Neutestamentliche Wissenschaft — warum und
wozu ?», versucht Haacker, zum wissenschaftlichen Arbeiten am NT zu motivieren.
Recht, Ziel und Grenze der wissenschaftlichen Exegese werden aufgezeigt. U.a. findet
sich hier ein ldngerer Exkurs zur neueren Diskussion um die Angemessenheit der histo-
risch-kritischen Methode. Mit §2 wird ein ganzes Kapitel der Frage nach den Prinzipien
des Ubersetzens gewidmet. Dieser Abschnitt, der den Bogen von der antiken Uberset-
zungspraktik bis zu den neuesten semantischen Grundsitzen spannt, bietet dem Studen-
ten praktische Hilfe in einer Frage, auf die andere Lehrbiicher kaum eingehen. §3 ist der
Textkritik gewidmet. §4 beschiftigt sich mit der Literarkritik im allgemeinen und der
Quellenfrage zu den synoptischen Evangelien im besonderen. Wie immer im Buch wer-
den die Ausfithrungen durch konkrete Beispiele verdeutlicht. Ein besonders ausfiihrli-
cher Paragraph ist dann der Formkritik gewidmet. Hier werden zunéchst die bleibenden
Grundeinsichten der Methode gewiirdigt, doch dann kommt es zu einer betonten Meta-
kritik. Gunkels gattungsgeschichtliche Einsichten seien zu unkritisch auf den imVer-
gleich zum AT ja sehr viel kiirzeren Entstehungszeitraum der Evangelientradition tiber-
tragen worden. Weiter sei mit unzureichenden linearen Entwicklungen von reinen zu
variablen Formen gerechnet worden, und daraus habe man weitreichende Folgerungen
fiir die Historizitit einer Perikope gezogen. H. selbst mochte formkritisches Arbeiten auf
zwei Schritte beschrdnkt wissen: a) die Bestimmung der Gattung, und b) die Beobach-
tung, was an dem gegebenen Text untypisch ist und auf die besonderen Umstédnde und
Intentionen gerade dieses Textes hinweist. § 6 stellt die redaktionsgeschichtliche Methode
dar. H.s Kritik an der Formkritik konnte zwar auch Konsequenzen fiir die redaktions-
geschichtliche Arbeit haben, doch bietet ihm sein nach wie vor solides Vertrauen in die
international doch recht umstrittene Zwei-Quellen-Theorie (vgl. dazu ThZ34 (1978),
123-162. 172 -174) eine Basis fiir herkémmliches redaktionsgeschichtliches Arbeiten. §7
wendet sich dann der religionsgeschichtlichen Fragestellung zu, wobei H. sechs hilfreiche
Grundsitze fiir die sinnvolle Heranziehung der Religionsgeschichte aufstellt (72 f.). Ein
Exkurs zu den religionsgeschichtlichen Kriterien in der Jesusforschung macht deutlich,
dass viele Positionen der alten «Religionsgeschichtlichen Schule» durch die neuere
Forschung hinfillig wurden. §8 behandelt die Bedeutung der neutestamentlichen Zeit-
geschichte und der Geschichte des Urchristentums fiir die Exegese. In §9 schliesslich
bricht H. eine Lanze fiir das Anliegen einer «Biblischen Theologie». Es diirfte eine
Besonderheit dieser Methodenlehre sein, dass sie darauf driangt, {iber das Partikulare des
Einzeltextes und irgendwelcher Einzeltheologien hinaus den grossen Rahmen gesamt-
biblischer Theologie im Auge zu behalten. Fiir den exegetischen Anfinger, der in Ein-



54 Rezensionen

zelproblemen zu ersticken droht, ist damit ein wichtiges Ziel und Korrektiv gewiesen.
Den Abschluss des Buches bildet eine Zusammenstellung der wichtigsten Literatur zum
Thema eines jeden Paragraphen.

Inhaltlich stechen die Kapitel iiber das Ubersetzen, die Formkritik, die religionsge-
schichtliche Fragestellung und die «Biblische Theologie» besonders hervor. Formal
besticht die klare Sprache, die saubere Abhebung des personlichen Urteils von der
Darstellung sowie die Fihigkeit, ein umfangreiches Gebiet knapp und doch nicht ober-
flachlich zu behandeln.

Auch einige Anfragen bleiben. So wird im ersten Paragraphen als Ziel der Exegese
dargestellt, dass die Intention eines Textes oder Verfassers auf methodisch nachweisba-
rem Weg maoglichst genau erkannt und aufgewiesen wird. Dabei diirfe keinerlei philo-
sophisch-weltanschauliche Voreingenommenbheit verfremdend einwirken. Um so mehr
verwundert dann, dass H. unter Berufung auf unser modernes Denken —dem wir in erster
Linie treu zu bleiben hitten (20f.) — einer Sachkritik das Wort redet, die «unter Umstéin-
den in Spannung zu der Frage nach der Intention der biblischen Texte» (19) stehe. — Im
Abschnitt liber Textkritik hat die von Westcott/Hort herstammende Hochschitzung des
«neutralen» (alexandrinischen) Textes noch so viel Gewicht, dass es zu einem griindli-
chen Aufweis des eklektischen Verfahrens nicht recht kommen will, das in jedem Fall das
Variantenspektrum methodisch wigt und jeweils individuell entscheidet. — Beziiglich der
literarkritischen Beurteilung des synoptischen Problems und seiner Konsequenzen fiir
die redaktionsgeschichtliche Arbeit fragt sich, ob es geniigt, im Vorbeigehen zu erwih-
nen, dass die Zwei-Quellen-Theorie «in den letzten Jahren zunehmend wieder in Frage
gestellt» (44) wird, um den Studenten dann doch methodisch auf diese Losung festzu-
legen. Ob hier nicht ein weiteres Uberpriifen der Fundamente nétig wiire, bevor — etwa
redaktionsgeschichtlich — methodisch weitergebaut wird?

Insgesamt ist H.s Entwurfnach Inhalt, Sprache und Umfang durchaus gelungen. Man
mochte ihm weite Verbreitung — nicht zuletzt als Begleitlektiire fiir NT-Proseminare —
wiinschen.

Helge Stadelmann, Lemgo

David R. Cartlidge and David L. Dungan (Eds.), Documents for the Study of the Gospels,
Cleveland, Collins, 1980. Pp.298, £8.50.

In the words of the editors, the purpose of this volume is ““‘to provide the educated reader
with a better understanding of the way the early Christian portrayals of Jesus Christ called
gospels arose, and what they might have meant to those who read them at the time”” (9).
Following an introductory essay entitled *““Savior Gods in the Mediterranean Worlds”,
the documents gathered together for this purpose are for the most part newly translated by
the editors, excerpted in the case of the longer pieces, annotated with explanatory com-
ments and summaries of omitted material, and arranged into three parts. Part 1, “The
Christian Savior”, includes the much discussed Gospel of Thomas as well as other ancient
apocryphal Gospels and materials pertaining to Jesus. Part 2, “Greek, Jewish, and
Roman Parallels Illustrating the Milieu of the Gospels”, contains documents which
evince these parallels in terms of birth and youth, teachings, miracles, sacraments, apo-
calyptic predictions, martyrdoms, and ascencions. Part 3, “Greek and Jewish ‘Gospels’”,
provides material from Philostratus’ Life of Apollonia, the Hermetic Poimandres, Philo’s
Life of Moses, and Lucian’s Alexander the False Prophet.



Rezensionen 55

For anyone interested in the New Testament and who, like most of us, cannot be
competent in all of its background material, this volume contains a useful sampling of
relevant documents. Here in one place are the important and fascinating apocryphal
Gospels, episodes from the oft cited Apollonios of Tyana, a sample of Philo, some
hilarious words from Diogenes the Cynic, a short piece on the Messianic Banquet at
Qumran, Virgil’s Fourth (“Messianic’’) Eclogue, passages from Jewish Apocalyptic, nine
of Aesop’s Fables, and scores of other sometimes edifying but always illuminating pieces.
Inevitably, not all will agree on what in such a volume should have been included,
omitted, lengthened, or shortened. But no one, unless he is an expert in this broad area,
will read and use this volume without profit.

Eduard L. Miller, Boulder, Colorado

Jacques Schlosser, La Reégne de Dieu dans les Dits de Jésus, Paris 1980. 2 Bde.,
7478S.

Die Predigt vom Gottesreich ist auf Jesus selbst zurilickzufiihren und keine nachdosterliche

Gemeindebildung. Die Forschungsgeschichte zeigt, dass versucht wurde, faciieia aus

der Predigt Jesu zu eliminieren oder als rein futurisch zu verstehen. Es gilt jedoch, die

Spannung zwischen der Gegenwart und der Zukunft des Gottesreiches durchzuhal-

ten.

Schlosser sucht nach der ipsissima vox Jesu. Er findet sie nicht in den Gleichnissen,
weil diese auch einer Traditionsgeschichte unterliegen. Darum konzentriert er sich auf
einzelne Logien, auch wegen der Aktualitit des Menschensohnproblems (69). Er findet
darin verschiedene Aspekte des Gedankens vom Konigreich, die er in zwei Banden durch
genaue Einzelexegesen zu erhdrten sucht. Insgesamt werden 13 Logien herausgegrif-
fen.

Im I. Band untersucht er vier Logien, die auf die Gegenwart des Gottesreichs, und
zwei, die auf die Zukunft hinweisen: 1. Mk 1,15, ein Logion, in dem die Ndhe des Heils mit
der Nihe des Gottesreichs deckungsgleich ist. 2. Mk 3,22 -27, wo eine fiir Jesus typische
Damonenaustreibung zum Streitgesprich fiihrt (134). 3. Lk 7,18 -35 iiber Johannes den
Taufer, der als Vorldufer des Gottesreiches gilt, weil durch Jesu Kommen etwas geschah,
das beim Taufer noch nicht existierte (167). 4.Lk 17,20f. sagt, dass das Reich Gottes
mitten unter uns ist. Es ist Jiingerbelehrung und fasst eine reale Gegenwart ins Auge
(207).

Die zwei Logien, die auf die Zukunft weisen, sind 1. die zweite Vaterunserbitte: Dein
Reich komme (Lk 11,2). Der Vergleich mit jiidischen Gebeten zeigt, dass Jesus die
Eigenschaftsworter «rasch» bzw. «eilends» wegliess. Das Kommen des Reiches Gottes
wird bestimmt durch die erste Vaterunserbitte: Dein Name werde geheiligt. Der Wille
Gottes in der dritten Vaterunserbitte ist die ethische Erkldrung der zwei vorangehenden
Bitten. Rund 70S. widmete der Verfasser den drei Vaterunserbitten. Das 2. Logion, das
auf die Zukunft verweist, ist Lk 9,1: Es gibt solche, die den Tod nicht schmecken, bis das
Reich kommt. Darin sieht der Verfasser ein unabhingiges, urspriingliches Logion. Als
Trostwort sagt es den Jiingern Jesu, dass die Gemeinschaft fortdauert. Fiir Jesus ist das
Reich das Offenbarwerden Gottes selbst. «Comme en Mc 9,1 et dans la deuxiéme
demande du Notre Pére, la venue du Régne c’est en tout premier lieu la manifestation que
Dieu lui-méme va faire de sa souveraineté, la sanctification de son Nom qu’il va réaliser»
(393).



56 Rezensionen

Im II. Teil (ein weiterer Band mit 270 S.) beschéftigt sich Sch. mit der Andersartigkeit
des Gottesreiches. Wer die Erwihlten fiir dieses Reich sind, zeigen fiinf Logien, die er
exegesiert. 1. Die Armen werden gliickselig genannt (Lk 6,20). Sie gehoren zur Familie
der Deklassierten (435). Jesus habe ihnen durch den Blick auf die Zukunft die Gegenwart
neu qualifiziert. «Il les proclame heureux et suscite leur joie parce que le bonheur
apparait déja a I’horizon, parce que Dieu est en venue!» (437). 2.Z06llner und Siinder
gelangen eher ins Gottesreich als Selbstgerechte (Mt 21, 31b). «Promettre la Basileia aux
pécheurs et en exclure les justes, revient a affirmer que 1’ordre eschatologique comporte
un renversement total des valeurs regues» (464). 3. Kindern gehort das Gottesreich (Mk
10,13-16 par.). Gegen R. Bultmann, der darin eine «ideale Szene» sah, fiihrt Schlosser das
historische Moment des Zorns Jesu an. In der Synagoge wurden Frauen, Sklaven und
Kinder nicht gezdhlt, nur erwachsene Ménner (488). «Jésus aura vu dans I’enfant celui
qui incarne une attitude spirituelle, la seule qui soit bonne devant Dieu» (491). 4. Leute,
die das Reich mit Gewalt an sich reissen (Lk 16,16) sind keine legitimen Erben, sondern
Zollner und Siinder, die an Jesus glauben. 5. Der Reiche (Mk 10,25) kommt schwer ins
Reich Gottes.

Weitere zwei Logien zeigen die Gemeinde in ihrem Verhéltnis zum Gottesreich.
1.Das Reich ist der kleinen Herde gegeben (Lk 12,32). Der Verfasser sieht darin die
ipsissima vox Jesu (577). 2.Das Reich als Bankett fiir die Nationen (Lk 13,28f.) be-
schreibt eine transzendente Realitit, ein Geheimnis Gottes. «Dieu introduira les élus
dans son intimité et en fera ses familiers» (641). Jesus sprach das Gottesreich denen zu, die
esnicht erwarten konnten, Armen, Siindern und Kindern. Sie sind zu dem totalen Einsatz
bereit, der von den Jiingern gefordert wird. Sie begreifen, dass man sich dem Neuen, und
das ist nun einmal das Reich Gottes, 6ffnen muss. «Parce que Dieu est le Dieu Saint, il est
impossible d’aller 4 sa rencontre, autrement dit, d’entrer dans le Royaume sans le
retournement existentiel fondamental et sans le changement concret qui en est le fruit et
qui le traduit» (673). Jesus kiindigt das Heil nicht nur an, sondern er ist es durch seine
singulire Nihe zum Vater, den er « Abba» ansprach. «Bref, dans la personne de Jésus le
futur de Dieu a pénétré le monde présent» (676).

Sch. hat viel jlidisch-apokalyptisches und rabbinisches Material verarbeitet, z.B.
99f.; 194; 280f; 484-488. Das Studium wird durch Ubersichten am Beginn eines
Abschnitts erleichtert (189; 198; 264 ; 423 u.a.). Zusammenfassungen geben kurz das
Ergebnis wieder. Er verucht allgemeine Urteile zu vermeiden und prizise Angaben zu
machen. Zu jedem Abschnitt macht er eine Menge Anmerkungen, die zeigen, dass er sich
umfassend mit der Literatur beschaftigt hat. Am Ende bietet er auf fast 40 S. ein Stellen-
und Autorenregister.

Edeltraud Leidig, Ettingen

Roland Bergmeier, Glaube als Gabe nach Johannes. Religions- und theologiegeschicht-
liche Studien zum préidestinatianischen Dualismus im vierten Evangelium, Beitrige
zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 112, Stuttgart, Kohlhammer,
1980. 331S., DM 54 .—.

Die vorliegende Abhandlung ist die Druckfassung einer Heidelberger Dissertation von

1974, die zunédchst noch von Karl Georg Kuhn (1976) gefordert, bis zur Promotion dann

von Christoph Burchard betreut worden ist. Wieder einmal wird in ihr nach dem johan-

neischen Dualismus und seinem religionsgeschichtlichen Hintergrund gefragt. Als hilf-



Rezensionen 57

reich fiir die notwendige Prizisierung und Abgrenzung dieser Problemstellung, insbe-
sondere gegeniiber der dlteren Forschung, erkennt der Verf. den pridestinatianischen
Aspekt der dualistischen Aussagen des Johannesevangeliums. So lautet die seine Unter-
suchungen bestimmende Frage: «Wie erkldrt und versteht sich der pridestinatianische
Dualismus im Johannesevangelium ?» (8).

Nach Vorwort und Einfiihrung (1-8) behandelt Bergmeier in Teil I «Die Fragestel-
lung (9-47). Er referiert (und wertet) «Positionen religionsgeschichtlicher Einordnung
und theologischen Verstiandnisses» (A, 9-22), namlich die Riickfiihrung des johannei-
schen Dualismus auf den vorchristlichen gnostischen Mythos, auf die Qumrantexte, auf
ein gnostisierendes Judentum und aufeine friithchristliche Gnosis. «Die Tragfdhigkeit der
Gnosis-Hypothese» tiberpriift der Verf. am Beispiel von Joh 11,52 (B, 23-27); «Aufgabe
und modus procedendi» (C) erldutert 28.

Teil II untersucht «Determination, Priddestination und Dualismus in Texten des
antiken Judentums» (48-116). «Deterministische und antithetische Strukturen» (A,
48-62) findet der Verf. in weisheitlichen, pharisdisch-rabbinischen und apokalyptischen
Texten, «Pradestination und Dualismus» dagegen (B, 63-85) erst im qumranischen und
nachessenischen Schrifttum. «Dualismus und Pridestination in gnostischen Texten»
behandelt Teil III (117 -199); nacheinander befragt B. «Stimmen nichtchristlicher Gno-
sis» (A, 117-148) und «Stimmen aus dem christlichen Gnostizismus» (B, 178 -189).

Der abschliessende Teil IV stellt «Priadestination und Dualismus in der johannei-
schen Theologie» dar (200-273). Aufeine «theologiegeschichtliche Differenzierung des
johanneischen Schriftenkreises» (A, 200-212) folgt der Aufweis der «priadestinatiani-
schen Pramisse in der Theologie des vierten Evangelisten» (B, 213-236). Die Anmer-
kungen finden sich, offenbar aus drucktechnischen Griinden, nicht am Fuss der Seiten,
sondern jeweils am Ende der Abschnitte I, II, IIIA, IIIB/C und IV. Abkiirzungen, Lite-
raturnachweis, Stellen- und Autorenregister beschliessen den Band (274-331).

B. befragt sowohl anti-jlidische Texte (Teil II) als auch solche der Gnosis (Teil III)
nach Priadestination und Dualismus. Dabei findet er die iiberzeugendsten Parallelen zum
vierten Evangelium in den Qumrantexten (Teil I B1) und im nachessenischen Judentum
(Teil II B2). Hier, und nicht im gnostischen Schrifttum, liegen fiir B. die Wurzeln des
johanneischen Dualismus, dessen Darstellung (Teil 1V) daher an Teil II, nicht an Teil III
ankniipft. Wihrend fiir den Gnostiker die Zusammengehdrigkeit von salvator und sal-
vandi auf der Einheit g6ttlicher Substanz beruht, so fiir das Johannesevangelium auf der
«Einheit des den Sohn sendenden und den Glauben schenkenden Vaters» (236).

Die Untersuchung ist sorgfiltig gearbeitet und gut disponiert; ihre Ergebnisse ver-
dienen weitgehende Zustimmung. Uberfliissig findet der Rez. die schonungslose —eigener
Profilierung dienende — Abrechnung mit ilteren Forschungspositionen (9-27). Die
Erkenntnis der Verwandtschaft des Johannesevangeliums mit den Qumrantexten
(Teil II Bl) ist nicht ganz neu; gerade deshalb ist zu fragen, ob der Schiiler Karl Georg
Kuhns nicht in der Gefahr steht, die pragende Bedeutung Qumrans sowohl fiir die antik-
judische Literatur (Teil II B2) als auch — in der behaupteten Ausschliesslichkeit — fiir den
johanneischen Dualismus zu iiberschitzen.

Diskutabel und nach Meinung des Rez. zutreffend ist jedenfalls die Ableitung johan-
neischer Denkstrukturen aus dem antiken Judentum, dessen differenzierende Erfassung
(Teil II) immer wieder gewagt werden muss, auch wenn viele Ergebnisse notwendig
hypothetisch bleiben werden. Ebenso sinnvoll ist der Versuch einer abgrenzenden Schei-
dung zwischen den einzelnen johanneischen Schriften und zwischen einzelnen Schichten



58 Rezensionen

im Johannesevangelium (Teil IV A). Das wichtigste Verdienst B.s ist jedoch die Einfiih-
rung des Kriteriums der Prddestination in die Frage nach dem johanneischen Dualismus
und seinen religionsgeschichtlichen Voraussetzungen.

Otto Bocher, Mainz

Hans-Heinrich Schade, Apokalyptische Christologie bei Paulus. Studien zum Zusam-
menhang von Christologie und Eschatologie in den Paulusbriefen, Gottinger Theol.
Arbeiten 18, Goéttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1981, 337S., DM 54 .—

Das Thema Apokalyptik bei Paulus war wihrend der 60er Jahre in der Bultmann-Schule

heiss umstritten. Lingst ist der Lirm des Streites verklungen, und das Thema wird nun

gut akademisch in Dissertationen abgehandelt. Man kénnte meinen, neue Aspekte seien
ihm kaum noch abzugewinnen. Durch die Go6ttinger Dissertation (1979) von Sch. wird
man eines Besseren belehrt. Ziel und allgemeines Ergebnis der Dissertation sind zwar
noch nicht neu. Ziel: Erfassen des Zusammenhangs von Christologie und Eschatologie
bei Paulus und der Bedeutung apokalyptischer Eschatologie in diesem Zusammenhang.

Ergebnis: Paulus habe a) «die apokalyptische Eschatologie durch das Kerygma von Tod

und Auferstehung Christi interpretiert und... entscheidend modifiziert» und b) «die

urchristlich-apokalyptische Interpretation d(ies)es Kerygmas intensiviert» (214); «die
paulinische Christologie» sei also «konstitutiv apokalyptisch geprigt» (215). Neue

Aspekte enthalt jedoch der Weg, auf dem Sch. dieses Ergebnis erreicht. Am Anfang dieses

Weges steht die Kritik an der gegenwirtigen deutschen Paulus-Forschung. Zwei Aspekte

kdmen «generell zu kurz»: Man habe es «bei der Einschitzung des von Paulus verwen-

deten (Vorstellungsmaterials» noch nicht zu hinreichender Klarheit gebracht», und «die

Frage nach einer Entwicklung der paulinischen Theologie. .. (werde) allzu schnell ver-

neint» (5). Beide Aspekte will Sch. zum Zuge bringen. Um das Verhiltnis von Material

und Aussage zu kldren, untersucht er im ersten Teil seiner Arbeit (27-133) folgende

Probleme: «Die Erwartung des Tages des Herrn und ihr sprachlicher Ausdruck», «Ge-

richt und Heil», « Mensch und Menschensohn», «Christologie und prasentisch-apoka-

lyptische Eschatologie», « Der Jude Paulus und seine Bekehrung». Der Ertrag dieses Teils
steckt in einer Fiille von Einzelergebnissen, die sich kaum auf einen gemeinsamen Nen-
ner bringen lassen, was Sch. auch gar nicht erst versucht. Einiges sei hervorgehoben:

Paulus kenne «eine messianische Herrschaft Christi in der Gegenwart» — sie beginne mit

seiner Auferweckung und ende mit seiner Parusie — (37); Christus werde «aus dem

vernichtenden Vollzug des Gerichts ganz herausgehalten» (45) und bleibe auch in ihm

«der Retter» (63); «die Vorstellung vom Messiasreich» sei der «Schliissel zum Verstidnd-

nis der Dialektik von futurischer und présentischer Eschatologie bei Paulus» (96 f.); wo

Paulus «Elemente des apokalyptischen Weltbildes» aufgreife, gehdrten diese «durchweg

zu den Voraussetzungen der paulinischen Argumentation», stellten «aber nicht das

Argumentationsziel» dar (103).

Im zweiten Teil seiner Arbeit (115-212) will Sch. «die Bedeutung der apokalyptischen
Christologie fiir die Entfaltung der paulinischen Theologie» (115) erfassen, indem er
ausfiihrlich den I Thess (115-172) als Zeugnis frithpaulinischer Theologie analysiert und
kurz auf die weitere Entwicklung (172-212) blickt, letzteres in den Kapiteln «Uber
Chronologie und Echtheit der Paulinen» und «Die Auferstehung der Toten nach I
K(orinther) 15». Die Analyse ergibt: Im Mittelpunkt der frithen paulinischen Theologie
des I Thess (Sch. setzt ihn mit G. Liidemann um 40 n.Chr. an) stehe die «Dynamik des



Rezensionen 59

Heilsgeschehens» (171); dieses sei bestimmt durch die Erwartung des Endes, die Paulus
mit dem Heilsereignis von Tod und Auferstehung Jesu verbinde; das Heil der Christen
aber hiinge daran, dass sie in der endzeitlichen Drangsal « Nachahmer (Christi, Pauli, der
juddischen Gemeinde)» (171) seien. Paulus nehme einerseits Elemente aus dem Urchri-
stentum auf (Parusieerwartung, Sterben Christi fiir uns, Pardnese), andererseits sei sein
Denken zugleich «mitgepriagt durch apokalyptische Elemente... aus seiner jlidischen
Vergangenheit» (171): Licht-Finsternis-Dualismus, Hintergrund der apokalyptischen
«mit Christus»-Aussagen, apokalyptisches Verstdndnis der Drangsal. Eine Entwicklung
der paulinischen Eschatologie macht Sch. dann in I Kor 15 aus, wo zwar die reale
Erwartung nur geringfiigig modifiziert werde, «im theologischen Ausdruck der Heilser-
wartung» jedoch gegeniiber I Thess «eine tiefgreifende Anderung... eingetreten» sei
(213): Durch die Adam-Christus-Typologie sei «die Rede von Tod und Auferstehung der
Gl4ubigen... zum theologischen Topos avanciert» (208), nicht die Toten, sondern der
Tod sei nun das Thema.

Sch.s Arbeit beeindruckt durch eine sehr differenzierte und reflektierte Argumenta-
tion, die nur gelegentlich etwas apodiktisch wird. Doch insgesamt ist es Sch. im Unter-
schied zu manch anderem gelungen, einen wichtigen, bei der weiteren Diskussion zu
beachtenden Beitrag zum Thema Paulus und Apokalyptik zu liefern.

Martin Rese, Miinster

Ernst Dassmann, Der Stachel im Fleisch. Paulus in der friihchristlichen Literatur bis
Irendus, Aschendorff, Miinster i.W., 1979. X1+3458S.
Im gleichen Jahr 1979 sind unabhingig voneinander zwei Arbeiten erschienen, die dem
gleichen Gegenstand gewidmet sind und in der Hauptsache zum gleichen Ergebnis
kommen: das hier angezeigte Buch von E. Dassmann, sowie die Habilitationsschrift von
A. Lindemann, Paulus im iltesten Christentum (Beitr. z. Hist. Theol. 58). Damit diirfte
das Bild, das man sich in der neueren Forschung von der Paulusrezeption im ausgehen-
den 1. und im 2. Jh. machte (vgl. J. Wagenmann, E. Aleith, W. Schneemelcher), endgiiltig
zu revidieren sein: es ist nicht richtig, dass Paulus eigentlich nur in héretischen Kreisen
(Markion, Gnosis) geschétzt und von der grosskirchlichen Tradition, die ihn vorher
ignoriert hatte, daraufhin nolens volens «domestiziert» wurde; vielmehr stehen die spa-
teren Schriften des NT und die christliche Literatur des 2.Jh.s fast simtlich unter dem
Einfluss der Person und der Theologie des Apostels, freilich in recht unterschiedlicher
Weise. D. verfolgt sehr sorgfiltig im einzelnen diese Entwicklung, wobei er (wie auch
Lindemann) vor allem auf die geographisch unterschiedlichen Gegebenheiten aufmerk-
sam macht: im urspriinglich paulinischen Missionsgebiet (speziell Kleinasien, aber auch
Rom) ist der paulinische Einfluss stiarker zu spiiren als etwa in Syrien. Erst im 2. Jh. ist ein
forcierter Paulinismus (Markion und Gnosis) und Antipaulinismus (Judenchristentum)
greifbar.
D., als katholischer Autor, ist auch besonders sensibel einer gewissen protestanti-
schen Engfiihrung gegeniiber: Paulus ist nicht nur nicht der einzige authentische Ver-
~ kiindiger des Evangeliums in apostolischer Zeit, sondern auch die paulinische Rechtfer-
tigungslehre darf nicht zum einzigen Kriterium der echt paulinischen Verkiindigung
gemacht werden; insbesondere ist das Fehlen einer Anspielung auf die paulinische
Rechtfertigungslehre in der urchristlichen Literatur nicht schon eo ipso das Zeichen einer



60 Rezensionen

theologischen «Verlegenheit» ihr gegeniiber zu bewerten, sondern kann viemehr einfach
der Ausdruck dafiir sein, dass die Gemeindesituation sich seit der Zeit des Heidenmis-
sionars fortentwickelt hat.

Das alle neuere Literatur verarbeitende und gut lesbare Buch ist durch seine The-
menstellung zugleich eine gute Einfiihrung in die christliche Literatur des ausgehenden 1.
und des 2.Jh.s.

Willy Rordorf, Neuchitel

Richard Wilhelm, Lectures on the I Ching, translated from the German by Irene Eber,
Bollinger Series XIX:2, Princeton University Press, 1979. XXIII+186S.

Es handelt sich um den Stoff von zehn Vorlesungen, die der bekannte Sinologe Richard
Wilhelm von 1926 bis 1929 in Frankfurt gehalten hat. Sie erschienen seinerzeit dreimal
unter verschiedenen Titeln, sind aber heute im Buchhandel nicht mehr erhiltlich. So
kann man fiir diese Herausgabe in englischer Ubersetzung dankbar sein, denn sie stellen
eine willkommene Hilfe zum Verstindnis des geheimnisvollen «Buches der Wandlun-
gen» (I-king) dar. W. hat noch mehrere andere Werke der klassischen altchinesischen
Literatur iibersetzt, u.a. das Lunyii, das Taoteking, LiaDsi und DschuangDsi. Aber die
Ubersetzung und Erlduterung des I-king stellt doch wohl sein eigentliches Lebenswerk
dar. Er begann damit schon im Jahre 1913 wihrend seines ersten China-Aufenthaltes, als
er von 1899-1920 in Tsingtau im Dienste des Allgemeinen protestantischen Missions-
vereins stand, publizierte sie aber erst 1930, als er nach einer zweijihrigen Lehrtitigkeit
an der Universitit von Peking (1922-24) am damals eroffneten China-Institut in Frank-
furt wirkte. Aus seiner Ubersetzung und Kommentierung des «I Ging» (Diederichs 1970)
und aus den hier vorliegenden Vortrigen iiber dessen Inhalt und Bedeutung ist zu erse-
hen, wie aus diesem urspriinglichen Wahrsagebuch schon vor Confucius, aber dann vor
allem durch diesen, ein Weisheitsbuch der Weltliteratur geworden ist. In den Vorlesun-
gen ist nicht nur der Einfluss Goethes und C.G. Jungs auf W.s Interpretation spiirbar,
sondern es spiegeln sich darin auch die wirtschaftlichen, politischen und geistigen Note
des Deutschlands jener Jahre, fiir deren Uberwindung er im «Buch der Wandlungen»
eine wesentliche Hilfe gefunden zu haben glaubte. Nach einer Erkldrung der Bedeutung
der 64 Hexagramme an einzelnen Beispielen unter dem Gesichtspunkt von «Gegensatz
und Verbundenheit» entwickelt er sowohl den damit verbundenen «Geist der Kunst» als
auch eine sich daraus ergebende, im Zeichen von «Bestandigkeit im Wechsel» stehende
Welt- und Lebensauffassung. Was er als deren Summe abschliessend iiber «Tod und
Erneuerung» ausfiihrt, zeigt nicht nur die Wandlung, die sich offenbar im Verlauf der
Jahre im Geiste dieses einst ordinierten Pfarrers und ehemaligen Missionars in der
Begegnung mit confucianischem und taoistischem Denken vollzogen hat, sondern lasst
uns im Blick auf den damaligen Zustand Deutschlands auch fragen, ob das Vertrauen in
das Tao dem Unbheil, das sich damals anbahnte, gewachsen war, und dieses Schicksal
nicht vielmehr forderte. Die Geschichte Chinas weist dafiir geniigend Beispiele an paral-
lelen Entwicklungen auf, wie denn auch der ebenfalls keinen Sonderfall darstellende
Wechsel Wilhelms von der Mission zur Sinologie und, was er als Weisheit des alten
Chinas verkiindigte, uns neu iiberdenken lassen, was das Christentum der Welt des
Fernen Ostens allenfalls zu bieten hitte.

Fritz Buri, Basel



Rezensionen 61

Hajime Nakamura, Indian Buddhism. A Survey with Bibliographical Notes, Kufs Publi-

cation, Japan, 1980. 423 S.

Seitdem 1963 sein Monumentalwerk «Ways of Thinking of Eastern Peoples, India,
China, Tibet, Japan» in einer 2., verbesserten Ubersetzung erschienen ist, gilt Hajime
Nakamura, der damals noch den Lehrstuhl fiir Philosophie und Religion an der Tokio
Universitit innehatte, international als die grosse Autoritdt auf dem Gebiet der Kultur-
und Religionsgeschichte der im Titel dieses Werkes genannten Lidnder. Nach zahlreichen
anderen Veroffentlichungen hat der unermiidliche Forscher nunmehr einem Teilgebiet
aus jenem Standardwerk, dem indischen Buddhismus, eine fast ebenso umfangreiche
Spezialstudie gewidmet. Sie will, wie der Untertitel besagt, nur einen «Uberblick» geben
— aber es ist eine sehr detaillierte Darstellung des Verlaufes der Geschichte des Buddhis-
mus von seinen Anfiangen bis zu seinen letzten Ausformungen in Dialektik und Esoterik
aufindischem Boden. Zum anderen bringt sie, wie ebenfalls vermerkt, «bibliographische
Angaben» — aber diese Fussnoten erstrecken sich in Kleindruck zum grossen Teil iiber
viele Seiten und stellen — mit Einschluss der englischen und deutschen Fachliteratur — die
wohl umfassendste Bibliographie zu diesem Gebiet dar, zumal sie auch niitzliche Ver-
weise auf andere derartige Unternehmen enthalt.

Diese Verbindung eines souverin gestalteten Uberblicks {iber das Ganze mit einer
bewunderswerten Vertrautheit mit dem Gang der Forschung, dem Wandel ihrer Ergeb-
nisse und ihren noch offenen Fragen verleiht dem Werk seinen besonderen Charakter.
Der Buddhismus begegnet uns hier nicht, wozu schon die blosse Verwendung dieses
Begriffs so leicht verfiihrt, als eine Art Monolith, sondern in dem ganzen Facettenreich-
tum seiner geschichtlichen Erscheinung. Dabei gelingt es diesem japanischen Buddhi-
sten, der, wie aus anderen Zusammenhédngen bekannt ist, in der Kegon-Philosophie
beheimatet ist, in objektiver Weise und in einer selten anzutreffenden einfach natiirlichen
Art die kompliziertesten Dinge, wie z. B. den Begriff des Selbst oder der Entstehung in
Abhingigkeit, sowie ihre Auffassungen in dem Gewirr der Uberlieferung zu erhellen und
uns vor ihren Missverstandnissen in westlichem Denken, mit dem N. bestens vertraut ist,
zu bewahren.

Wer liber den Buddhismus reden will, sollte dies nicht ohne die Verwendung der
Kenntnisse, die dieses Werk uns vermittelt, tun. Aber es ist kein Lehrbuch fiir Anfénger,
nicht einmal fiir «Fortgeschrittene», sondern versetzt in ein Fortschreiten, weil es von
einem stammt, der auch in seinem hohen Alter noch stindigim Fortschreiten begriffen ist
—von einem Fund, Artikel oder Buch, Kongress und Meinungsaustausch zum andern bis
«zum anderen Ufer».

Fritz Buri, Basel

Erich Schrofner, Theologie als positive Wissenschafi. Prinzipien und Methoden der
Dogmatik bei Schleiermacher, Theologie im Ubergang, Bd. 6, Frankfurt a. M., Bern,
Cirencester/U. K., Verlag Peter Lang, 1980.

Der Verfasser dieser auf Empfehlung der theologischen Fakultit Innsbruck und mit

Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft gedruckten Arbeit, deren Stirke

in ihrem Skumenischen Geist liegt, geht davon aus, dass die christliche Theologie sowohl

auf wissenschaftliches Bewusstsein als auch auf kirchliche Praxis bezogen ist, aber auch
von beiden Seiten in Frage gestellt wird (9). Er sucht zu sagen, dass Kirchlichkeit (diese sei
kein Kirchenpositivismus) und Wissenschaftlichkeit in Schleiermachers theologischem



62 Rezensionen

Programm in iiberzeugender Weise als zwei ecigenstindige, aber keineswegs einander
widersprechende, sondern im Begriff der positiven Wissenschaft eine fruchtbare Verbin-
dung eingehende Prinzipien der Theologie herausgestellt werden (10f., 77f., 124).

Der 1. Teil gibt einen Uberblick iiber 150 Jahre Schleiermacher-Forschung. Nach dem
2. Weltkrieg soll mit E. Hirsch eine grundsétzlich positive Beurteilung des Werkes Schlei-
ermachers (nicht, wie m.E. richtiger zu sagen wire, zu Ende gegangen sein, sondern)
begonnen haben (57). In der Uberleitung zu seinem 2., der Schleiermacherschen Einlei-
tung zur Glaubenslehre gewidmeten Teil behauptet der Verf., das hidufig angewendete
Philosophie-Theologie-Schema sei kein geeigneter Schliissel zum Verstdndnis der Theo-
logie Schleiermachers (58). Die vorwiegend referierende Darstellung der eigentlichen
Dogmatik beginnt erst auf 127. Im 1. Teil der Glaubenslehre findet der Verf. eine Theo-
logie ohne Gottesbegriff (146), in der Siindenlehre einen naturalistischen Grundzug
(165f.). Angesichts der Subsumption des Erlosers und der Erlosung unter den Schop-
fungsbegriffim Sinne der vollendeten Schopfung der menschlichen Natur drangt sich ihm
die Frage auf, ob nicht die Erlosung bei Schleiermacher letztlich als ein Naturprozess
verstanden 1ist (193).

Unter dem Naturalismus, der Schleiermachers Theologie verdorben habe, sei eine
Denkweise zu verstehen, welche den Menschen, die Geschichte, ja die gesamte Wirk-
lichkeit mit Kategorien, Begriffen und Bildern zu erfassen suche, welche fiir die Naturer-
kldrung ausgebildet worden sind und sich im Bereich der dinglichen Welt bewéhren,
hingegen der sie transzendierenden Dimension der menschlichen Person und ihrer Frei-
heit nicht gerecht werden (199). Der Verf. gesteht Schleiermacher zu, der kirchlichen
Tradition insofern gerecht zu werden, als er die Siinde als personliche Schuld fasst (199).
In seiner Kritik, Schleiermacher komme das persénliche Tun des Menschen iiberhaupt
nicht in den Blick (199f.), iibersieht der Verfasser, dass Schleiermacher der kirchlichen
Tradition auch dadurch gerecht wird, dass er die Siinde als Erbsiinde, als vor jeder Tat
eines Einzelnen in ihm vorhandene Siindhaftigkeit, fasst (CG2 § 70). Der Verf. hat leicht
reden, wenn er von der traditionellen Erbsiindenlehre absieht und die die dingliche Welt
transzendierende Freiheit der menschlichen Person als unproblematische theologische
Grosse meint hinstellen zu kdnnen.

Die Wurzel fiir den Naturalismus in der Theologie Schleiermachers soll nicht liegen
in einem Ubergewicht der Philosophie, auch nicht primir in der Verwendung einer
falschen Philosophie, sondern in seinem ungeeigneten Frommigkeitsbegriff (203). Schlei-
ermacher lege die Theologie auf eine pietistisch verkiirzte, vorwiegend durch Empfing-
lichkeit und innere Erfahrung geprigte Richtung fest; aus dem christlichen Glauben
gingen deswegen nicht nur keine Impulse fiir eine verdndernde Praxis in der Welt aus,
vielmehr werde eine solche Praxis sogar positiv ausgeschlossen (204 f., 208) — ein Hinweis
darauf, dass der Verf. Schleiermachers Unterscheidung zwischen Religion und Moral
ebensowenig erfasst hat wie Luthers Unterscheidung zwischen Glauben und Werken.
Statt sich im 1. Teil der christlichen Sittenlehre (das gegenwirkende Handeln) eines
Besseren belehren lassen (meine Ausgabe 92-238), libernimmt der Verfasser aus der
Sekundarliteratur—nicht nur an dieser Stelle ersetzen Zitate aus der Sekundirliteratur die
filligen originalen Schleiermacher-Belege — in unkritischer Weise die Behauptung,
Schleiermacher habe die ganze Krisis-Komponente der Bibel eliminiert (206).

Fiir den Verf. ist die Theologie ohne Philosophie iiberhaupt nicht moglich (206) und
als solche geistig so steril, dass sie ihre Kreativitidt bzw. ihre kritische Potenz aus der
Philosophie beziehen muss. Wenn die Theologie die von ihr bendétigten allgemeinen



Rezensionen 63

Begriffe nicht aus dem Bereich des philosophisch-wissenschaftlichen Denkens bezieht,
soll ihr nichts iibrigbleiben als eine positivistische Beschriankung auf die wiederholende
Tradierung der biblischen Schriften und der kirchlichen Bekenntnisse (198). Die Kirch-
lichkeit fordere als zweites Prinzip die Wissenschaftlichkeit, durch welches die Theologie
zu kritischem Denken und unbequemen Fragen verpflichtet sei (207). Der Ort der Ver-
nunft sei nicht am Rande oder ausserhalb der Theologie zu bestimmen, sondern in ihrem
Zentrum; Vernunft kénne den Glauben zu sich selbst bringen (208). Im Zentrum der
Theologie kann m. E. nur stehen, was gut ist. Von daher ldsst sich im Munde des Verf. der
Vorwurf nicht ernst nehmen, bei Schleiermacher werde die Vernunft als gute, heile, ja als
gottlich oder als Ebenbild Gottes vorausgesetzt (203). Hermann Peiter, Kiel

Dietrich Ritschl, Theologie in den Neuen Welten. Analysen und Berichte aus Amerika
und Australasien, Theologische Existenz heute, 209; Verlag Kaiser, Miinchen 1981,
109 S.

«Seit langem liegt mir daran, jede Moglichkeit zu nutzen, um Verstidndnis fiir die theo-

logische Arbeit in den englischsprachigen Lindern zu werben, an der ich selbst mehr als

zwanzig Jahre lang versucht habe teilzunehmen», schreibt der Verf. im Vorwort. Nie-
mand wird ihm die Kompetenz der Erfahrung und Reflexion streitig machen kdnnen. So
fiihrt Ritschl uns denn durch Beobachtungen und Uberlegungen in die Situation und das

Verstdndnis der Theologie in Nordamerika ein; er tut dies nie unkritisch, aber doch

deutlich so, dass einem die Beschriinktheit des eigenen Horizonts und die Partikularitit

des europdischen, speziell deutschen theologischen Betriebs vor Augen steht. Wertvoll
erscheinen besonders die Berichte iiber Australien und Neuseeland, weil wir in dieser

Hinsicht zumeist noch weniger wissen als tiber den restlichen englischen Sprachbereich.

Dass das Biichlein weniger Systematik als Bericht, weniger hochgeschraubten Theolo-

genstil als gut lesbare und dennoch ansprechende Kost bietet, mag ein dusseres Zeugnis

dafiir sein, dass R. das amerikanische Praxisbediirfnis und die westeuropiische Grund-
sdtzlichkeit schon zur Synthese gebracht hat. Besonderes Gewicht legt der Verf. auf die

Bedeutung der Prozess-Philosophie und Theologie (Whitehead, Hartshorne); die ame-

rikanische Tradition des Pragmatismus vermag er erhellend zu prizisieren. Storend wirkt

m. E. nur, dass diese Aufsiitze — D. Ritschl hat hier eine Reihe seiner Ausserungen zur

Thematik gesammelt —auch solche enthalten, die weit zuriickliegen (z. B. 1966) oder von

politischen Ereignissen als Aktualitidt handeln, obwohl sie diese bereits eingebiisst haben

(z.B. Carter). Dennoch: unserem Provinzialismus wird hier in zuriickhaltender und

héflicher Form ein Stoss versetzt.

Klauspeter Blaser, Lausanne

Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von J. Rittert und K. Griinder, unter
Mitwirkung von iiber 900 Fachgelehrten. Band 5: L-Mn. Verlag Schwabe,
Basel/Stuttgart 1980. 740 S. Leinen. Sfr.165.—/DM 184 .—.

Wenn der Sinn der literarischen Kritik darin besteht, den Leser auf Kostlichkeiten auf-

merksam zu machen, die sein Entziicken verdienen, so trifft das gewiss auch auf die

Rezension dieses Bandes zu. Das Entziicken lag zunéichst beim Rez. selbst, der hier einer

wahren Fundgrube sorgfiltig gearbeiteter Monographien begegnet ist. Diese betreffen

nicht zuletzt sein eigenes Fach, die Theologie. Man staunt immer wieder, mit welcher



64 Rezensionen

Aufgeschlossenheit die Herausgeber der Theologie gegeniiberstehen. Fast legt sich die
Vermutung nahe, sie hielten die Philosophie noch fiir die Magd der Theologie! So habe
ich in keinem theologischen Lexikon eine so eingehende Geistesgeschichte der Liebe
gefunden wie hier (38 Spalten!), ganz zu schweigen von theologischen Kuriosititen wie
dem Auferstehungsknochen Luz, von dem nicht einmal die RGG zu berichten weiss und
auch der Rez. bislang nichts wusste.

Theologisches findet sich nicht nur in den {iber 40 Stichworten aus den Bereichen der
Religionsgeschichte, Theologie und Ethik, die hier nicht im einzelnen aufgefiihrt werden
sollen, sondern auch in «profanen» Lemmata. So wird beim Stichwort «Leben» auf die
grosse Bedeutung Otingers und Hamanns hingewiesen, oder beriicksichtigt der Artikel
«Leiden» auch die Leidensitiologie des Alten Testaments, «Licht» die biblisch-christ-
liche Lichtmetaphorik. Ebensowenig lisst sich bei «Metaphysik» die Hinsicht auf die
Theologie (Augustinus!) vermeiden. Leider ist diese Umsicht bei «Liberalismus» nicht
durchgehalten worden; ich vermisse dort die Beriicksichtigung des theologischen Libe-
ralismus. Noch eine Liicke sei erwidhnt: Menschenrechte. Auch hitte bei «Lebensalter»
die Kulturtheorie des Medidvisten Johannes Biihler (Die Kultur des Mittelalters, 1931
u.6.) erwdhnt werden diirfen.

Dieser 5. Band des Hist. Worterbuchs der Philosophie umfasst in 267 Artikeln mit
vielen Untergliederungen im einzelnen nicht einmal alle Stichworter der Buchstaben
L-M. Ahnlich wie bei der Theologischen Realenzyklopidie scheint der Ausuferung
dieses Jahrhundertwerks keine Grenzen gesetzt. Ob dabei auch an die Grenzen der
Kapazitit der Leser gedacht wurde ? Gliicklicherweise hat dieses quantitative Kriterium
nichts mit der inneren Qualitdat des Gebotenen zu tun, das diesmal von besonderer
Umsicht der Planung wie Gediegenheit der Ausfiihrung zeugt.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg



	Rezensionen

