
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Klaus Haacker, Neutestamentliche Wissenschaft. Eine Einfuhrung in Fragestellungen
und Methoden, Wuppertal, Brockhaus, 1981. 104S., DM 15.80.

Die vorliegende Einführung in die exegetischen Methoden und Problemstellungen ist aus

Vorlesungen des Verf.s an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal entstanden. Ihr Ziel ist

es, a) «Mut zu machen, sich auf die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Neuen
Testament einzulassen», b) «eine möglichst breite Übersicht über die Methoden und
Arbeitsbereiche der neutestamentlichen Wissenschaft» zu bieten und c) «in verschiedenen

Fragen auf Korrekturen und Ergänzungen der traditionellen Methodik» zu drängen
(Zitate 7).

In einem ersten Paragraphen: «Neutestamentliche Wissenschaft - warum und
wozu?», versucht Haacker, zum wissenschaftlichen Arbeiten am NT zu motivieren.
Recht, Ziel und Grenze der wissenschaftlichen Exegese werden aufgezeigt. U.a. findet
sich hier ein längerer Exkurs zur neueren Diskussion um die Angemessenheit der
historisch-kritischen Methode. Mit §2 wird ein ganzes Kapitel der Frage nach den Prinzipien
des Übersetzens gewidmet. Dieser Abschnitt, der den Bogen von der antiken
Übersetzungspraktik bis zu den neuesten semantischen Grundsätzen spannt, bietet dem Studenten

praktische Hilfe in einer Frage, aufdie andere Lehrbücher kaum eingehen. §3 ist der
Textkritik gewidmet. §4 beschäftigt sich mit der Literarkritik im allgemeinen und der

Quellenfrage zu den synoptischen Evangelien im besonderen. Wie immer im Buch werden

die Ausführungen durch konkrete Beispiele verdeutlicht. Ein besonders ausführlicher

Paragraph ist dann der Formkritik gewidmet. Hier werden zunächst die bleibenden
Grundeinsichten der Methode gewürdigt, doch dann kommt es zu einer betonten
Metakritik. Gunkels gattungsgeschichtliche Einsichten seien zu unkritisch auf den imVer-
gleich zum AT ja sehr viel kürzeren Entstehungszeitraum der Evangelientradition
übertragen worden. Weiter sei mit unzureichenden linearen Entwicklungen von reinen zu
variablen Formen gerechnet worden, und daraus habe man weitreichende Folgerungen
für die Historizität einer Perikope gezogen. H. selbst möchte formkritisches Arbeiten auf
zwei Schritte beschränkt wissen: a) die Bestimmung der Gattung, und b) die Beobachtung,

was an dem gegebenen Text untypisch ist und auf die besonderen Umstände und
Intentionen gerade dieses Textes hinweist. §6 stellt die redaktionsgeschichtliche Methode
dar. H.s Kritik an der Formkritik könnte zwar auch Konsequenzen für die
redaktionsgeschichtliche Arbeit haben, doch bietet ihm sein nach wie vor solides Vertrauen in die
international doch recht umstrittene Zwei-Quellen-Theorie (vgl. dazu ThZ34 (1978),

123-162.172-174) eine Basis für herkömmliches redaktionsgeschichtliches Arbeiten. §7
wendet sich dann der religionsgeschichtlichen Fragestellung zu, wobei H. sechs hilfreiche
Grundsätze für die sinnvolle Heranziehung der Religionsgeschichte aufstellt (72 f.). Ein
Exkurs zu den religionsgeschichtlichen Kriterien in der Jesusforschung macht deutlich,
dass viele Positionen der alten «Religionsgeschichtlichen Schule» durch die neuere
Forschung hinfallig wurden. §8 behandelt die Bedeutung der neutestamentlichen
Zeitgeschichte und der Geschichte des Urchristentums für die Exegese. In §9 schliesslich
bricht H. eine Lanze für das Anliegen einer «Biblischen Theologie». Es dürfte eine
Besonderheit dieser Methodenlehre sein, dass sie darauf drängt, über das Partikulare des

Einzeltextes und irgendwelcher Einzeltheologien hinaus den grossen Rahmen
gesamtbiblischer Theologie im Auge zu behalten. Für den exegetischen Anfänger, der in Ein-



54 Rezensionen

zelproblemen zu ersticken droht, ist damit ein wichtiges Ziel und Korrektiv gewiesen.
Den Abschluss des Buches bildet eine Zusammenstellung der wichtigsten Literatur zum
Thema eines jeden Paragraphen.

Inhaltlich stechen die Kapitel über das Übersetzen, die Formkritik, die
religionsgeschichtliche Fragestellung und die «Biblische Theologie» besonders hervor. Formal
besticht die klare Sprache, die saubere Abhebung des persönlichen Urteils von der
Darstellung sowie die Fähigkeit, ein umfangreiches Gebiet knapp und doch nicht
oberflächlich zu behandeln.

Auch einige Anfragen bleiben. So wird im ersten Paragraphen als Ziel der Exegese

dargestellt, dass die Intention eines Textes oder Verfassers auf methodisch nachweisbarem

Weg möglichst genau erkannt und aufgewiesen wird. Dabei dürfe keinerlei
philosophisch-weltanschauliche Voreingenommenheit verfremdend einwirken. Um so mehr
verwundert dann, dass H. unter Berufung aufunser modernes Denken - dem wir in erster
Linie treu zu bleiben hätten (20 f.) - einer Sachkritik das Wort redet, die «unter Umständen

in Spannung zu der Frage nach der Intention der biblischen Texte» (19) stehe. - Im
Abschnitt über Textkritik hat die von Westcott/Hort herstammende Flochschätzung des

«neutralen» (alexandrinischen) Textes noch so viel Gewicht, dass es zu einem gründlichen

Aufweis des eklektischen Verfahrens nicht recht kommen will, das in jedem Fall das

Variantenspektrum methodisch wägt und jeweils individuell entscheidet. - Bezüglich der
literarkritischen Beurteilung des synoptischen Problems und seiner Konsequenzen für
die redaktionsgeschichtliche Arbeit fragt sich, ob es genügt, im Vorbeigehen zu erwähnen,

dass die Zwei-Quellen-Theorie «in den letzten Jahren zunehmend wieder in Frage
gestellt» (44) wird, um den Studenten dann doch methodisch auf diese Lösung festzulegen.

Ob hier nicht ein weiteres Überprüfen der Fundamente nötig wäre, bevor - etwa

redaktionsgeschichtlich - methodisch weitergebaut wird
Insgesamt ist H.s Entwurfnach Inhalt, Sprache und Umfang durchaus gelungen. Man

möchte ihm weite Verbreitung - nicht zuletzt als Begleitlektüre für NT-Proseminare -
wünschen.

Helge Stadelmann, Lemgo

David R. Cartlidge and David L. Dungan (Eds.), Documents for the Study ofthe Gospels,

Cleveland, Collins, 1980. Pp.298, £8.50.
In the words of the editors, the purpose of this volume is "to provide the educated reader
with a better understanding of the way the early Christian portrayals ofJesus Christ called
gospels arose, and what they might have meant to those who read them at the time" (9).

Following an introductory essay entitled "Savior Gods in the Mediterranean Worlds",
the documents gathered together for this purpose are for the most part newly translated by
the editors, excerpted in the case of the longer pieces, annotated with explanatory
comments and summaries of omitted material, and arranged into three parts. Part 1, "The
Christian Savior", includes the much discussed Gospel ofThomas as well as other ancient
apocryphal Gospels and materials pertaining to Jesus. Part 2, "Greek, Jewish, and
Roman Parallels Illustrating the Milieu of the Gospels", contains documents which
evince these parallels in terms ofbirth and youth, teachings, miracles, sacraments,
apocalyptic predictions, martyrdoms, and ascencions. Part 3, "Greek and Jewish 'Gospels' ",
provides material from Philostratus' Life ofApollonia, the Hermetic Poimandres, Philo's
Life of Moses, and Lucian's Alexander the False Prophet.



Rezensionen 55

For anyone interested in the New Testament and who, like most of us, cannot be

competent in all of its background material, this volume contains a useful sampling of
relevant documents. Here in one place are the important and fascinating apocryphal
Gospels, episodes from the oft cited Apollonios of Tyana, a sample of Philo, some
hilarious words from Diogenes the Cynic, a short piece on the Messianic Banquet at
Qumran, Virgil's Fourth ("Messianic") Eclogue, passages from Jewish Apocalyptic, nine
ofAesop's Fables, and scores ofother sometimes edifying but always illuminating pieces.

Inevitably, not all will agree on what in such a volume should have been included,
omitted, lengthened, or shortened. But no one, unless he is an expert in this broad area,
will read and use this volume without profit.

Eduard L. Miller, Boulder, Colorado

Jacques Schlosser, La Règne de Dieu dans les Dits de Jésus, Paris 1980. 2 Bde.,
747 S.

Die Predigt vom Gottesreich ist aufJesus selbst zurückzuführen und keine nachösterliche

Gemeindebildung. Die Forschungsgeschichte zeigt, dass versucht wurde, ßaoiXeia aus
der Predigt Jesu zu eliminieren oder als rein futurisch zu verstehen. Es gilt jedoch, die

Spannung zwischen der Gegenwart und der Zukunft des Gottesreiches durchzuhalten.

Schlosser sucht nach der ipsissima vox Jesu. Er findet sie nicht in den Gleichnissen,
weil diese auch einer Traditionsgeschichte unterliegen. Darum konzentriert er sich auf
einzelne Logien, auch wegen der Aktualität des Menschensohnproblems (69). Er findet
darin verschiedene Aspekte des Gedankens vom Königreich, die er in zwei Bänden durch

genaue Einzelexegesen zu erhärten sucht. Insgesamt werden 13 Logien herausgegriffen.

Im I. Band untersucht er vier Logien, die auf die Gegenwart des Gottesreichs, und
zwei, die aufdie Zukunft hinweisen: 1. Mk 1,15, ein Logion, in dem die Nähe des Heils mit
der Nähe des Gottesreichs deckungsgleich ist. 2. Mk 3,22-27, wo eine für Jesus typische
Dämonenaustreibung zum Streitgespräch führt (134). 3. Lk 7,18-35 über Johannes den

Täufer, der als Vorläufer des Gottesreiches gilt, weil durch Jesu Kommen etwas geschah,
das beim Täufer noch nicht existierte (167). 4.Lk 17,20 f. sagt, dass das Reich Gottes
mitten unter uns ist. Es ist Jüngerbelehrung und fasst eine reale Gegenwart ins Auge
(207).

Die zwei Logien, die auf die Zukunft weisen, sind l.die zweite Vaterunserbitte: Dein
Reich komme (Lk 11,2). Der Vergleich mit jüdischen Gebeten zeigt, dass Jesus die

Eigenschaftswörter «rasch» bzw. «eilends» wegliess. Das Kommen des Reiches Gottes
wird bestimmt durch die erste Vaterunserbitte: Dein Name werde geheiligt. Der Wille
Gottes in der dritten Vaterunserbitte ist die ethische Erklärung der zwei vorangehenden
Bitten. Rund 70S. widmete der Verfasser den drei Vaterunserbitten. Das 2.Logion, das

aufdie Zukunft verweist, ist Lk 9,1 : Es gibt solche, die den Tod nicht schmecken, bis das

Reich kommt. Darin sieht der Verfasser ein unabhängiges, ursprüngliches Logion. Als
Trostwort sagt es den Jüngern Jesu, dass die Gemeinschaft fortdauert. Für Jesus ist das

Reich das Offenbarwerden Gottes selbst. «Comme en Me 9,1 et dans la deuxième
demande du Notre Père, la venue du Règne c'est en tout premier lieu la manifestation que
Dieu lui-même va faire de sa souveraineté, la sanctification de son Nom qu'il va réaliser»

(393).



56 Rezensionen

Im II. Teil (ein weiterer Band mit 270 S.) beschäftigt sich Sch. mit der Andersartigkeit
des Gottesreiches. Wer die Erwählten für dieses Reich sind, zeigen fünf Logien, die er

exegesiert. l.Die Armen werden glückselig genannt (Lk 6,20). Sie gehören zur Familie
der Deklassierten (435). Jesus habe ihnen durch den Blick auf die Zukunft die Gegenwart
neu qualifiziert. «Il les proclame heureux et suscite leur joie parce que le bonheur
apparaît déjà à l'horizon, parce que Dieu est en venue!» (437). 2.Zöllner und Sünder
gelangen eher ins Gottesreich als Selbstgerechte (Mt 21,31 b). «Promettre la Basileia aux
pécheurs et en exclure les justes, revient à affirmer que l'ordre eschatologique comporte
un renversement total des valeurs reçues» (464). 3. Kindern gehört das Gottesreich (Mk
10,13-16 par.). Gegen R. Bultmann, der darin eine «ideale Szene» sah, führt Schlosser das

historische Moment des Zorns Jesu an. In der Synagoge wurden Frauen, Sklaven und
Kinder nicht gezählt, nur erwachsene Männer (488). «Jésus aura vu dans l'enfant celui
qui incarne une attitude spirituelle, la seule qui soit bonne devant Dieu» (491). 4. Leute,
die das Reich mit Gewalt an sich reissen (Lk 16,16) sind keine legitimen Erben, sondern
Zöllner und Sünder, die an Jesus glauben. 5. Der Reiche (Mk 10,25) kommt schwer ins
Reich Gottes.

Weitere zwei Logien zeigen die Gemeinde in ihrem Verhältnis zum Gottesreich.
l.Das Reich ist der kleinen Flerde gegeben (Lk 12,32). Der Verfasser sieht darin die

ipsissima vox Jesu (577). 2. Das Reich als Bankett für die Nationen (Lk 13,28 f.)
beschreibt eine transzendente Realität, ein Geheimnis Gottes. «Dieu introduira les élus

dans son intimité et en fera ses familiers» (641). Jesus sprach das Gottesreich denen zu, die
es nicht erwarten konnten, Armen, Sündern und Kindern. Sie sind zu dem totalen Einsatz
bereit, der von den Jüngern gefordert wird. Sie begreifen, dass man sich dem Neuen, und
das ist nun einmal das Reich Gottes, öffnen muss. «Parce que Dieu est le Dieu Saint, il est

impossible d'aller à sa rencontre, autrement dit, d'entrer dans le Royaume sans le

retournement existentiel fondamental et sans le changement concret qui en est le fruit et

qui le traduit» (673). Jesus kündigt das Heil nicht nur an, sondern er ist es durch seine

singuläre Nähe zum Vater, den er «Abba» ansprach. «Bref, dans la personne de Jésus le

futur de Dieu a pénétré le monde présent» (676).
Sch. hat viel jüdisch-apokalyptisches und rabbinisches Material verarbeitet, z. B.

99f.; 194; 280f.; 484-488. Das Studium wird durch Übersichten am Beginn eines

Abschnitts erleichtert (189; 198; 264; 423 u.a.). Zusammenfassungen geben kurz das

Ergebnis wieder. Er verucht allgemeine Urteile zu vermeiden und präzise Angaben zu
machen. Zu jedem Abschnitt macht er eine Menge Anmerkungen, die zeigen, dass er sich
umfassend mit der Literatur beschäftigt hat. Am Ende bietet er auf fast 40 S. ein Stellen-
und Autorenregister.

Edeltraud Leidig, Edingen

Roland Bergmeier, Glaube als Gabe nach Johannes. Religions- und theologiegeschicht¬
liche Studien zum prädestinatianischen Dualismus im vierten Evangelium, Beiträge

zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 112, Stuttgart, Kohlhammer,
1980. 331S., DM 54.-.

Die vorliegende Abhandlung ist die Druckfassung einer Heidelberger Dissertation von
1974, die zunächst noch von Karl Georg Kuhn (f 1976) gefördert, bis zur Promotion dann

von Christoph Burchard betreut worden ist. Wieder einmal wird in ihr nach dem johan-
neischen Dualismus und seinem religionsgeschichtlichen Hintergrund gefragt. Als hilf-



Rezensionen 57

reich für die notwendige Präzisierung und Abgrenzung dieser Problemstellung,
insbesondere gegenüber der älteren Forschung, erkennt der Verf. den prädestinatianischen
Aspekt der dualistischen Aussagen des Johannesevangeliums. So lautet die seine

Untersuchungen bestimmende Frage: «Wie erklärt und versteht sich der prädestinatianische
Dualismus im Johannesevangelium?» (8).

Nach Vorwort und Einführung (1-8) behandelt Bergmeier in Teil I «Die Fragestellung

(9-47). Er referiert (und wertet) «Positionen religionsgeschichtlicher Einordnung
und theologischen Verständnisses» (A, 9-22), nämlich die Rückführung des johannei-
schen Dualismus auf den vorchristlichen gnostischen Mythos, auf die Qumrantexte, auf
ein gnostisierendes Judentum und aufeine frühchristliche Gnosis. «Die Tragfahigkeit der

Gnosis-Hypothese» überprüft der Verf. am Beispiel von Joh 11,52 (B, 23-27); «Aufgabe
und modus procedendi» (C) erläutert 28.

Teil II untersucht «Determination, Prädestination und Dualismus in Texten des

antiken Judentums» (48-116). «Deterministische und antithetische Strukturen» (A,
48-62) findet der Verf. in weisheitlichen, pharisäisch-rabbinischen und apokalyptischen
Texten, «Prädestination und Dualismus» dagegen (B, 63 -85) erst im qumranischen und
nachessenischen Schrifttum. «Dualismus und Prädestination in gnostischen Texten»
behandelt Teil III (117-199); nacheinander befragt B. «Stimmen nichtchristlicher Gnosis»

(A, 117-148) und «Stimmen aus dem christlichen Gnostizismus» (B, 178-189).
Der abschliessende Teil IV stellt «Prädestination und Dualismus in der johannei-

schen Theologie» dar (200-273). Aufeine «theologiegeschichtliche Differenzierung des

johanneischen Schriftenkreises» (A, 200-212) folgt der Aufweis der «prädestinatianischen

Prämisse in der Theologie des vierten Evangelisten» (B, 213-236). Die Anmerkungen

finden sich, offenbar aus drucktechnischen Gründen, nicht am Fuss der Seiten,
sondern jeweils am Ende der Abschnitte I, II, IIIA, IIIB/C und IV. Abkürzungen,
Literaturnachweis, Stellen- und Autorenregister beschliessen den Band (274-331).

B. befragt sowohl anti-jüdische Texte (Teil II) als auch solche der Gnosis (Teil III)
nach Prädestination und Dualismus. Dabei findet er die überzeugendsten Parallelen zum
vierten Evangelium in den Qumrantexten (Teil II Bl) und im nachessenischen Judentum
(Teil II B2). Hier, und nicht im gnostischen Schrifttum, liegen für B. die Wurzeln des

johanneischen Dualismus, dessen Darstellung (Teil IV) daher an Teil II, nicht an Teil III
anknüpft. Während für den Gnostiker die Zusammengehörigkeit von salvator und sal-
vandi auf der Einheit göttlicher Substanz beruht, so für das Johannesevangelium auf der
«Einheit des den Sohn sendenden und den Glauben schenkenden Vaters» (236).

Die Untersuchung ist sorgfältig gearbeitet und gut disponiert; ihre Ergebnisse
verdienen weitgehende Zustimmung. Uberflüssig findet der Rez. die schonungslose - eigener

Profilierung dienende - Abrechnung mit älteren Forschungspositionen (9-27). Die
Erkenntnis der Verwandtschaft des Johannesevangeliums mit den Qumrantexten
(Teil II Bl) ist nicht ganz neu; gerade deshalb ist zu fragen, ob der Schüler Karl Georg
Kuhns nicht in der Gefahr steht, die prägende Bedeutung Qumrans sowohl für die
antikjüdische Literatur (Teil II B2) als auch - in der behaupteten Ausschliesslichkeit - für den

johanneischen Dualismus zu überschätzen.
Diskutabel und nach Meinung des Rez. zutreffend ist jedenfalls die Ableitung johan-

neischer Denkstrukturen aus dem antiken Judentum, dessen differenzierende Erfassung

(Teil II) immer wieder gewagt werden muss, auch wenn viele Ergebnisse notwendig
hypothetisch bleiben werden. Ebenso sinnvoll ist der Versuch einer abgrenzenden Scheidung

zwischen den einzelnen johanneischen Schriften und zwischen einzelnen Schichten



58 Rezensionen

im Johannesevangelium (Teil IV A). Das wichtigste Verdienst B.s ist jedoch die Einführung

des Kriteriums der Prädestination in die Frage nach dem johanneischen Dualismus

und seinen religionsgeschichtlichen Voraussetzungen.
Otto Böcher, Mainz

Hans-FIeinrich Schade, Apokalyptische Christologie bei Paulus. Studien zum
Zusammenhang von Christologie und Eschatologie in den Paulusbriefen, Göttinger Theol.
Arbeiten 18, Göttingen, Vandenhoeck&Ruprecht, 1981. 337 S., DM 54.-.

Das Thema Apokalyptik bei Paulus war während der 60er Jahre in der Bultmann-Schule
heiss umstritten. Längst ist der Lärm des Streites verklungen, und das Thema wird nun
gut akademisch in Dissertationen abgehandelt. Man könnte meinen, neue Aspekte seien

ihm kaum noch abzugewinnen. Durch die Göttinger Dissertation (1979) von Sch. wird
man eines Besseren belehrt. Ziel und allgemeines Ergebnis der Dissertation sind zwar
noch nicht neu. Ziel: Erfassen des Zusammenhangs von Christologie und Eschatologie
bei Paulus und der Bedeutung apokalyptischer Eschatologie in diesem Zusammenhang.
Ergebnis: Paulus habe a) «die apokalyptische Eschatologie durch das Kerygma von Tod
und Auferstehung Christi interpretiert und... entscheidend modifiziert» und b) «die

urchristlich-apokalyptische Interpretation d(ies)es Kerygmas intensiviert» (214); «die
paulinische Christologie» sei also «konstitutiv apokalyptisch geprägt» (215). Neue

Aspekte enthält jedoch der Weg, aufdem Sch. dieses Ergebnis erreicht. Am Anfang dieses

Weges steht die Kritik an der gegenwärtigen deutschen Paulus-Forschung. Zwei Aspekte
kämen «generell zu kurz»: Man habe es «bei der Einschätzung des von Paulus verwendeten

<Vorstellungsmaterials> noch nicht zu hinreichender Klarheit gebracht», und «die

Frage nach einer Entwicklung der paulinischen Theologie... (werde) allzu schnell
verneint» (5). Beide Aspekte will Sch. zum Zuge bringen. Um das Verhältnis von Material
und Aussage zu klären, untersucht er im ersten Teil seiner Arbeit (27-133) folgende
Probleme: «Die Erwartung des Tages des Flerrn und ihr sprachlicher Ausdruck», «Gericht

und Heil», «Mensch und Menschensohn», «Christologie und präsentisch-apokalyptische

Eschatologie», «Der Jude Paulus und seine Bekehrung». Der Ertrag dieses Teils
steckt in einer Fülle von Einzelergebnissen, die sich kaum auf einen gemeinsamen Nenner

bringen lassen, was Sch. auch gar nicht erst versucht. Einiges sei hervorgehoben:
Paulus kenne «eine messianische Herrschaft Christi in der Gegenwart» - sie beginne mit
seiner Auferweckung und ende mit seiner Parusie - (37); Christus werde «aus dem
vernichtenden Vollzug des Gerichts ganz herausgehalten» (45) und bleibe auch in ihm
«der Retter» (63); «die Vorstellung vom Messiasreich» sei der «Schlüssel zum Verständnis

der Dialektik von futurischer und präsentischer Eschatologie bei Paulus» (96 f.); wo
Paulus «Elemente des apokalyptischen Weltbildes» aufgreife, gehörten diese «durchweg
zu den Voraussetzungen der paulinischen Argumentation», stellten «aber nicht das

Argumentationsziel» dar (103).

Im zweiten Teil seiner Arbeit (115-212) will Sch. «die Bedeutung der apokalyptischen
Christologie für die Entfaltung der paulinischen Theologie» (115) erfassen, indem er
ausführlich den I Thess (115-172) als Zeugnis frühpaulinischer Theologie analysiert und
kurz auf die weitere Entwicklung (172-212) blickt, letzteres in den Kapiteln «Über
Chronologie und Echtheit der Paulinen» und «Die Auferstehung der Toten nach I
K(orinther) 15». Die Analyse ergibt: Im Mittelpunkt der frühen paulinischen Theologie
des I Thess (Sch. setzt ihn mit G. Lüdemann um 40 n.Chr. an) stehe die «Dynamik des



Rezensionen 59

Heilsgeschehens» (171); dieses sei bestimmt durch die Erwartung des Endes, die Paulus

mit dem Heilsereignis von Tod und Auferstehung Jesu verbinde; das Heil der Christen
aber hänge daran, dass sie in der endzeitlichen Drangsal «Nachahmer (Christi, Pauli, der

judäischen Gemeinde)» (171) seien. Paulus nehme einerseits Elemente aus dem
Urchristentum auf (Parusieerwartung, Sterben Christi für uns, Paränese), andererseits sei sein

Denken zugleich «mitgeprägt durch apokalyptische Elemente... aus seiner jüdischen
Vergangenheit» (171): Licht-Finsternis-Dualismus, Hintergrund der apokalyptischen
«mit Christus»-Aussagen, apokalyptisches Verständnis der Drangsal. Eine Entwicklung
der paulinischen Eschatologie macht Sch. dann in I Kor 15 aus, wo zwar die reale

Erwartung nur geringfügig modifiziert werde, «im theologischen Ausdruck der
Heilserwartung» jedoch gegenüber I Thess «eine tiefgreifende Änderung... eingetreten» sei

(213): Durch die Adam-Christus-Typologie sei «die Rede von Tod und Auferstehung der

Gläubigen... zum theologischen Topos avanciert» (208), nicht die Toten, sondern der
Tod sei nun das Thema.

Sch.s Arbeit beeindruckt durch eine sehr differenzierte und reflektierte Argumentation,

die nur gelegentlich etwas apodiktisch wird. Doch insgesamt ist es Sch. im Unterschied

zu manch anderem gelungen, einen wichtigen, bei der weiteren Diskussion zu
beachtenden Beitrag zum Thema Paulus und Apokalyptik zu liefern.

Martin Rese, Münster

Ernst Dassmann, Der Stachel im Fleisch. Paulus in der frühchristlichen Literatur bis

Irenäus, Aschendorff, Münster i.W., 1979. XI+345S.
Im gleichen Jahr 1979 sind unabhängig voneinander zwei Arbeiten erschienen, die dem

gleichen Gegenstand gewidmet sind und in der Hauptsache zum gleichen Ergebnis
kommen: das hier angezeigte Buch von E. Dassmann, sowie die Habilitationsschrift von
A. Lindemann, Paulus im ältesten Christentum (Beitr. z. Hist. Theol. 58). Damit dürfte
das Bild, das man sich in der neueren Forschung von der Paulusrezeption im ausgehenden

1. und im 2. Jh. machte (vgl. J. Wagenmann, E. Aleith, W. Schneemelcher), endgültig
zu revidieren sein: es ist nicht richtig, dass Paulus eigentlich nur in häretischen Kreisen

(Markion, Gnosis) geschätzt und von der grosskirchlichen Tradition, die ihn vorher
ignoriert hatte, daraufhin nolens volens «domestiziert» wurde; vielmehr stehen die
späteren Schriften des NT und die christliche Literatur des 2. Jh.s fast sämtlich unter dem

Einfluss der Person und der Theologie des Apostels, freilich in recht unterschiedlicher
Weise. D. verfolgt sehr sorgfältig im einzelnen diese Entwicklung, wobei er (wie auch

Lindemann) vor allem auf die geographisch unterschiedlichen Gegebenheiten aufmerksam

macht: im ursprünglich paulinischen Missionsgebiet (speziell Kleinasien, aber auch

Rom) ist der paulinische Einfluss stärker zu spüren als etwa in Syrien. Erst im 2. Jh. ist ein

forcierter Paulinismus (Markion und Gnosis) und Antipaulinismus (Judenchristentum)
greifbar.

D., als katholischer Autor, ist auch besonders sensibel einer gewissen protestantischen

Engführung gegenüber: Paulus ist nicht nur nicht der einzige authentische
Verkündiger des Evangeliums in apostolischer Zeit, sondern auch die paulinische
Rechtfertigungslehre darf nicht zum einzigen Kriterium der echt paulinischen Verkündigung
gemacht werden; insbesondere ist das Fehlen einer Anspielung auf die paulinische
Rechtfertigungslehre in der urchristlichen Literatur nicht schon eo ipso das Zeichen einer



60 Rezensionen

theologischen «Verlegenheit» ihr gegenüber zu bewerten, sondern kann viemehr einfach
der Ausdruck dafür sein, dass die Gemeindesituation sich seit der Zeit des Heidenmissionars

fortentwickelt hat.
Das alle neuere Literatur verarbeitende und gut lesbare Buch ist durch seine

Themenstellung zugleich eine gute Einführung in die christliche Literatur des ausgehenden 1.

und des 2. Jh.s.

Willy Rordorf Neuchâtel

Richard Wilhelm, Lectures on the I Ching, translated from the German by Irene Eber,
Bollinger Series XIX:2, Princeton University Press, 1979. XXIII + 186S.

Es handelt sich um den Stoff von zehn Vorlesungen, die der bekannte Sinologe Richard
Wilhelm von 1926 bis 1929 in Frankfurt gehalten hat. Sie erschienen seinerzeit dreimal
unter verschiedenen Titeln, sind aber heute im Buchhandel nicht mehr erhältlich. So

kann man für diese Herausgabe in englischer Übersetzung dankbar sein, denn sie stellen
eine willkommene Hilfe zum Verständnis des geheimnisvollen «Buches der Wandlungen»

(I-king) dar. W. hat noch mehrere andere Werke der klassischen altchinesischen
Literatur übersetzt, u.a. das Lunyü, das Taoteking, LiäDsi und DschuangDsi. Aber die
Übersetzung und Erläuterung des I-king stellt doch wohl sein eigentliches Lebenswerk
dar. Er begann damit schon im Jahre 1913 während seines ersten China-Aufenthaltes, als

er von 1899-1920 in Tsingtau im Dienste des Allgemeinen protestantischen Missionsvereins

stand, publizierte sie aber erst 1930, als er nach einer zweijährigen Lehrtätigkeit
an der Universität von Peking (1922-24) am damals eröffneten China-Institut in Frankfurt

wirkte. Aus seiner Übersetzung und Kommentierung des «I Ging» (Diederichs 1970)
und aus den hier vorliegenden Vorträgen über dessen Inhalt und Bedeutung ist zu ersehen,

wie aus diesem ursprünglichen Wahrsagebuch schon vor Confucius, aber dann vor
allem durch diesen, ein Weisheitsbuch der Weltliteratur geworden ist. In den Vorlesungen

ist nicht nur der Eintluss Goethes und C.G. Jungs auf W.s Interpretation spürbar,
sondern es spiegeln sich darin auch die wirtschaftlichen, politischen und geistigen Nöte
des Deutschlands jener Jahre, für deren Überwindung er im «Buch der Wandlungen»
eine wesentliche Hilfe gefunden zu haben glaubte. Nach einer Erklärung der Bedeutung
der 64 Hexagramme an einzelnen Beispielen unter dem Gesichtspunkt von «Gegensatz
und Verbundenheit» entwickelt er sowohl den damit verbundenen «Geist der Kunst» als

auch eine sich daraus ergebende, im Zeichen von «Beständigkeit im Wechsel» stehende

Welt- und Lebensauffassung. Was er als deren Summe abschliessend über «Tod und
Erneuerung» ausführt, zeigt nicht nur die Wandlung, die sich offenbar im Verlauf der
Jahre im Geiste dieses einst ordinierten Pfarrers und ehemaligen Missionars in der

Begegnung mit confucianischem und taoistischem Denken vollzogen hat, sondern lässt

uns im Blick auf den damaligen Zustand Deutschlands auch fragen, ob das Vertrauen in
das Tao dem Unheil, das sich damals anbahnte, gewachsen war, und dieses Schicksal
nicht vielmehr förderte. Die Geschichte Chinas weist dafür genügend Beispiele an parallelen

Entwicklungen auf, wie denn auch der ebenfalls keinen Sonderfall darstellende
Wechsel Wilhelms von der Mission zur Sinologie und, was er als Weisheit des alten
Chinas verkündigte, uns neu überdenken lassen, was das Christentum der Welt des

Fernen Ostens allenfalls zu bieten hätte.

Fritz Buri, Basel



Rezensionen 61

Hajime Nakamura, Indian Buddhism. A Survey with Bibliographical Notes, Kufs Publi¬

cation, Japan, 1980. 423 S.

Seitdem 1963 sein Monumentalwerk «Ways of Thinking of Eastern Peoples, India,
China, Tibet, Japan» in einer 2., verbesserten Übersetzung erschienen ist, gilt Hajime
Nakamura, der damals noch den Lehrstuhl für Philosophie und Religion an der Tokio
Universität innehatte, international als die grosse Autorität auf dem Gebiet der Kultur-
und Religionsgeschichte der im Titel dieses Werkes genannten Länder. Nach zahlreichen
anderen Veröffentlichungen hat der unermüdliche Forscher nunmehr einem Teilgebiet
aus jenem Standardwerk, dem indischen Buddhismus, eine fast ebenso umfangreiche
Spezialstudie gewidmet. Sie will, wie der Untertitel besagt, nur einen «Überblick» geben

- aber es ist eine sehr detaillierte Darstellung des Verlaufes der Geschichte des Buddhismus

von seinen Anfängen bis zu seinen letzten Ausformungen in Dialektik und Esoterik
auf indischem Boden. Zum anderen bringt sie, wie ebenfalls vermerkt, «bibliographische
Angaben» - aber diese Fussnoten erstrecken sich in Kleindruck zum grossen Teil über

viele Seiten und stellen - mit Einschluss der englischen und deutschen Fachliteratur - die

wohl umfassendste Bibliographie zu diesem Gebiet dar, zumal sie auch nützliche
Verweise auf andere derartige Unternehmen enthält.

Diese Verbindung eines souverän gestalteten Überblicks über das Ganze mit einer
bewunderswerten Vertrautheit mit dem Gang der Forschung, dem Wandel ihrer Ergebnisse

und ihren noch offenen Fragen verleiht dem Werk seinen besonderen Charakter.
Der Buddhismus begegnet uns hier nicht, wozu schon die blosse Verwendung dieses

Begriffs so leicht verführt, als eine Art Monolith, sondern in dem ganzen Facettenreichtum

seiner geschichtlichen Erscheinung. Dabei gelingt es diesem japanischen Buddhisten,

der, wie aus anderen Zusammenhängen bekannt ist, in der Kegon-Philosophie
beheimatet ist, in objektiver Weise und in einer selten anzutreffenden einfach natürlichen
Art die kompliziertesten Dinge, wie z. B. den Begriff des Selbst oder der Entstehung in
Abhängigkeit, sowie ihre Auffassungen in dem Gewirr der Überlieferung zu erhellen und

uns vor ihren Missverständnissen in westlichem Denken, mit dem N. bestens vertraut ist,

zu bewahren.
Wer über den Buddhismus reden will, sollte dies nicht ohne die Verwendung der

Kenntnisse, die dieses Werk uns vermittelt, tun. Aber es ist kein Lehrbuch für Anfänger,
nicht einmal für «Fortgeschrittene», sondern versetzt in ein Fortschreiten, weil es von
einem stammt, der auch in seinem hohen Alter noch ständig im Fortschreiten begriffen ist

- von einem Fund, Artikel oder Buch, Kongress und Meinungsaustausch zum andern bis

«zum anderen Ufer».
Fritz Buri, Basel

Erich Schrofner, Theologie als positive Wissenschaft. Prinzipien und Methoden der
Dogmatik bei Schleiermacher, Theologie im Übergang, Bd. 6, Frankfurt a. M., Bern,
Cirencester/U. K., Verlag Peter Lang, 1980.

Der Verfasser dieser auf Empfehlung der theologischen Fakultät Innsbruck und mit
Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft gedruckten Arbeit, deren Stärke
in ihrem ökumenischen Geist liegt, geht davon aus, dass die christliche Theologie sowohl
auf wissenschaftliches Bewusstsein als auch auf kirchliche Praxis bezogen ist, aber auch

von beiden Seiten in Frage gestellt wird (9). Er sucht zu sagen, dass Kirchlichkeit (diese sei

kein Kirchenpositivismus) und Wissenschaftlichkeit in Schleiermachers theologischem



62 Rezensionen

Programm in überzeugender Weise als zwei eigenständige, aber keineswegs einander
widersprechende, sondern im Begriffder positiven Wissenschaft eine fruchtbare Verbindung

eingehende Prinzipien der Theologie herausgestellt werden (10 f., 77 f., 124).

Der 1. Teil gibt einen Überblick über 150 Jahre Schleiermacher-Forschung. Nach dem

2. Weltkrieg soll mit E. Hirsch eine grundsätzlich positive Beurteilung des Werkes
Schleiermachers (nicht, wie m. E. richtiger zu sagen wäre, zu Ende gegangen sein, sondern)
begonnen haben (57). In der Überleitung zu seinem 2., der Schleiermacherschen Einleitung

zur Glaubenslehre gewidmeten Teil behauptet der Verf., das häufig angewendete

Philosophie-Theologie-Schema sei kein geeigneter Schlüssel zum Verständnis der Theologie

Schleiermachers (58). Die vorwiegend referierende Darstellung der eigentlichen
Dogmatik beginnt erst auf 127. Im 1. Teil der Glaubenslehre findet der Verf. eine Theologie

ohne Gottesbegriff (146), in der Sündenlehre einen naturalistischen Grundzug
(165 f.). Angesichts der Subsumption des Erlösers und der Erlösung unter den
Schöpfungsbegriff im Sinne der vollendeten Schöpfung der menschlichen Natur drängt sich ihm
die Frage auf, ob nicht die Erlösung bei Schleiermacher letztlich als ein Naturprozess
verstanden ist (193).

Unter dem Naturalismus, der Schleiermachers Theologie verdorben habe, sei eine

Denkweise zu verstehen, welche den Menschen, die Geschichte, ja die gesamte
Wirklichkeit mit Kategorien, Begriffen und Bildern zu erfassen suche, welche für die Naturerklärung

ausgebildet worden sind und sich im Bereich der dinglichen Welt bewähren,
hingegen der sie transzendierenden Dimension der menschlichen Person und ihrer Freiheit

nicht gerecht werden (199). Der Verf. gesteht Schleiermacher zu, der kirchlichen
Tradition insofern gerecht zu werden, als er die Sünde als persönliche Schuld fasst (199).

In seiner Kritik, Schleiermacher komme das persönliche Tun des Menschen überhaupt
nicht in den Blick (199 f.), übersieht der Verfasser, dass Schleiermacher der kirchlichen
Tradition auch dadurch gerecht wird, dass er die Sünde als Erbsünde, als vor jeder Tat
eines Einzelnen in ihm vorhandene Sündhaftigkeit, fasst (CG2 § 70). Der Verf. hat leicht
reden, wenn er von der traditionellen Erbsündenlehre absieht und die die dingliche Welt
transzendierende Freiheit der menschlichen Person als unproblematische theologische
Grösse meint hinstellen zu können.

Die Wurzel für den Naturalismus in der Theologie Schleiermachers soll nicht liegen
in einem Übergewicht der Philosophie, auch nicht primär in der Verwendung einer
falschen Philosophie, sondern in seinem ungeeigneten Frömmigkeitsbegriff(203).
Schleiermacher lege die Theologie auf eine pietistisch verkürzte, vorwiegend durch Empfänglichkeit

und innere Erfahrung geprägte Richtung fest; aus dem christlichen Glauben
gingen deswegen nicht nur keine Impulse für eine verändernde Praxis in der Welt aus,
vielmehr werde eine solche Praxis sogar positiv ausgeschlossen (204 f., 208) - ein Hinweis
darauf, dass der Verf. Schleiermachers Unterscheidung zwischen Religion und Moral
ebensowenig erfasst hat wie Luthers Unterscheidung zwischen Glauben und Werken.
Statt sich im 1. Teil der christlichen Sittenlehre (das gegenwirkende Handeln) eines

Besseren belehren lassen (meine Ausgabe 92-238), übernimmt der Verfasser aus der
Sekundärliteratur- nicht nur an dieser Stelle ersetzen Zitate aus der Sekundärliteratur die

fälligen originalen Schleiermacher-Belege - in unkritischer Weise die Behauptung,
Schleiermacher habe die ganze Krisis-Komponente der Bibel eliminiert (206).

Für den Verf. ist die Theologie ohne Philosophie überhaupt nicht möglich (206) und
als solche geistig so steril, dass sie ihre Kreativität bzw. ihre kritische Potenz aus der

Philosophie beziehen muss. Wenn die Theologie die von ihr benötigten allgemeinen



Rezensionen 63

Begriffe nicht aus dem Bereich des philosophisch-wissenschaftlichen Denkens bezieht,
soll ihr nichts übrigbleiben als eine positivistische Beschränkung auf die wiederholende

Tradierung der biblischen Schriften und der kirchlichen Bekenntnisse (198). Die
Kirchlichkeit fordere als zweites Prinzip die Wissenschaftlichkeit, durch welches die Theologie
zu kritischem Denken und unbequemen Fragen verpflichtet sei (207). Der Ort der
Vernunft sei nicht am Rande oder ausserhalb der Theologie zu bestimmen, sondern in ihrem
Zentrum; Vernunft könne den Glauben zu sich selbst bringen (208). Im Zentrum der

Theologie kann m. E. nur stehen, was gut ist. Von daher lässt sich im Munde des Verf. der
Vorwurfnicht ernst nehmen, bei Schleiermacher werde die Vernunft als gute, heile, ja als

göttlich oder als Ebenbild Gottes vorausgesetzt (203). Hermann Peiter, Kiel

Dietrich Ritsehl, Theologie in den Neuen Welten. Analysen und Berichte aus Amerika
und Australasien, Theologische Existenz heute, 209; Verlag Kaiser, München 1981,

109 S.

«Seit langem liegt mir daran, jede Möglichkeit zu nutzen, um Verständnis für die
theologische Arbeit in den englischsprachigen Ländern zu werben, an der ich selbst mehr als

zwanzig Jahre lang versucht habe teilzunehmen», schreibt der Verf. im Vorwort.
Niemand wird ihm die Kompetenz der Erfahrung und Reflexion streitig machen können. So

führt Ritsehl uns denn durch Beobachtungen und Überlegungen in die Situation und das

Verständnis der Theologie in Nordamerika ein; er tut dies nie unkritisch, aber doch
deutlich so, dass einem die Beschränktheit des eigenen Horizonts und die Partikularität
des europäischen, speziell deutschen theologischen Betriebs vor Augen steht. Wertvoll
erscheinen besonders die Berichte über Australien und Neuseeland, weil wir in dieser
Hinsicht zumeist noch weniger wissen als über den restlichen englischen Sprachbereich.
Dass das Büchlein weniger Systematik als Bericht, weniger hochgeschraubten Theologenstil

als gut lesbare und dennoch ansprechende Kost bietet, mag ein äusseres Zeugnis
dafür sein, dass R. das amerikanische Praxisbedürfnis und die westeuropäische
Grundsätzlichkeit schon zur Synthese gebracht hat. Besonderes Gewicht legt der Verf. auf die

Bedeutung der Prozess-Philosophie und Theologie (Whitehead, Hartshorne); die
amerikanische Tradition des Pragmatismus vermag er erhellend zu präzisieren. Störend wirkt
m. E. nur, dass diese Aufsätze - D. Ritsehl hat hier eine Reihe seiner Äusserungen zur
Thematik gesammelt - auch solche enthalten, die weit zurückliegen (z. B. 1966) oder von
politischen Ereignissen als Aktualität handeln, obwohl sie diese bereits eingebüsst haben

(z.B. Carter). Dennoch: unserem Provinzialismus wird hier in zurückhaltender und
höflicher Form ein Stoss versetzt.

Klauspeter Blaser, Lausanne

Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von J. Ritterf und K. Gründer, unter
Mitwirkung von über 900 Fachgelehrten. Band 5: L-Mn. Verlag Schwabe,
Basel/Stuttgart 1980. 740 S. Leinen. Sfr. 165.-/DM 184.-.

Wenn der Sinn der literarischen Kritik darin besteht, den Leser auf Köstlichkeiten
aufmerksam zu machen, die sein Entzücken verdienen, so trifft das gewiss auch auf die
Rezension dieses Bandes zu. Das Entzücken lag zunächst beim Rez. selbst, der hier einer
wahren Fundgrube sorgfaltig gearbeiteter Monographien begegnet ist. Diese betreffen
nicht zuletzt sein eigenes Fach, die Theologie. Man staunt immer wieder, mit welcher



64 Rezensionen

Aufgeschlossenheit die Herausgeber der Theologie gegenüberstehen. Fast legt sich die

Vermutung nahe, sie hielten die Philosophie noch für die Magd der Theologie! So habe

ich in keinem theologischen Lexikon eine so eingehende Geistesgeschichte der Liebe

gefunden wie hier (38 Spalten!), ganz zu schweigen von theologischen Kuriositäten wie
dem Auferstehungsknochen Luz, von dem nicht einmal die RGG zu berichten weiss und
auch der Rez. bislang nichts wusste.

Theologisches findet sich nicht nur in den über 40 Stichworten aus den Bereichen der

Religionsgeschichte, Theologie und Ethik, die hier nicht im einzelnen aufgeführt werden
sollen, sondern auch in «profanen» Lemmata. So wird beim Stichwort «Leben» auf die

grosse Bedeutung Ötingers und Hamanns hingewiesen, oder berücksichtigt der Artikel
«Leiden» auch die Leidensätiologie des Alten Testaments, «Licht» die biblisch-christliche

Lichtmetaphorik. Ebensowenig lässt sich bei «Metaphysik» die Hinsicht auf die

Theologie (Augustinus!) vermeiden. Leider ist diese Umsicht bei «Liberalismus» nicht
durchgehalten worden ; ich vermisse dort die Berücksichtigung des theologischen
Liberalismus. Noch eine Lücke sei erwähnt: Menschenrechte. Auch hätte bei «Lebensalter»
die Kulturtheorie des Mediävisten Johannes Bühler (Die Kultur des Mittelalters, 1931

u. ö.) erwähnt werden dürfen.
Dieser 5. Band des Hist. Wörterbuchs der Philosophie umfasst in 267 Artikeln mit

vielen Untergliederungen im einzelnen nicht einmal alle Stichwörter der Buchstaben

L-M. Ähnlich wie bei der Theologischen Realenzyklopädie scheint der Ausuferung
dieses Jahrhundertwerks keine Grenzen gesetzt. Ob dabei auch an die Grenzen der

Kapazität der Leser gedacht wurde Glücklicherweise hat dieses quantitative Kriterium
nichts mit der inneren Qualität des Gebotenen zu tun, das diesmal von besonderer
Umsicht der Planung wie Gediegenheit der Ausführung zeugt.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg


	Rezensionen

