Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 1

Artikel: Das philosophisch-theologische Lebenswerk Bernard Bolzanos
Autor: Mili Lochman, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das philosophisch-theologische Lebenswerk
Bernard Bolzanos

Der bohmische Vormérz brachte nicht viele Denker europiischen
Formats hervor. Obwohl seit den josephinischen Reformen Ansitze
zum freieren geistigen Leben sichtbar wurden, etwa in den (allerdings
bald wieder hart bedridngten) Kreisen des Reformkatholizismus, wel-
cher gerade in Bohmen relativ stark war; obwohl seit dem Toleranz-
patent 1781 selbst fiir Gruppen, welchen vorher fiir 150 Jahre jedes
Lebensrecht abgesprochen wurde (wie etwa tschechischen und méhri-
schen Protestanten), ein bescheidener Neuanfang ermdglicht wurde:
die sozialen, politischen und kirchlichen Verhaltnisse gestalteten sich
weiterhin repressiv. Geistigen Vorstossen wurden enge Grenzen ge-
setzt. Doch selbst unter solchen Bedingungen dachte und wirkte hier
ein Denker, welchem bis heute — 200 Jahre nach seiner Geburt am
5. Oktober 1781 — europdische Bedeutung nicht abgesprochen werden
kann: Bernard Bolzano.!

Aufrechter Gang

Bolzano wuchs in einer deutschbohmischen Familie eines Prager
Kunsthandlers italienischer Abstammung auf. Er blieb sein ganzes
Leben lang mit seinem Land und seiner Stadt Prag verbunden — und
zwar nicht aus Not, sondern aus personlicher Entscheidung.

Bereits in seiner Schulzeit trat seine verbliiffende mathematische
Begabung zutage. Als Lebensberuf wihlte der junge Bolzano jedoch
Theologie. Er machte sich die Entscheidung nicht leicht, sondern hatte
mit manchen Glaubens- und Berufszweifeln zu kimpfen. Vor allem der
Gedanke an das Pflichtzélibat des Priesters erschreckte ihn. So fing er
sein Studium mit einer reservatio mentalis an, in der Hoffnung, dass
sich die offenen Fragen seiner Berufswahl im Verlaufder theologischen
Arbeit kldren wiirden. Dies ist dann auch tatsédchlich im letzten Jahr des
Studiums geschehen, und zwar auf eine flir Bolzano typische Art und
Weise. Sein Professor der Pastoraltheologie, Mika, dusserte einmal die
Meinung, «dass eine Lehre wohl schon gerechtfertigt sei, sobald man

I Der Aufsatz fusst vor allem auf meinem unfassenderen tschechischen Werk
Duchovni odkaz obrozeni — Dobrovsky, Bolzano, Kollar, Palacky, Praha 1964,



J.M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 29

nur zeigen konne, dass uns der Glaube an sie gewisse sittliche Vorteile
gewdhre». Da ging dem angefochtenen Studenten ein ermutigendes
Licht auf.2 Das hiess doch: die kritisch-intellektuellen Einwiande gegen
die Glaubensartikel kann man iiberwinden, wenn deren moralischer
Wert einsichtig gemacht werden kann. Die Uberlegung half Bolzano,
die Priesterweihe mit Erleichterung und innerer Freude anzustreben
und zu empfangen.

Sein Eifer wurde noch verstérkt, als sich thm bald nach der Weihe
eine unerwartete Moglichkeit anbot: auf kaiserlichen Wunsch wurde
an der philosophischen Fakultit ein besonderer Lehrstuhl fiir katholi-
sche Religion errichtet. Der zu wihlende Professor wurde beauftragt,
die gute Sache des Christentums vor skeptischen Studenten iiberzeu-
gend zu vertreten. Bolzano bekam diesen Lehrstuhl und stiirzte sich mit
ganzem Herzen in die Arbeit. Er hielt regelméssige « Exhorten» und
betreute seine Horer auch seelsorgerisch. Nach anfinglichem Zogern
der Studenten (denen das neue Pflichtfach nicht gerade behagte) wurde
ihm in der freimiitigen Art, mit welcher er die Aufgabe ergriff, im
vorbildlichen Eingehen auf umstrittene Fragen und Zweifel der Stu-
denten, ein einmaliger Erfolg beschieden. Die siecben Béande der «Er-
bauungsreden» belegen diese Téatigkeit.

Bald kam es allerdings zu Spannungen und zu Konflikten —nicht mit
den Studenten (und der breiteren Offentlichkeit, die seine Reden inter-
essiert verfolgte), sondern mit kirchlichen und staatlichen Autorititen,
welchen der Freimut Bolzanos verdidchtig wurde. Der junge Professor
wurde immer wieder denunziert — und zuletzt, obwohl ihm der Erz-
bischof recht wohlwollend entgegentrat, auf Druck der Konservativen
nach einigen Jahren abgesetzt. Einige seiner Texte wurden auf den
Index gesetzt und er selbst, relativ jung, mit reduziertem Gehalt pen-
sioniert. Das war ein Schlag, weil die fiir ihn personlich so befriedigende
Tatigkeit unterbunden wurde. Andererseits konnte sich Bolzano — des-
sen Gesundheit recht schwach war — nun seinen denkerischen Aufga-
ben widmen, und zwar sowohl auf dem Gebiet der Mathematik (er
wurde spdter zum einflussreichen Sekretér der zustdndigen Abteilung
der Bohmischen Akademie der Wissenschaften und zu einem der

2 Er sagt dazu in seiner Selbstbiographie: « Nun wurde mir nimlich mit einem Male
klar, dass es sich in der Religion, besonders in einer géttlichen Offenbarung, so gar nicht
darum handle, wie eine Sache an sich beschaffen sei, sondern vielmehr nur darum, was
flir eine Vorstellung von ihr fiir uns die erbaulichste ist.» (Ausgewihlte Schriften, hg. von
E.Winter, Berlin/Ost 1976, 67.)



30 J.M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

bedeutendsten europidischen Mathematiker tiberhaupt) wie auch auf
dem Gebiet der Religionswissenschaft und der Sozialethik.

Die wichtigsten Schrifien aus dieser Zeit sind — neben den rein
mathematischen wie «Paradoxien des Unendlichen» (Leipzig 1851) —
das grossangelegte logische Werk «Wissenschaftslehre» (1.—4. Band,
Sulzbach 1837), sein religionsphilosophisches Werk «Athanasia oder
Griinde fiir die Unsterblichkeit der Seele» (Sulzbach 1827) und das
andere vierbandige Werk «Lehrbuch der Religionswissenschaft»
(1.-3. Band, Sulzbach 1834). Die meisten Biicher durften nicht in den
Landern der Osterreichischen Monarchie, sondern nur im Ausland
erscheinen, aber sie wurden unter den Freunden — trotz der Anklagen
des péapstlichen Nuntius gegen «perversa Bolzani scripta» — vor allem
in Bohmen doch unter der Hand eifrig gelesen. Ein noch riskanteres
Gebiet betrat Bolzano in seinen erstaunlich fortschrittlichen sozialethi-
schen Schriften wie etwa « Vom besten Staat», wo er sich als «utopi-
scher Sozialist» profilierte. Und auch eine ganze Reihe von kirchen-
reformerischen Schriften wire zu nennen, darunter etwa seine Korre-
spondenz mit dem Freund Stoppani «Uber die Perfectibilitdt des
Katholizismus».

Obwohl Bolzano in den letzten Jahrzehnten seines Lebens nicht
mehr direkt 6ffentlich wirken konnte, bildete sich um 1thn herum ein
geistreicher Kreis der « Bolzanisten». Das Erbe des Josephinismus blieb
lebendig — trotz den méchtigen gegenldufigen Tendenzen und in man-
chen Fillen direkten polizeilichen Massnahmen (so wurde etwa seinem
Schiiler Fesl ein Prozess gemacht). Besonders im Jahre 1848 wurden
neue Hoffnungen auf Reform durch revolutionire Ereignisse geweckt:
manche Bolzanisten standen an der Front der radikalen Reform, und
der Meister unterstiitzte sie mit aller Entschiedenheit. Doch die Revo-
lution wurde gebrochen. Einmal mehr wurden die Erwartungen Bol-
zanos enttduscht. Dazu verschlechterte sich sein Gesundheitszustand
zur letzten Krise. Am 18.12.1848 ist er gestorben und wurde drei Tage
spater unter grosser Beteiligung der Prager Bevolkerung —der deutschen
und der tschechischen — begraben. Der bedeutende tschechische Jour-
nalist und Volkstribun Karel Havli¢ek — selbst ein Bolzanoschiiler —
schrieb in den « Ndrodni noviny» (Nationalzeitung) einen bewegenden
Nekrolog. Darin steht der gute Satz: «Sein schonstes und dauerndstes
Denkmal ist, dass die freiheitliche Geistesbewegung in unserem Vater-
land eine Frucht der Saat ist, die er ausgestreut hat.»3

3 Zit. bei E.Winter, Bolzano und sein Kreis, Leipzig 1933, 247.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 31

Um was fiir eine Saat handelt es sich? In drei Abschnitten mochte
ich tiber die drei Hauptteile des philosophisch-theologischen Lebens-
werkes Bolzanos im folgenden orientieren: iiber seine theoretische (Lo-
gik und Ontologie), praktische (Sozialethik) und iiber seine Religions-
philosophie (eine Ubersicht iiber seine dogmatischen Einsichten ein-
bezogen).

Die logisch-ontologische Uberlegenheit der Wahrheit

«Philosophie ist die Wissenschaft von dem objektiven Zusammen-
hange aller derjenigen Wahrheiten, in deren letzten Griinde nach Mog-
lichkeit einzudringen wir uns zu einer Aufgabe machen, um dadurch
weiser und besser zu werden.»* In dieser kurzen Definition seiner klei-
nen Schrift « Was ist Philosophie ?» werden die beiden Grundakzente
Bolzanos sichtbar: Es geht ihm als Philosophen primidr um einen
logisch begriindeten Einblick in den objektiven Zusammenhang der
Wahrheit; dies aber nicht als Selbstzweck, sondern mit einer klaren
Zielsetzung: gedanklichen und sittlichen Fortschritt zu fordern.

Daher ergibt sich, als erste Voraussetzung der wahren Philosophie,
das standige Streben nach logischer Vorklirung und Begriindung aller
unserer Begriffe. Die Logik ist die philosophische Fundamentalwissen-
schaft, und zwar die Logik als « Wissenschaftslehre» (wie das geniale
Hauptwerk Bolzanos lautet), also umfassende, systematische Klirung
aller dem Menschen zugédnglichen und von einzelnen Wissenschaften
auszubauenden Wahrheiten: ein Programm, welches in seiner Art an
die Bemiihungen Komenskys um das System ganzheitlicher Erziehung,
ja Weltorientierung iiberhaupt, erinnert.

In der konkreten Durchfiihrung dieses philosophischen Anliegens
geht Bolzano mit aller Entschiedenheit von dem Gedanken der « Wahr-
heiten (Sdtzen) an sich» aus. Er distanziert sich damit von jedem
erkenntnistheoretischen Subjektivismus und Psychologismus. Der
strenge Logiker hat sich auf Wahrheiten zu konzentrieren, wie sie an
sich gegeben sind, also «bevor» wir sie zur Kenntnis nehmen, unab-
hingig von unserem erkennenden Subjekt. Es gilt also von allen psy-
chologischen und traditionell erkenntnistheoretischen Voriiberlegun-

4 Was ist Philosophie?, Wien 1849, 30.



32 J.M.Lochman, Das Lebenswerk B.Bolzanos

gen abzusehen, um die objektive Wesenheit der Wahrheit zu respek-
tieren: das Uberpersonliche der Wahrheiten, deren objektive Zusam-
menhidnge, Gesetzmissigkeiten ihrer Relationen — dies geht den Logi-
ker an. Das ewige Reich der Wahrheiten an sich ist das Feld unserer
logischen und wissenschaftlichen Untersuchungen.

Es war sicher die intensive Beschéftigung Bolzanos mit den mathe-
matischen Problemen, die ihn zu solcher Orientierung disponierte. Es
war aber auch sein Unbehagen im Blick auf die Entwicklungen in der
zeitgendssischen Philosophie, vor allem im deutschen Idealismus. Bol-
zano setzte sich intensiv mit Kant auseinander und diagnostizierte —
mit gutem Recht — die Gefahr einer modernen Hybris vor allem bei
Fichte. Es geht schief mit dem menschlichen Denken, wenn die Wahr-
heitsfrage ins erkennende Subjekt verlegt wird, wenn im Selbstver-
stindnis des Philosophen «das Ich das Nicht-Ich setzt». Wir sind nicht
die Architekten der Wahrheit, die Wahrheit geht uns voran, wir konnen
sie nur entdecken, ihr nachfolgen. Die psychologischen Aspekte der
Wahrheitsfindung gehen den wahren Wahrheitssucher nicht an.

In dieser Ausrichtung kniipft Bolzano — gegenldufig zum philoso-
phischen Trend der Zeit — an die vorkritischen Uberlieferungen der
abendliandischen Philosophiegeschichte an: Plato, Aristoteles, Schola-
stiker, vor allem aber Leibniz mit seinen « vérités» im Sinne der wahren
Sitze, welche gelten, ob sie gedacht werden oder nicht — das sind seine
Gewidhrsménner. Das bedeutet nicht, dass er Begriffe und Satze im
platonischen Sinne metaphysisch hypostasieren wiirde: die Objektivi-
tdt der Wahrheiten ist die der logischen Giiltigkeit, nicht des metaphy-
sischen Seins. Darin bereitete er den Weg der spiteren Marburger
Schule der Neukantianer, der Wiener Schule um Brentano, vor allem
aber der Phinomenologie Edmund Husserls vor: kein Zufall, dass die-
ser in ihm «einen der grossten Logiker aller Zeiten» sah und seine
Wissenschaftslehre als ein Werk bezeichnete, «das in Sachen der logi-
schen Elementarlehre» alles weit zuriickldsst, was die Weltliteratur an
systematischen Entwiirfen der Logik darbietet».’

Das objektivische Pathos Bolzanos geht so weit, dass er die Unab-
hangigkeit der Wahrheiten an sich nicht bloss dem menschlichen, son-
dern auch dem gottlichen Subjekt gegeniiber vertritt. Die Allwissenheit
Gottes biirgt dafiir, dass es, streng genommen, keine ungedachten

5 Logische Untersuchungen 1, 1900, 225.



J.M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 33

Wabhrheiten gibt: Gott denkt alles. Doch damit werden diese wahren
Sdtze nicht von Gott erst gesetzt. «Es ist nicht etwas wahr, weil es Gott
so erkennt; sondern im Gegenteile Gott erkennet es so, weil es so ist.»®
Hier wird die alte Uberlieferung des scholastischen Realismus mit sei-
nem Widerstand gegen den Voluntarismus aufgenommen. Die damit
verbundene theologische Problematik wird nicht reflektiert.

Wie gestaltet sich im Lichte der logischen Vorentscheidung die
Ontologie Bolzanos? Die ausfiihrlichste Darstellung seiner ontologi-
schen Ideen bietet seine — bereits zur Lebenszeit recht beliebte — Schrift
«Athanasia oder Griinde fiir die Unsterblichkeit der Seele». Das ist
kein Zufall. Denn die Problematik der Seele gehort ins Zentrum seines
Weltbildes. Die Seele ist eine einfache Substanz, also: das wahre,
unzerstorbare, eben unsterbliche Seiende. Man darf den Begriff der
Seele nicht bloss fiir die Welt der Menschen reservieren. Wohl ist der
Mensch die Seele im eminenten Sinne. Doch gerade von ihm her kann
man die «seelische Substanz» der Gesamtwirklichkeit voraussetzen. Es
gibt eigentlich keine Substanzen, die keine Elementarspuren seelischen
Lebens aufweisen wiirden. Wo sollte man hier die Grenzen ziehen — bei
Tieren, Pflanzen, Mineralien? Uberall sind, wenn auch noch so un-
deutliche Zeichen des Organischen oder wenigstens Organisierten (Kri-
stalle). In der Schopfung Gottes gibt es nichts ganz Unlebendiges.

Zum Leben gehort notwendigerweise die Aktivitdt. Im Unterschied
zu Leibniz — an dessen Monadologie die Bolzansche Ontologie zu-
nichst weitgehend erinnert — betont der Prager Denker die stindige
Kommunikation und Interaktion im Rahmen der Schopfung. Den Satz
Leibnizens, dass «die Monade keine Fenster hat», also von aussen her
unzuganglich ist, lehnt er kategorisch ab — vertritt sozusagen einen
«dialogischen», nicht «monologischen» Grundsatz.

Die seelischen Aktivitdten im Kosmos haben eine ganz bestimmte
Richtung: sie tendieren auf Hoheres, Vollkommeneres hin. Das gilt vor
allem eben von der menschlichen Seele. Ihr spricht Bolzano «endloses
Fortschreiten in der Vollkommenheit» zu. Zwar gibt es im menschli-
chen und kosmischen Leben auch gegenldufige Erscheinungen: wir
kennen Phinomene der Ermiidung, des Krifteverlustes, Vergehens.
Doch aufs Ganze gesehen (nicht nur aufs Ganze des Kosmos, sondern
auch aufs Ganze der Seele) gilt das Prinzip des Fortschreitens im

6 Wissenschaftslehre I, §25,d.



34 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

Bewusstsein. Weil daraufdie Ontologie Bolzanos vorziiglich baut, kann
er geradezu kategorisch formulieren: «Das Gesetz eines allmihlichen
Fortschreitens gilt fiir alle endlichen Wesen ganz ohne Ausnah-
me.»’

Darum kann Bolzano ein dusserst harmonisches, ja optimistisches
Panorama der Gesamtheit des Geschaffenen entwerfen (welches an
gewisse Schilderungen bei Comenius — allerdings ohne dessen Kontra-
punkt der Siinde - oder in unserer Zeit bei Teilhard de Chardin erin-
nert).8

So positiv, geradezu iliberschwenglich optimistisch wiirdigt Bolzano
unsere Welt: ein wahrer Kosmos, die gute, ja eigentlich — mit Leibniz
gesprochen, an den man stdndig erinnert wird — die bestmogliche
Schopfung.

Theorie und Praxis des allgemeinen Wohls

Die Logik und die Ontologie Bolzanos legen Fundamente fiir seine
Ethik. Thr galt sein Leben lang sein besonderes Interesse. Von Kind auf
war er im Suchen des «Allgemeinwohls» erzogen, ihm galt sein Bemii-
hen auf allen Gebieten des Lebenswerkes. Er zogerte nicht zu dussern,
dass seiner ganzen mathematischen und philosophischen Bemiihung
nur die vorbereitende Funktion zukommt, um auf verlisslicher Grund-
lage zum Eigentlichen vorzustossen: eben zum wirksamen Dienst am
allgemeinen Wohl. Seine drei ethischen Grundsétze weisen alle in diese
bestimmte Richtung: «Fordere das Allgemeinwohl!», «Gliicklich sein
und andere begliicken, das ist unsere Bestimmung», und «Ich soll fort-

7 Athanasia 115; in der Ausgabe von E.Winter, Ausgewihlte Schriften, 265.

8 «In unseren Augen ist Gottes Schopfung ein Inbegriff von Wesen, der keine Gren-
zen kennt, wie keine Grenzen im Raume, so auch keine der Zeit nach. Eine unendliche
Menge von Wesen erstreckt sich nicht bloss durch einen nirgends begrenzten und nir-
gends leer gelassenen Raum hin, sondern selbst jeden nur endlichen Teil dieses Raumes
erflillt eine unendliche Menge von Wesen;. .. Sie sind und dauern nicht bloss, sondern sie
wirken und wachsen und werden vollkommener, sie steigen von Stufe zu Stufe unauf-
horlich hdher hinan . .. Alle sind von dem weisen und giitigen Schépfer mit einem solchen
Masse urspriinglicher Krifte begabt und so zusammengestellt, dass sie das eine dem
anderen zur Entwicklung ihrer Krifte am meisten beforderlich sind und dass bei jeder
anderen Einrichtung das Ganze nur langsamer fortschreiten miisste.» Op. cit. ed. E. Win-
ter, 277f.



J.M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 35

schreiten». Das allgemeine Wohl, die sittlich begriindete Seligkeit und
moralischer Fortschritt: darum handelt es sich in einem verantwortli-
chen menschlichen Leben.

Seine besondere Bemiihung galt dabei — die Parallele zu seinen
logischen Untersuchungen ist nicht zu iibersehen — der Formulierung
des «obersten Sittengesetzes». Es lautet: « Wihle von allen mdglichen
Handlungen immer diejenige, die alle Folgen erwogen, das Wohl des
Ganzen, gleichviel in welchem Teil, am meisten begriindet.»® In die-
sem schlichten Satz sah Bolzano das Gesetz aller Gesetze. Es ist allge-
meingiiltig — und zwar in einem radikalen Sinne: alle verniinftigen
Wesen sind ihm untergeordnet, und zwar ausdriicklich: nicht nur Men-
schen, sondern auch Engel, ja Gott selbst. In seinem «Lehrbuch der
Religionswissenschaft» spielt es eine zentrale Rolle und wird von Bol-
zano ausfiihrlich und energisch gegen alle moglichen Kritiker vertei-
digt.

Was war fiir den Prager Denker an seiner « Entdeckung» so wichtig?
Er war iiberzeugt, dass hier die ethische Not der Zeit wirksam getroffen
wurde und dass sich daraus fliir moderne Menschen ein verlésslicher
Weg sittlicher Orientierung erschliesst. Zwei Gefahren werden in ihm
doch abgewehrt: einmal aller moralischer Subjektivismus und Relati-
vismus, jede Willkiir und Unverbindlichkeit, also die Versuchung, um
deren Uberwindung sich Immanuel Kant so dezidiert bemiihte. Doch
auch die andere Gefahr, ndmlich der Kantsche Formalismus als Gegen-
wehr gegen alle Selbstsucht, wird bei Bolzano aufgefangen: im Unter-
schied zum streng formalen kategorischen Imperativ ist das «oberste
Sittengesetz» materiell aufgefiillt und also lebensnidher. Es handelt sich
nicht bloss um rigorose Verpflichtung vor dem undefinierten Sitten-
gesetz, wie bei Kant, sondern eben: um das Gemeinwohl.

Allerdings wird die Ethik Bolzanos erst dann fruchtbar, wenn es ihr
gelingt, den Inhalt des Allgemeinwohls praktisch zu konkretisieren.
Doch das gelingt dem Prager Theologen weitgehend. Die sieben Bande
seiner «Erbauungsreden» sind eine wahre Fundgrupe fiir konkrete
Stellungnahmen des Vortragenden, der es in seinen Exhorten immer
wagt, die brennendsten Probleme anzusprechen, und zwar immer mit
klarer Parteinahme fiir die im jeweiligen Kontext Zukurzgekommenen
und Entrechteten. Dies ist etwa im Blick auf die soziale Frage der Fall.

9 Religionswissenschaft I, 236.



36 J.M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

Bolzano analysiert und verurteilt — vor Zuhorern, welche mehrheitlich
zu privilegierten Klassen zidhlten — die Missstdnde in Staaten, in wel-
chen «das vermeintliche Gliick einiger Weniger auf Verelendung von
Tausenden» miihsam aufgebaut wird. Er versucht immer wieder, seine
Studenten zum entsprechenden sozialen Umdenken anzuregen, denn —
gut aufklarerisch — der Teufel steckt in falscher, selbstsiichtiger, das
Allgemeinwohl zerstorender Erziehung.!?

In diesem Zusammenhang schirft Bolzano seine kritische Aufmerk-
samkeit auf ethnoethische Probleme seines Landes ein, konkret: aufdas
Zusammenleben von Tschechen und Deutschen in Béhmen. Im Zeit-
alter des antretenden romantisch-verfarbten Nationalismus betont er
Grundsitze eines humanistisch orientierten Landespatriotismus.
Nicht die Sprache, sondern das gemeinsame Humanum ist entschei-
dend, und daher ein gerechtes Zusammenleben der Volker im Suchen
nach dem Allgemeinwohl. In der gegebenen Situation bedeutet das eine
klare Parteinahme fiir die weitgehend Entrechteten und Diskriminier-
ten im Lande, also fiir das tschechische Volk. Tatsdchlich zieht der
Deutschbohme Bolzano (der allerdings gerade unter den tschechischen
Studenten viel Sympathie und Nachfolger fand) solchen Schluss.!!

Es bleibt nicht bloss bei schonen Reden und Predigten. Bolzano
engagiert sich nach seinen Moglichkeiten — die allerdings fiir den scharf
beobachteten, verdiachtigten Mann recht klein waren — auch in prak-
tischen Schritten und Massnahmen. Er begriindet Sparkassen fiir Land-
arbeiter, Schulen fiir deren Kinder, setzt sich fiir den Bau gesiinderer
Arbeiterwohnungen ein. Im Jahre 1847 legt er «Praktische Vorschlige
zur Beseitigung des Elends, das im grossen Teil der Prager Bevolkerung
um sich greift», vor. Was ihn dazu fiihrt, zeigt er in Briefen an seine

10 «Ist es da ein Wunder, wenn selbstsiichtig erzogene, von ihrer herrschenden Klas-
senzugehorigkeit durchdrungene Menschen mit grésslicher Kélte zur Unterdriickung
von ganzen Volkerschaften und zur Verspritzung des Blutes von Millionen, Pline ent-
werfen und ausfiithren konnen ?», Erbauungsreden 1. Band, Prag 1849, 48.

' «Sind nicht die Grossen und Vornehmen im Lande, sind nicht die Reichen und
Begiiterten im Leben alle, alle nur eins von Beiden, entweder geborene Deutsche oder gar
Auslédnder, oder doch solche Personen, die, weil sie langst schon die bohmische Sprache
und Sitte abgelegt, den Deutschen beigelegt werden? Lebt nicht der bohmisch-spre-
chende Teil der Bewohner des Landes durchgingig nur in einem bedauernswiirdigen
Zustand der Armut und Unterdriickung ? Und was das Emporendste ist: hat man diesem
Teil der Bevolkerung nicht allerorts zu seinen Vorgesetzten Personen gegeben, die Deut-
sche sind oder den Deutschen angehoéren ?» Erbauungsreden, 2. Band, Prag 1850, 163.



J.M.Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 37

Schiiler — das Unbehagen am allgemeinen Zustand der sozialen Din-
ge,wie man heute sagen wiirde: am System. «Das eben ist das Schlimm-
ste: Wir schiessen niemanden tot und priigeln nicht zu Tode. Aber
Tausende lassen wir in finstere Locher gesperrt, an eine ithre Gesund-
heit zerstorende Arbeit gefesselt, durch Hunger und Kalte, durch Kum-
mer und durch schweres Herzeleid so tief herabkommen, dass keine
menschliche Kunst sie mehr zu retten vermag vor einem grésslichen
Tode! Darum Fluch unserer biirgerlichen Verfassung, wie sie auch
immer heissen moge, ob absolute Monarchien, ob konstitutionelle
Staaten, ob Republiken oder Aristokratien, oder wie sonst sie sich
nennen maogen » 12 ‘

Man muss dem Realismus dieser Analyse eines Idealisten Respekt
zollen: er sieht — wie spiter mit konsequentem Scharfsinn Marx —, dass
das Problem in sozialen, nicht primér politischen Verhaltnissen steckt.
Doch auch die Staatsordnung ist von Bedeutung. Dazu &dussert sich
Bolzano in seiner kleinen, von ihm besonders geschitzten Schrift « Vom
besten Staat». Es ist eine Schrift im Geiste der «utopischen Sozialisten»
(deren Werke, etwa die von St.Simon und Cabet, er aufmerksam ver-
folgte). Sie wird vom Pathos eines aufkldrerisch-revolutiondren Refor-
mismus getragen. Er wird recht tief angesetzt: bei den Eigentumsver-
héltnissen. Nicht das Eigentum als solches wird in Frage gestellt, wohl
aber dessen hemmungsloses Aneignen und Vererben. Darum ist durch
gesetzliche Massnahmen Ausgleich in der sozialen Hierarchie anzu-
streben. Zum entscheidenden Subjekt des Eigentums soll zuletzt der
Staat werden, vor allem dort, wo es sich um allgemein nétige Giiter
handelt. Der Staat wird dann fiir elementare Bediirfnisse der Bevolke-
rung sorgen, zum Beispiel im unentgeltlichen Gesundheitsdienst. Be-
sondere Aufmerksamkeit soll die Gesellschaft den Arbeitsverhiltnis-
sen widmen, indem fiir die Vollbeschéftigung der Bevolkerung nach
Moglichkeit gesorgt wird. Die Arbeit ist die Pflicht des Biirgers,
zugleich sein Recht, und zwar jede gesellschaftlich niitzliche Arbeit,
ganz betont auch die oft unterschitzte «minderwertige» Tatigkeit.
Auch fiir die menschenwiirdigen Arbeitsbedingungen soll der «ideale
Staat» sorgen.

Sicher, die eindriickliche reformatorische Stimme Bolzanos blieb —
wie die Stimmen anderer Utopisten — die eines Rufers in der Wiiste.

12 Brief an Fesl vom 28.3.1848; zitiert bei E.Winter, Bolzano, 238.



38 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B.Bolzanos

Doch sie waren deshalb keineswegs liberfliissig. Sie zeigten Richtung
und Linie ethischer Verantwortung filir ein waches soziales Engage-
ment; und sie zeugten davon, dass es dem Denker des «allgemeinen
Wohls» um mehr als allgemeine Ideale ging.

Religionsphilosophie und Reformkatholizitét

Wir wenden uns dem dritten Komplex des Lebenswerkes Bolzanos
zu, dem religionsphilosophisch-theologischen. Kein Zweifel, auf die-
sem Gebiet schlug das Herz des Prager Denkers. Seit der Zeit, in wel-
cher er sich fiir das Studium der Theologie entschied, sah er in dem
religionsphilosophischen Bemiihen seine eigentliche Sendung. Inmit-
ten seines intensiven mathematisch-logischen Studiums sehnt er sich
«nach der Zeit, wo ich mich wieder der Religionswissenschaft werde
widmen konnen»'3’. Und in seiner letzten Willenserklirung vom
3.5.1846 wird diese Einstellung noch einmal eindriicklich sichtbar:
«Das bei weitem Wichtigste, das ich an diesem Orte zu erkldren habe,
besteht darin, jedem, dem dieses Blatt zu Gesichte kommt, zu versi-
chern, dass ich von meiner Jugend an bis in mein gegenwartiges Alter
das Nachdenken iiber Gott, Unsterblichkeit und Offenbarung als die
Hauptaufgabe meines Lebens betrachte.» !4

Der hohe Stellenwert der religionsphilosophischen Aufgabe ergibt
sich fiir Bolzano einmal aus der objektiven Bedeutung der religiosen
Themen fiir die Sinngebung und Gliickseligkeit des menschlichen
Lebens: ohne religioses Fundament gerdt unser Menschsein in unbe-
friedigende, fiir einen tief denkenden Menschen zuletzt unertragliche
Schwebe. Dies gilt allgemein. Doch dariiber hinaus sieht der Prager
einen zusétzlichen Grund fiir die besondere Bedeutung gerade dieser
Bemiihungen in der geistigen Situation der Zeit. Sie wird von zwei
Seiten bedrohlich: einmal weiss sich Bolzano den riickwartsorientier-
ten Schatten einer aberglaubischen und autoritdren Religion der vor-
josephinischen Zeit ausgesetzt, so wie sie in der schwiilen Atmosphire
des Vormaérz wieder verstarkt wurden. Andrerseits droht —zum Teil als
Reaktion auf die unglaubwiirdige konservative Religiositit — eine irre-

13 Im Brief an den Freund Prihonsky, in: E.Winter, Der B6hmische Vormirz in
Briefen B.Bolzanos, Berlin 1956, 127.
14 Zitiert bei E.Winter, Bolzano, 247f.



J.M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 39

ligidse, skeptisch-religionskritische, ja atheistische Mentalitit, vor al-
lem unter der Intelligenz. Man kann Bolzano kaum verstehen, ohne
dass man diesen «Sitz im Leben» seiner Bemiihungen — diesen «Zwei-
Fronten-Kampf» inmitten der kontroversen Stromungen der Zeit —
beriicksichtigt. Hier wollte er seinen Beitrag leisten.

Wie? In einem Schreiben an den Schweizer Religionsphilosophen
J.P. Romang versucht er, seinen Standpunkt zu erkldren: «Sollte ich
das Wesentliche, wodurch sich meine religionsphilosophischen Be-
griffe von anderen unterscheiden, mit einem Wort bezeichnen: so
mochte ich sagen, dass ich mit grosserer Sorgfalt, als es noch sonst
insgeheim geschehen, danach gestrebt habe, mir alles, was ich denke,
zur moglichst grossen Klarheit und Deutlichkeit zu erheben.»!* Die
logischen Untersuchungen — ja selbst die mathematischen Studien —
Bolzanos haben darin ihre letzte Zielsetzung: sie liefern Voraussetzun-
gen, um angesichts der verworrenen geistesgeschichtlichen Situation
eine verlésslichere Basis fiir religionsgeschichtliche Orientierung und
damit zur Uberwindung der Krise zu bieten.

Diese Akzentuierung bedeutet nun keineswegs, dass die Religion
primdr logisch, als System der theoretischen Gedanken, fassbar wire.
Im Gegenteil: es handelt sich um eine eminent praktische Angelegen-
heit. Bolzano kommt hier eher in die Nachbarschaft Kants als in die der
aufkldrerischen Rationalisten. Die Religion ist ihm per definitionem
die «Gesamtheit aller Lehren und Meinungen eines Menschen, die
seine Tugend und Gliickseligkeit beeinflussen»'¢. Das ist eine bewusst
breite Definition — auch ein Atheist konnte in diesem Sinne als ein
«religioser Mensch» betrachtet werden, denn jeder Hinweis auf Gott
wird bewusst unterlassen. Zugleich hat aber diese Definition eine ein-
deutige ethische Tendenz: nur sittlich relevante Aussagen konnen als
legitim religios betrachtet werden — also nicht beliebige Sitze etwa
naturwissenschaftlichen oder rein spekulativen Charakters. Damit ent-
lastet Bolzano fiir seine Zeitgenossen die intellektuelle Biirde des fun-
damentalistisch-abergldubischen Erbes, wie es in der Kirchenge-
schichte angesammelt wurde. Er dussert sich in dieser Hinsicht ganz
freimiitig: « Wenn ich unter den Sitzen, die mir katholische Theologen
iibereinstimmend als Dogmen schildern, einen Satz finde, von wel-
chem ich bei allem Bemiihen um Erfassen seines moralischen Nutzens

15 Zitiert in Ausgewihlte Schriften, hg. von E.Winter, 38,
16 Religionswissenschaft I, 3.



40 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

nicht zu finden vermdchte, wozu er mir sei: dann wiirde ich solchen fiir
mich gleichgiiltigen Satz nicht fiir einen Bestandteil der Religion halten
und wiirde nicht glauben, dass ich zu dessen Annahme verpflichtet
sei.»!'7 Er weiss sich in dieser Einstellung Jesus nahe, denn «der gott-
liche Griinder des Christentums predigte... fast immer nur Mo-
ral.» 18

Die programmatisch ethizistische Ausrichtung hat zugleich die
andere Seite: sie ermoglicht Bolzano, manches zu rezipieren, was ihm
zwar intellektuell Miihe macht, jedoch vom sittlichen Standpunkt her
einleuchtet. In solchem Fall ist im Verhalten der Uberlieferung gegen-
tiber durchaus Grossziigigkeit am Platz. Selbst wenn es sich zeigen
liesse, dass irgendeine christliche Lehre im buchstiblichen Sinne wi-
derspriichlich sei, so ergdbe sich daher nicht das Geringste gegen ihre
Verniinftigkeit, wenn sie nur moralisch niitzlich wire. Aus solchem
Widerspruch wiirde hochstens resultieren, dass wir solche Lehre nicht
buchstéblich auffassen sollten, sondern dass sie in die Klasse bildhafter
Lehren gehort. 19

Hier stossen wir auf einen recht typischen —und recht befremdenden
— Aspekt der Religionsphilosophie Bolzanos. Seine entschlossene
Uberordnung sittlicher Gesichtspunkte allem anderen gegeniiber er-
moglicht thm eine Hermeneutik dogmatischer Aussagen, welche mit
den biblischen und dogmatischen Inhalten zum Teil recht willkiirlich,
jedenfalls unverbindlich umgeht. Biblische und dogmatische Texte
konnen ruhig gegen den Strich gebiirstet werden — wenn nur die Biirste,
die man gebraucht, eine moralische ist.

Bolzano geht in dieser Richtung so weit, dass er — und zwar in
verschiedenen Schriften und Variationen - eine ganze Theorie von der
«Niitzlichkeit des Irrtums» und der «Pflicht der religiosen Selbsttau-
schung» entwirft. Es gibt nach thm Vorurteile, welche zur padagogi-
schen Okonomie des Menschengeschlechts gehoren. Bolzano meint
damit Vorstellungen, die an sich unrichtig sein konnen, aber in
bestimmter Situation menschliches Wohl wirksamer fordern als iiber-
stlirzte Aufklarung. Es wire ein blinder Eifer, hier «ohne Riicksicht auf
Verluste» eine tabula rasa zu machen. Ubrigens gilt dies nicht nur von
menschlicher, sondern auch von gottlicher Okonomie: Auch die Offen-

17 Uber die Perfectibilitit des Katholizismus, Leipzig 1845, 110.
18 Religionswissenschaft 1, 7.
19 Religionswissenschaft III, 99.



J.M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 41

barung Gottes ist in diesem Sinne zu verstehen: sie braucht nicht
buchstidblich, vom Standpunkt der aufgekldrten Vernunft, wahr zu
sein. Sie kann irren, und trotzdem kann sie uns Nutzen bringen, wenn
sie unser Wohl fordert. Jedenfalls «braucht sich Gott bei seiner Offen-
barung nicht bloss auf objektive Wahrheit beschrinken, sondern kann
auch niitzliche Tauschungen beiziehen» 20,

Aufder subjektiven Ebene entspricht diesem objektiven Sachverhalt
das Recht, ja sogar die Pflicht zur Selbsttduschung. Zwar ist jeder
Mensch verpflichtet, nach Wahrheit zu streben, aber diese Verpflich-
tung gilt nicht unbedingt, sondern ist dem Interesse des allgemeinen
Wohls untergeordnet.2! Man darf nicht vergessen, dass «es auch Wahr-
heit sei, am rechten Ort zu irren»22. Es ist eine «besondere Kunst und
grosse Wahrheit darin, sich selbst in rechter Zeit und am rechten Ort zu
tduschen» 23,

Diese Jetzten Worte trug Bolzano in einer Rede iiber Phil 3,8-16
vor, im leidenschaftlichen Versuch, den Wert katholischer Religion um
jeden Preis — gerade auch um den Preis einer sittlich gebotenen Selbst-
tduschung — zu rechtfertigen. Er schliesst sein Argument mit folgender
rhetorischer Uberlegung: «Auch wenn das Christentum ohne jedes
tragende Fundament wire und wenn im zukiinftigen Leben die Hoft-
nungen nicht erfiillt wiirden, die es uns in diesem Leben macht: den-
noch selig sind die Menschen, die als Christen leben. Ihr Glaube, auch
wenn er Torheit und Tauschung war, brachte er ithnen nicht seligste
Wirkung der Wahrheit? Erleichterte er thnen nicht Erfiillung aller ihrer
Pflichten ? Versiisste er nicht ihren Lebensgenuss und milderte er nicht
jeden ihren Schmerz? Starben sie nicht mit Freude und Vertrauen in
der Hoffnung des kiinftigen Lebens7»24

20 Zit. bei E.Winter, Religion und Offenbarung in der Religiongsphilosophie B. Bol-
zanos, 1932, 1121,

21 Dariiber predigte Bolzano seinen Studenten: «Siehst Du, dass eine auch noch so
richtige Entdeckung dem Zweck der Tugend und Gliickseligkeit eher nachteilig, als
beforderlich wére, so ist es Dir nicht nur erlaubt, sondern selbst Deine Pflicht, jene
Entdeckung zu verhindern. Siehst du, dass eine, zwar an sich unrichtige Vorstellung,
doch iiberaus tauglich ist, um Deinen Tugendeifer nur noch mehr anzufachen, Dich in
Versuchung zu stdrken und Dir das Leben heiter zu machen, ja, zweifle nur keinen
Augenblick daran, dass es Dir erlaubt und sogar Pflicht sei, Dir diese Vorstellung anzu-
gewoOhnen.» Erbauungsreden IV, Prag 1852, 43f.

2 A.a.0.

2 Erbauungsreden 1V, 45.

2 A.a.0.



42 J.M.Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

Man darf diese Sitze nicht missverstehen: es handelt sich um rhe-
torische Fragen. Bolzano selbst war von der Wahrheit des ewigen
Lebens zutiefst liberzeugt. Sein Anliegen hier ist offenbar, die zogern-
den und zweifelnden Zeitgenossen «dennoch» von der guten Sache des
Christentums zu iliberzeugen — auch wenn dies fiir sie zunéchst einen
intellektuellen Kraftakt kosten wiirde: der Kraftakt lohne sich — das ist
wohl der Sinn von Bolzanos Bemiihen, also eine apologetische Ziel-
setzung. Trotzdem iiberraschen solche Sdtze — und befremden. Sie
liberraschen bei einem Denker, welcher in seiner Logik so eindeutig die
«Wabhrheiten an sich» in den Vordergrund stellte, also die strenge, die
erhabene Objektivitit und Souverdnitdt der Wahrheit. Im Bereich der
Religion setzt er offenbar andere Akzente, entwickelt Tendenzen zu
einem Pragmatismus des religiGsen Glaubens. Bereits einigen seiner
Zeitgenossen war dies unheimlich, sie wiesen ihn auf die Gefahr eines
«Fiktionalismus» hin, einer « Als-ob-Philosophie» (wie sie spater dann
entwickelt wurde). Es gab viele solche Tendenzen in der Zeitgenossen-
schaft — unter den Romantikern mit ihren «pia fraus», unter den Reli-
gionsphilosophen des Gefiihls und der Lebensinteressen. Die meisten
davon waren apologetisch orientiert, auf Ehrenrettung der Religion im
Zeitalter ihrer « Verachtung unter den Gebildeten» aus. Doch konnte
solche Strategie wirklich helfen? Kaum. Denn bald wurden scharfe
Riickfragen gestellt — und gerade solche «entlastenden Mandver» einer
«Als-ob-Mentalitdt» als unglaubwiirdig und kurzsichtig entlarvt.?s

Im Zusammenstoss mit solcher radikalisierter Religionskritik
konnte die zweideutige hermeneutisch-religionsphilosophische Posi-
tion Bolzanos auf die Dauer kaum bestehen —und zwar nicht bloss vom
atheistischen Standpunkt aus, sondern auch in der Perspektive der vom
objektiven Wahrheitspathos getragenen logischen Bemiihungen Bolza-
nos selbst.

25 Ich denke da an Feuerbach, welcher bald danach gerade an diesem Punkt ansetzte —
und zwar mit einer mit Wahrheitspathos vorgetragenen atheistischen Konsequenz:
«Schein ist das Wesen der Zeit, Schein unsre Politik, Schein unsere Sittlichkeit, Schein
unsre Religion, Schein unsre Wissenschaft... Sittlich, ja autorisiert und honoriert ist die
heuchlerische Verneinung des Christentums, welche sich den Schein der Bejahung des-
selben gibt... Sittlich ist das Spiel der Willkiir mit dem Christentum, welche den einen
Grundartikel des christlichen Glaubens wirklich fallen, den anderen aber scheinbar
stehen lisst . .. kurz, sittlich ist nur die Liige, weil sie selbst das Ubel der Wahrheit oder —
was jetzt eins ist — die Wahrheit des Ubels umgeht, verheimlicht.» L. Feuerbach, Das
Wesen des Christentums, Reclam, o0.J., 32f.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 43

Wie gestaltet sich nun konkret, materiell, Bolzanos Religionsphilo-
sophie und Dogmatik? Der dritte und vierte Band seines « Lehrbuches
der Religionswissenschaft» bieten eigentlich einen Entwurf katholi-
scher systematischer Theologie. Hier behandelt Bolzano die wichtig-
sten Stiicke kirchlicher Uberlieferung. Er bemiiht sich dabei um weit-
gehende Rezeption des dogmatischen Lehrgutes, allerdings — und ver-
stindlicherweise — in seiner charakteristischen Akzent- und Ziel-
setzung.

Als Beispiel erwidhne ich seine Christologie. Sie wird auf klassischen
Dogmen aufgebaut, behandelt die «wahre Gottheit» und die «wahre
Menschheit» Jesu Christi. Doch das eigne Interesse des Denkers gilt
ohne Zweifel der menschlichen Seite der Menschwerdung Gottes. So
betont er auffallenderweise, dass der grosse Nutzen der Inkarnation
darin besteht, dass wir erkennen diirfen, dass «unsere menschliche
Natur, obwohl durch den Fall verdorben, doch fihig sei, eine sehr hohe
Vervollkommnung zu erreichen»26. Jesus Christus selbst ist ihm dann
vor allem das «Ideal menschlicher Vollkommenheit»??. Dies gilt von
seiner Lehre, dies gilt von seinem sittlichen Verhalten: «Der Sohn
Gottes, welcher Mensch wurde, war der erste Lehrer und Begriinder des
vollkommensten religiosen Systems, dessen der menschliche Geist
fahig war.» Und: «Der Gottmensch gab uns in seinem Lebenswandel
das Beispiel menschlicher Vollkommenheit.»2® Erst an dritter Stelle
erwahnt Bolzano die Siindenvergebung, die durch das Opfer Christi
geschieht.

Dies ist ein Christusbild im Geiste der Aufklirung, und auch bei
Behandlung anderer theologischer Partien wird die aufkldrerische Ten-
denz dieser Dogmatik recht klar. Der Lobpreis der guten Schépfung
Gottes; das Pathos der Unsterblichkeit; der Ausblick zum unwider-
stehlichen Fortschritt, wie auf Erden, so auch im Himmel: diese Akzen-
te, die wir bereits aus seiner «Athanasia» kennen, sie bestimmen sein
Lehrbuch der Religionswissenschaft. Das allgemeine, das Allchrist-
liche, oder eher: Allreligiose — im Sinne der Aufkliarung — domi-
niert.

Doch verstand sich dieser Religionsphilosoph zugleich als Theologe

26 Erbauungsbiichlein fiir die Gebildeten unter den katholischen Christen, Wien
1850, 48.

27 Religionswissenschaft II, 147.

28 Religionswissenschaft IV, 79.



44 J M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

einer bestimmten Konfession: der katholischen. Bolzano ist durchaus
Okumenisch gesinnt. Doch seine Wurzeln liegen im katholischen Bo-
den, ihm weiss er sich primér verpflichtet und ergreift folgerichtig in
gelegentlichen kontroverstheologischen Fragen fiir katholische Posi-
tion Partei.?®

Es ist allerdings ein Katholizismus sui generis, der Bolzano vor-
schwebt. In der Bezeichnung «romisch-katholisch» betont er eindeutig
den zweiten Teil. Rom ist ihm, als gutem Josephinisten, recht unheim-
lich. «Die Ultramontanen verachte ich und freue mich, wenn sie mich
lastern, erschrike, wenn sie mich lobten», schreibt er in einem person-
lichen Brief an Fesl 1845.3% Die sich bereits damals abzeichnenden
Tendenzen auf ein Unfehlbarkeitsdogma hin sind thm zuwider.3!

Doch nicht nur Rom, der Papst und die Hierarchie, sondern auch in
ihren anderen Komponenten ist die katholische Kirche reformbediirf-
tig. In Bolzanos «letztem Willen» kommt dieser Zug seiner Katholizitét
zusammenfassend zum Ausdruck, indem er seine Uberzeugung dus-
sert, «dass die reine Lehre der Kirche durch eine Menge irriger und zum
Teile sehr schadlicher Volksvorurteile sowohl als Schulmeinungen als
auch durch Schulmeinungen verunstaltet werde..., dass besonders in
unserer jetzigen Zeit eine Verbesserung der Kirche an Haupt und Glie-
dern ein mit jedem Jahre dringender werdendes Bediirfnis sei, in dessen
Nichtbefriedigung der vornehmste Grund davon liegt, dass die getrenn-
ten christlichen Parteien nicht ldngst schon in den Schoss der Kirche
zurilickgekehrt sind, und dass so viele tédglich sich von ihr lossa-
gen...» 3

Man merke: aus 0kumenischem und missionarischem Interesse tut
die Reform der katholischen Kirche not. Doch ist diese Kirche iiber-
haupt reformfidhig? Bolzano sieht vor sich natiirlich kein so freies Feld
fiir Reformen wie seine Freunde und Vorginger im Josephinismus.
Trotzdem glaubt er an die Moglichkeit der Reform. Einen bewegenden
Ausdruck dieses Glaubens bietet seine umfangreiche Korrespondenz
mit dem Freund Stoppani zum typischen Thema «Uber die Perfecti-

2 So etwa beziiglich der beiden entscheidenden Akzente der Reformation, sola fide,
sola gratia.

30 Zit. in: Ausgewdhlte Schriften, hg. von E. Winter, 45.

31 «Ich glaube nun mal wie an keine papstliche, so auch an keine Prissnitzsche
Infallibilitdt.» A.a.O., 46.

32 7Zit. bei E.Winter, Bolzano, 248 f.



J M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 45

bilitdt des Katholizismus». Stoppani ist skeptisch, Bolzano von der
Moglichkeit eines Reformkatholizismus als des Christentums der Zu-
kunft, in welchem alle Glaubigen ihre geistige Heimat finden konnten,
zutiefst iiberzeugt. Er bemiiht sich, theoretisch und praktisch, ihm
gangbare Wege vorzubereiten.

Bolzano hat sich mit seinen Reformidealen und -vorschlidgen nicht
durchgesetzt, obwohl er in seinem letzten Lebensjahr noch ein Auf-
baumen des Josephinismus in B6hmen im Revolutionsjahr 1848 mit-
erlebte — allerdings auch dessen Riickschlag. Zu stark war der Wider-
stand von aussen, die gegenldufige Tendenz der Zeit: einige Erwartun-
gen der Reformisten wurden erst am Zweiten Vaticanum erfiillt, andere
bleiben unverwirklicht (so etwa seine Vorschlidge zur Aufhebung des
Pflichtzolibats). Doch vielleicht ist auch das andere zu bedenken: zu
schwach war die theologische Grundlage, die Bolzano fiir die Reform
vorgelegt hat, zu sehr an den Zeitgeist angelehnt, zu wenig auf die
biblischen Fundamente der Kirche abgestiitzt. Die vorbildlich gestellte
Aufgabe, ndamlich zwischen der Scylla einer unglaubwiirdig geworde-
nen konservativen, und der Charybdis des irreligiésen Bruchs mit dem
Christentum den «schmalen Weg» zur glaubwiirdigeren Form des
Glaubens inmitten der modernen Welt zu suchen, konnte von der
schillernden Basis jener Religionsphilosophie her kaum bewiltigt wer-
den.

Trotzdem: die Aufgabe bleibt, die Zielsetzung imponiert. Es gibt viel
von Bolzano zu lernen. Aus seinem unbestechlichen, «aufrechten
Gangy, in einer Zeit, wo so viele sich duckten und Kompromisse
schlossen. Und aus den reichen Friichten des so intensiven, vielschich-
tigen Lebenswerkes. Die Anstrengung des Begriffs in seinen logischen
Untersuchungen; das Pathos der Hingabe an das allgemeine Wohl in
seiner Sozialethik; die Sehnsucht nach einer glaubwiirdigeren, verbes-
serten Kirche in seiner Theologie: die Grundakzente des Lebenswerkes
Bernard Bolzanos bleiben in aller Zeitbedingtheit ihrer jeweiligen
Durchfiihrung lebendig und anregend.

Jan Milic Lochman, Basel



	Das philosophisch-theologische Lebenswerk Bernard Bolzanos

