
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 1

Artikel: Das philosophisch-theologische Lebenswerk Bernard Bolzanos

Autor: Mili Lochman, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das philosophisch-theologische Lebenswerk
Bernard Bolzanos

Der böhmische Vormärz brachte nicht viele Denker europäischen
Formats hervor. Obwohl seit den josephinischen Reformen Ansätze

zum freieren geistigen Leben sichtbar wurden, etwa in den (allerdings
bald wieder hart bedrängten) Kreisen des Reformkatholizismus,
welcher gerade in Böhmen relativ stark war; obwohl seit dem Toleranzpatent

1781 selbst für Gruppen, welchen vorher für 150 Jahre jedes
Lebensrecht abgesprochen wurde (wie etwa tschechischen und mährischen

Protestanten), ein bescheidener Neuanfang ermöglicht wurde:
die sozialen, politischen und kirchlichen Verhältnisse gestalteten sich
weiterhin repressiv. Geistigen Vorstössen wurden enge Grenzen
gesetzt. Doch selbst unter solchen Bedingungen dachte und wirkte hier
ein Denker, welchem bis heute - 200 Jahre nach seiner Geburt am
5. Oktober 1781 - europäische Bedeutung nicht abgesprochen werden
kann: Bernard Bolzano.1

Aufrechter Gang

Bolzano wuchs in einer deutschböhmischen Familie eines Prager
Kunsthändlers italienischer Abstammung auf. Er blieb sein ganzes
Leben lang mit seinem Land und seiner Stadt Prag verbunden - und
zwar nicht aus Not, sondern aus persönlicher Entscheidung.

Bereits in seiner Schulzeit trat seine verblüffende mathematische
Begabung zutage. Als Lebensberuf wählte der junge Bolzano jedoch
Theologie. Er machte sich die Entscheidung nicht leicht, sondern hatte
mit manchen Glaubens- und Berufszweifeln zu kämpfen. Vor allem der
Gedanke an das Pflichtzölibat des Priesters erschreckte ihn. So fing er
sein Studium mit einer reservatio mentalis an, in der Hoffnung, dass

sich die offenen Fragen seiner Berufswahl im Verlaufder theologischen
Arbeit klären würden. Dies ist dann auch tatsächlich im letzten Jahr des

Studiums geschehen, und zwar auf eine für Bolzano typische Art und
Weise. Sein Professor der Pastoraltheologie, Mika, äusserte einmal die
Meinung, «dass eine Lehre wohl schon gerechtfertigt sei, sobald man

1 Der Aufsatz fusst vor allem auf meinem unfassenderen tschechischen Werk
Duchovni odkaz obrozeni - Dobrovsky, Bolzano, Kollâr, Palacky, Praha 1964.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 29

nur zeigen könne, dass uns der Glaube an sie gewisse sittliche Vorteile
gewähre». Da ging dem angefochtenen Studenten ein ermutigendes
Licht auf.2 Das hiess doch: die kritisch-intellektuellen Einwände gegen
die Glaubensartikel kann man überwinden, wenn deren moralischer
Wert einsichtig gemacht werden kann. Die Überlegung half Bolzano,
die Priesterweihe mit Erleichterung und innerer Freude anzustreben
und zu empfangen.

Sein Eifer wurde noch verstärkt, als sich ihm bald nach der Weihe
eine unerwartete Möglichkeit anbot: auf kaiserlichen Wunsch wurde
an der philosophischen Fakultät ein besonderer Lehrstuhl für katholische

Religion errichtet. Der zu wählende Professor wurde beauftragt,
die gute Sache des Christentums vor skeptischen Studenten überzeugend

zu vertreten. Bolzano bekam diesen Lehrstuhl und stürzte sich mit
ganzem Elerzen in die Arbeit. Er hielt regelmässige «Exhorten» und
betreute seine Hörer auch seelsorgerisch. Nach anfänglichem Zögern
der Studenten (denen das neue Pflichtfach nicht gerade behagte) wurde
ihm in der freimütigen Art, mit welcher er die Aufgabe ergriff, im
vorbildlichen Eingehen auf umstrittene Fragen und Zweifel der
Studenten, ein einmaliger Erfolg beschieden. Die sieben Bände der
«Erbauungsreden» belegen diese Tätigkeit.

Bald kam es allerdings zu Spannungen und zu Konflikten - nicht mit
den Studenten (und der breiteren Öffentlichkeit, die seine Reden
interessiert verfolgte), sondern mit kirchlichen und staatlichen Autoritäten,
welchen der Freimut Bolzanos verdächtig wurde. Der junge Professor
wurde immer wieder denunziert - und zuletzt, obwohl ihm der Erz-
bischof recht wohlwollend entgegentrat, auf Druck der Konservativen
nach einigen Jahren abgesetzt. Einige seiner Texte wurden auf den
Index gesetzt und er selbst, relativ jung, mit reduziertem Gehalt
pensioniert. Das war ein Schlag, weil die für ihn persönlich so befriedigende
Tätigkeit unterbunden wurde. Andererseits konnte sich Bolzano - dessen

Gesundheit recht schwach war - nun seinen denkerischen Aufgaben

widmen, und zwar sowohl auf dem Gebiet der Mathematik (er
wurde später zum einflussreichen Sekretär der zuständigen Abteilung
der Böhmischen Akademie der Wissenschaften und zu einem der

2 Er sagt dazu in seiner Selbstbiographie: «Nun wurde mir nämlich mit einem Male
klar, dass es sich in der Religion, besonders in einer göttlichen Offenbarung, so gar nicht
darum handle, wie eine Sache an sich beschaffen sei, sondern vielmehr nur darum, was
für eine Vorstellung von ihr für uns die erbaulichste ist.» (Ausgewählte Schriften, hg. von
E.Winter, Berlin/Ost 1976, 67.)



30 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

bedeutendsten europäischen Mathematiker überhaupt) wie auch auf
dem Gebiet der Religionswissenschaft und der Sozialethik.

Die wichtigsten Schriften aus dieser Zeit sind - neben den rein
mathematischen wie «Paradoxien des Unendlichen» (Leipzig 1851) -
das grossangelegte logische Werk «Wissenschaftslehre» (1.-4. Band,
Sulzbach 1837), sein religionsphilosophisches Werk «Athanasia oder
Gründe für die Unsterblichkeit der Seele» (Sulzbach 1827) und das

andere vierbändige Werk «Lehrbuch der Religionswissenschaft»
(1.-3. Band, Sulzbach 1834). Die meisten Bücher durften nicht in den
Ländern der österreichischen Monarchie, sondern nur im Ausland
erscheinen, aber sie wurden unter den Freunden - trotz der Anklagen
des päpstlichen Nuntius gegen «perversa Bolzani scripta» - vor allem
in Böhmen doch unter der Hand eifrig gelesen. Ein noch riskanteres
Gebiet betrat Bolzano in seinen erstaunlich fortschrittlichen sozialethischen

Schriften wie etwa «Vom besten Staat», wo er sich als «utopischer

Sozialist» profilierte. Und auch eine ganze Reihe von kirchen-
reformerischen Schriften wäre zu nennen, darunter etwa seine
Korrespondenz mit dem Freund Stoppani «Über die Perfectibilität des

Katholizismus».
Obwohl Bolzano in den letzten Jahrzehnten seines Lebens nicht

mehr direkt öffentlich wirken konnte, bildete sich um ihn herum ein
geistreicher Kreis der «Bolzanisten». Das Erbe des Josephinismus blieb
lebendig - trotz den mächtigen gegenläufigen Tendenzen und in manchen

Fällen direkten polizeilichen Massnahmen (so wurde etwa seinem
Schüler Fesl ein Prozess gemacht). Besonders im Jahre 1848 wurden
neue Hoffnungen aufReform durch revolutionäre Ereignisse geweckt:
manche Bolzanisten standen an der Front der radikalen Reform, und
der Meister unterstützte sie mit aller Entschiedenheit. Doch die
Revolution wurde gebrochen. Einmal mehr wurden die Erwartungen
Bolzanos enttäuscht. Dazu verschlechterte sich sein Gesundheitszustand

zur letzten Krise. Am 18.12.1848 ist er gestorben und wurde drei Tage
später unter grosser Beteiligung der Prager Bevölkerung - der deutschen
und der tschechischen - begraben. Der bedeutende tschechische
Journalist und Volkstribun Karel Havlicek - selbst ein Bolzanoschüler -
schrieb in den «Nârodni noviny» (Nationalzeitung) einen bewegenden
Nekrolog. Darin steht der gute Satz: «Sein schönstes und dauerndstes
Denkmal ist, dass die freiheitliche Geistesbewegung in unserem Vaterland

eine Frucht der Saat ist, die er ausgestreut hat.»3
3 Zit. bei E.Winter, Bolzano und sein Kreis, Leipzig 1933, 247.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 31

Um was für eine Saat handelt es sich? In drei Abschnitten möchte
ich über die drei Hauptteile des philosophisch-theologischen Lebenswerkes

Bolzanos im folgenden orientieren: über seine theoretische (Logik

und Ontologie), praktische (Sozialethik) und über seine
Religionsphilosophie (eine Übersicht über seine dogmatischen Einsichten
einbezogen).

Die logisch-ontologische Überlegenheit der Wahrheit

«Philosophie ist die Wissenschaft von dem objektiven Zusammenhange

aller derjenigen Wahrheiten, in deren letzten Gründe nach
Möglichkeit einzudringen wir uns zu einer Aufgabe machen, um dadurch
weiser und besser zu werden.»4 In dieser kurzen Definition seiner kleinen

Schrift «Was ist Philosophie?» werden die beiden Grundakzente
Bolzanos sichtbar: Es geht ihm als Philosophen primär um einen

logisch begründeten Einblick in den objektiven Zusammenhang der
Wahrheit; dies aber nicht als Selbstzweck, sondern mit einer klaren
Zielsetzung: gedanklichen und sittlichen Fortschritt zu fördern.

Daher ergibt sich, als erste Voraussetzung der wahren Philosophie,
das ständige Streben nach logischer Vorklärung und Begründung aller
unserer Begriffe. Die Logik ist die philosophische Fundamentalwissenschaft,

und zwar die Logik als «Wissenschaftslehre» (wie das geniale
Hauptwerk Bolzanos lautet), also umfassende, systematische Klärung
aller dem Menschen zugänglichen und von einzelnen Wissenschaften
auszubauenden Wahrheiten: ein Programm, welches in seiner Art an
die Bemühungen Komenskys um das System ganzheitlicher Erziehung,
ja Weltorientierung überhaupt, erinnert.

In der konkreten Durchführung dieses philosophischen Anliegens
geht Bolzano mit aller Entschiedenheit von dem Gedanken der « Wahrheiten

(Sätzen) an sich» aus. Er distanziert sich damit von jedem
erkenntnistheoretischen Subjektivismus und Psychologismus. Der
strenge Logiker hat sich auf Wahrheiten zu konzentrieren, wie sie an
sich gegeben sind, also «bevor» wir sie zur Kenntnis nehmen,
unabhängig von unserem erkennenden Subjekt. Es gilt also von allen
psychologischen und traditionell erkenntnistheoretischen Vorüberlegun-

4 Was ist Philosophie?, Wien 1849, 30.



32 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

gen abzusehen, um die objektive Wesenheit der Wahrheit zu respektieren:

das Überpersönliche der Wahrheiten, deren objektive
Zusammenhänge, Gesetzmässigkeiten ihrer Relationen - dies geht den Logiker

an. Das ewige Reich der Wahrheiten an sich ist das Feld unserer
logischen und wissenschaftlichen Untersuchungen.

Es war sicher die intensive Beschäftigung Bolzanos mit den
mathematischen Problemen, die ihn zu solcher Orientierung disponierte. Es

war aber auch sein Unbehagen im Blick auf die Entwicklungen in der
zeitgenössischen Philosophie, vor allem im deutschen Idealismus.
Bolzano setzte sich intensiv mit Kant auseinander und diagnostizierte -
mit gutem Recht - die Gefahr einer modernen Hybris vor allem bei
Fichte. Es geht schiefmit dem menschlichen Denken, wenn die
Wahrheitsfrage ins erkennende Subjekt verlegt wird, wenn im Selbstverständnis

des Philosophen «das Ich das Nicht-Ich setzt». Wir sind nicht
die Architekten der Wahrheit, die Wahrheit geht uns voran, wir können
sie nur entdecken, ihr nachfolgen. Die psychologischen Aspekte der
Wahrheitsfindung gehen den wahren Wahrheitssucher nicht an.

In dieser Ausrichtung knüpft Bolzano - gegenläufig zum
philosophischen Trend der Zeit - an die vorkritischen Überlieferungen der
abendländischen Philosophiegeschichte an: Plato, Aristoteles, Scholastiker,

vor allem aber Leibniz mit seinen «vérités» im Sinne der wahren
Sätze, welche gelten, ob sie gedacht werden oder nicht - das sind seine

Gewährsmänner. Das bedeutet nicht, dass er Begriffe und Sätze im
platonischen Sinne metaphysisch hypostasieren würde: die Objektivität

der Wahrheiten ist die der logischen Gültigkeit, nicht des metaphysischen

Seins. Darin bereitete er den Weg der späteren Marburger
Schule der Neukantianer, der Wiener Schule um Brentano, vor allem
aber der Phänomenologie Edmund Husserls vor: kein Zufall, dass dieser

in ihm «einen der grössten Logiker aller Zeiten» sah und seine

Wissenschaftslehre als ein Werk bezeichnete, «das in Sachen der
logischen <Elementarlehre> alles weit zurücklässt, was die Weltliteratur an
systematischen Entwürfen der Logik darbietet».5

Das objektivische Pathos Bolzanos geht so weit, dass er die
Unabhängigkeit der Wahrheiten an sich nicht bloss dem menschlichen,
sondern auch dem göttlichen Subjekt gegenüber vertritt. Die Allwissenheit
Gottes bürgt dafür, dass es, streng genommen, keine ungedachten

5 Logische Untersuchungen I, 1900, 225.



J.M.Lochman, Das Lebenswerk B.Bolzanos 33

Wahrheiten gibt: Gott denkt alles. Doch damit werden diese wahren
Sätze nicht von Gott erst gesetzt. «Es ist nicht etwas wahr, weil es Gott
so erkennt; sondern im Gegenteile Gott erkennet es so, weil es so ist.»6

Hier wird die alte Überlieferung des scholastischen Realismus mit
seinem Widerstand gegen den Voluntarismus aufgenommen. Die damit
verbundene theologische Problematik wird nicht reflektiert.

Wie gestaltet sich im Lichte der logischen Vorentscheidung die

Ontologie Bolzanos? Die ausführlichste Darstellung seiner ontologi-
schen Ideen bietet seine - bereits zur Lebenszeit recht beliebte - Schrift
«Athanasia oder Gründe für die Unsterblichkeit der Seele». Das ist
kein Zufall. Denn die Problematik der Seele gehört ins Zentrum seines

Weltbildes. Die Seele ist eine einfache Substanz, also: das wahre,
unzerstörbare, eben unsterbliche Seiende. Man darf den Begriff der
Seele nicht bloss für die Welt der Menschen reservieren. Wohl ist der
Mensch die Seele im eminenten Sinne. Doch gerade von ihm her kann
man die «seelische Substanz» der Gesamtwirklichkeit voraussetzen. Es

gibt eigentlich keine Substanzen, die keine Elementarspuren seelischen
Lebens aufweisen würden. Wo sollte man hier die Grenzen ziehen - bei
Tieren, Pflanzen, Mineralien? Überall sind, wenn auch noch so

undeutliche Zeichen des Organischen oder wenigstens Organisierten
(Kristalle). In der Schöpfung Gottes gibt es nichts ganz Unlebendiges.

Zum Leben gehört notwendigerweise die Aktivität. Im Unterschied
zu Leibniz - an dessen Monadologie die Bolzansche Ontologie
zunächst weitgehend erinnert - betont der Prager Denker die ständige
Kommunikation und Interaktion im Rahmen der Schöpfung. Den Satz

Leibnizens, dass «die Monade keine Lenster hat», also von aussen her

unzugänglich ist, lehnt er kategorisch ab - vertritt sozusagen einen

«dialogischen», nicht «monologischen» Grundsatz.
Die seelischen Aktivitäten im Kosmos haben eine ganz bestimmte

Richtung: sie tendieren aufHöheres, Vollkommeneres hin. Das gilt vor
allem eben von der menschlichen Seele. Ihr spricht Bolzano «endloses
Portschreiten in der Vollkommenheit» zu. Zwar gibt es im menschlichen

und kosmischen Leben auch gegenläufige Erscheinungen: wir
kennen Phänomene der Ermüdung, des Kräfteverlustes, Vergehens.
Doch aufs Ganze gesehen (nicht nur aufs Ganze des Kosmos, sondern
auch aufs Ganze der Seele) gilt das Prinzip des Portschreitens im

6 Wissenschaftslehre I, §25,d.



34 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

Bewusstsein. Weil daraufdie Ontologie Bolzanos vorzüglich baut, kann

er geradezu kategorisch formulieren: «Das Gesetz eines allmählichen
Fortschreitens gilt für alle endlichen Wesen ganz ohne Ausnahme.»7

Darum kann Bolzano ein äusserst harmonisches, ja optimistisches
Panorama der Gesamtheit des Geschaffenen entwerfen (welches an
gewisse Schilderungen bei Comenius - allerdings ohne dessen Kontrapunkt

der Sünde - oder in unserer Zeit bei Teilhard de Chardin
erinnert).8

So positiv, geradezu überschwenglich optimistisch würdigt Bolzano
unsere Welt: ein wahrer Kosmos, die gute, ja eigentlich - mit Leibniz
gesprochen, an den man ständig erinnert wird - die bestmögliche
Schöpfung.

Theorie und Praxis des allgemeinen Wohls

Die Logik und die Ontologie Bolzanos legen Fundamente für seine

Ethik. Ihr galt sein Leben lang sein besonderes Interesse. Von Kind auf
war er im Suchen des «Allgemeinwohls» erzogen, ihm galt sein Bemühen

auf allen Gebieten des Lebenswerkes. Er zögerte nicht zu äussern,
dass seiner ganzen mathematischen und philosophischen Bemühung
nur die vorbereitende Funktion zukommt, um aufverlässlicher Grundlage

zum Eigentlichen vorzustossen: eben zum wirksamen Dienst am
allgemeinen Wohl. Seine drei ethischen Grundsätze weisen alle in diese

bestimmte Richtung: «Fördere das Allgemeinwohl!», «Glücklich sein

und andere beglücken, das ist unsere Bestimmung», und «Ich soll fort-

7 Athanasia 115; in der Ausgabe von E.Winter, Ausgewählte Schriften, 265.
8 «In unseren Augen ist Gottes Schöpfung ein Inbegriff von Wesen, der keine Grenzen

kennt, wie keine Grenzen im Räume, so auch keine der Zeit nach. Eine unendliche
Menge von Wesen erstreckt sich nicht bloss durch einen nirgends begrenzten und
nirgends leer gelassenen Raum hin, sondern selbst jeden nur endlichen Teil dieses Raumes
erfüllt eine unendliche Menge von Wesen;... Sie sind und dauern nicht bloss, sondern sie

wirken und wachsen und werden vollkommener, sie steigen von Stufe zu Stufe
unaufhörlich höher hinan... Alle sind von dem weisen und gütigen Schöpfer mit einem solchen
Masse ursprünglicher Kräfte begabt und so zusammengestellt, dass sie das eine dem
anderen zur Entwicklung ihrer Kräfte am meisten beförderlich sind und dass bei jeder
anderen Einrichtung das Ganze nur langsamer fortschreiten müsste.» Op. cit. ed. E.Win¬

ter, 277 f.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 35

schreiten». Das allgemeine Wohl, die sittlich begründete Seligkeit und
moralischer Fortschritt: darum handelt es sich in einem verantwortlichen

menschlichen Leben.
Seine besondere Bemühung galt dabei - die Parallele zu seinen

logischen Untersuchungen ist nicht zu übersehen - der Formulierung
des «obersten Sittengesetzes». Es lautet: «Wähle von allen möglichen
Handlungen immer diejenige, die alle Folgen erwogen, das Wohl des

Ganzen, gleichviel in welchem Teil, am meisten begründet.»9 In
diesem schlichten Satz sah Bolzano das Gesetz aller Gesetze. Es ist
allgemeingültig - und zwar in einem radikalen Sinne: alle vernünftigen
Wesen sind ihm untergeordnet, und zwar ausdrücklich: nicht nur
Menschen, sondern auch Engel, ja Gott selbst. In seinem «Lehrbuch der
Religionswissenschaft» spielt es eine zentrale Rolle und wird von
Bolzano ausführlich und energisch gegen alle möglichen Kritiker verteidigt.

Was war für den Prager Denker an seiner «Entdeckung» so wichtig?
Er war überzeugt, dass hier die ethische Not der Zeit wirksam getroffen
wurde und dass sich daraus für moderne Menschen ein verlässlicher
Weg sittlicher Orientierung erschliesst. Zwei Gefahren werden in ihm
doch abgewehrt: einmal aller moralischer Subjektivismus und
Relativismus, jede Willkür und Unverbindlichkeit, also die Versuchung, um
deren Überwindung sich Immanuel Kant so dezidiert bemühte. Doch
auch die andere Gefahr, nämlich der Kantsche Formalismus als Gegenwehr

gegen alle Selbstsucht, wird bei Bolzano aufgefangen: im Unterschied

zum streng formalen kategorischen Imperativ ist das «oberste
Sittengesetz» materiell aufgefüllt und also lebensnäher. Es handelt sich
nicht bloss um rigorose Verpflichtung vor dem Undefinierten Sittengesetz,

wie bei Kant, sondern eben: um das Gemeinwohl.
Allerdings wird die Ethik Bolzanos erst dann fruchtbar, wenn es ihr

gelingt, den Inhalt des Allgemeinwohls praktisch zu konkretisieren.
Doch das gelingt dem Prager Theologen weitgehend. Die sieben Bände
seiner «Erbauungsreden» sind eine wahre Fundgrupe für konkrete
Stellungnahmen des Vortragenden, der es in seinen Exhorten immer
wagt, die brennendsten Probleme anzusprechen, und zwar immer mit
klarer Parteinahme für die im jeweiligen Kontext Zukurzgekommenen
und Entrechteten. Dies ist etwa im Blick auf die soziale Frage der Fall.

9 Religionswissenschaft I, 236.



36 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

Bolzano analysiert und verurteilt - vor Zuhörern, welche mehrheitlich
zu privilegierten Klassen zählten - die Missstände in Staaten, in
welchen «das vermeintliche Glück einiger Weniger auf Verelendung von
Tausenden» mühsam aufgebaut wird. Er versucht immer wieder, seine
Studenten zum entsprechenden sozialen Umdenken anzuregen, denn -
gut aufklärerisch - der Teufel steckt in falscher, selbstsüchtiger, das

Allgemeinwohl zerstörender Erziehung.10
In diesem Zusammenhang schärft Bolzano seine kritische Aufmerksamkeit

aufethnoethische Probleme seines Landes ein, konkret: aufdas

Zusammenleben von Tschechen und Deutschen in Böhmen. Im Zeitalter

des antretenden romantisch-verfärbten Nationalismus betont er
Grundsätze eines humanistisch orientierten Landespatriotismus.
Nicht die Sprache, sondern das gemeinsame Humanum ist entscheidend,

und daher ein gerechtes Zusammenleben der Völker im Suchen
nach dem Allgemeinwohl. In der gegebenen Situation bedeutet das eine
klare Parteinahme für die weitgehend Entrechteten und Diskriminierten

im Lande, also für das tschechische Volk. Tatsächlich zieht der
Deutschböhme Bolzano (der allerdings gerade unter den tschechischen
Studenten viel Sympathie und Nachfolger fand) solchen Schluss."

Es bleibt nicht bloss bei schönen Reden und Predigten. Bolzano
engagiert sich nach seinen Möglichkeiten - die allerdings für den scharf
beobachteten, verdächtigten Mann recht klein waren - auch in
praktischen Schritten und Massnahmen. Er begründet Sparkassen für
Landarbeiter, Schulen für deren Kinder, setzt sich für den Bau gesünderer
Arbeiterwohnungen ein. Im Jahre 1847 legt er «Praktische Vorschläge
zur Beseitigung des Elends, das im grossen Teil der Prager Bevölkerung
um sich greift», vor. Was ihn dazu führt, zeigt er in Briefen an seine

10 «Ist es da ein Wunder, wenn selbstsüchtig erzogene, von ihrer herrschenden

Klassenzugehörigkeit durchdrungene Menschen mit grässlicher Kälte zur Unterdrückung
von ganzen Völkerschaften und zur Verspritzung des Blutes von Millionen, Pläne
entwerfen und ausführen können?», Erbauungsreden l.Band, Prag 1849, 48.

11 «Sind nicht die Grossen und Vornehmen im Lande, sind nicht die Reichen und
Begüterten im Leben alle, alle nur eins von Beiden, entweder geborene Deutsche oder gar
Ausländer, oder doch solche Personen, die, weil sie längst schon die böhmische Sprache
und Sitte abgelegt, den Deutschen beigelegt werden? Lebt nicht der böhmisch-sprechende

Teil der Bewohner des Landes durchgängig nur in einem bedauernswürdigen
Zustand der Armut und Unterdrückung? Und was das Empörendste ist: hat man diesem
Teil der Bevölkerung nicht allerorts zu seinen Vorgesetzten Personen gegeben, die Deutsche

sind oder den Deutschen angehören?» Erbauungsreden, 2. Band, Prag 1850, 163.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 37

Schüler - das Unbehagen am allgemeinen Zustand der sozialen
Dinge,wie man heute sagen würde: am System. «Das eben ist das Schlimmste:

Wir schiessen niemanden tot und prügeln nicht zu Tode. Aber
Tausende lassen wir in finstere Löcher gesperrt, an eine ihre Gesundheit

zerstörende Arbeit gefesselt, durch Hunger und Kälte, durch Kummer

und durch schweres Herzeleid so tief herabkommen, dass keine
menschliche Kunst sie mehr zu retten vermag vor einem grässlichen
Tode! Darum Fluch unserer bürgerlichen Verfassung, wie sie auch

immer heissen möge, ob absolute Monarchien, ob konstitutionelle
Staaten, ob Republiken oder Aristokratien, oder wie sonst sie sich

nennen mögen!»12
Man muss dem Realismus dieser Analyse eines Idealisten Respekt

zollen: er sieht - wie später mit konsequentem Scharfsinn Marx -, dass

das Problem in sozialen, nicht primär politischen Verhältnissen steckt.
Doch auch die Staatsordnung ist von Bedeutung. Dazu äussert sich
Bolzano in seiner kleinen, von ihm besonders geschätzten Schrift « Vom
besten Staat». Es ist eine Schrift im Geiste der «utopischen Sozialisten»
(deren Werke, etwa die von St. Simon und Cabet, er aufmerksam
verfolgte). Sie wird vom Pathos eines aufklärerisch-revolutionären
Reformismus getragen. Er wird recht tief angesetzt: bei den Eigentumsverhältnissen.

Nicht das Eigentum als solches wird in Frage gestellt, wohl
aber dessen hemmungsloses Aneignen und Vererben. Darum ist durch
gesetzliche Massnahmen Ausgleich in der sozialen Hierarchie
anzustreben. Zum entscheidenden Subjekt des Eigentums soll zuletzt der
Staat werden, vor allem dort, wo es sich um allgemein nötige Güter
handelt. Der Staat wird dann für elementare Bedürfnisse der Bevölkerung

sorgen, zum Beispiel im unentgeltlichen Gesundheitsdienst.
Besondere Aufmerksamkeit soll die Gesellschaft den Arbeitsverhältnissen

widmen, indem für die Vollbeschäftigung der Bevölkerung nach

Möglichkeit gesorgt wird. Die Arbeit ist die Pflicht des Bürgers,
zugleich sein Recht, und zwar jede gesellschaftlich nützliche Arbeit,
ganz betont auch die oft unterschätzte «minderwertige» Tätigkeit.
Auch für die menschenwürdigen Arbeitsbedingungen soll der «ideale
Staat» sorgen.

Sicher, die eindrückliche reformatorische Stimme Bolzanos blieb -
wie die Stimmen anderer Utopisten - die eines Rufers in der Wüste.

12 Brief an Fesl vom 28.3.1848; zitiert bei E.Winter, Bolzano, 238.



38 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

Doch sie waren deshalb keineswegs überflüssig. Sie zeigten Richtung
und Linie ethischer Verantwortung für ein waches soziales Engagement;

und sie zeugten davon, dass es dem Denker des «allgemeinen
Wohls» um mehr als allgemeine Ideale ging.

Religionsphilosophie und Reformkatholizität

Wir wenden uns dem dritten Komplex des Lebenswerkes Bolzanos

zu, dem religionsphilosophisch-theologischen. Kein Zweifel, auf
diesem Gebiet schlug das Herz des Prager Denkers. Seit der Zeit, in
welcher er sich für das Studium der Theologie entschied, sah er in dem
religionsphilosophischen Bemühen seine eigentliche Sendung. Inmitten

seines intensiven mathematisch-logischen Studiums sehnt er sich
«nach der Zeit, wo ich mich wieder der Religionswissenschaft werde
widmen können»13. Und in seiner letzten Willenserklärung vom
3.5.1846 wird diese Einstellung noch einmal eindrücklich sichtbar:
«Das bei weitem Wichtigste, das ich an diesem Orte zu erklären habe,
besteht darin, jedem, dem dieses Blatt zu Gesichte kommt, zu
versichern, dass ich von meiner Jugend an bis in mein gegenwärtiges Alter
das Nachdenken über Gott, Unsterblichkeit und Offenbarung als die
Hauptaufgabe meines Lebens betrachte.»14

Der hohe Stellenwert der religionsphilosophischen Aufgabe ergibt
sich für Bolzano einmal aus der objektiven Bedeutung der religiösen
Themen für die Sinngebung und Glückseligkeit des menschlichen
Lebens: ohne religiöses Fundament gerät unser Menschsein in
unbefriedigende, für einen tief denkenden Menschen zuletzt unerträgliche
Schwebe. Dies gilt allgemein. Doch darüber hinaus sieht der Prager
einen zusätzlichen Grund für die besondere Bedeutung gerade dieser

Bemühungen in der geistigen Situation der Zeit. Sie wird von zwei
Seiten bedrohlich: einmal weiss sich Bolzano den rückwärtsorientierten

Schatten einer abergläubischen und autoritären Religion der vor-
josephinischen Zeit ausgesetzt, so wie sie in der schwülen Atmosphäre
des Vormärz wieder verstärkt wurden. Andrerseits droht - zum Teil als
Reaktion auf die unglaubwürdige konservative Religiosität - eine irre-

13 Im Brief an den Freund Prihonsky, in: E.Winter, Der Böhmische Vormärz in
Briefen B. Bolzanos, Berlin 1956, 127.

14 Zitiert bei E.Winter, Bolzano, 247f.



J.M.Lochman, Das Lebenswerk B.Bolzanos 39

ligiöse, skeptisch-religionskritische, ja atheistische Mentalität, vor
allem unter der Intelligenz. Man kann Bolzano kaum verstehen, ohne
dass man diesen «Sitz im Leben» seiner Bemühungen - diesen «Zwei-
Fronten-Kampf» inmitten der kontroversen Strömungen der Zeit -
berücksichtigt. Hier wollte er seinen Beitrag leisten.

Wie? In einem Schreiben an den Schweizer Religionsphilosophen
J.P. Romang versucht er, seinen Standpunkt zu erklären: «Sollte ich
das Wesentliche, wodurch sich meine religionsphilosophischen
Begriffe von anderen unterscheiden, mit einem Wort bezeichnen: so
möchte ich sagen, dass ich mit grösserer Sorgfalt, als es noch sonst
insgeheim geschehen, danach gestrebt habe, mir alles, was ich denke,
zur möglichst grossen Klarheit und Deutlichkeit zu erheben.»15 Die
logischen Untersuchungen - ja selbst die mathematischen Studien -
Bolzanos haben darin ihre letzte Zielsetzung: sie liefern Voraussetzungen,

um angesichts der verworrenen geistesgeschichtlichen Situation
eine verlässlichere Basis für religionsgeschichtliche Orientierung und
damit zur Überwindung der Krise zu bieten.

Diese Akzentuierung bedeutet nun keineswegs, dass die Religion
primär logisch, als System der theoretischen Gedanken, fassbar wäre.
Im Gegenteil: es handelt sich um eine eminent praktische Angelegenheit.

Bolzano kommt hier eher in die Nachbarschaft Kants als in die der
aufklärerischen Rationalisten. Die Religion ist ihm per definitionem
die «Gesamtheit aller Lehren und Meinungen eines Menschen, die
seine Tugend und Glückseligkeit beeinflussen»16. Das ist eine bewusst
breite Definition - auch ein Atheist könnte in diesem Sinne als ein
«religiöser Mensch» betrachtet werden, denn jeder Hinweis auf Gott
wird bewusst unterlassen. Zugleich hat aber diese Definition eine
eindeutige ethische Tendenz: nur sittlich relevante Aussagen können als

legitim religiös betrachtet werden - also nicht beliebige Sätze etwa
naturwissenschaftlichen oder rein spekulativen Charakters. Damit
entlastet Bolzano für seine Zeitgenossen die intellektuelle Bürde des

fundamentalistisch-abergläubischen Erbes, wie es in der Kirchengeschichte

angesammelt wurde. Er äussert sich in dieser Hinsicht ganz
freimütig: «Wenn ich unter den Sätzen, die mir katholische Theologen
übereinstimmend als Dogmen schildern, einen Satz fände, von
welchem ich bei allem Bemühen um Erfassen seines moralischen Nutzens

15 Zitiert in Ausgewählte Schriften, hg. von E.Winter, 38.
16 Religionswissenschaft I, 3.



40 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Böhams

nicht zu finden vermöchte, wozu er mir sei: dann würde ich solchen für
mich gleichgültigen Satz nicht für einen Bestandteil der Religion halten
und würde nicht glauben, dass ich zu dessen Annahme verpflichtet
sei.»17 Er weiss sich in dieser Einstellung Jesus nahe, denn «der
göttliche Gründer des Christentums predigte... fast immer nur
Moral.»18

Die programmatisch ethizistische Ausrichtung hat zugleich die
andere Seite: sie ermöglicht Bolzano, manches zu rezipieren, was ihm
zwar intellektuell Mühe macht, jedoch vom sittlichen Standpunkt her
einleuchtet. In solchem Fall ist im Verhalten der Überlieferung gegenüber

durchaus Grosszügigkeit am Platz. Selbst wenn es sich zeigen
liesse, dass irgendeine christliche Lehre im buchstäblichen Sinne
widersprüchlich sei, so ergäbe sich daher nicht das Geringste gegen ihre
Vernünftigkeit, wenn sie nur moralisch nützlich wäre. Aus solchem
Widerspruch würde höchstens resultieren, dass wir solche Lehre nicht
buchstäblich auffassen sollten, sondern dass sie in die Klasse bildhafter
Lehren gehört.19

Hier stossen wir aufeinen recht typischen - und recht befremdenden

- Aspekt der Religionsphilosophie Bolzanos. Seine entschlossene
Überordnung sittlicher Gesichtspunkte allem anderen gegenüber
ermöglicht ihm eine Hermeneutik dogmatischer Aussagen, welche mit
den biblischen und dogmatischen Inhalten zum Teil recht willkürlich,
jedenfalls unverbindlich umgeht. Biblische und dogmatische Texte
können ruhig gegen den Strich gebürstet werden - wenn nur die Bürste,
die man gebraucht, eine moralische ist.

Bolzano geht in dieser Richtung so weit, dass er - und zwar in
verschiedenen Schriften und Variationen - eine ganze Theorie von der
«Nützlichkeit des Irrtums» und der «Pflicht der religiösen Selbsttäuschung»

entwirft. Es gibt nach ihm Vorurteile, welche zur pädagogischen

Ökonomie des Menschengeschlechts gehören. Bolzano meint
damit Vorstellungen, die an sich unrichtig sein können, aber in
bestimmter Situation menschliches Wohl wirksamer fördern als
überstürzte Aufklärung. Es wäre ein blinder Eifer, hier «ohne Rücksicht auf
Verluste» eine tabida rasa zu machen. Übrigens gilt dies nicht nur von
menschlicher, sondern auch von göttlicher Ökonomie: Auch die Oflfen-

17 Über die Perfectibilität des Katholizismus, Leipzig 1845, 110.

18 Religionswissenschaft I, 7.
19 Religionswissenschaft III, 99.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 41

barung Gottes ist in diesem Sinne zu verstehen: sie braucht nicht
buchstäblich, vom Standpunkt der aufgeklärten Vernunft, wahr zu
sein. Sie kann irren, und trotzdem kann sie uns Nutzen bringen, wenn
sie unser Wohl fördert. Jedenfalls «braucht sich Gott bei seiner
Offenbarung nicht bloss auf objektive Wahrheit beschränken, sondern kann
auch nützliche Täuschungen beiziehen»20.

Aufder subjektiven Ebene entspricht diesem objektiven Sachverhalt
das Recht, ja sogar die Pflicht zur Selbsttäuschung. Zwar ist jeder
Mensch verpflichtet, nach Wahrheit zu streben, aber diese Verpflichtung

gilt nicht unbedingt, sondern ist dem Interesse des allgemeinen
Wohls untergeordnet.21 Man darfnicht vergessen, dass «es auch Wahrheit

sei, am rechten Ort zu irren»22. Es ist eine «besondere Kunst und

grosse Wahrheit darin, sich selbst in rechter Zeit und am rechten Ort zu
täuschen»23.

Diese Jetzten Worte trug Bolzano in einer Rede über Phil 3,8-16
vor, im leidenschaftlichen Versuch, den Wert katholischer Religion um
jeden Preis - gerade auch um den Preis einer sittlich gebotenen
Selbsttäuschung - zu rechtfertigen. Er schliesst sein Argument mit folgender
rhetorischer Überlegung: «Auch wenn das Christentum ohne jedes
tragende Fundament wäre und wenn im zukünftigen Leben die

Hoffnungen nicht erfüllt würden, die es uns in diesem Leben macht:
dennoch selig sind die Menschen, die als Christen leben. Ihr Glaube, auch

wenn er Torheit und Täuschung war, brachte er ihnen nicht seligste

Wirkung der Wahrheit? Erleichterte er ihnen nicht Erfüllung aller ihrer
Pflichten? Versüsste er nicht ihren Lebensgenuss und milderte er nicht
jeden ihren Schmerz? Starben sie nicht mit Freude und Vertrauen in
der Hoffnung des künftigen Lebens?»24

20 Zit. bei E.Winter, Religion und Offenbarung in der Religiongsphilosophie B.

Bolzanos, 1932, 112 f.
21 Darüber predigte Bolzano seinen Studenten: «Siehst Du, dass eine auch noch so

richtige Entdeckung dem Zweck der Tugend und Glückseligkeit eher nachteilig, als
beforderlich wäre, so ist es Dir nicht nur erlaubt, sondern selbst Deine Pflicht, jene
Entdeckung zu verhindern. Siehst du, dass eine, zwar an sich unrichtige Vorstellung,
doch überaus tauglich ist, um Deinen Tugendeifer nur noch mehr anzufachen, Dich in
Versuchung zu stärken und Dir das Leben heiter zu machen, ja, zweifle nur keinen
Augenblick daran, dass es Dir erlaubt und sogar Pflicht sei, Dir diese Vorstellung
anzugewöhnen.» Erbauungsreden IV, Prag 1852, 43 f.

22 A.a.O.
23 Erbauungsreden IV, 45.
24 A.a.O.



42 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

Man darf diese Sätze nicht missverstehen: es handelt sich um
rhetorische Fragen. Bolzano selbst war von der Wahrheit des ewigen
Lebens zutiefst überzeugt. Sein Anliegen hier ist offenbar, die zögernden

und zweifelnden Zeitgenossen «dennoch» von der guten Sache des

Christentums zu überzeugen - auch wenn dies für sie zunächst einen
intellektuellen Kraftakt kosten würde: der Kraftakt lohne sich - das ist
wohl der Sinn von Bolzanos Bemühen, also eine apologetische
Zielsetzung. Trotzdem überraschen solche Sätze - und befremden. Sie

überraschen bei einem Denker, welcher in seiner Logik so eindeutig die
«Wahrheiten an sich» in den Vordergrund stellte, also die strenge, die
erhabene Objektivität und Souveränität der Wahrheit. Im Bereich der
Religion setzt er offenbar andere Akzente, entwickelt Tendenzen zu
einem Pragmatismus des religiösen Glaubens. Bereits einigen seiner
Zeitgenossen war dies unheimlich, sie wiesen ihn auf die Gefahr eines

«Fiktionalismus» hin, einer «Als-ob-Philosophie» (wie sie später dann
entwickelt wurde). Es gab viele solche Tendenzen in der Zeitgenossenschaft

- unter den Romantikern mit ihren «pia fraus», unter den
Religionsphilosophen des Gefühls und der Lebensinteressen. Die meisten
davon waren apologetisch orientiert, aufEhrenrettung der Religion im
Zeitalter ihrer «Verachtung unter den Gebildeten» aus. Doch konnte
solche Strategie wirklich helfen? Kaum. Denn bald wurden scharfe

Rückfragen gestellt - und gerade solche «entlastenden Manöver» einer
«Als-ob-Mentalität» als unglaubwürdig und kurzsichtig entlarvt.25

Im Zusammenstoss mit solcher radikalisierter Religionskritik
konnte die zweideutige hermeneutisch-religionsphilosophische Position

Bolzanos aufdie Dauer kaum bestehen - und zwar nicht bloss vom
atheistischen Standpunkt aus, sondern auch in der Perspektive der vom
objektiven Wahrheitspathos getragenen logischen Bemühungen Bolzanos

selbst.

25 Ich denke da an Feuerbach, welcher bald danach gerade an diesem Punkt ansetzte -
und zwar mit einer mit Wahrheitspathos vorgetragenen atheistischen Konsequenz:
«Schein ist das Wesen der Zeit, Schein unsre Politik, Schein unsere Sittlichkeit, Schein

unsre Religion, Schein unsre Wissenschaft... Sittlich, ja autorisiert und honoriert ist die
heuchlerische Verneinung des Christentums, welche sich den Schein der Bejahung
desselben gibt... Sittlich ist das Spiel der Willkür mit dem Christentum, welche den einen

Grundartikel des christlichen Glaubens wirklich fallen, den anderen aber scheinbar
stehen lässt... kurz, sittlich ist nur die Lüge, weil sie selbst das Übel der Wahrheit oder -
was jetzt eins ist - die Wahrheit des Übels umgeht, verheimlicht.» L. Feuerbach, Das
Wesen des Christentums, Reclam, o.J., 32 f.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 43

Wie gestaltet sich nun konkret, materiell, Bolzanos Religionsphilosophie

und Dogmatik? Der dritte und vierte Band seines «Lehrbuches
der Religionswissenschaft» bieten eigentlich einen Entwurf katholischer

systematischer Theologie. Hier behandelt Bolzano die wichtigsten

Stücke kirchlicher Überlieferung. Er bemüht sich dabei um
weitgehende Rezeption des dogmatischen Lehrgutes, allerdings - und
verständlicherweise - in seiner charakteristischen Akzent- und
Zielsetzung.

Als Beispiel erwähne ich seine Christologie. Sie wird aufklassischen

Dogmen aufgebaut, behandelt die «wahre Gottheit» und die «wahre
Menschheit» Jesu Christi. Doch das eigne Interesse des Denkers gilt
ohne Zweifel der menschlichen Seite der Menschwerdung Gottes. So

betont er auffallenderweise, dass der grosse Nutzen der Inkarnation
darin besteht, dass wir erkennen dürfen, dass «unsere menschliche
Natur, obwohl durch den Fall verdorben, doch fähig sei, eine sehr hohe

Vervollkommnung zu erreichen»26. Jesus Christus selbst ist ihm dann

vor allem das «Ideal menschlicher Vollkommenheit»27. Dies gilt von
seiner Lehre, dies gilt von seinem sittlichen Verhalten: «Der Sohn

Gottes, welcher Mensch wurde, war der erste Lehrer und Begründer des

vollkommensten religiösen Systems, dessen der menschliche Geist
fähig war.» Und: «Der Gottmensch gab uns in seinem Lebenswandel
das Beispiel menschlicher Vollkommenheit.»28 Erst an dritter Stelle
erwähnt Bolzano die Sündenvergebung, die durch das Opfer Christi
geschieht.

Dies ist ein Christusbild im Geiste der Aufklärung, und auch bei
Behandlung anderer theologischer Partien wird die aufklärerische Ten-
denz dieser Dogmatik recht klar. Der Lobpreis der guten Schöpfung
Gottes; das Pathos der Unsterblichkeit; der Ausblick zum
unwiderstehlichen Fortschritt, wie aufErden, so auch im Himmel: diese Akzente,

die wir bereits aus seiner «Athanasia» kennen, sie bestimmen sein
Lehrbuch der Religionswissenschaft. Das allgemeine, das Allchristliche,

oder eher: Allreligiöse - im Sinne der Aufklärung - dominiert.

Doch verstand sich dieser Religionsphilosoph zugleich als Theologe

26 Erbauungsbüchlein für die Gebildeten unter den katholischen Christen, Wien
1850, 48.

27 Religionswissenschaft II, 147.
28 Religionswissenschaft IV, 79.



44 J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos

einer bestimmten Konfession: der katholischen. Bolzano ist durchaus
ökumenisch gesinnt. Doch seine Wurzeln liegen im katholischen
Boden, ihm weiss er sich primär verpflichtet und ergreift folgerichtig in
gelegentlichen kontroverstheologischen Fragen für katholische Position

Partei.29

Es ist allerdings ein Katholizismus sui generis, der Bolzano
vorschwebt. In der Bezeichnung «römisch-katholisch» betont er eindeutig
den zweiten Teil. Rom ist ihm, als gutem Josephinisten, recht unheimlich.

«Die Ultramontanen verachte ich und freue mich, wenn sie mich
lästern, erschräke, wenn sie mich lobten», schreibt er in einem persönlichen

Brief an Fesl 1845.30 Die sich bereits damals abzeichnenden
Tendenzen auf ein Unfehlbarkeitsdogma hin sind ihm zuwider.31

Doch nicht nur Rom, der Papst und die Hierarchie, sondern auch in
ihren anderen Komponenten ist die katholische Kirche reformbedürftig.

In Bolzanos «letztem Willen» kommt dieser Zug seiner Katholizität
zusammenfassend zum Ausdruck, indem er seine Überzeugung
äussert, «dass die reine Lehre der Kirche durch eine Menge irriger und zum
Teile sehr schädlicher VolksVorurteile sowohl als Schulmeinungen als

auch durch Schulmeinungen verunstaltet werde..., dass besonders in
unserer jetzigen Zeit eine Verbesserung der Kirche an Haupt und Gliedern

ein mit jedem Jahre dringender werdendes Bedürfnis sei, in dessen

Nichtbefriedigung der vornehmste Grund davon liegt, dass die getrennten

christlichen Parteien nicht längst schon in den Schoss der Kirche
zurückgekehrt sind, und dass so viele täglich sich von ihr
lossagen...»32

Man merke: aus ökumenischem und missionarischem Interesse tut
die Reform der katholischen Kirche not. Doch ist diese Kirche
überhaupt reformfähig? Bolzano sieht vor sich natürlich kein so freies Feld
für Reformen wie seine Freunde und Vorgänger im JoSephinismus.
Trotzdem glaubt er an die Möglichkeit der Reform. Einen bewegenden
Ausdruck dieses Glaubens bietet seine umfangreiche Korrespondenz
mit dem Freund Stoppani zum typischen Thema «Über die Perfecti-

29 So etwa bezüglich der beiden entscheidenden Akzente der Reformation, sola fide,
sola gratia.

30 Zit. in: Ausgewählte Schriften, hg. von E. Winter, 45.
31 «Ich glaube nun mal wie an keine päpstliche, so auch an keine Prissnitzsche

Infallibilität.» A.a.O., 46.
32 Zit. bei E.Winter, Bolzano, 248 f.



J. M. Lochman, Das Lebenswerk B. Bolzanos 45

bilität des Katholizismus». Stoppani ist skeptisch, Bolzano von der

Möglichkeit eines Reformkatholizismus als des Christentums der
Zukunft, in welchem alle Gläubigen ihre geistige Heimat finden könnten,
zutiefst überzeugt. Er bemüht sich, theoretisch und praktisch, ihm
gangbare Wege vorzubereiten.

Bolzano hat sich mit seinen Reformidealen und -Vorschlägen nicht
durchgesetzt, obwohl er in seinem letzten Lebensjahr noch ein
Aufbäumen des Josephinismus in Böhmen im Revolutionsjahr 1848

miterlebte - allerdings auch dessen Rückschlag. Zu stark war der Widerstand

von aussen, die gegenläufige Tendenz derZeit: einige Erwartungen

der Reformisten wurden erst am Zweiten Vaticanum erfüllt, andere
bleiben unverwirklicht (so etwa seine Vorschläge zur Aufhebung des

Pflichtzölibats). Doch vielleicht ist auch das andere zu bedenken: zu
schwach war die theologische Grundlage, die Bolzano für die Reform
vorgelegt hat, zu sehr an den Zeitgeist angelehnt, zu wenig auf die
biblischen Fundamente der Kirche abgestützt. Die vorbildlich gestellte
Aufgabe, nämlich zwischen der Scylla einer unglaubwürdig gewordenen

konservativen, und der Charybdis des irreligiösen Bruchs mit dem
Christentum den «schmalen Weg» zur glaubwürdigeren Form des

Glaubens inmitten der modernen Welt zu suchen, konnte von der
schillernden Basis jener Religionsphilosophie her kaum bewältigt werden.

Trotzdem: die Aufgabe bleibt, die Zielsetzung imponiert. Es gibt viel
von Bolzano zu lernen. Aus seinem unbestechlichen, «aufrechten
Gang», in einer Zeit, wo so viele sich duckten und Kompromisse
schlössen. Und aus den reichen Früchten des so intensiven, vielschichtigen

Lebenswerkes. Die Anstrengung des Begriffs in seinen logischen
Untersuchungen; das Pathos der Hingabe an das allgemeine Wohl in
seiner Sozialethik; die Sehnsucht nach einer glaubwürdigeren, verbesserten

Kirche in seiner Theologie: die Grundakzente des Lebenswerkes
Bernard Bolzanos bleiben in aller Zeitbedingtheit ihrer jeweiligen
Durchführung lebendig und anregend.

Jan Milic Lochman, Basel


	Das philosophisch-theologische Lebenswerk Bernard Bolzanos

