
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 38 (1982)

Heft: 1

Artikel: Sakrament als Gabe und Feier

Autor: Dantine, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 38 Heft 1 Januar/Februar 1982

Sakrament als Gabe und Feier

Die abendländische Theologie hat ein gebrochenes Verhältnis zu
den Sakramenten, was sich nicht nur in der Sakramentspraxis, sondern
auch in der Sakramentstheologie zeigt. Wie tief dieser Bruch ist, wie
sehr er nicht nur die Sache des Protestantismus, sondern des gesamten
Abendlandes ist, wird immer deutlicher.1 Die Übersetzung von puoxp-
prov in sacramentum, die augustinische Signum-Theorie, damit die

Schaffung einer allgemeinen Sakramentslehre («de sacramentis in
genere») und die Einspannung aller Sakramente in das Prokrustesbett
dieser Lehre, die Einengung in die Sieben-, bzw. Zwei-Zahl, die
aristotelische Überformung des Mysterien-Denkens, die Art, wie der
Opfergedanke verarbeitet worden ist,2 all das sind Momente einer
zunehmenden Rationalisierung des Sakramentsverständnisses, das den Blick
für das, was Sakrament sein kann und sein soll, offenbar nur verstellt.
Kein Wunder, dass auf vielerlei Art Abhilfe gesucht wird, dass an die
frühkirchliche Mysterientheologie angeknüpft wird, dass der
Sakramentsbegriff umgedeutet wird oder dass einfach die Hoffnung gehegt

wird, dass durch eine neuen Sakramentspraxis, bis hin zum
Kinderabendmahl, die theologischen Probleme sich von selbst erledigen. So

einfach sind diese Probleme aber nicht. Denn diese abendländische
Entwicklung hat ihren Grund in dem Bemühen, die Dinge theologisch
aufden Begriffzu bringen. Das war eine notwendige Aufgabe und ist es

auch noch. Wir können nicht aus der Tradition unseres Denkens
herausspringen.

1 So neuerdings R. Hotz, Sakramente - im Wechselspiel zwischen Ost und West,
1979.

2 U.a. F. Pratzner, Messe und Kreuzesopfer. Die Krise der sakramentalen Idee bei

Luther und in der mittelalterlichen Scholastik, 1970.



4 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

I.

Die skizzierte Problematik der westlichen Sakramentstheologie
hängt weitgehend mit der Verwendung des Begriffes «Sakrament» als

Oberbegriff für die einzelnen Sakramente zusammen. Einerseits nämlich

ergibt sich mit der Dominanz dieses Begriffes die Neigung, die
Charakteristika der einzelnen Sakramente zu verdecken. Andererseits
ist der Begriffzu weit gefasst. Mühelos liesse sich an Hand der Literatur
die Diffusität des Begriffes nachweisen. Oft meint der Begriff
«sakramental» nichts anderes als ein Zusammenkommen von Göttlichem
und Menschlichem, wodurch so gut wie alles, was die Theologie
beschäftigt, «sakramental» genannt werden kann. Es fehlt daher nicht
an Vorschlägen für Neukonzeptionen. So hat insbesonders in der
katholischen Theologie die Rede von der Kirche als «Ur-» oder
«Wurzelsakrament» Bedeutung gewonnen,3 oder es wird Christus als das

«Ursakrament»4 oder als das einzige Sakrament5 bezeichnet. Diesen
Konzeptionen sind wichtige Ansätze zu verdanken, vor allem wird
durch sie entschieden einer Verselbständigung der Sakramente
gewehrt. Aber der Sakramentsbegriff erfahrt im Grunde durch sie eine

nur noch grössere Weite und daher Diffusität, die nicht weiterhilft.
Auch ist nicht einzusehen, was der Sakramentsbegriff zur Christologie
beitragen könnte, und der Beitrag zur Ekklesiologie ist erst recht
fragwürdig.6 Alle diese Probleme kommen aber wohl daher, dass dem

3 O. Semmelroth, Die Kirche als Ursakrament,31963; ders., Die Kirche als Sakrament

des Heils, in: MySal IV/1,309-355 ; K. Rahner, Kirche und Sakramente, QuD 10

ders., Grundkurs, 1976, 396ff.; P. Smulders, Die Kirche als Sakrament des Heils, in: G.

Baraüna(Hg.), 1960, De Ecclesial, 1966,289-312.-Zur Begriffsgeschichte s. P. Smulders

op. cit. und A. Grillmeyer, LThK Erg. Bd. 1,157. - In den Texten des 11. Vat. findet sich

der Begriff: Lumen Gentium 1.9.48.59; Gaudium et Spes 45; Ad Gentes 1.5; Sacros-

anctum Concilium 26.
4 Wird weithin von der Kirche als «Ursakrament» gesprochen, unterscheidet

O. Semmelroth, Die Kirche als Sakrament des Heils, zwischen Christus als dem
«Ursakrament» und der Kirche als dem «Wurzelsakrament».

5 E. Jüngel, Das Sakrament - was ist das? EvTh26 (1966), 320-336; ders., Karl
Barths Lehre von der Taufe. Ein Hinweis auf ihre Probleme, ThSt98,1968; ders. und K.
Rahner, Was ist ein Sakrament? Vorstösse zur Verständigung, 1971.

6 W. Dantine, Kirche und Sakrament, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen
Instituts 18 (1967), 31-47. Es ist zu beachten, dass K. Rahner im Grundkurs (A.3) den

Begriff der Sakramentalität der Kirche nur im Zusammenhang der Sakramentslehre

verwendet, nicht in der Ekklesiologie.



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 5

Sakramentsbegriff ein besonderes Gewicht beigemessen wird, eine

eigenständige Bedeutung, und zwar vor einer präzisen begrifflichen
Klärung.7 Es könnte daher als sinnvoll angesehen werden, den Begriff
überhaupt fallenzulassen.8 Dem aber steht entgegen, dass Taufe und
Abendmahl schon in der alten Kirche, ja schon von Paulus unter ein
und demselben Gesichtspunkt gesehen worden sind.9 Taufe und
Abendmahl müssen also zusammengesehen werden, ohne allerdings
das Spezifische dem Gemeinsamen zu opfern. Daher wird vorgeschlagen,

a) den Sakramentsbegriffals Oberbegriff für Taufe und Eucharistie
beizubehalten, und zwar b) als reinen Terminus technicus, dessen

inhaltliche Füllung c) ausschliesslich der Analyse von Taufe und
Eucharistie entnommen wird. Der Begriff «Sakrament» soll also kein
eigenes Gewicht haben.

II.

Die neutestamentlichen Texte setzen nahezu durchwegs die Taufe
als selbstverständliche Praxis voraus. Eine Ausnahme bilden wohl die

johanneischen Gemeinden.10 Paulus entwickelt die Rechtfertigungslehre

aus Tauftexten.11 Die christliche Taufe hat die Johannestaufe als

Vorgänger, vielleicht auch die «Proselytentaufe» und die «Essenertaufe».12

Mit der Johannestaufe hat sie die Einmaligkeit und den eschato-

I So ist zu fragen, ob der Sakramentsbegriff, den K. Barth für die Wassertaufe ablehnt
(«Sakrament im Sinn von pucrnjpiov=Vergegenwärtigung des Kultgottes=Gnadenmit-
tel», KD IV,4,120) wirklich dem der Tradition christlicher Theologie adäquat ist. Hat
sich etwa Barth abhängig gemacht von dem wieder modern gewordenen inflationären
Gebrauch der Worte «Sakrament» und vor allem «sakramental», anstatt ihn wieder
zurechtzurücken, wozu es Ansätze bei ihm auch gibt?

8 E. Jüngel (A. 5) im Anschluss an K. Barth, aber auch an reformatorische
Überlegungen.

9 I Kor 10,1 ff.
10 Der Auffassung, dass im joh. Schrifttum Taufe und Abendmahl ursprünglich nicht

vorkommen, dass also die joh. Gemeinden sie nicht geübt haben, ist wohl der Vorzug zu
geben. Die Hinweise in Joh 3,3 ff ; I Joh 5,5ff; Joh 6,51-58 sind wohl sekundär.

II F. Hahn, Taufe und Rechtfertigung. Ein Beitrag zur paulinischen Theologie in
ihrer Vor- und Nachgeschichte, in: Rechtfertigung, Festschrift für E. Käsemann, 1976,
95-124.

12 Die ausführlichste Diskussion dieser Frage bei G.R. Beasley-Murray, Die christliche

Taufe. Eine Untersuchung über ihr Verständnis in Geschichte und Gegenwart,
1968.



6 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

logischen Bezug gemein. Aber eine direkte, kontinuierliche Entwicklung

kann offenbar nicht angenommen werden.
Als sicher ist anzunehmen, dass Jesus von Johannes getauft worden

ist. Jesus selbst hat offenbar nicht getauft, jedenfalls nicht in seiner

eigentlichen Wirkungszeit. Allerdings weisen Joh 3,22 und 4, lf.
daraufhin, dass Jesus und seine Jünger zu Beginn sehr wohl getauft haben,
später aber nicht mehr. Warum Vielleicht, um sich gegenüber Johannes

abzusetzen. Vielleicht bietet die Notiz PapOxy V,840,30-4413,
nach der Jesus gegen jüdisch-kultische Wasserriten polemisiert, eine
hinreichende Erklärung. Die Gegenüberstellung von Wasser- und
Geisttaufe dürfte diese Polemik noch widerspiegeln.14

Warum aber hat die Gemeinde nach Ostern scheinbar wie
selbstverständlich auf den Taufritus zurückgegriffen? Weil, so Lohfink, die
Anfangssituation mit ihrer eschatologischen und ekklesiologischen
Grundkonstante sich jetzt, nach Ostern, genau mit der Situation bzw.
dem Situationsverständnis des Täufers deckt, dass es nicht verwundern
kann, wenn die Urgemeinde gerade auf das entscheidende Instrument
des Täufers zur eschatologischen Sammlung und Versiegelung Israels

zurückgreift - auf die Taufe. Jesus kann die Johannestaufe nicht
übernehmen, weil seine, Jesu, bei aller Gemeinsamkeit andere Predigt,
nämlich nicht Gerichts-, sondern Heilsankündigung, dies verbietet.
Die Urkirche konnte die Taufe wieder verwenden, weil sie sie modifizieren

konnte. Diese Modifikation drückt sich darin aus, dass sie
nunmehr «auf den Namen Jesu» tauft.15

Die Taufe setzt sich also wohl bald nach Ostern als sinnvoller
Initiationsritus durch. Die vorgegebenen Vorbilder sind hilfreich. Das Wasser

ist als Symbol des Waschens und als Symbol für Leben und Tod
besonders geeignet.16 Entscheidend für den Taufritus ist das Sprechen
des Namens Jesu über dem Täufling und das Schlagen des Kreuzeszeichens.

All dies drückt aus, dass der Täufling nun aus seiner bisherigen
Existenz, aus seinen Bindungen an Volk, Stand und Geschlecht

herausgenommen ist (Gal 3, 26-28) und nur mehr Christus gehört. Die
Taufe ist ein einmaliges, reales, effektives, die Existenz des Menschen

13 EWNT 1,462.
14 Die Vorstellung von der Feuertaufe geht zurück auf Am 7,4; Mal 3,2 ff.
15 G. Lohfink, Der Ursprung der christlichen Taufe, ThQ 156 (1976), 35-54.
16 Vgl. das Material bei A. Oepke, ThWNT 1,528 ff.



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 7

fundamental bestimmendes Ereignis. Der Mensch wird eingegliedert in
den Leib Christi, er wird ein neuer Mensch.

Die klassische Perikope Rom 6,1-11 bringt die urchristliche Taufan-
schauung zur vollen Entfaltung: «Die von ihm (Christus) heraufge-
flihrte neue Welt ergreift in der Taufe derart Besitz vom Leben des

einzelnen Christen, dass der irdische Weg des erhöhten Herrn darin
nachzuvollziehen ist und Christus so zum Schicksal unserer Existenz
wird. Die Taufe ist Projektion der Äonenwende in unser persönliches
Dasein hinein, das seinerseits zum ständigen reditus ad baptismum
wird, sofern hier das Sterben mit Christus das Leben mit ihm begründet
und die Dialektik von beidem die Signatur des Seins <in Christus>
ausmacht».17 «Das in dem <mit Christus> gesetzte Heilsgeschehen ist vom
Christen verbindlich für sich zu ergreifen, und zwar nicht zu wiederholen,

wohl aber in der Nachfolge zu bewähren. Wer der Sündenmacht
gestorben ist, kann irdisch nur noch für Gott da sein, wenn er nicht
seinen Herrn verleugnet».18

Diese Brisanz der Taufe wird in der Missionssituation deutlich. Es

macht offenbar einen gravierenden Unterschied aus, ob einer in christliche

Schulen geht, sich mit christlicher Lehre beschäftigt, für sich auch
wesentliche christliche Lehrinhalte und Lebensformen übernimmt,
oder ob er sich Christus im Akt der Taufe unterwirft und damit die
kulturellen und religiösen Bindungen an die Gesellschaft, in der er lebt,
sichtbar kappt.19 In einer Gesellschaft allerdings, in der die Volkskirche
und die Säuglingstaufe (noch) selbstverständlich sind, wird diese

Brisanz nicht mehr sichtbar. Hier stellt Taufe Einpassung in, nicht
Ausbrechen aus der Gesellschaft dar.20

III.

Die Analyse der urchristlichen Texte zeigt auch hier, dass seit sehr
früher Zeit die christlichen Gemeinden das Herrenmahl übten, wieder

17 E. Käsemann, An die Römer, HNT 1974, 155.
18 A.a.O. 163.
19 Vgl. G. Vicedom, Das Abendmahl in den jungen Kirchen, 1960,8 f.
20 Das wird natürlich durch die volkskirchliche Situation und die Übung der

Säuglingstaufe verdeckt. Darum ist und bleibt die Säuglingstaufe problematisch. Das muss
gesehen werden, auch wenn man, wie Verf., aus anderen Gründen meint, die Säuglingstaufe

beibehalten zu sollen. Dieses Problem kann aber hier nur angedeutet werden.



8 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

wohl mit Ausnahme der johanneischen Gemeinden.21 Es ist nicht
gelungen, eine Urform des Herrenmahls und der Stiftungsworte
herauszuarbeiten.22 Als älteste Stücke haben wohl zu gelten: eine Einleitung,

Lobspruch über Brot am Anfang und Dankgebet am Ende der
Mahlzeit; das Brotwort: «das ist mein Leib»; die Notiz über das

Sättigungsmahl zwischen Brot- und Kelchwort; das Kelchwort in der
paulinisch-lukanischen Fassung: «dieser Kelch ist der neue Bund kraft
meines (für euch vergossenen) Blutes»; der eschatologische Ausblick,
dessen Hauptinhalt wohl in Mk 14,25 erhalten ist.23

Ergiebiger für die Frage nach den Urformen ist wohl die Frage nach
den Vorbildern. Zunächst liegt es nahe, das Passahmahl als Vorbild
anzunehmen, schon wegen der Einleitungspassage in den synoptischen
Texten. Diese Interpretation hat sich dann auch in der Kirche
durchgesetzt. Zahlreiche Einzelheiten der Feier sind dann aus dem Passahritual

erklärlich, vor allem die Deuteworte.24 Aber dem steht entgegen,
dass bei Paulus der Hinweis auf das Passahmahl völlig fehlt und dass

das Passahmahl nur einmal im Jahr gefeiert wird und es keine plausible
Erklärung dafür gibt, wieso es zur wöchentlichen Feier kommt. Eher ist
verständlich, dass das bereits vorhandene Herrenmahl später analog
dem Passahmahl überformt wurde.

Um diesen Schwierigkeiten zu entgehen, wurden andere Vorbilder
gesucht. H. Lietzmann vermutet den Ursprung im antiken Totenge-

21 Joh 6,51-58 ist m.E. eindeutig sekundär. Bei aller Ähnlichkeit der Gedanken-

fuhrung mit der des Evangeliums bleibt es bei einer formalen Ähnlichkeit. Die Antithesen

dieses Abschnittes entsprechen inhaltlich keineswegs den sonstigen. Wohl aber ist zu
fragen, ob in den joh. Gemeinden die Fusswaschung als regelmässige Übung praktiziert
wurde. Joh 13,15 scheint darauf hinzudeuten. - Vgl. R. Bultmann, Das Evangelium des

Johannes, KEK 1941,174-177; G. Bornkamm, Die eucharistische Rede im Johannesevangelium,

ZNW47 (1956), 161-169; E. Schweitzer, Das johanneische Zeugnis vom
Herrenmahl, EvThl2 (1952/53), 341-363; U. Wilckens, Der eucharistische Abschnitt
der johanneischen Rede vom Lebensbrot, in: Neues Testament und Kirche. Für
R.Schnackenburg, 1974, 220-248.

22 Vgl. J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, 31960; R. Pesch, Das Abendmahl
und Jesu Todesverständnis, 1978; F. Hahn, Zum Stand der Erforschung des urchristlichen

Herrenmahls, EvTh35 (1975), 553-563; F. Lang, Abendmahl und Bundesgedanke
im Neuen Testament. EvTh35 (1975), 524-538 ; V. Wagner, Der Bedeutungswandel von
b'rJt h'däschä bei der Ausgestaltung der Abendmahlsworte, EvTh35 (1975),
533-544.

23 F. Lang (A.22), 529.
24 J. Jeremias (A.22), 33-82.



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 9

dächtnismahl.25 Aber dem Problem der wöchentlichen Feier kommt
man damit genauso wenig bei. Gleiches ist einzuwenden gegen die

Vermutung von W. von Meding, das Herrenmahl knüpfe an den in Jer

16,1-9 ersichtlichen Volksbrauch von der Tröstung durch Mahlzeiten.26

Daher bleibt als letzte Möglichkeit die Ableitung von den regelmässigen

Mahlzeiten Jesu mit seinen Jüngern.27 Tatsächlich spielen die
Mahlzeiten bei Jesus eine besondere Rolle und haben besondere

Bedeutung: Jesus wird als «Fresser und Säufer, Freund von Zöllnern
und Sündern» bezeichnet (Mt 11,19); er hat auf Wanderungen oft im
Freien gegessen, umgeben von Schülern und Anhängern (Mk 6,32.44 ;

8,14; Joh 4,8.31; 21,12); manchmal wurde er so umlagert, dass er selbst

nicht zum Essen kam (Mk 3,20; 6,31); häufig wurde er eingeladen (Mk
I,29-31; 14,3; Lk 7,36; 11,33; 14,1; Joh 2,1-11); gelegentlich hat er
selbst Gäste bei sich (Lk 15,lf; Joh 1,39), einmal in grosser Zahl (Mk
2,15). Dabei steht Jesus nicht nur in markantem Gegensatz zu den

Pharisäern, sondern auch zum Täufer (Mk 2,18-22). Der eschatologi-
sche Aspekt ist dabei offenbar wichtig. Das Gottesreich kommt in die
Welt im gemeinsamen Essen und Trinken, gerade mit den «anderen»,
den Ausgestossenen (Mt 22,1-14/Lk 14,15-24; Mt 11,19/Lk 7,34).
Von daher wird besonders deutlich, wie skandalös dann die korinthische

Spaltung der Gemeinde in Arme und Reiche sein musste (I Kor
II,17—34).28 Damit ergibt sich folgendes Gesamtbild: die Fortsetzung
der regelmässigen Mahlzeiten als gemeindekonstitutives Element
wurde angereichert einerseits in Analogie zum Passahmahl, andererseits

in Analogie zu den Mysterienmahlzeiten.29 In diesem Prozess

wurden die einzelnen Elemente der Abendmahlstradition verstärkt,
interpretiert oder neu aufgenommen: die Verbindung mit dem Tod

25 Messe und Herrenmahl, 1926.
26 W. v. Meding, I Korinther 11,26: Vom geschichtlichen Grund des Abendmahls,

EvTh35 (1975), 544-552.
27 W. Marxsen, Das Abendmahl als christologisches Problem, 1963 ; vgl. auch J.

Jeremias (A.22), 40 ff.
28 Vor allem G. Theissen, Soziale Integration und sakramentales Handeln. Eine

Analyse von I Kor 11,17-34, NT16 (1974), 179-206.
29 Eine Ableitung des christlichen Herrenmahls aus den Mysterienkulten ist aber

nicht möglich : E. Käsemann, Anliegen und Eigenart der paulinischen Abendmahlslehre,
in: Exegetische Versuche und Besinnungen, I, 1960, 11-34.



10 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

Jesu; die Interpretation des Todes als Stellvertretung; die eschatologi-
sche Komponente in der Weise, dass das Herrenmahl als Antizipation
des eschatologischen Mahles verstanden wird; der Gedanke des neuen
Bundes. Die Analogie zu den Mysterienmahlzeiten erlaubte wiederum
die Überhöhung des alten Gedankens, wie er etwa klassisch in I Kor
10,16 f. formuliert ist: im gemeinsamen Essen und Trinken wird
Gemeinschaft mit Christus real und damit wird Gemeinde konstituiert.
Die Realität dieses Geschehens wird so stark erlebt, dass bedenkenlos
Krankheit und Tod als Folge eines Missbrauches angesehen werden
können (I Kor 11). «Wir sind in Christus als Glieder seines Leibes. Und
Glieder seines Leibes werden wir, indem der Christus als Pneuma in
uns eingeht. Beides fallt im sakramentalen Akt zusammen und weist,
wo immer davon die Rede ist, auf den sakramentalen Akt zurück»,
schreibt E. Käsemann.30 «Der Christusleib ist der Herrschaftsbereich,
in den wir mit unseren Leibern einbezogen und zu leiblichem, d.h.
totalem, all unsere Beziehung zur Welt umspannenden Dienste
verpflichtet werden».31 Das beherrschende Anliegen bei Paulus sei, dass

«die leibliche Selbstmitteilung Christi (uns) beschlagnahmt zu konkretem

leiblichem Gehorsam im Leibe Christi... Indem der Christus
sakramental unsere Leiber zu seinem Dienst an seinem Leib beschlagnahmt,

erweist er sich als der Kosmokrator, der in unseren Leibern die
Welt in seine Herrschaft reisst und mit seinem Leibe die neue Welt
konstituiert».32

In Taufe und Herrenmahl geht es also um die totale Einbeziehung
des Menschen in den Christusleib und damit um Konstituierung von
Gemeinde. Der Mensch wird völlig vereinnahmt, alle anderen Bindungen

werden abgeschnitten. Taufe und Herrenmahl sind so reale Akte, in
denen etwas effektiv geschieht. Alle weiteren Überlegungen zu Taufe
und Herrenmahl werden diese ursprüngliche Sicht unterstützen müssen.

30 A.a.O. 17.
31 A.a.O. 29.
32 A.a.O. 34; vgl. ders., Gäste des Gekreuzigten, in: Forum Abendmahl, hg. v.

G.Kugler, 1979, 60: «Sein Mahl ist der Ort, an dem wir, seine Gäste, feiern, dass der

Gekreuzigte die Herrschaft der Mächte und Gewalten dieser Welten durchbricht und
seine Jünger zu Überwindern macht.»



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 11

IV.

Sakrament als effizientes Geschehen, aber wie? Wodurch? Was
macht es effizient? Diese Fragen beherrschen das theologische Denken
des Westens.33 Sie führten zur Zersplitterung der ursprünglich gedachten

Einheit des sakramentalen Geschehens. Es wurde unterschieden
zwischen Sache und Zeichen, zwischen Form und Materie. Die Präsenz
Christi im Sakrament wurde beschrieben und eben damit auch in Frage
gestellt. Die Einheit des Sakraments auszudrücken war das Ziel, und
eben dieses Ziel entschwand hinter den Fragen, die sich nicht abdrängen

Hessen. Mehr aber zählte noch, dass diese Fragen beherrschend in
den Vordergrund traten. Die Frage nach der Funktion der Sakramente
für die Gemeinde und in der Gemeinde trat hingegen zurück, die
Gemeinde selbst trat zurück.

Eine zweite Fragestellung kam zur ersten. Die Auseinandersetzung
über die absolute, d.h. von Menschen unabhängige Effizienz göttlichen
Heilshandelns führte zur notwendigen Aussage, die Sakramente wirkten

ex opere operato. Damit wurde unter der Hand aus dem objektiven,
absoluten Handeln Gottes eine objektive Wirksamkeit der Sakramente.
Ein System des Sakramentalismus entstand, ein System der objektiven
Heilsabsicherung durch die Sakramente. Das verbliebene Bewusstsein

von ihrer Gemeindebezogenheit führte über die kirchliche Ordnung zu
einer Institutionalität der Kirche, die durch sakramental geweihte Priester

die Sakramente und damit die Gnade verwaltet.
Von der Reformation wird hingegen das Sakramentsgeschehen dezi-

diert als Wortgeschehen verstanden, die augustinische Definition des

Sakraments als verbum visibile wird exzessiv betont. Es ist das Wort,
das Evangelium, das Verheissungswort, die verbale Zusage der Gnade
an den Menschen, die das Sakrament zum Sakrament macht und von
dem aus das Sakrament zu verstehen ist. Das Sakrament wird der Predigt

zu- und untergeordnet. Auf diese Weise wird das sakramentalisti-
sche System an einer entscheidenden Stelle in Frage gestellt und damit
zerstört.34 Aber die Frage, wie es nun konkret zum Sakrament kommt,

33 Vgl. u. a. F. Schupp, Glaube - Kultur - Symbol. Versuch einer kritischen Theorie
der sakramentalen Praxis, 1974.

34 H.Chr. Schmidt-Lauber, Das Flerrenmahl. Zum evangelisch-lutherischen/römisch-katholischen

Dialog auf Weltebene, KuD26 (1980), 70-87, hat zwar im Blick auf
CAX, Confutatio und Apologie dazu, gemeint, im Abendmahlsverständnis selbst



12 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

wie das Wort mit der Materie sich verbindet, wie es zur Realpräsenz
Christi kommt und wie sie zu verstehen ist, führte nun wiederum dazu,
allerdings innerhalb der Klammer der Worttheologie, dass die
traditionellen Fragen in den Mittelpunkt treten. Der innerreformatorische
Sakramentsstreit tat sein übriges, um hinter diesen Fragen die Neukonzeption

doch verblassen zu lassen. Das gilt vielleicht vor allem für
Calvin, der in der Sorge einem allzu realistischen Sakramentsverständnis

einerseits, im Bemühen um Vermittlung zur Position Luthers
andererseits, die klassische, augustinisch orientierte Sakramentstheologie
aufarbeitet.

Geschichtswirksamer aber, wenn auch mit neuer Akzentuierung,
geschieht dies bei Luther. Denn bei ihm tritt ein weiteres Motiv hinzu:
die objektive Heilsvergewisserung Das Sakrament ist ihm in seiner

handgreiflich-sichtbaren-schmeckbaren Objektivität wichtig als objektive

Bestätigung der Heilszusicherung. Darum ist ihm das est der
Stiftungsworte unaufgebbar und darum kommt er in seiner Deutung des

Abendmahls zu einem Realismus, der den der scholastischen Theologie

weit hinter sich lassen konnte. So Finden sich bei Luther zwei

Motive, die in Spannung zueinander stehen: einerseits wird das

Sakramentsgeschehen als Wortgeschehen verstanden und ihm untergeordnet,

wodurch der Sakramentalismus zurückgedrängt wird, andererseits
geht es ihm um objektive Heilsvergewisserung durch das Sakrament
und daher um eine Steigerung des Sakramentalismus. H. Kastens35

gründlicher Vergleich der Anschauungen von Taufe und Rechtfertigung

bei Thomas und Luther macht den Unterschied deutlich: «Luther
rückt den Glauben ganz an das Wort, ja er verlegt ihn in das Wort...
Glaube kann abgesehen vom Wort nicht ausgesagt werden... Eine dem
konkreten ergehenden Wort vorausliegende Tugend des Glaubens
kann es darum nicht geben... Indem Luther aber den Glauben nicht

bestünde kein Unterschied zwischen lutherischer und römisch-katholischer Lehre. Zweifellos

stellen Confutatio und Apologie Konsens fest, die Confutatio bestreitet nicht die
Aussage über die Realpräsenz in CA. Mit diesem formalen Konsens ist aber gar nichts
erreicht, weil die grundsätzliche Überwindung des Sakramentalismus durch die
Reformation nicht berührt wird. Es genügt eben nicht, Übereinstimmung über einzelne
Formulierungen zu erzielen, wenn das Gesamtverständnis in diesen Formulierungen nicht
oder nicht ausreichend zur Sprache kommt.

35 H. Kasten, Taufe und Rechtfertigung bei Thomas von Aquin und Martin Luther,
1970.



J. Dantine. Sakrament als Gabe und Feier 13

mehr von einer dem konkreten Wort vorangehende Glaubenstugend
abhängig macht, sondern in das Wort hineinbindet, das der Geist
vermittelt, hat er das mittelalterliche Sakrament entfunktionalisiert. Denn
der heilige Geist wird nun nicht mehr wirklich in einer dem Menschen
inhärenten Gnadengabe, die im Sakrament zugeeignet würde, sondern
in der glaubenden <perceptio> des Wortes, das in Akteinheit die Hoffnung

und die Liebe bei sich hat.»36

Allerdings hat Luther, so Kasten, diesen neuen Ansatz nicht
durchgehalten: «Luther hat nicht das Sakrament von der Rechtfertigungslehre

her neu konzipiert, sondern umgekehrt die Rechtfertigungslehre
aufden Boden des überkommenen exhibitiven Sakramentsverständnisses

projiziert. Er hält an der effektualen Taufwirkung im Sinne einer
nicht infrage zu stellenden theologischen Prämisse fest».37 «Luther
denkt... in seiner Sakramentstheologie - wenn auch unter spezifischen
Modifikationen - im überkommenen Sinn vorreformatorisch».38
Reformatorisch wäre nach Kasten eine Lehre, bei der die «Sakramente
nicht <wirksame Zeichen, die in sich die Gnade enthalten), sondern
Zeichen (sind), die dem Wort der Verheissung beigefügt sind, Verge-
wisserungszeichen, Zeichen für den Glauben zu seiner Hilfe und
Kräftigung», bei der also das Sakrament verstanden würde «als Wort, zu
dem das Zeichen hinzutritt», so dass die Sakramente «in ihrer Einheit
von Hören und sinnenhafter Darstellung ein eindringendes und un-
überhörbares Zeugnis für den Glauben sind, ohne dass dabei die Freiheit

des Geistes über seine Mittel, Instrumente bzw. <media application^)

aufgegeben wäre».39 Diese Anschauung kommt bei Luther
ansatzweise vor. Es überwiegt aber die vorreformatorische Linie, bei
der das Wort Konsekrationswort ist, bei der das Sakrament ex opere
operato wirkt. Luther, so Kasten, hätte sich durch die biblischen Texte
dazu genötigt gesehen. Hinzuzufügen wäre, dass die Auseinandersetzung

mit den Schwärmern wohl ebenfalls eine entscheidende Rolle
gespielt hat. Um dem Subjektivismus, der für Luther eine Neuauflage

36 A.a.O. 197. - L. Villette, Foi et Sacrement, II, 1964, führt den Nachweis, dass

Luther Thomas nicht richtig interpretiert hat. Das war übrigens kaum möglich, da kaum
jemand damals die Gelegenheit hatte, die originalen Texte des Aquinaten zu lesen.

Verbreitet waren nur Handbücher, Exzerpte eher mediokrer Qualität.
37 A.a.O. 270.
38 A.a.O. 280.
3» A.a.O. 284f.



14 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

der alten Werkerei ist, zu wehren, um die Objektivität der Gabe Gottes
festzuhalten, geht Luther diesen Weg.

Nun müsste die Arbeit von Kasten im einzelnen überprüft werden,

vor allem müssten die von ihm gezogenen Konsequenzen überdacht
werden. Kann man wirklich so eindeutig zwischen «vorreformato-
risch» und «reformatorisch» unterscheiden? Gilt seine Darstellung
auch in der Frage des Flerrenmahles? Ist es nicht so, dass gerade in der

Abendmahlstheologie entscheidende neue Elemente ins Spiel kommen,

vor allem dort, wo christologische Fragen einbezogen werden, die
die traditionelle Fragestellung zwar nicht überwinden können, sie aber
doch teilweise weit hinter sich lassen?

Abgesehen von diesen Fragen dürfte aber Kasten mit der Analyse
recht haben, dass sich im Sakramentsdenken Luthers ein Bruch findet.
Wie oft bei Luther, so gibt es auch im Bereich der Sakramentstheologie
Gedanken, die Luther später nicht mehr aufgearbeitet hat, etwa den
interessanten Versuch, das Verständnis des Flerrenmahles vom Koino-
um-Gedanken aus zu entfalten.40 Luther hätte also die Sakramente
stärker als Wortgeschehen denken und so den Fallen des Streites um das

Wie der Realpräsenz entgehen können. Er hätte den Koinonia-Gedanken

weiter ausbauen können. Oder er hätte den Opfergedanken, etwa in
Verbindung mit dem Koinonia-Gedanken, gänzlich neu interpretieren
können.41 Er hat es nicht gemacht und auch keiner neben ihm. Er und
die anderen konnten das Erbe nicht abschütteln.

Es darf dabei nicht übersehen werden, dass für ihn die Objektivität
und die Effektivität der Heilsgabe im Sakrament von grundsätzlicher
Bedeutung ist.42 Hier liegt ein Herzstück seiner Frömmigkeit und seiner

Theologie. Hier handelt es sich nicht um Verlegenheitsaussagen. Er

40 Ein Sermon von dem hochwürdigen Sakrament des heiligen wahren Leichnams
Christi und von den Bruderschaften, 1519, WA2, 739 ff.

41 G. D. Kilpatrick, Eucharist as Sacrifice and Sacrement in the New Testament, in:
Neues Testament und Kirche, Für R. Schnackenburg, 1974,429 -433, meint, dass für die
Reformation eine Neuinterpretation des Opfergedankens aufgrund der ntl. Opfervorstellung

besser gewesen wäre, als den Begriff fallen zu lassen. Vgl. J. Daly, The Origine of the
Christian Doctrine of Sacrifice, 1978. - Die gelegentlichen Aussagen Luthers, die den

Begriffdes Dankopfers einfuhren, sind in dieser Hinsicht nicht ausreichend und können
nicht als Grundlage für eine Annäherung an die katholische Opfervorstellung gesehen
werden. Dazu s. unten (A. 61).

42 Für Calvin gilt, bei allen Unterschieden, das gleiche. Eben aus diesem Grund
kritisiert Calvin die Abendmahlslehre Zwingiis.



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 15

muss auf dem est bestehen, auf dem baptizatus sum, weil es seine
Existenz als Christ gegen alle Anfechtung begründet und bekräftigt.
Wann also immer eine Sakramentstheologie neue Wege gehen will,
wird sie wissen müssen, dass sie an diesen Aussagen nicht einfach
vorbeigehen kann. Sie muss entweder in aller Deutlichkeit sagen:
Objektivität und Effektivität können nicht mehr ausgesagt werden,
Luther muss hier verlassen werden. Oder man muss Objektivität und
Effektivität deutlich, vielleicht neu interpretiert, zur Sprache bringen.
Dass Neuinterpretationen möglich sind, lässt die Rückbesinnung auf
Paulus als sicher erscheinen. Er hält nicht weniger als Luther Objektivität

und Effektivität fest, allerdings mit ganz anderen Denkkategorien.

V.

Im 20. Jahrhundert kam es zu einem ungeheuren Aufbruch in der
Sakramentstheologie. Bahnbrecher war hier zweifellos, und zwar auch
für den Protestantismus, Odo Casel, von dem zurecht gesagt werden
kann, dass seine «Neuentdeckung des alten <Kultmysteriums>... in die
scholastischen Adern neues Blut einströmen lässt».43 Es kann hier nicht
die Aufgabe sein, die ganze Fülle dieser neueren Überlegungen
nachzuzeichnen.44 Es wäre nicht nur nötig, die zahlreichen Varianten
darzustellen, sondern auch ihre Einbettung in die allgemeine kulturelle
Szene aufzudecken. Hier sollen nur die wesentlichsten Punkte genannt
werden.

Allen diesen neueren Versuchen eignen folgende Charakteristika,
die von epochaler Bedeutung sind:

- sie versuchen, die Probleme der traditionellen Sakramentstheologie
resolut aufzuarbeiten, und zwar, indem sie

- nach der Funktion der Sakramente im Leben der Gemeinde fragen,
nicht nach dem Zustandekommen der Sakramente;

43 A. Ganoczy, Einführung in die katholische Sakramentenlehre, 1979,106. Er setzt
aber fort: «Doch erringt dieser Versuch kult-zentrierter Mysterientheologie im Zeitalter
säkularen Lebensgefuhls keinen bleibenden Sieg.»

44 Vgl. vor allem A. Skowronek, Sakrament in der Evangelischen Theologie der
Gegenwart. Haupttypen der Sakramentsaufifassung in der zeitgenössischen, vorwiegend
deutschen evangelischen Theologie, 1971, und A. Ganoczy, op. cit.



16 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

- die emotionale Ebene und damit die Ganzheitlichkeit des Menschen
ernst nehmen.
Der weitestgehende Versuch eines Neuansatzes verwendet den

Symbolbegriffah Schlüsselbegriff.45 Was ist es, was in den Sakramenten
geschieht? Es geschieht hier ein besonderes Elmgehen mit Materialien,
mit Wasser, Brot und Wein, mit natürlichen Dingen also, mit denen
etwas ausgedrückt, etwas symbolisiert wird. Was sind nun Symbole?
Tiefenpsychologie, Religionswissenschaft, Sprachwissenschaft haben
ein neues Verständnis für Symbole eröffnet. Die Menschen, so weiss

man jetzt, können ohne Symbole nicht leben. Symbole sitzen tief im
Wissen und im Fühlen der Menschen, es sind nicht einfach willkürlich
gewählte Zeichen. Der Mensch kommuniziert nicht nur mit dem Mittel
des Wortes, viel mehr noch mit den Mitteln der Geste, des Symbols. In
ihnen drückt er sich oft intensiver aus als im blossen Wort. Riten, die
nach einem festgeformten Schema von Worten, Gesten und Symbolen
ablaufen, verleihen dem menschlichen Leben eine Stetigkeit und
Sicherheit, auf die er nicht verzichten kann. All dieses Wissen wird in
den Dienst der sakramentstheologischen Überlegungen gestellt.46

Der Symbolbegriff ist in der Sakramentslehre nicht neu. Das
«symbolische» Sakramentsverständnis stand im Gegensatz zum «realistischen».

Im Sakrament werden Christus und seine Gaben «nur»
symbolisiert. Sie sind nicht real präsent. Jetzt aber soll Symbol etwas anderes

sein, «eine tief begründete Verbindung zwischen der sinnlichen
Erscheinung und dem damit bedeuteten Sinngehalt».47 «Jeder, der vor
das Wort Symbol das Wörtlein <nur> setzt, hat damit den gültigen
Beweis geliefert, dass er nicht versteht, was ein Symbol ist».48 Die
geistesgeschichtliche Herkunft dieser Verwendung ist klar. Sie kommt aus
dem Neuplatonismus, nach dem sichtbare Dinge als Symbole transparent

sind oder werden können für göttliche Dinge. Damit eignet aber
diesem Begriff eine besondere Dialektik. Einerseits nämlich sind die

45 Die Verwendung des Symbolbegriffs geht auf P.Tillich zurück, dann wurde er vor
allem von W. Stählin aufgegriffen.

46 Vgl. W. Jetter, Symbol und Ritual. Anthropologische Elemente im Gottesdienst,
1978; P. Ricoeur. Die Interpretation - Ein Versuch über Freud, 1969. H. Looff, Der
Symbolbegriffin der neueren Religionsphilosophie und Theologie, 1955 ; J. Scharfenberg

- H. Kämpfer, Mit Symbolen leben. Soziologische, psychologische und religiöse
Konfliktbearbeitung, 1980.

47 Zit. nach Skowronek (A.44), 155.
48 A.a.O. 155f.



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 17

natürlichen Dinge nur Instrumente, Folien der göttlichen Dinge, ihre
Würde besteht nur darin, Göttliches aufscheinen zu lassen. Andererseits

aber bekommen sie durch diese Funktion eine eigene Würde, weil
eine Analogie zwischen der Beschaffenheit der Symbole und der Art der
sie aufscheinen lassenden göttlichen Dinge angenommen wird. Das
wird bei P. Tillich, dem grossen protestantischen Theologen des Symbols,

besonders deutlich, schon deswegen, weil er den Symbolbegriff
ganz allgemein dafür verwendet, um die Trennung von sakralem und
weltlichem Bereich aufzuheben, weswegen A. Skowronek zu Recht von
einer «naturhaft-realistischen» Deutung spricht.49 So heisst es bei ihm
etwa: «Dem Wasser an und für sich wird eine Güte, eine Qualität, eine

Mächtigkeit zugesprochen. Durch diese seine natürliche Mächtigkeit
ist es geeignet, Träger einer sakralen Mächtigkeit und damit Element
eines Sakraments zu werden».50 Oder: «Sakramental sind alle Gegenstände

und Vorgänge, in denen das Seins-Jenseitige in einem Seienden

gegenwärtig angeschaut wird».51 «Die sakramentale Gestalt steht nicht
neben der übrigen Wirklichkeit, sondern repräsentativ für sie. Die
Naturelemente, die in das Sakrament eingehen, sind nicht heilige
Gegenstände neben anderen, unheiligen, sondern sie repräsentieren
den transzendenten Sinn, der allen übrigen zukommt. Sie nehmen das

vorweg, an dem alles Anteil hat.»52 «Sakramente entstehen, wenn die
Mächtigkeit eines Natürlichen für den Glauben zum Träger sakramentaler

Mächtigkeit wird. Das geschieht durch ein wechselseitiges Ergreifen

und Ergriffensein, und ist nicht Sache der Willkür, sondern des

historischen Schicksals.»53 Aber, Tillich betont es immer wieder:
Naturmächtigkeit und natürliche Symbolik reichen nicht aus, das Sakrament

zu deuten. Die Symbolik des Brotbrechens reiche nicht mehr aus,
auf den erhöhten Leib Christi hinzuweisen. So gewinnt die Einsetzung
an Bedeutung: Brot und Wein stehen zwar «als Repräsentanten des

Leibes und der in ihm zusammengefassten Mächtigkeit der Natur
überhaupt. Dass gerade Brot und Wein diese repräsentative Bedeutung
haben, ist symbolisch aus der Situation der Abendmahlseinsetzung zu
verstehen. Die in ihnen wirkenden, durch sie repräsentierten Natur-

49 A.a.O. 144.
50 Religiöse Verwirklichung, zit. nach Skowronek (A.44), 145.
51 A.a.O. 147.
52 A.a.O. 149.
53 A.a.O. 149.



18 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

mächtigkeiten aber stehen nicht mehr symbolisch, sondern real für die
transzendente Naturmächtigkeit»54, den Leib Christi.

Daran schliesst sich nun eine erste kritische Bemerkung: die natürliche

Mächtigkeit reicht nicht aus, das Sakrament zu erklären. Aber
diese Mächtigkeit ist doch von grossem Gewicht. Reiche Spekulationen
über die Symbole, über den Symbolwert der Elemente erscheinen in der
Folge unausweichlich. Das Bedenken des Zeichens schiebt sich in den

Vordergrund. Gleichzeitig werden neue Symbole gesucht und auch
gefunden. Eine «natürliche Theologie» wird unvermeidlich, bei der die
Zusage des Evangeliums, des extra nos, in den Flintergrund rücken

muss, trotz aller gegenteiligen Beteuerungen.55
Zweitens ist zu vermerken, dass die Verwendung des Symbolbegriffs

immer noch, auch heute, ein gebrochenes Verhältnis gegenüber einem
archaischen, magischen Verständnis von der Einheit von Göttlichem
und Weltlichem ausdrückt. Das Weltliche ist nicht mehr das Göttliche
selbst, nur mehr sein Symbol. Die Sakramente wirken nicht selbst,
sondern nur als Symbole. Der befreite oder erleuchtete Intellekt des

Menschen schaut, gut platonisch, durch die Symbole der Wirklichkeiten.

Solch gebrochenes Verhältnis ist aber unvermeidbar. Wir können
und dürfen heute kein magisches Sakramentsverständnis haben. Das
neuzeitliche Denken kann nicht innerweltliche Prozesse ungebrochen,
Übergangs- und vermittlungslos als direktes, göttliches Handeln verstehen.

Der Glaube ist nicht dazu da, die verlorengegangene Einheit
innerweltlich wiederherzuzaubern. Daher kann die mittelalterliche
Sakramentsgläubigkeit nicht mehr akzeptabel sein, auch nicht jene
Sakramentsgläubigkeit,die sich auch an einigen Punkten im Luthertum
entwickeln konnte, etwa im Zusammenhang der Lehre von der Messung

der Unwürdigen. Insofern ist das Reden von Symbolen in
reformatorischer Zeit und heute eine Antwort auf die verlorengegangene
Einheit. Hat aber die Reformation, hat Luther ein neues Verständnis
dadurch zu entwickeln gesucht, dass sie das Wort, also die Zusage des

Evangeliums, zum beherrschenden Moment machte, das in, mit und
unter den Elementen dargeboten wird und das so das Sakrament macht,

54 A.a.O. 151. - In der «Systematischen Theologie» nimmt die Sakramentslehre
einen sehr bescheidenen Platz ein (III, 144-148). «Die entscheidende Frage ist jedoch, ob
die Sakramente die innere Mächtigkeit besitzen, Mittler des göttlichen Geistes zu sein»

(148), heisst es. Offenbar hat Tillich hier Zweifel.
55 Auch zum Folgenden: W. Dantine, Kirche und Sakrament (A.6).



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 19

verlegt die moderne Symboltheorie das Gewicht auf das Symbol, auf
das Sichtbare. «Überall wird Hilfe gesucht, nur nicht beim Evangelium
und seiner Weise, das Extra nos salutis zuzusprechen und zuzugeben.»56

Ein drittes Moment muss ebenfalls beachtet werden: die Symbole
sind so eindeutig nicht, wie es der Symboltheorie entsprechen müsste.
Das Essen von Brot, das Trinken von Wein verweisen auf Gemeinschaft,

auf Teilen, auf Feiern, auf Leben.57 Soweit herrscht Eindeutigkeit.

Aber wenn gefragt wird, wer denn nun eigentlich gefeiert wird,
fängt die Problematik an. Ist es der Gekreuzigte, Auferstandene und in
Zukunft Erwartete? oder aber ist es die Gemeinschaft, die sich selbst
feiert? Aber das ist nur die erste, wenn auch wichtigste Frage, weitere
folgen, lassen sich ableiten aus den zahlreichen Fehlentwicklungen, die
es im Verlauf der Kirchengeschichte gegeben hat. Wie aber kann
Eindeutigkeit hergestellt werden? Doch nur durch das Wort! «Das Symbol
gibt zu denken, aber es ist auch die Geburt des Idols ; aus diesem Grund
bleibt die Kritik des Idols die Bedingung fur die Eroberung des
Symbols.»58 Aber wie, wenn das Wort, die Möglichkeit der Unterscheidung,
in den Hintergrund gedrängt wurde?59

Die Problematik, die mit dem gängigen Symbolbegrif auftaucht,
finden wir in nahezu allen neueren Konzeptionen. Wird der Begriffder
repraesentatio in den Mittelpunkt gerückt, so muss eingewendet werden,

dass repräsentiert nur werden muss, was nicht präsent ist. Wer ist
es auch, der repräsentiert?60

56 A.a.O. 47.
57 M. Josuttis-G. M. Martin, Das Heilige Essen. Kulturwissenschaftliche Beiträge

zum Verständnis des Abendmahls, 1980.
s» P. Ricoeur(A.46), 555 f.

59 Vor allem B. Brunner, Zur Lehre vom Gottesdienst der im Namen Jesi versammelten

Gemeinde, in: Leiturgia, Handbuch des Evangelischen Gottesdienstes I, 1952,

83-361.
60 O. Koch, Gegenwart oder Vergegenwärtigung Christi im Abendmahl? Zum

Problem der Repraesentatio in der Theologie der Gegenwart, 1965. - Koch analysiert sehr

scharfsinnig die Position Brunners, moniert vor allem die Vermischung von actio Dei und
actio hominum. Das Reden von der Repräsentation führt zur Vorstellung einer Kon-
Kreation. Aber dann schlägt Koch eine eigentümliche Volte. Er kritisiert die Einführung
des allgemeinen Priestertums im Sinne einer «anamnetischen actio» der Gemeinde (so

Chr. Schmidt-Lauber) und stellt dagegen das Amt: «Das geistliche Amt hat die Autorität
und die Vollzugsgewalt Christi» (90). Dass dann eine menschliche Kon-Kreation
ausgeschlossen und nicht nur auf den Amtsträger limitiert sein soll, vermag ich schlechterdings

nicht einzusehen.



20 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

Wird der Opferbegriff um des ökumenischen Dialogs willen von
Lutheranern stärker in den Vordergrund gerückt, werden die Aussagen
Luthers über das Dankopfer exzessiv ausgelegt, dann geschieht
notwendigerweise beides, nämlich dass einerseits die reformatorische
Befürchtung, über den Opferbegriff würde das Sakrament zur Werkerei
werden, bekräftigt wird und dass andererseits die katholische Seite den
Versuch der Annäherung für nicht ausreichend erachten muss, weil sie

den protestantischen Vorbehalt, der in jedem Fall noch angemeldet
werden muss, nicht anerkennen kann.61

Letztlich laufen alle diese Versuche der Neuinterpretation auf die
Lehre von der Kirche als dem eigentlichen Sakrament hinaus. Wird
dieser Schritt gemacht, steht die Kirche entscheidend im Mittelpunkt,
dann werden alle diese Überlegungen schlüssig, dann erübrigen sich
alle anderen Fragen. Denn dann ist das Einzelsakrament als kirchliches
Geschehen Repräsentant göttlichen Heilshandelns, genauer: dann
repräsentiert das Einzelsakrament das Sakrament Kirche und diese
wiederum repräsentiert Christus. Dann vollzieht und feiert die Kirche in
den Einzelsakramenten sich selbst. Dann ist jedenfalls klar, dass die
Kirche nicht vom Sakrament herkommt, dass sie es vielmehr in der
Hand hat.

Diese Kritik ist notwendigerweise sehr scharfund wegen der Knappheit

der Darstellung gewiss auch ungerecht. Gewiss sind diese Ansätze,
vor allem zahlreiche Ansätze im katholischen Bereich62, ernst zu nehmen

und weiter zu bedenken. Nur ging es jetzt ausschliesslich darum zu
zeigen, dass bestimmte Wege so nicht weiterführen können, weil sie

mehr Fragen eröffnen als gute Antworten geben.

61 Vgl. das Gespräch P. Meinhold und E. Iserloh, Abendmahl und Opfer, 1960.

Iserloh weist, bei aller Freundlichkeit, das Angebot protestantischer Theologen, vom
Opfer zu reden, als ungenügend zurück: «Stellt man hier die Frage, weshalb denn das

Opfer Christi am Kreuz nicht genügt (sie!) und Gott hic et nunc durch die Feier der
Messe, d. h. aber durch ein Tun der Kirche gebeten sein will, um das Werk der Erlösung
fruchtbar zu machen und damit zu vollenden, dann stehen wir wieder einmal vor dem
Geheimnis der menschlichen Mitwirkung. Das aber ist, wie wir schon sahen,
eingeschlossen in das Geheimnis der Inkarnation, wonach der Mensch Christus Jesus der
Mittler ist» (109). Vgl. die Kritik des an sich sehr positiv urteilenden A. Mauder, Bedeutung

des gemeinsamen lutherisch/katholischen Dokuments «Das Herrenmahl» für den
christlichen Gottesdienst, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts 30

(1979), 112-117.
62 Vgl. A. Ganoczy (A.44).



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 21

VI.

Soll nun versucht werden, einen Schritt weiter zu gehen, so müssen
nochmals die entscheidenden Elemente angeführt werden, die hier
bestimmend sein müssen:

1) In Taufe und Eucharistie handelt die Gemeinde, sie verwendet
Symbole und Gesten, sie erinnert sich an das Christusereignis, an sein
Leben mit den Jüngern, an sein Sterben für die Menschen und an seine

Auferstehung. In ihnen wird die emotionale Ebene des ganzheitlich zu
sehenden Menschen angesprochen.

2) In Taufe und Eucharistie geschieht etwas, was real und effektiv
ist, was mit der Gemeinde geschieht, aber nicht durch die Gemeinde,
sondern durch Gottes Geist. Das Geschehen in Taufe und Eucharistie
konstituiert Kirche.

3) Der eschatologische Bezug ist konstitutiv für Taufe und Eucharistie.

Weil die Sakramente vorläufig auf das Eschaton sind, sind sie

fröhliches Feiern in der freudigen Erwartung der zukünftigen Herrlichkeit.

Damit ist aber klar, dass die feiernde Gemeinde von sich weg auf
die vollkommene Gemeinschaft der Erlösten hinweist. Sie feiert nicht
sich selbst.

Hilfestellung für die weiteren Überlegungen bietet nun A. Ganoczy.
Er definiert Sakramente als «Systeme verbaler und nonverbaler
Kommunikation, durch welche zum Christusglauben berufene Menschen in
die Austauschbewegung der je konkreten Gemeinde eintreten, daran
teilnehmen und auf diese Weise, getragen von der Selbstmitteilung
Gottes in Christus und seinem Geiste, auf dem Weg zu ihrer Selbst-

werdung vorankommen».63 Das Besondere dieser Definition ist
zunächst etwas nahezu Banales: die Sakramente werden beschrieben als
Form der Kommunikation, die nicht sofort belastet wird mit «Sakra-
mentalität», ja man findet sich nahezu an K. Barth erinnert und seine

Weigerung, menschliche Handlungen als Sakramente, d.h. für ihn: mit
Göttlichem vermischt, zu bezeichnen. Ganoczy vermischt nicht. Er
könnte etwa von Symbolen sprechen, ohne in die beschriebene
verhängnisvolle Dialektik zu geraten. Er redet von Gemeinde und
Gemeinschaft, und es handelt sich um die konkrete Gemeinschaft, die
nicht sofort das eigentliche Ursakrament sein muss.64

63 Ganoczy, a.a.O. 116.

64 Es ist für die gegenwärtige theologische Diskussion im Katholizismus bezeichnend,
dass, wenn bestimmte Ansätze konsequent weitergeführt werden, und zwar in Richtung



22 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

Die zweite Aussage verweist auf den Glauben als Voraussetzung für
den Sakramentsempfang. Die etwas komplizierte Formulierung hat
ihren Grund darin, dass erste und letzte Grundlage dieses Geschehens
die Predigt des Evangeliums ist. Die Predigt kommt mehrfach zur
Sprache: mit dem Stichwort der Berufung, mit dem Stichwort der
Austauschbewegung, zu der die Predigt ja wohl gehört, und in der
Aussage von der Selbstmitteilung. Drittens wird der eschatologische
Bezug ausgedrückt unter dem Aspekt des «Vorankommens in der
Selbstwerdung».65

Man könnte und müsste wohl fragen, warum er nicht einfacher
formuliert. Die genaue Analyse des Textes würde zeigen, dass es seinen
Grund hat, warum er so formuliert. Sicher auch würde man wünschen,
dass die Predigt expliziter zum Ausdruck kommt. Man könnte auch

mutmassen, dass die Kompliziertheit des Ausdrucks ihren Grund hat
in der Absicht, den Wortaspekt etwas zu vernebeln. Aber diese zweifellos

wichtige Fragen müssen jetzt nicht aufhalten. Wichtiger ist, dass

er an Hand einer Zeichnung darstellt, wie das Sakrament sich innerhalb
der Gemeinde vollzieht: Es gibt zwei «Sender», die untereinander
kommunizieren. Der eine Sender «sendet» das «Signum», also die
Elemente, der andere die «res». «Signum» und «res» bilden zwei
Dreiecke, die pyramidenartig sich treffen im Empfänger: «Einser
Schema besteht aus zwei Dreiecken. Sie deuten an, dass bei jedem
Sakramentsvollzug sich ein doppeltes Kommunikationssystem
einschaltet: einerseits kommen Beziehungen auf der Ebene des Zeichens
(signum), andererseits aufder der bezeichneten Geheimniswirklichkeit
(res) zustande. Beides spitzt sich auf einen einzigen Adressaten zu: den

Empfanger des Sakraments. Deshalb steht dieser an der Spitze des

Schemas als Konvergenzpunkt beider Systemebenen. Was damit
gemeint ist, entspricht dem alten scholastischen Leitsatz : <sacramenta pro
hominibus>, die Sakramente sind ganz und gar für Menschen da...»66

stärkerer Berücksichtigung des säkularisierten Denkens und der reformatorischen
Grundanliegen, sie auch dem evangelischen Theologen weiterhelfen und die Kluft
zwischen beiden theologischen Denkweisen überbrücken. Bedauerlicherweise sind Vertreter
solcher Ansätze in der Regel nicht in den offiziellen ökumenischen Gesprächskreisen
vertreten.

65 Vgl. auch E. Jüngel, Das Sakrament - was ist das? EvTh26 (1966), 336: «In den

beiden Feiern des einen Sakraments ist sich die Kirche selbst verständlich.»
66 Ganoczy, a.a.O. 131 f.



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 23

Die verschiedenen Elemente des Schemas werden auch sonst als
untereinander kommunizierend dargestellt und die Gemeinde als offenes

System.
Eine weitere Anregung entnehmen wir dem wichtigen Buch von F.

Schupp und seinen Aussagen über den transitorischen Sinn der
Sakramente: «Solche Symbole könnten nur zur Aufgabe haben, - das aber
wäre entscheidend - über sich hinauszuweisen. <Ihre obersten Produkte
sind zum Fragmentarischen verurteilt, als zum Geständnis, dass auch
sie nicht haben, was die Immanenz ihrer Gestalt zu haben prätendiert»
(Adorno). Im aufklärenden Wissen um solche bleibende Fragmentari-
tät des Symbols wäre dieses Signum des notwendigen transitus, der
transitus selbst würde damit zum eigentlichen Symbol. Symbolhaft
jedoch ist er prägnant nur in der Praxis veränderten Bewusstseins und
verändernden Tuns, das ausgreift nach der weithin ausständigen
Versöhnung.»67 Das Sakrament verweist also aufdie Praxis der Gemeinde
und des Christen. Ist es nicht eigenartig, dass sich die sog. realistische
Sakramentsauffassung immer nur beschränkt hat auf den Realismus
der Präsenz Christi, die Relevanz des sakramentalen Geschehens für
die Praxis aber immer schön im Symbolischen belassen hat?

VII.

Taufe und Eucharistie sind also Formen der Kommunikation der
Gemeinde. In ihnen werden Symbole und Gesten verwendet, sie sind
Rituale. Sie sind damit in hohem Masse a-verbal. Sie sprechen besonders

die emotionale Ebene an. Das Rituelle verleiht dem Feben der
Gemeinde eine besondere Stetigkeit.68 Die Taufe ist der Initiationsritus
der Gemeinde mit der Symbolik des Wassers, das Neuwerdung,
Neuschöpfung ausdrückt. Die Eucharistie ist das Ritual der Gemeinde, die
sich feiernd versammelt und symbolisch das Lebensnötige teilt unter
Erinnerung an das Opfer Christi.

Ihre Würde und Kraft haben Taufe und Eucharistie aber nicht aus
sich, nicht aus den Symbolen, sondern aus der Zusage des Evangeliums.

67 F. Schupp (A. 33), 287.
68 Vgl. auch G. Ebeling, Erwägungen zum evangelischen Sakramentsverständnis, in:

Wort Gottes und Tradition, 1964, 217-226.



24 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

Im Sakrament erinnert sich die Gemeinde des Christusgeschehens.
Aber auch diese Erinnerung ist nicht das Entscheidende, sondern die
Zusage des Wortes. Sie sind Wortgeschehen mit anderen Mitteln.69 Der
Vorrang des Wortes erklärt sich nicht aus dem Gegensatz von Wort und
Materie, oder Geist und Materie, sondern aus dem Gegensatz von
Aufruf, Zuruf, als etwas von aussen den Menschen Treffendes, und der
menschlichen Antwort, und aus dem Vorteil der Eindeutigkeit und
Präzisierbarkeit gegenüber dem immer mehrdeutigen Symbol. Die
Koinzidenz von göttlichem Zuspruch und menschlichem Handeln ist
im Sakrament grundsätzlich die gleiche wie in der Predigt, nämlich
begründet in der Verheissung Christi.

Wie in der Predigt handelt es sich also bei den Sakramenten um
reales, effektives Geschehen, um Handeln Gottes mit und an den
Menschen.70 Die Realität und Effektivität impliziert, dass Sakramente
verpflichten. Der Getaufte ist Christus einverleibt und so allen anderen
Bindungen erstorben und hat das auch in seinem Leben zu verifizieren.
Der die Eucharistie Feiernde verpflichtet sich der Gemeinschaft mit
Christus und mit den Brüdern. Sakramente sind also keine Ersatzhandlungen,

sondern Konkretionen christlicher Existenz in der Welt.
Sakramente weisen über sich selbst hinaus. Sie werden getragen von

der Hoffnung auf einen neuen Himmel und eine neue Erde. Nie dürfen
Sakramente solche Feiern sein, in denen die Gemeinde sich selbst, ihr
gegenwärtiges Sein feiert.

In der Taufe wird über dem Menschen der Name Christi ausgesprochen,

das Kreuzeszeichen geschlagen. Er ist damit Christus einverleibt.
Er trägt das Stigma Christi an sich. Dieses neue Sein ist entscheidend,
die vorher gegebenen Bindungen an Volk, Rasse, Klasse, Geschlecht

69 Der klassische Satz: «Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum» wird auf
diese Weise aufgenommen, unter der Voraussetzung aber, dass das Wort «elementum»
ersetzt wird durch den gesamten Kommunikationsprozess der Gemeinde, wie ja der
neueren liturgischen Bewegung zu verdanken ist, dass sie weggeführt hat von der
Einengung auf die Elemente.

70 Die Verknüpfung von Wort und Sakrament kann aber, wenigstens aus
reformatorischer Sicht, nicht so geschehen, dass das Sakrament als «höchste» Form des

Wortgeschehens gilt, wie etwa bei K. Rahner (A. 3), 411 : «... die Sakramente als den radikalsten,

intensivsten Fall des Wortes Gottes als Wort der Kirche zu konzipieren, dort, wo
eben dieses Wort als absolutes Engagement der Kirche das ist, was man opus operatum
nennt.» u. ö.



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 25

und an die Macht der Sünde hinfallig. Der Getaufte, auch der als

Säugling Getaufte, ist auf dieses neue Sein zu behaften.71

Im Herrenmahl setzt die Gemeinde die Mahlgemeinschaften, die
Jesus mit seinen Jüngern, aber auch mit den Sündern und Zöllnern
hatte, fort, in der Erwartung seiner Wiederkunft, als Vorwegnahme der
zukünftigen Mahlgemeinschaft. Sie isst Brot, trinkt Wein, weil sie

weiss, dass der Mensch Speise und Trank braucht, und zwar als materielle

Speise und Trank und als «himmlische» Speise und «himmlischen»

Trank. Sie zeigt dadurch, dass es in dieser Welt um das Teilen
der Lebensgüter geht. So weist das Herrenmahl auf die soziale und
politische Aufgabe der Gemeinde in der Welt. Sie erinnert sich daran,
dass sie ihren Ursprung hat im Selbstopfer Christi, in seiner Hingabe an
die Menschen, und wird darin den Auftrag zur eigenen Hingabe erkennen.

Die in Christus gestiftete Gemeinschaft ist grundsätzlich ohne
Schranken, daher ist die Gemeinschaft des Herrenmahls eine
grundsätzlich offene Gemeinschaft.

An diesen letzten Satz schliessen sich allerdings einige weitere Fragen

an: wie steht es mit der Interkommunion? wie steht es mit der
Zulassung von Kindern zum Herrenmahl? Ihre Dringlichkeit darf
nicht unterschätzt werden. Aber wie es eine Vielzahl möglicher
Gestaltungsformen für die Sakramentsfeiern gibt, so auch hier grundsätzlich
mehrere Antwortmöglichkeiten. Allerdings muss gewarnt werden vor
einer Absolutsetzung einzelner Momente, etwa des Moments der
Offenheit. Zu leicht kann es geschehen, dass die offene Gemeinschaft zu
ihrem eigenen Ziel wird. In jedem Fall müssen die Antworten sehr

genau überlegt und auf die tatsächlich gegebene Situation abgestimmt
werden. Es darf auch nicht so getan werden, als ob die Situation sich
schon geändert hätte, als gäbe es etwa schon die Einheit der Kirche oder

71 S. auch oben, A. 20. - Zahlreich sind die Gründe, die gegen die Säuglingstaufe
sprechen. Jedem Pfarrer, der immer wieder die Fragwürdigkeit des Taufversprechens
erleben muss, muss die geltende Praxis der Säuglingstaufe eine schwere Anfechtung sein.
Andererseits aber kann nicht erwartet werden, dass sich irgend etwas wirklich verändert,
wenn an der Säuglingstaufe gerüttelt wird. Unsere Gesellschaft ist noch immer so stark
von der volkskirchlichen Realität bestimmt, dass es ein Kampfgegen Windmühlen wäre.
Vor allem aber ist festzuhalten, dass in der Taufe, auch in der Säuglingstaufe, wirklich
etwas geschieht, vor allem gegen jene, die schön unterteilen wollen zwischen Wiedergeborenen

und «nur» Getauften.



26 J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier

als wären die Kinder schon Vollglieder der Gemeinde.72 Behutsamkeit
ist oft die ehrlichere und damit auch weiterführende Möglichkeit.

Es ist sinnvoll, dass die Gemeinde die Sakramente in einer bestimmten

Ordnung feiert. Vor allem, um einigermassen sicherzustellen, dass

die sehr komplexe Theorie in der Praxis zum Ausdruck kommt. Dazu
gehört auch die sinnvolle Ordnung, Sakramente durch einen ordinierten

Pfarrer verwalten zu lassen, auf jeden Fall von einem, der zur
Predigt ordnungsgemäss berufen ist. Aber mehr, als dass dies sinnvoll
ist, kann nicht gesagt werden, eine absolute Notwendigkeit darf nicht
behauptet werden.73

Die Gestaltung der Sakramentsfeiern wird so sein müssen, dass die
Fülle der Sakramentstheologie in ihnen ausgedrückt wird. Es kann und
muss dabei unterschiedliche Gestaltungsmöglichkeiten geben. Es ist
auch sinnvoll, dass Akzente verschieden gesetzt werden. Entscheidende
Momente werden aber nicht vernachlässigt oder gar verfälscht werden
dürfen.

VIII.

Abschliessend ist ein vorsichtiges, aber kritisches Wort zu den
verschiedenen Konsensversuchen in der Sakramentsfrage zu sagen.74 Diesen

Versuchen ist mehr oder weniger gemeinsam 1) der sehr starke
Wunsch nach Konsens, 2) eine mehr oder minder starke Neigung,
durch füllige, aber unpräzise Aussagen die Unterschiede zu verdek-
ken,75 3) eine gewisse, hochkirchlich-liturgische Achse, die die Verfas-

72 Entscheidend für die Frage der Interkommunion ist, ob die Kommunion als Feier
der Gemeinde gesehen wird oder als Veranstaltung eines dazu sakramental befähigten
Priesters. Neuerdings hat der katholische Theologe J. Blank in dieser Richtung einen
überraschenden Vorstoss gemacht. - Zur Frage der Zulassung von Kindern zum Abendmahl

habe ich an anderer Stelle Stellung bezogen, und zwar, trotz positiver Würdigung
wichtiger Motive, negativ: EvKom 14(1981), 270-272.

73 Es muss als höchst verhängnisvoll angesehen werden, wenn durch den

katholisch/evangelischen Dialog wegen der katholischen Forderung nach Bindung der
Gültigkeit der Eucharistie an den sakramentalen Ordo in der evangelischen Kirche eine

Aufwertung des Amtes zustande kommt.
74 Zu denken ist hier vor allem an die Accra-Dokumente von Faith and Order: Eine

Taufe - Eine Eucharistie - Ein Amt, 1975, und an das römisch-katholisch/evangelischlutherische

Konsenspapier «Das Herrenmahl», 1978.
75 Etwa: Das Herrenmahl, 13 : «Das Herrenmahl ist ein Geheimnis im vollsten Sinn

des Wortes.»



J. Dantine, Sakrament als Gabe und Feier 27

ser untereinander verbindet, die wohl dazu führt, dass vor allem die
spezifisch reformatorischen Anliegen wenig Berücksichtigung finden,76
und dass zweitens zahlreiche neue Ansätze, gerade im Katholizismus,
nicht oder nicht ausreichend berücksichtigt werden. Gerade die neueren

Arbeiten katholischer Theologie, etwa die von A. Ganoczy, zeigen,
dass die derzeitigen Konsenspapiere Gefahr laufen, eine theologisch
bereits überholte Position festzuschreiben. Ob es nicht sinnvoller wäre,
sich im ökumenischen Gespräch der harten und schwierigen Kontroversen

zu befleissigen in der Erwartung des Ausreifens bestimmter
neuer Ansätze, ehe man nahezu um jeden Preis Konsenspapiere ver-
fasst?

Johannes Dantine, Wien

76 Vgl. die Kritik von H. Grass, Die gemeinsame katholisch-lutherische Erklärung
zum Herrenmahl, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts 30 (1979),

87-92, und auch von A. Mauder (A. 61). Scharf formuliert vor allem Grass: «Das Papier
berücksichtigt nicht die innerprotestantischen Abendmahlsgespräche zwischen lutherischen,

reformierten und unierten Kirchen... Während in den Arnoldshainer Thesen eine
Personalisierung und Aktualisierung der Realpräsenz stattgefunden hat - Christus im
Mahl gegenwärtig und an allen Mahlteilnehmern handelnd - wodurch die
Elementenfrömmigkeit überwunden würde, lenkt das katholisch-lutherische Dokument zu dieser
zurück... Diese Realpräsenz-Auffassung wird von Arnoldshain und Leuenberg nicht
geteilt» (a.a.O.87).


	Sakrament als Gabe und Feier

