Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 37 (1981)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Fritz Buri, Dogmatik als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens, Bd. 111, Verlag Paul

Haupt, Bern 1978.

Wie die Frage, was Philosophie sei, eine philosophische Frage fundamentaler Art ist, so
ist die Frage, was Theologie sei, eine theologische Frage fundamentaler Art. An ihrer
Beantwortung zeichnet sich das jeweilige Selbstverstdndnis von Theologie ab. Die Theo-
logie gibt es ebensowenig wie die Philosophie, abgeldst von dem Ringen um die rechte
Selbstbestimmung. Das Verhiltnis von Theologie und Philosophie lasst sich — iiber
formal-allgemeine Ziige hinaus — in der neutralen Konfrontation beider, durch histori-
sche, soziologische, psychologische u.a. Untersuchungen, nicht bestimmen. Die Frage
nach ihrem gegenseitigen Verhaltnis ruft nach einer dogmatischen (d.h. sachgemaésse
Entschiedenheit verantwortenden) Erorterung. Sie kann einzig in der Begegnung be-
stimmter Theologie mit bestimmter Philosophie konkret zum Austrag kommen. In sol-
cher Begegnung vollzieht die Philosophie eine philosophische Ortsanweisung der Theo-
logie und die Theologie eine theologische Ortsanweisung der Philosophie. Dabei verrit
sich das Selbstverstindnis von Philosophie am philosophischen Verstindnis von Theo-
logie und das Selbstverstandnis von Theologie am theologischen Verstindnis von Phi-
losophie.

«Theologie ist immer auch zugleich Philosophie — gerade wie Philosophie stets auch
ein Stiick Theologie in sich hat. Natiirlich gibt es auf beiden Seiten Leute, die diese
Gebiete sduberlich trennen mochten — sei’s zum Selbstschutz, sei’s um etwas zu haben,
von dem man sich abheben kann. Aber wie jenes Bediirfnis Kleinmut verrit, so dieses
Hochmut. Der Ehre Gottes und dem Heil des Menschen dient weder das eine noch das
andere. Da ist nur Offenheit auch fiir das Anliegen des uns zunéchst fremd Erscheinenden
am Platze» (S.7).

Mit diesen Worten begegnet Fritz Buri, emeritierter Ordinarius fiir systematische
Theologie an der Universitdt Basel, in der Einleitung zum letzten Band seines dogma-
tischen Hauptwerkes, der « Dogmatik als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens»,
dem Vorwurf, er setze in den beiden ersten Binden dieses Werkes Theologie mit Phi-
losophie gleich und ersetze das Reden von Gott durch das Reden vom Menschen. Es ist
eines der ausgesprochenen Ziele dieses letzten Bandes der Dogmatik von B., diesen
Einwand zu widerlegen. Hier wie andernorts gerit jedoch wer die Charybdis meiden will,
leicht in den Strudel der Scylla...

Der Tendenz zur Trennung von Theologie und Philosophie hilt B. zwar vorerst die
«Offenheit fiir das Anliegen des uns zunédchst fremd Erscheinenden», m.a. W. der Phi-
losophie entgegen. Diese Offenheit in der Begegnung mit der Philosophie durchzuhalten
erfordert von der Theologie jedoch zweierlei: die Bereitschaft zur Selbstkritik, die es ihr
verwehrt, in unsachgemaisse Konkurrenz mit der Philosophie zu treten, und ein theolo-
gisches Bei-der-Sache-Sein, das es verhindert, dass die Theologie in unkritische Abhén-
gigkeit von der Philosophie gerdt. Der sachgeméssen Unterscheidung von Theologie und
Philosophie ist weder mit der Tendenz zu ihrer Trennung noch mit der Neigung zu ihrer
Vermengung gedient. Als Ausweg bietet sich —der traditionellen Dogmatik entsprechend
— die Moglichkeit an, das Verhiltnis von Theologie und Philosophie so zu bestimmen,
dass beide einander harmonisch ergdnzen. Die Vernunft ist zustdndig fiir das kritische
Denken der Philosophie, die Offenbarung fiir das autoritidtsgebundene Denken der



Rezensionen 365

Theologie. Philosophie wird der Theologie zur Dienerin. B.s dogmatisches Denken
entscheidet sich anders.

Nicht die vorkritische, scholastisch-rationalistische Vernunft, um so deutlicher aber
die kritische Vernunft im Sinne Immanuel Kants meldet sich hier zu Wort. Sie ist die
Richterin, vor der sich fremde Offenbarungsanspriiche, sei es der Schrift oder der Ver-
kiindigung, der kirchlichen Lehrtradition oder der philosophischen Spekulation, ortho-
doxer Theologie oder sidkularer Ideologie als unhaltbar erweisen.

Glaube will verstehen. Dazu gebraucht er die «kritische» Vernunft. Gebraucht er sie
recht, so bleibt sie nicht nur innerhalb ihrer Grenzen, sondern ineins damit auch bei ihrer
jeweiligen Sache, hier: bei dem christlichen Glauben. Die kritische Vernunft, an der sich
B.s dogmatisches Denken orientiert, bleibt streng innerhalb ihrer Grenzen. Um diese
keinesfalls zu iiberschreiten, bindet und hilt sie sich allein an den nichtobjektivierbaren
Vollzug des Selbstverstandnisses christlichen Glaubens. Hier — und nirgends sonst —
ereignet sich Offenbarung: im Innewerden der Transzendenz des Seins und des Daseins
gegeniiber allem begrifflichen und damit objektivierenden Erkennen sowie im Innewer-
den der Transzendenz des Sinnes von Sein und des Sinnes von Dasein gegeniiber dem
Dasein selbst, das, seinem Wesen nach Person, im Vollzug seines Selbstverstindnisses
seiner Bestimmung zu verantwortlichem Personsein entspricht oder sie verfehlt, fiir seine
Verfehlung siihnt und Vershnung erfihrt. Die Uberschrift des letzten Bandes von B.s
Dogmatik lautet: «Die Transzendenz der Verantwortung in der dreifachen Schépfung
des dreieinigen Gottes». Vor zwei Jahren ist er veroffentlicht worden.

«In den beiden voraufgehenden Bianden dieses Werkes sind die Prolegomena, sowie
die Anthropologie, Christologie und Soteriologie behandelt worden. Im vorliegenden
dritten... Band sollen nunmehr die noch iibrigen Teile des dogmatischen Systems zur
Darstellung gelangen. Es sind dies: die Lehren von Gott, von der Schépfung und Vor-
sehung, von der Kirche und den letzten Dingen. Der Titel des Bandes... zeigt den
Gesichtspunkt an, unter dem sich diese Lehrstiicke als ein einheitliches Ganzes erfassen
lassen. Diese Themastellung. .. ergibt sich als Konsequenz des von uns bisher in dieser
Dogmatik eingeschlagenen Weges. Im Weiterschreiten auf diesem Weg hoffen wir nicht
nur Gelegenheit zu haben, Einwinde, die gegen unsere Wahl desselben lautgeworden
sind, zu widerlegen, sondern es wird uns auch instandsetzen, der Schwierigkeiten Meister
zu werden, mit denen die Behandlung dieser Loci tiblicherweise belastet ist, und sie in
ihrer wahren Bedeutung ans Licht zu stellen» (S.19).

Die wahre Bedeutung dieser Lehrstiicke erschliesst sich allein durch den nichtobjek-
tivierbaren Vollzug des Selbstverstindnisses: Hier verwandelt sich die Gegenstindlich-
keit der Begriffe, in denen diese Lehrstiicke in der traditionellen Dogmatik zur Sprache
kommen, in die Gegenstdndlichkeit der Symbole, die dem Nichtobjektivierbaren zum
einzig sachgemissen Ausdruck verhelfen. Zwar bezieht sich das Selbstverstindnis in
seinem Vollzug je und je aufeine besondere Offenbarung der Transzendenz: nicht auf die
Offenbarung des Geheimnisses des Seins und seines Sinnritsels «als solchen», sondern
«als des Sinngrundes der menschlichen Existenz in ihrer Bestimmung zu verantwortli-
chem Personsein in Gemeinschaft und als Ermoglichung der Erfiillung dieser Bestim-
mungy» (S. 704). Doch bedarf es weder der spezifisch christlichen Lehriiberlieferung noch
auch der Schrift, um solch besonderer Offenbarung teilhaftig zu werden. Sie ereignet sich
iiberall dort, wo Menschen ihrer Bestimmung zu verantwortlichem Personsein in
Gemeinschaft und zu sinnschopferischem Handeln inmitten des Sinnwidrigen der Welt
innewerden und dieses Innewerden als eine «Gnade des Seins» und als ein Geschenk



366 Rezensionen

realisierbaren Daseinssinnes erfahren. Die wahre Bedeutung der Schrift und der dogma-
tischen Tradition tritt ans Licht, sobald und solange beides von solchem Innewerden und
solcher Erfahrung her beleuchtet wird.

IThrem Aufbau nach weicht B.s Dogmatik entschieden von der Dogmatik in ihrer
klassischen Gestalt ab. Statt an das heilsgeschichtlich-trinitarische Schema, das der
klassischen Dogmatik als Gliederungsprinzip dient, hélt sich B.s Dogmatik an das Sub-
jekt-Objekt-Schema des denkenden Bewusstseins.

Sowenig von Gott die Rede sein kann, solange dabei von einem Gegenstand die Rede
ist, sowenig kann vom Menschen die Rede sein, solange dabei von einem Gegenstand die
Rede ist. Um wahrhaft von Gott zu reden, muss man wahrhaft vom Menschen reden, und
um wahrhaft vom Menschen zu reden, muss man «... in spezifischer Weise menschlich
von Gott... reden» (S.8).

Die spezifische Weise, in der B. in seiner Dogmatik «menschlich» von Gott redet, hat
Konsequenzen nicht nur fiir den Inhalt, sondern auch fiir den Aufbau dieser Dogmatik.
Sie macht es erforderlich, «. .. das iiberlieferte christliche Heilsschema nach Moglichkeit
ausser acht (zu) lassen und (sich) ganz dem Vollzug des... in der jeweiligen Situation
moglichen Selbstverstindnisses...» (S.665) zu widmen. Daher riihrt es, dass in den vier
Abschnitten des letzten Bandes von B.s Dogmatik unter «...den Titeln: Die Schépfung
aus dem Nichts, die fortgesetzt-gegenwartige Schopfung, die neue Schépfung, der drei-
einige Gott... - trotz ihres konventionellen Klanges — in dogmatisch véllig unkonven-
tioneller Weise von nichts anderem die Rede ist als von der Transzendenz der Verant-
wortung» (S. 38). .

Fiir das theologische Denken B.s ist die Auseinandersetzung mit A.Schweitzer und
mit K.Jaspers wegweisend geworden. Die konsequent-eschatologische Betrachtungs-
weise kommt in seiner Dogmatik ebenso deutlich zum Zuge wie die Existenzerhellung im
Sinne eines philosophischen Glaubens. Das Selbstverstindnis von Theologie verrit sich
am theologischen Verstdndnis von Philosophie... «Theologie ist immer auch zugleich
Philosophie — gerade wie Philosophie stets auch ein Stiick Theologie in sich hat...» Um
dieses «Stiick Theologie», das «Philosophie stets auch... in sich hat», scheint es B. zu
gehen. Dass es auch einem philosophischen Glauben moglich ist, von Gott zu reden,
diirfte der dritte Band seiner Dogmatik einleuchtend aufgewiesen haben.

Silvia Miiller-Stadelmann, Luzern

Egon Barocka, Riickkehr zum Glauben. Ein Beitrag zu der Auseinandersetzung iiber das
Verhiltnis von Wissenschaft und Religion. Festungsverlag Salzburg 1980. 53 Sei-
ten.

Der Titel des Buches driickt Situation und Ziel zugleich aus. Moderne Wissenschaft und

Politik wollen an Stelle des Glaubens treten. Sie scheinen aber nur Unordnung zu

bewirken. Die Riickkehr zum Glauben fiihrt zu den Erkenntnissen der alten Weisheits-

lehren, dass der Mensch untrennbar mit den ewigen Gesetzen der natiirlichen Ordnung

im Kosmos verbunden ist. Das angeborene Gewissen als letzte Richtschnur des Men-

schen fiir « Gut und Bose» stellt den inneren Bezug zu den Energieschwingungen dieses

unendlichen und absoluten Alls her. Dieser Ordnung ist der Mensch als Ebenbild Gottes
verpflichtet, und der Dekalog hat fiir jeden Menschen, zu jeder Zeit und jeden Ort giiltig
festgelegt, welche Pflichten mindestens erfiillt werden miissen, dass Ubereinstimmung
mit der von Gott geschaffenen Welt bewirkt und Unordnung als Siindenfolge vermieden



Rezensionen 367

wird. Pflichterfiillung ist daher wichtiger als Beifall der Massen, welche an Stelle von Gott
als Leitbild mit absolutem Wert treten wollen. Ohne gottbezogene Menschenpflichten
kann es keine Menschenrechte geben. So ist es Zeit flir den Glauben und auch Zeit, dieses
Buch mit grosser Aufmerksamkeit zu lesen.

DDDr. Egon Barocka hat im Alter von 75 Jahren mit viel Erfahrung und Vertrauen
auf Gott begonnen, sich mit diesen Themen zu befassen. Nach jahrelangem Studium
bringt er nun fiir den Leser eine leicht verstindliche Zusammenfassung neuester wissen-
schaftlicher Erkenntnisse und bestitigt in vielen Punkten die Ansichten von Papst
Johannes Paul II. Unter Beriicksichtigung der Literatur von Hengstenberg, Weizsicker,
Stegmiiller, Planck u.a. wird der Einfluss von Atomphysik, Relativitidtstheorie, moder-
ner Biologie usw. auf die Religion dargestellt. Der Autor legt klar dar, dass die Natur-
gesetze einen Sinn erfiillen, und so auf einen Schopferwillen (Gott) geschlossen werden
muss, der Mikro- und Makrokosmos in Ordnung hélt. Damit wird ausgedriickt, dass
wirklicher Geist und die unsterbliche Seele herrschen und nicht die Materie. Besonders
werden die Gefahren aufgezeigt, die von Technik, Spezialisierung und Massenmedien
ausgehen, weil der Mensch mehr und mehr das Wissen um die Zusammenhénge bereits
verloren hat. Ausfiihrlich wird auch der enge Zusammenhang zwischen Gesundheit und
Glauben als Ausdruck der Harmonie behandelt und darauf verwiesen, dass selbst im
Bereiche der Kunst die Harmonie als notwendiger Teil eines zentralen Ordnungssystems
zu sehen ist. Damit wendet sich der Autor klar gegen jede Kunst, die Triebhaftes her-
vorkehrt und so Disharmonie bewirkt. Eingehend wird ferner begriindet, dass die Reli-
gion nicht bloss Privatsache sein kann. Die Ausfiihrungen lassen weiters erkennen, wohin
die haltlose Menschheit steuert, wenn Gott aus dem téglichen Leben verdrangt wird und
die Gebote Gottes nicht mehr beachtet werden (Atheisierung des Lebens). Daher miissen
sich Wissenschaft und Religion insbesondere tiber die Briicke der Teleologie und Meta-
physik gegenseitig ergédnzen.

Dieses Buch ist eine wertvolle Gesprachsbasis, eine Zusammenfassung des Wesent-
lichen fiir alle diejenigen, denen Verantwortung fiir andere auferlegt ist, wie Theologen,
Arzte, Richter, Politiker, und nicht zuletzt auch ein wertvolles Geschenk der Eltern fiir
ihre herangewachsenen Kinder.

Wilfried Lindinger, Salzburg

Karl-Heinz Menke, Vernunfi und Offenbarung nach Antonio Rosmini. Der apologeti-
sche Plan einer christlichen Enzyklopédie, Innsbrucker theologische Studien Band 5,
Innsbruck/Miinchen/Wien 1980.

Um es vorab zu sagen: Diese an der Papstlichen Universitdt Gregoriana in Rom ent-

standene Promotionsschrift erfiillt ein wichtiges Desiderat deutschsprachiger Theologie.

Die dusserst sorgfiltige, kenntnisreiche Studie darf als gelungener Versuch bezeichnet

werden, Antonio Rosmini (1797-1855) innerhalb der Theologie- und Geistesgeschichte

des 19.Jh.s zu wiirdigen und mit dem tragenden Anliegen dieses «Priester-Philosophen»
aus Rovereto bekannt zu machen. Die «Ubersetzungsarbeit, die sich der Vf. vorgenom-
men hat (S.11), Rosmini in den Gesichtskreis deutscher Philosophie und vor allem

Theologie hineinzutragen, scheint mir vollauf gelungen. Dass sich die Arbeit, obwohl

sehr detailliert, auf Grundperspektiven beschrinkt, ist nicht nur eine methodische Ein-

grenzung, sondern hat auch den erfreulichen Nebeneffekt, die Notwendigkeit und Dring-
lichkeit weiterer Arbeiten iiber diesen italienischen Universalgelehrten darzutun. Wenn

im folgenden die eine oder andere, auch eher kritische Bemerkung oder Anfrage zu lesen



368 Rezensionen

ist, so ist damit nicht im geringsten eine Schmélerung oder teilweise Zuriicknahme dieser
globalen Gesamtwiirdigung intendiert.

Die Studie sucht nach der Quelle und dem tragenden Grund von Rosminis Werk und
findet diese literarisch in seinem Plan einer christlichen Enzyklopidie, der Sache nach in
der Verhiltnisbestimmung von Vernunft und Offenbarung, bzw. von Philosophie und
Theologie. Dies geschieht durch den Nachvollzug der Genese des Einzelwerkes im
jeweiligen Kontext der Entstehung. Der Vf. bemiiht sich dabei, sowohl die geistesge-
schichtlichen als auch die existentiellen Faktoren des Rosminischen Werdeganges, also
die unvollendete Enzyklopadie zugleich historisch-kritisch wie auch intensiv nachzu-
zeichnen.

Hier sei sogleich eine kritische Anfrage zum Gebrauch des Wortes «Apologetik»,
«apologetisch» gestattet. Die Verwendung im Titel konnte zu Missverstdndnissen fiih-
ren. Der Vf. stellt heraus, dass Rosmini (von einem Sammelband mit dem Titel «Apo-
logetica» abgesehen, der sich mit der Religionsauffassung einzelner Autoren beschiftigt)
keine eigentliche «Apologetik» verfasst hat. Der Begriff « Fundamentaltheologie» war
ihm nicht bekannt, die klassische Dreiteilung des sich im 19. Jh. herausbildenden katho-
lischen Faches Apologetik/Fundamentaltheologie kannte er ebensowenig (S.227f.). Es
1st dem Vf. unbenommen (mit Erlduterungen, die er auch beibringt), vom «apologeti-
schen» Grundanliegen Rosminis zu sprechen. Wenn man aber — vor allem aus der
Einleitung (v.a. S.12ff.) — den Eindruck gewinnt, der Vf. sehe in der Verhéltnisbestim-
mung von Philosophie und Theologie auch das zentrale und mehr oder weniger exklusive
Anliegen heutiger (kath.) Apologetik, so darfder (kath.) Fundamentaltheologe Bedenken
anmelden, weil ihm so das Feld sozialer und psychologischer, gesellschaftlicher und
historischer Elemente und Faktoren als allzu nebensichlich abgetan erscheint.

Mit der auffallend engen Zuordnung Rosminis zu Blondel (bzw. umgekehrt) ist
Menke aber dann doch wieder bei einem weiteren Verstdndnis von «Apologetik» — «eine
Lehre vom Leben zu entwickeln, die umfassender und fruchtbarer ist als alles, was man
uns entgegenhalten konnte» (S. 13, Zitat nach H. de Lubac). Jedoch ist auch Blondel nicht
das letzte Wort heutiger Fundamentaltheologie, fiir die eher die Erfahrungsproblematik,
das Problem theologisch-wissenschaftstheoretischer Grundlegung und die Vermittlung
von Subjekt und Gesellschaft zentral sind. Der Sache nach sei zu der Verhiltnisbestim-
mung Blondel-Rosmini angemerkt : Die dargelegte Ubereinstimmung ist auch im Detail
so weitgehend, dass sie letztlich nicht iiberzeugt, zumal Blondel den Italiener kaum
gekannt haben diirfte (vgl. S.277ff. mit Anm.181; auch S.29). Bestechend und eher
einleuchtend ist hingegen die Analyse der gedanklichen und sachlichen Beziehungen
zwischen Rosmini und John Henry Newman (S.270-277).

Mit grosstem Interesse nimmt man viele Einzelheiten zur Kenntnis, durch die man-
che Rosmini-Deutung korrigiert oder sogar widerlegt sein diirfte. Rosmini war offen-
sichtlich nicht der Ontologist, als der er in der deutschen theologischen Literatur immer
wieder bezeichnet wird (S.361t.). In seiner Thomasrezeption diirfte der Italiener — darin
seiner Zeit voraus — heutiger «thomanischer» (nicht: neuthomistischer) Deutung des
Aquinaten sehr nahe kommen (S.20 und passim). Sein Interesse an der deutschen Phi-
losophie war sehr gross. M. stellt nur kurz die Auseinandersetzung mit Kant dar (S. 149 ff.)
und bemerkt im iibrigen (zu Recht!), dass weitere Analysen mehrere eigene Monogra-
phien fordern wiirden. Was die Nihe zur deutschen Theologie angeht, so scheint mir der
Hinweis angebracht, dass die Darstellung Maohlers (S. 68, Anm. 25) und die Dreys (S. 84 f.)
etwas pauschal und unprézise sind.



Rezensionen 369

Am wichtigsten ist natiirlich das Hauptergebnis der Studie M.s, zu dem er in iiber-
zeugenden, logisch kohédrenten Schritten (allerdings mitunter in einer sehr komplizierten
Sprache) hinfiihrt: In aller Kiirze ldsst sich dieses Ergebnis so umschreiben: Rosmini hat
eine Theologie konzipiert, in der die natiirliche Vernunfterkenntnis einerseits und die
iibernatiirliche Vernunfterkenntnis andererseits in relativer Autonomie verbleiben, aber
dennoch — oder gerade deshalb — aufeinander verwiesen sind. Weil es fiir Rosmini «nur
eine Wahrheit und mithin nur einen Ursprung der Wahrheit gibt, ist die nach der
Wahrheit strebende Vernunft des Menschen ihrem innersten Wesen gemdss religios und
die Philosophie als die Liebe zur Wahrheit wesentlich Fundament der Theologie. Da die
Vernunft ihrem Wesen nach religios ist, ist die Philosophie Theologie des Natiirlichen;
und da die Offenbarung der Vernunft nicht widerspricht, ist die Theologie Philosophie
des Ubernatiirlichen. Die Theologie ist die vollendende Kuppel auf dem Turm der
Philosophie; und das gesamte Gebidude ist das eine System der Wahrheit» (S.234; Her-
vorhebungen im Original).

Essei dem Vf. dafiir gedankt, dass er «als erster die Genese von Rosminis Gesamtwerk
geschildert und auf dem Hintergrund dieser Genese das <apologetische Grundanliegen»
Rosminis umfassend nachgewiesen und dargestellt» hat (S. 186). Trotzdem — oder gerade
deshalb - ist zu hoffen, dass es in der Gegenwart noch weitere Rosmini-Studien geben
moge, die das von Menke Begonnene weiterfiihren, erginzen und vielleicht hie und da
korrigieren.

Harald Wagner, Schwibisch Gmiind

Josep Castanyé, Die politische Theologie Alfred de Quervains, Basler und Berner Studien
zur historischen und systematischen Theologie, Band 41, Verlag Peter Lang, Bern,
Frankfurt a. M., Las Vegas 1981. 356 Seiten. Fr. 64.—

Dies ist eine Dissertation, die der Kath. Theol. Fachbereich der Universitdt Miinster

angenommen hat; das Thema wurde von A. Lindt, der das Buch dann auch in die Reihe

der Studien aufnahm, angeregt, und die Arbeit wurde im iibrigen von P. Lengsfeld
begleitet. Sie wurde von einem spanischen katholischen Theologen gemacht und ist dem

Werk des bernischen reformierten Theologen A. de Quervain gewidmet. Das Interesse

des Verf.s gilt dabei der Frage nach Schliisselbegriffen einer «PolitischenTheologie», die

er bei J. B. Metz urteilsleitend ausgebildet findet, und er nimmt sich dieser Frage an,
indem er ein konkretes Beispiel ethisch-theologischer Reflexion in ihrer zeit- und lebens-
geschichtlichen Gestalt untersucht. Die wenigen Bemerkungen zeigen, dass hier eine
aktuelle Fragestellung in okumenischem Geist bearbeitet wird, und zwar der Absicht
nach in der Weise des «indirekt-6kumenischen» Ansatzes, wie J. B. Metz ihn vorschlégt:

Die theologischen Traditionen und bekenntnisméssigen Positionen werden nicht kon-

trovers-theologisch einander entgegengesetzt, sondern als Antworten auf die Herausfor-

derung einer sozialen Problemlage gewertet, die sie miteinander verbindet, weil sie eben
auch in theologischer Hinsicht verbindlich ist, verpflichtend fiir den Ethiker, wenn seine

Aussagen die wirkliche menschliche Situation treffen sollen.

Tatsédchlich bietet sich das Werk A. de Quervains da an; Theologie und politische
Konkretion sind in ihm — wie der Verf. herausarbeitet — von der Konzeption her inein-
ander verschrinkt. Vielleicht erklért das zum Teil das bedauerliche Schatten- und blosse
Zitatendasein de Quervains in der neueren Literatur. Dem Verf. ist sicher allein schon
dafiir zu danken, dass er diese Vergesslichkeit durchbricht und Leben und Werk A. de
Quervains in den verschiedenen, durch unterschiedliche politische Erfahrungen geprig-



370 Rezensionen

ten Phasen vor und nach 1933 sorgfiltig darstellt, um so in einem ersten Teil seinen
«Versuch einer neuen theologischen Antwort auf die politische Frage» und in einem
zweiten die ethisch-theologischen Grundziige seiner «Politische(n) Theologie unter dem
Zeichen der Konigsherrschaft Christi» zu beschreiben.

Die Zasur des Jahres 1933 ist ein Hinweis auf die «politische Niichternheit» und
«theologische Wachsamkeit» (S. 23: H. Vorldnder), die den in Deutschland wirkenden
de Quervain mit der Bekennenden Kirche verbindet und «Barmen» fiir ihn wichtig
werden ldsst. Wenn es andererseits aber auch naheliegt und vom Verf. selbst mit der
geldufigen Unterscheidung zwischen Vertretern der dialektischen Theologie und des
Neuluthertums nahegelegt wird, die Zdsur auf zwei Namen wie besonders die Barths und
Gogartens zu beziehen, erweist sich bald, dass diese Zurechnungen so nicht aufgehen. Es
ware fiir die Darstellung angemessener gewesen, gleichsam eine Ebene héher anzusetzen
und damit auch den Ansatz der «indirekten Okumene» besser durchzufiihren; vorbild-
lich und geradezu als Kontext der Arbeit zu lesen ist dafiir das Buch von Christof
Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie (Tiibingen
1977). Auf einer entsprechend hochformalisierten Argumentationsebene und mit Bezug
aufden zweiten Teil der Arbeit wire der konfessionelle Unterschied dann allerdings auch
durchzufiihren; dafiir sei hingewiesen auf Hans-Walter Schiitte, Zwei-Reiche-Lehre und
Konigsherrschaft Christi: A. Hertz u.a. (Hg.), Handbuch der christlichen Ethik, Band I
(Freiburg, Giitersloh 21979). Aber eben: das neue Interesse an unverstellter Wirklichkeit
bildet iiber alles Trennende und die unterschiedlichen politischen Optionen hinweg den
gemeinsamen Problemhorizont, und die Fragwiirdigkeiten und Zweideutigkeiten der
ethischen Konzepte lassen sich, wie denn gerade die Untersuchung am Beispiel de Quer-
vains nachzuweisen vermag, nicht so einfach konfessionell verteilen.

Fiir A. de Quervains Position heisst das: der politische Gehalt seiner Theologie ist
eine romantisch-konservative Gesellschaftsauffassung. Das folgt aus der theologisch-
zeitgemissen Grundentscheidung (dieser «Bindestrich» mag das unaufhebbar Fragwiir-
dige jeder prinzipiell gegenwartsbezogenen Ethik anzeigen und so auch die Unterschiede
von de Quervain und Barth) gegen jede Form von «Liberalismus», wobei dieser als ein
Syndrom der Aufkldrung erscheint: des menschlichen Widerspruchs im Namen eigener
Freiheit und daraus abgeleiteteter Menschenrechte und demokratischer Verfassungs-
prinzipien gegen die geschopfliche Gebundenheit in Stand und Beruf und also die
gehorsame Einfligung in die Ordnung der Schépfungswirklichkeit. Menschliches Zusam-
menleben ist fiir de Quervain nach F. Tonnies grundlegend als «Gemeinschaft» im
Unterschied von «Gesellschaft» zu verstehen. Allerdings: die «konkrete Wirklichkeit»
darf dann auch nicht durch menschliche Systeme und Programme der Ordnung ver-
fdlscht, sie kann nur als «Ereignis» des Schépferwirkens erfahren werden, und es ist die
entideologisierende, kulturkritische Funktion des theologischen «Richteramtes», die
dieses zugleich auch gegeniiber dem totalitdren Staat ein « Wachteramty sein ldsst. Das
bedeutet auch: «Nicht erst die Folgen und die Auswirkungen eines totalitiren Staates
versetzen de Quervain in hochste Wachsamkeit, sondern schon die theoretischen Vor-
aussetzungen und Implikationen seines Programms» (S. 186).

Das ist richtig, und deshalb wird zwar aus abwertendem Urteil iiber die Weimarer
Republik der «wirkliche Staat» in unmittelbarer gedanklicher Nahe zu Carl Schmitt als
souverdne, autoritdre Entscheidungsmacht, die «Einheit des Lebens» verbiirgend,
postuliert, jedoch soll der totale Staat Rechtsstaat sein, indem er seine Grenze an der
Wirklichkeit des Menschen findet. Grund und Grenze politischer Verantwortung im



Rezensionen/Eingegangene Biicher 371

Vorletzten — die Beziige zu Bonhoeffer hitten noch stédrker herausgearbeitet werden
konnen - erschliessen sich aber erst dem Glaubensgehorsam unter der Konigsherrschaft
Christi, welche die ganze Welt unter die Perspektive des Evangeliums und den soterio-
logischen Aspekt des Werkes Christi, die Heiligung, stellt. A. de Quervain ist es bekannt-
lich gewesen, der diesen Grundbegriff der politischen Theologie in die theologische
Diskussion eingefiihrt hat. Seine Konzeption der Konigsherrschaft Christi ist nahe bei
Barth, wie der Verf. darlegt, aber doch in ihrer soteriologischen Ausrichtung charakte-
ristisch flir die dezisionistische Form der Lebensfiihrung. Sie griindet im Bekenntnis zu
Christus und vollzieht sich in den Entscheidungsakten des Glaubensgehorsams, der
Konkretion des Gebotenen. Man darf wohl sagen: was sie leistet, ist eine Umkehrung der
Antriebsrichtung menschlichen Handelns vom Leitgedanken der Herrschaft zu dem des
Dienstes. «Der Mensch in seiner Not und in seinem Leideny, schreibt der Verf., «bildet
nicht nur einen der vielen Zwecke und Ziele der politischen Handlung, sondern den
eigentlichen Grund» (S. 299). Genau in dieser Denkbewegung, die das Gehorsams-
prinzip des Fiihrerstaats in dasjenige der Christusherrschaft iiberfiihrt, um es zurechtzu-
bringen, liegt in der Tat die zeitgendssische Plausibilitit der politischen Theologie A. de
Quervains; sie musste mit ihren weltanschaulichen Voraussetzungen aber auch schwin-
den. So liegt denn am Ende der sozialethische Ertrag der Untersuchung eher im «Dass»
der theologischen Aufgabe, die geschichtlich-konkrete Situation des Menschen mitzu-
reflektieren (S. 321), als im «Was» der ethischen Inhalte.

(Ein Hinweis zum Schluss: Die falsche Schreibweise des Namens ZilleBen stort; iiber
einige sprachliche Unebenheiten kann man gern hinwegsehen, bei einer weiteren Auflage
konnte auch darauf geachtet werden.) Hermann Ringeling, Bern

Eingegangene Biicher

Altes Testament

Augustinus Kurt Fenz, Der Daniel-Memra des Simeon von Edessa. Die exegetische
Bedeutung von BrM 712 Add 12172 Fol 55b—64b. Fototechnische Wiedergabe,
Ubersetzung und Erkldrung seiner alttestamentlichen Grundlage, Heiligenkreuzer
Studienreihe Bd.1, Heiligenkreuz 1980. 2728S.

Gillis Gerleman, Studien zur alttestamentlichen Theologie. Franz Delitsch Vorlesungen,
Lambert Schneider, Heidelberg 1980. 60S. DM 29.—.

R.K. Harrison, Leviticus. An Introduction and Commentary, Tyndale Old Testament
Commentaries. Inter-Varsity Press, Leicester 1980. 253 S.

Hans-Winfried Jiingling, Richter 19 — Ein Plddoyer fiir das Konigtum. Stilistische Ana-
lyse der Tendenzerzdhlung Ri 19, 1-30a; 21,25. Analecta Biblica, Biblical Institute
Press, Rome 1981. 3198S.

Bernhard Lang, Ein Buch wie kein anderes. Einfiihrung in die kritische Lektiire der Bibel,



	Rezensionen

