
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 6

Artikel: Die Evangelien und die Geschichte Jesu

Autor: Kraft, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 37

Theologische Zeitschrift

Heft 6 November/Dezember 1981

Die Evangelien und die Geschichte Jesu

Die Evangelien werden von den meisten Menschen für
Lebensbeschreibungen Jesu angesehen. Sie entsprechen unseren Vorstellungen
von einer Biographie. Zwei von ihnen, das Matthäus- und das

Lukasevangelium, beginnen mit der Geburtsgeschichte. Die beiden anderen
haben mit der Taufe und dem Zeugnis des Täufers ebenfalls einen für
eine Lebensbeschreibung passenden Anfang der Geschichte Jesu gefunden.

Alle vier enden gleicherweise mit dem Tod und der Grablegung
und mit den Erscheinungen des Auferstandenen.

Dieser allen vier Evangelien gemeinsame Aufriss legt den Gedanken
nah, dass sie als Biographien Jesu verfasst und als solche auch in der
Kirche überliefert seien. Wenn die Evangelien Lebensgeschichten Jesu

sind, dann ist verständlich, dass wir vier davon und nicht bloss eines

besitzen, und wir brauchen uns dann auch nicht darüber zu wundern,
dass es Unterschiede zwischen den Evangelien und gelegentlich sogar
Widersprüche gibt. Niemals stimmen verschiedene Biographien
derselben Persönlichkeit in den Einzelheiten überein, wenn sie nicht
voneinander abgeschrieben sind, und in den Unterschieden zwischen den

Evangelien könnte der Grund dafür liegen, dass vier davon und nicht
eines auf uns gekommen sind.

Die so skizzierte Ansicht entspricht dem Augenschein; darum ist sie

immer, überall und von allen gemeint worden. Seit dem Ende des

2. Jahrhunderts haben die Evangelien der ganzen Kirche, auch den

Gelehrten, als Lebensbeschreibungen Jesu gegolten, und daran hat sich
erst mit dem letzten Viertel des 19. Jahrhunderts etwas geändert. Von
da an hat sich bei den Neutestamentlern zögernd die Erkenntnis
durchgesetzt, dass sie das nicht sind. Damit stellte sich zwangsläufig die
Frage, was sie denn sonst seien. Sie hat bis heute manche erbauliche,
aber keine überzeugende Antwort gefunden.



322 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

I

Zeugnisse für die Existenz unserer kanonischen Evangelien gibt es

seit der Mitte des 2. Jahrhunderts. Bei ihrer Beurteilung sollte man
allerdings - mehr als üblich - im Auge behalten, dass ein Gedankengang,

der aufdie Existenz eines Evangeliums schliessen lässt, nicht auch
alsbald dessen Vollständigkeit beweist. Das sagt nicht nur die schlichte
Logik, sondern es folgt auch aus jeder Evangelienquellen-Hypothese.
Dazu kommt, dass sich einige Bestandteile des Textes - vom Satzglied
bis zur ganzen Perikope - offensichtlich als sekundäre Zusätze erweisen.

Bei genauerer Betrachtung ergibt sich, dass noch in der zweiten
Hälfte des 2. Jahrhunderts derartige Beifügungen vorgenommen wurden.

Ein Datum, nicht für den Abschluss der Evangelienredaktion, aber
für die Existenz der kanonischen Evangelien erhalten wir dadurch, dass

der Märtyrer Justin um 150/55 von den «Denkwürdigkeiten der Apostel,

die <Evangelien> heissen», in solcher Weise schreibt, dass zu
vermuten ist, er habe dabei unsere kanonischen Evangelien im Sinn
gehabt.

Die Vermutung hat ihre Stütze in den Nachrichten über Papias aus

Hierapolis (in Phrygien), der es etwa zu dieser Zeit unternahm, die
letzten Apostelschüler nach den Gründen für die Verschiedenheit der
Evangelien zu befragen. Viel hat er dabei nicht herausbekommen. Das
wird hauptsächlich daran gelegen haben, dass diese letzten Apostelschüler

oder Presbyter damals bereits uralte Männer waren, die in ihrer
Kindheit die letzten Apostel als bereits uralte Männer kennengelernt
hatten. Dies ist leicht auszurechnen, und so ist es auch bezeugt. Papias
erfuhr bei seinen Erkundigungen, Markus habe dem Petrus als
Dolmetscher gedient und habe nachträglich alles aufgeschrieben, was er in
diesem Amt erfahren habe. Weil er aber darauf aus gewesen sei, nichts
wegzulassen, habe er sich nicht an die historische Reihenfolge gehalten.
Matthäus hingegen habe sein Evangelium auf Hebräisch verfasst.
Danach sei es von andern übersetzt worden, so gut das jeder gekonnt habe.

Was Papias über Lukas und über den Evangelisten Johannes ermittelt
hat, ist uns nicht überliefert. Möglicherweise war es schon den Alten
anstössig, denen wir die Exzerpte aus seinem Werk verdanken. Denn
die Auskünfte, auf die Papias gekommen war, erwiesen sich bald als

unbefriedigend. In der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts wurden
die Evangelien zur Heiligen Schrift und galten als Werke inspirierter
Verfasser. Das bedeutete im Verständnis der Griechen, dass der Heilige



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 323

Geist den Evangelisten ihren Text wörtlich in das Schreibrohr diktiert
habe. Der Heilige Geist war so zum eigentlichen Verfasser der Evangelien

geworden. Aber der Heilige Geist konnte weder lügen noch irren.
Das glaubten die Griechen nicht bloss aus Frömmigkeit. Vielmehr geht
es dabei um die Grundlage der Theologie, die auf der Irrtumsfreiheit
und Truglosigkeit des göttlichen Wortes fusst. Diese griechische Theologie

ist eine Offenbarungstheologie ; ihre Lehren sind aus den Sätzen

von der Unfähigkeit des Menschen zur Gotteserkenntnis und von der
Wahrheit der göttlichen Offenbarung abgeleitet. Weil es um nicht
weniger als die Grundlegung des theologischen Denkens ging, bestand
das dringende Bedürfnis, die Unterschiede zwischen den Evangelien
auszugleichen und die Widersprüche als scheinbare Widersprüche zu
erklären. Dieses Bedürfnis ist der Anlass zur wissenschaftlichen
Beschäftigung mit den Evangelien.

Die ersten christlichen Vertreter dieser unter dem Einfluss
mittelplatonischer Vorstellungen entstandenen Offenbarungstheologie sind
die griechischen Apologeten. Dementsprechend sind sie auch die
ersten, die versucht haben, die Unterschiede zwischen den Evangelien
durch Evangelienharmonien auszugleichen. (Der Ausdruck
«Evangelienharmonie» stammt aus dem Titel eines 1537 von Andreas Osiander
veröffentlichten einschlägigen Werks.) Vielleicht hat schon der Märtyrer

Justin eine Evangelienharmonie benutzt. Die Vermutung stützt sich

hauptsächlich darauf, dass er im Dialog von «dem» Evangelium spricht
und nicht von «den» Evangelien wie in der Apologie. Das besagt an sich
nicht viel, aber es ist ein Schüler Justins, der ein halbes Menschenalter
danach die erste erhaltene Evangelienharmonie verfasst hat. Das war
der aus Syrien stammende Tatian. Dessen «Diatessaron» hat unter all
diesen Unternehmungen den stärksten Einfluss ausgeübt. Tatian hat
seiner Evangelienharmonie das Johannesevangelium zugrunde gelegt,
weil seine Theologie ganz überwiegend an der Gottheit Jesu interessiert
war. Die Fragen nach der Abfassungszeit (vor oder nach Tatians Rückkehr

aus Rom in den Orient um 172) und der Abfassungssprache
(Griechisch oder Syrisch) sind nicht sicher entschieden. Die syrische
Kirche hat das Diatessaron mehrere Jahrhunderte lang im Gottesdienst
gebraucht, natürlich in seiner syrischen Gestalt. Hingegen sprechen der
Name des Werks und sein grosser Einfluss auf den Westen eher für ein
griechisches Original. Dazu kommt, dass Tatian ungeachtet seiner
Feindschaft gegen das heidnische Griechentum als Apologet Vertreter
einer ausgesprochen griechischen Bildung war. Nach dem Zeugnis des



324 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

Hieronymus hat noch ein dritter Apologet, Theophilos von Antiochien,

eine Evangelienharmonie zusammengestellt und kommentiert.
Theophilos war wie Tatian Vertreter einer griechischen Bildung,
wiewohl auch für ihn Griechentum und Heidentum in eins fiel.

Diesen Vertretern einer mittelplatonisch bestimmten Offenbarungstheologie

ist auch der - sein Name sagt es - aus Ägypten stammende
Ammonios zuzurechnen, der eine Synopse nach dem Aufriss des

Matthäusevangeliums erstellte. Von ihm schreibt Euseb in dem Brief an
Karpianos, den er seinem synoptischen Tabellenwerk als Begleitschreiben

und Vorwort beigab. Euseb teilte alle vier Evangelien in Perikopen
und erstellte dann eine Tabelle, aus deren vier Kolumnen sich ablesen
Hess, welche Perikopen bei welchen Evangelisten vorkommen.

Aus der Beschäftigung der Gelehrten mit dem Evangelium erwächst
schon in der Antike die Leben-Jesu-Dichtung. Als erster ist dafür der
spanische Presbyter Iuvencus zu nennen. Er beschrieb um 330 das

Leben Jesu in der Form eines Epos von über 3000 Versen, um ein
christliches Werk neben die heidnischen Epen Homers und Vergils zu
stellen. Iuvencus nahm das für seinen Zweck besonders geeignete
Matthäusevangelium als Grundlage und blieb bestrebt, sich möglichst eng
an die Evangelien zu halten. Evangeliendichtung ist sein Werk weniger
nach dem Inhalt als nach der Form, den vergilischen Hexametern. -
Sehr viel freier ist die Nachdichtung des Lebens Jesu in dem Carmen
Paschale des Sedulius. Sedulius hat die fünfBücher seines Werks reichlich

ein Jahrhundert nach Iuvencus geschrieben. Auch er hat das

Matthäusevangelium als Vorlage gewählt und lehnte sich, wie Iuvencus, an
Vergil als dichterisches Vorbild an.

Diese altkirchlichen Harmonien oder Synopsen haben im deutschen
Frühmittelalter eine bemerkenswerte Nachwirkung erzielt. Die
Evangelienharmonie ist der Ausgangspunkt der Evangeliendichtung. Deren
Verfasser waren im Unterschied von den altkirchlichen Gelehrten
durch pädagogische und künstlerische Interessen geleitet. Es ging ihnen
nicht mehr um den Ausgleich der Unterschiede zwischen den Evangelien,

sondern um die Zusammenfassung der Berichte zu einer geschlossenen

Geschichtsdarstellung und um eine einheitliche, Hörer und
Leser beeinflussende Deutung der Person Jesu Christi.

Der Weg, den die Überlieferung nahm, war abenteuerlich genug. Zu
Capua residierte 541-554 der Bischof Victor. Das ist die Zeit, in der
Beiisar und Narses siegreich gegen die Ostgoten und die Franken unter
Leuthari kämpfen. Victor berichtet, ihm sei zufallig eine Evangelien-



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 325

harmonie in die Hände gekommen, als deren Verfasser er Tatian oder
Ammonius vermutete. Beide waren ihm durch Euseb bekannt. Aus
Victors Einleitung geht nicht hervor, ob der Text, den er gefunden,
lateinisch oder griechisch abgefasst war. Griechisch ist wahrscheinlicher,

weil Victors Vermutung zwischen Tatian und Ammonius
schwankt. Victor ersetzte jedenfalls in dem von ihm gefundenen Werk
den ursprünglichen Text durch das Latein der Vulgata und versah die

Perikopen mit den Nummern, die ihnen Euseb in seinen Kanones
gegeben hatte. Das geschah zwischen 546 und 547.

Die Handschrift mit der Arbeit Victors fand den Weg in das Kloster
Fulda und wurde hier um 830 ins Althochdeutsche übertragen. Das ist
die Zeit Ludwigs des Frommen, und in Fulda war der grosse Hrabanus
Maurus Abt, als hier der sogenannte Tatian entstand. Die Abfassung
dieses Werks lässt sich als selbständige Aufnahme der religionspolitischen

Absichten Karls des Grossen deuten.
Dies wird bei den zwei Evangeliendichtungen deutlich, die durch

den Tatian angeregt wurden, dem Heliand und dem Evangelienbuch
Otfrieds. Sie gehören zu den bedeutendsten Dichtungen in altdeutscher
Sprache. Dem Heliand hat der erste Herausgeber (Schmeller, 1830) den
Namen gegeben. Das Werk ist in einer dem Altsächsischen nahkommenden

Sprache gedichtet. Im Heliand finden wir germanische und
christliche religiöse Vorstellungen in eigentümlicher gegenseitiger
Durchdringung. Bis 1945 sprach man von der Germanisierung des

Christentums im Heliand; heute wird der Sachverhalt als Christianisierung

des Germanentums beschrieben. Mit beidem ist gemeint, dass

der Dichter des Heliand den kaum bekehrten Sachsen das Leben Jesu in
einer sie ansprechenden und auf sie wirkenden Weise erzählen wollte.
In Form und Darstellungsweise treffen missionarische und künstlerische

Absicht zusammen.
Das Evangelienbuch Otfrieds ist etwa ein Menschenalter nach dem

Heliand, zwischen 863 und 871, in der südrheinfränkischen Sprachform

geschrieben, die in Weissemburg heimisch war. Stärker als der
Dichter des Heliand lehnt sich Otfried an die Evangelien an, das heisst,
an die liturgischen Perikopen. Er bevorzugt das Johannesevangelium
und lässt stellenweise kunstgerechte theologische Auslegung zu Wort
kommen. Dabei gibt er vor, weltliche durch geistliche Dichtung ersetzen

zu wollen. Aber zugleich geht es ihm um den Nachweis, dass die
fränkische Sprache gleich den alten Sprachen geeignet ist, das Lob
Gottes in anspruchsvoller und gebildeter Form auszudrücken.



326 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

Dem Mittelalter im engeren Sinn geht mit dem Interesse an der
Geschichte auch das Interesse an deren Quellen und ihrer kritischen
Befragung ab. Das gilt auch für die Probleme, die die Evangelien als

Geschichtsquellen für das Leben Jesu stellen. Der Tatian wurde viel
benutzt und kommentiert, aber an selbständigen Unternehmungen
derselben Art ist Mangel. Erst zu Ausgang des Mittelalters kündigen
sich Renaissance und Humanismus mit ihrer Zuwendung zu den Quellen

der Geschichte und der Offenbarung durch das Wiederaufleben der
Frage nach dem gegenseitigen Verhältnis der Evangelien an. Johannes
Gerson verfasste in der letzten Phase seines Wirkens, nach dem
Konstanzer Konzil, eine Evangelienharmonie. Er stand dabei in dem
Bewusstsein, an die Alten anzuknüpfen, nämlich an Augustins «De
consensu Evangeliorum». Wir möchten sein Unternehmen dahin deuten,

dass er gleicherweise von der nominalistischen Lust an der Bewältigung

scheinbarer Widersprüche und Paradoxien geleitet war wie von
der erwachenden Zuwendung zur Heiligen Schrift als Offenbarungsquelle.

Insofern sehen wir in ihm und seinem Werk eine Erscheinung,
die den Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit bezeichnet.

Die Reformation entwickelte mit ihrer Lehre von der Heiligen
Schrift als alleiniger Glaubensquelle alsbald das Bedürfnis, die Reinheit
und Zuverlässigkeit dieser Quelle durch die Lehre von der
Verbalinspiration zu sichern. Dabei wiederholte sich die Entwicklung, die im
2. und 3. Jahrhundert unter Einfluss des Mittelplatonismus vor sich

gegangen war. Hier wie dort betrachtet die grundlegende Geschichtsmetaphysik

die Geschichte als einen Prozess fortgesetzter Verschlechterung

und Verfehlung und will diesen Prozess durch die Rückkehr
zum Ausgangspunkt, zur Quelle, aufheben und rückgängig machen. So

kommt es wieder zur Abfassung von Evangelienharmonien. Die erste
und wichtigste hat Andreas Oslander 1537 verfasst. «Evangelienharmonie»

ist der Titel, den er selber seinem Werk gegeben hat. Es handelt
sich um eine Synopse, zu der er die vier Evangelien vollständig
ineinandergefügt hatte. Ihm folgten Gelehrte aller Konfessionen, von demselben

Bewusstsein geleitet.
Die Geschichte setzt sich nun als Wiederholung der Entwicklung in

der Antike fort. Aus der wissenschaftlichen Beschäftigung mit den

Evangelien geht auch in der Neuzeit die Evangeliendichtung hervor.
Natürlich steht diese Zuwendung zur Person Jesu und ihrer.Geschichte
mit der Entdeckung der Persönlichkeit und ihrer Entwicklung in der
allgemeinen Literatur in Zusammenhang. Wichtiger für unser Thema



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 327

ist aber die Beobachtung, dass aus der ernsthaften wissenschaftlichen
Beschäftigung mit der Geschichte Jesu fast zwangsläufig Dichtung
erwächst. Der apokryphen Evangelienliteratur entspricht eine nun
entstehende phantastische Dichtung. Die Grenzen zwischen den beiden
Auswirkungen des Interesses an der Person Jesu sind fliessend. Der
Schritt, der von den Ergebnissen ernsthafter Arbeit zu den Produkten
zügelloser Phantasie führt, ist nicht weit.

Den Anfang machte ein Werk des Hamburger Orientalisten Reima-
rus, das sich mit der biblischen Geschichte beschäftigte. Lessing hat
nach dem Tode des Verfassers Teile daraus veröffentlicht; das sind die
«Fragmente des wolfenbüttelischen Ungenannten». Reimarus hatte

vom Standpunkt deistischer Religionskritik aus versucht, Jesus ganz
unter den Voraussetzungen des Judentums als Messiasprätendenten zu
erklären. Das war eine streng wissenschaftliche Arbeit; auch gegen
Lessings Redlichkeit ist in diesem Zusammenhang nur insofern etwas
einzuwenden, als er bei der Herausgabe der Fragmente den alle Grenzen

der kritischen Vernunft und des guten Geschmacks übersteigenden
Fanatismus des Aufklärers zeigte. Aber obwohl es ein Werk von
wissenschaftlichem Charakter und Wert war, machte es der «Fragmentenstreit»,

der sich an Lessings Veröffentlichung anschloss, zum Ausgangspunkt

und Startsignal für eine ganze Reihe von pseudowissenschaftlichen

Leben-Jesu-Darstellungen, deren Verfasser weniger Redlichkeit
und mehr Phantasie besassen.

Schon damals hat man versucht, Jesus zum Essener zu machen, und
sein Wirken unter den Voraussetzungen dieser Sekte erklären wollen,
die man - der Mode und dem Zeitgeschmack folgend - für einen
politischen Geheimbund hielt. Ähnliches haben wir vor knapp einem
Menschenalter erlebt, als die Kenntnis von den Qumranfunden in die
Öffentlichkeit drang. Da wurde jedes Phänomen der neutestamentli-
chen Zeit als essenisch erklärt, und selbstverständlich wurde Jesus auch
wieder zu einem Essener gemacht. Daneben gibt es noch eine Reihe
weiterer phantastischer Erklärungen der Person Jesu, die damals zum
ersten Mal gemacht und seitdem bis in unsere Tage immer wieder von
neuem entdeckt wurden: dass Jesus bei indischen oder ägyptischen
Priestern ausgebildet worden sei und dergleichen mehr. Es handelt sich
dabei stets um Bücher, die sich als wissenschaftliche Sensation geben,
aber zum Verständnis der Geschichte Jesu nichts als Verwirrung
beizutragen haben.

Dieses in der Neuzeit entstandene wissenschaftliche, halb- und aus-



328 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

serwissenschaftliche Interesse für die Person Jesu, zu dem auch die
pietistische Jesusfrömmigkeit der Herrnhuter beitrug, hat im ganzen
Verständnis und Erkenntnis nicht gemehrt. Anders ist die daraus
folgende Zuwendung zu den Evangelien als den Quellen der Lebensgeschichte

Jesu zu beurteilen und zu den Problemen, die die Existenz
verschiedener Evangelien aufwarf.

In den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts ist die Bibelwissenschaft

stark durch die Entdeckung der Pentateuchquellen bestimmt.
Diese Entdeckung war an sich schon im 18. Jahrhundert gemacht worden,

nahm aber erst seit Beginn des 19. Jahrhunderts die Aufmerksamkeit

der gelehrten Öffentlichkeit in Anspruch. Daraus ergaben sich

Folgen für die Erforschung der Evangelien. Man zog auch hier die
Quellenscheidung als neue methodische Möglichkeit in Betracht, und
nach einer Reihe von tastenden Versuchen fand man in den 30er Jahren
die Zweiquellentheorie als Lösung des synoptischen Problems.

Diese Theorie vermochte gleicherweise die Ähnlichkeit und die
Unähnlichkeit der synoptischen Evangelien zu erklären. Sie besagt,
dass dem Matthäus- und dem Lukasevangelisten zwei Quellen als
Material zur Verfügung gestanden hätten. Die eine war das
Markusevangelium oder eine frühere Form dieses Evangeliums («Urmarkus») ;

die andere war eine Quelle, die vorwiegend Sprüche und Reden Jesu

enthielt und der man darum den Namen Logienquelle oder Redenquelle

gab, wenn man sie nicht nach dem Vorbild naturwissenschaftlicher

Nomenklaturen einfach die Quelle «Q» nannte. Diese Quelle
war um so leichter zu postulieren, als wir wissen, dass der Apostel
Paulus eine Sammlung von Herrenworten besass, die er den «Kyrios»
nannte, und als auch noch aus dem Anfang des 2. Jahrhunderts die
Existenz einer Sammlung von Herrenworten bezeugt ist.

Die Zweiquellentheorie war der grosse Durchbruch bei der Mühe
um das Verständnis der synoptischen Probleme. Trotz ihrer Evidenz
konnte sie sich aber darum nur zögernd durchsetzen, weil sie der vorhin
zitierten Papiasnotiz widerspricht, wonach Markus nur eine ungeordnete

Gedächtnisniederschrift angefertigt habe. Aus der Zweiquellentheorie

geht aber im Gegensatz dazu das Urteil hervor, dass in dem

Markusevangelium der älteste und beste historische Bericht über das

Leben Jesu vorliegt. - Der Kirchenhistoriker Euseb hat gelegentlich
über Papias das Urteil geäussert, mit seinem Verstand sei es nicht
allzuweit her gewesen ; nun hatte man Ursache, es zu wiederholen. Für
die Folgezeit mussten alle Bemühungen um die Rekonstruktion der



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 329

Geschichte Jesu sich in erster Linie auf das Markusevangelium richten
und stützen.

Als Ergebnis dieser Bemühungen kam vom letzten Viertel des

19. Jahrhunderts an die Mehrzahl der Gelehrten zu der Überzeugung,
dass auch auf diesem Weg kein Bild von der Geschichte Jesu zu gewinnen

war. Am Anfang ist dafür AdolfHarnack zu nennen. Er hatte zu
seiner Habilitation in Leipzig 1874 die These aufgestellt: vita Jesu

Christi scribi nequit. (Ein Leben Jesu lässt sich nicht schreiben.) Ob es

zur Verteidigung der These gekommen ist, weiss ich nicht. Aber die
darin ausgesprochene Erkenntnis erlangte zunehmend Geltung. Man
begriff, dass das Markusevangelium kein historischer Bericht vom
Leben Jesu war, sondern das Christuszeugnis der nachösterlichen
Gemeinde.

In diesem Sinne hat Martin Kähler i.J. 1896 einen forschungsgeschichtlich

wichtigen Vortrag drucken lassen, «Der sogenannte
historische Jesus und der biblische Christus»; darin behauptete er, die
verschiedenen Jesusbilder in der historischen Forschung seien Phantasieprodukte

der jeweiligen Forscher. Der biblische Christus sei demgegenüber

der von der Gemeinde bezeugte Christus, und hinter dieses

Christuszeugnis führe kein Weg.
Neben dieser theologisch bestimmten Behauptung kam William

Wrede auf historischem Weg zu einem ähnlichen Ergebnis. In seinem
Buch «Das Messiasgeheimnis» (1901) erklärte er, dass auch das

Markusevangelium nicht eine Geschichte Jesu oder ein Leben Jesu sein

wolle, sondern als Ausdruck einer theologischen Absicht gedeutet werden

müsse. Da Jesus sich nicht selber für den Messias gehalten, die
Gemeinde aber sich zu ihm als dem Messias bekannt habe, sei der
Widerspruch zwischen beiden Auffassungen erklärungsbedürftig gewesen,

und zu diesem Zweck habe Markus die Theorie eines
Messiasgeheimnisses entworfen, das erst nach Jesu Auferstehung bekanntwerden

durfte. Damit war gesagt, dass auch das Markusevangelium als

grundlegende Quelle des Lebens Jesu nicht Biographie, sondern
Glaubenszeugnis sein wollte. So hat die ganze Leben-Jesu-Forschung in
einer Sackgasse geendet. Die Geschichte dieser Forschung als eine
Geschichte verfehlter Versuche schrieb Albert Schweitzer in seinem
1906 in erster Auflage erschienenen Buch, dem er den treffenden Titel
gab «Von Reimarus bis Wrede» (2. Aufl. 1913).

Wer den Verlauf von Forschungsgeschichten kennt, der wird sich
darüber wundern, dass es nicht eine Generation danach zur Wieder-



330 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

aufnähme der Leben-Jesu-Forschung gekommen ist. Im 20. Jahrhundert

hat zwar jeder Neutestamentier ein Jesusbuch geschrieben, aber
kein seriöser Gelehrter eine Geschichte Jesu. Die Gründe für diese

überraschende Tatsache sind erwähnenswert. Sie liegen zunächst einmal

in der grossen Autorität, die die Gelehrten der Yorkriegsgeneration
für die beiden folgenden Generationen besassen, und in dem vernichtenden

Ergebnis, mit dem die Leben-Jesu-Forschung geendet hatte.
Der Versuch, ein Leben Jesu zu schreiben, war so etwas wie die Quadratur

des Zirkels oder das Perpetuum mobile geworden, ein Unternehmen,

durch das man sich nur als unwissenschaftlich hätte qualifizieren
können. Wirklich entscheidend wirkten sich aber ein geistesgeschichtlicher

und ein methodischer Grund aus. Der geistesgeschichtliche
Grund ist die Entstehung der dialektischen Theologie, der methodische
die Entdeckung der Formgeschichte.

Die sogenannte dialektische Theologie bedeutete eine Abwendung
von der Geschichte und von den Versuchen, auf historischem Wege
wesentliche Aufschlüsse zu gewinnen. Es wäre reizvoll, an dieser Stelle

auf die Zusammenhänge zwischen dem Aufkommen der dialektischen
Theologie und den andern grossen Revolutionen einzugehen, die sich

zu dieser Zeit in den Bereichen der Philosophie, der Psychologie und
der Physik - und Gott weiss, wo noch - vollzogen. Überall stürzten die
klassischen Lehrgebäude ein. Aber das ist eine Aufgabe für sich.

Das entscheidende Datum für die Entstehung der dialektischen
Theologie ist das Jahr 1919, an dem Karl Barths Römerbrief in erster

Auflage erschien und sich in der systematischen Theologie als Proklamation

der Revolution auswirkte. In diesem selben Jahr 1919 kam es in
der Erforschung der Synoptiker zu einem entscheidenden Fortschritt
durch die Entdeckung der Formgeschichte. Gleichzeitig erschienen
«Die Formgeschichte des Evangeliums» von Martin Dibelius, «Die
Geschichte der synoptischen Tradition» von Rudolf Bultmann und
«Der Rahmen der Geschichte Jesu» von Karl Ludwig Schmidt. Ähnlich

wie vorher bei der Zweiquellentheorie hat auch hier bei der
Formgeschichte die alttestamentliche Wissenschaft der neutestamentlichen
zu ihrem Fortschritt verholfen.

Der Alttestamentler Hermann Gunkel hatte in seinem 1912 erschienenen

Psalmenkommentar gattungsgeschichtliche Betrachtungen zum
Verständnis der Psalmen angewandt; er hatte gezeigt, dass die Psalmen
in konkreten Situationen liturgisch gebraucht worden waren und dass

ihre Gestalt Rückschlüsse auf die Situation zuliess, für die sie entstan-



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 331

den oder bei der sie gebetet worden waren. Ein Busspsalm beispielsweise

ist also nicht Ausdruck der Bussstimmung oder Frömmigkeit
seines Dichters, sondern er hat vor allem mit dem Sündenbekenntnis,
das er ausspricht, einen Platz in der Liturgie ebenso wie in den
Lebensverhältnissen dessen, der ihn im Gottesdienst betet, und somit im
Leben der Gemeinde. Diesen Platz nannte Gunkel den «Sitz im
Leben». Gunkels Fragestellung und Namengebung wurde von seinem
Schüler Martin Dibelius und in abgewandelter Form auch von den
beiden anderen und einigen ungenannten Neutestamentlern auf die

synoptischen Evangelien angewandt. Martin Dibelius' Buch verhalf
der neuen Forschungsrichtung zu dem Namen Formgeschichte.

Die Formgeschichte kommt zu der Erkenntnis, dass der in den

Evangelien überlieferte Stoff vor deren literarischer Fixierung in kleinen

Einheiten existiert habe, bei bestimmten Gelegenheiten gebraucht
worden sei und dabei eine vorliterarische Form erlangt habe. Solche

Gelegenheiten konnten etwa die Missionspredigt oder die erbauliche
Gemeindepredigt sein. Dibelius und Bultmann gaben diesen Einheiten
unterschiedliche Namen und analysierten sie auch in unterschiedliche
Richtung, weil Martin Dibelius stärker als Bultmann an der Geschichte
interessiert war und bei der Analyse dem historischen Inhalt mehr
Rechnung trug. Aber das machte keinen tiefgehenden Unterschied,
und bis heute hat sich der Gebrauch beider Nomenklaturen nebeneinander

als praktisch erwiesen, je nachdem, ob wir einen erzählenden
Stoff oder eine allgemeine Sentenz vor uns haben. Nach dem Krieg ist
die analytische Arbeit der Formgeschichte durch die synthetische
Arbeit der Redaktionsgeschichte ergänzt worden, aber beide Frageweisen

richten sich nicht mehr auf Person und Geschichte Jesu.

II

Die so skizzierte Geschichte der Erforschung der Evangelien und der
Lebensgeschichte Jesu zeigt, dass alle Wege, die man bisher beschritten
hat, aus der Geschichte heraus und in die Literaturgeschichte hineingeführt

haben. Darum liegt es nah, nun die Frage aufzuwerfen, ob man
diese Wege nicht in umgekehrter Richtung beschreiten könne, um sich
dem Wissen zu nähern, das die ersten Christen von der Person Jesu

besassen; einen Weg also, der von der Literaturgeschichte ausgeht und
in die Geschichte hineinführt. Das heisst, dass wir nach der literari-



332 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

sehen Gattung fragen, der die Evangelien einzuordnen sind. Denn es

wird kein Zufall sein, wenn die Evangelien so aussehen, als seien sie

Biographien Jesu. Wer dem Matthäus- und dem Lukasevangelium
seine Vorgeschichte vorangestellt hat, der wollte damit zwar zweifellos
eine theologische Aussage über Jesu übernatürliche Zeugung oder
Geburt machen; er war aber auch mit der Meinung, ein Bericht von
Jesus habe bei seiner Geburt einzusetzen, von biographischen Absichten

geleitet. Da es andererseits aber unübersehbar ist, dass die Geburtsund

Kindheitsgeschichten Jesu nachträglich zu den Evangelien hinzugefügt

wurden, stellt sich die Frage, welcher literarischen Gattung die

Evangelien zuzuordnen waren, bevor die Hinzufügung der
Vorgeschichten sie in scheinbare Biographien verwandelt hat.

Die Frage lässt sich nicht unmittelbar beantworten. Die
Literaturgeschichte hält keine aufden ersten Blick erkennbare Gattung bereit. Es

ist dieselbe Schwierigkeit, die auch die Person Jesu Christi den

Zeitgenossen, den Jüngern und zuletzt auch uns bietet: sie lässt sich nicht in
die überlieferten und vorhandenen Kategorien einordnen. Ebenso
scheint es zu den Evangelien als den Evangelien von Jesus Christus
keine Analogie zu geben.

Um eine Antwort zu finden, gehen wir von dem verhältnismässig
grossen Raum aus, den in den Evangelien die Leidensgeschichte
einnimmt. Da sie in allen vier Evangelien ungefähr den gleichen Umfang
hat, fällt das bei dem Markusevangelium als dem kürzesten am stärksten

auf. Hier umfasst sie ungefähr ein Drittel des Ganzen. Daher
konnte Schniewind das Markusevangelium als «Leidensgeschichte mit
ausführlicher Einleitung» bezeichnen. Wenn wir nun noch darauf achten,

dass alle vier Evangelien in der Leidensgeschichte weit mehr
übereinstimmen als in den übrigen Teilen, so lässt sich darauf die Vermutung

aufbauen, dass ihr bei der Bestimmung der literarischen Absicht
der Evangelisten besondere Aufmerksamkeit zukommt.

Geht man derart von der Leidensgeschichte aus, dann legt sich der
Gedanke nah, in den altchristlichen Märtyrerakten könnten die nächsten

literarischen Verwandten der Evangelien zu suchen sein. Dazu
kommt, dass es Märtyrerakten gibt, die wie die Evangelien gebaut sind :

sie enthalten am Anfang einen relativ kurzen biographischen Teil, der
das Leben des Heiligen von seiner Bekehrung an schildert, und berichten

dann anschliessend ausführlich über das Martyrium. In dieser
Weise hat beispielsweise Pontius seine Vita Cyprians von Karthago
aufgebaut.



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 333

Doch hilft uns diese Analogie zwischen den Evangelien und einigen
Märtyrerakten nicht unmittelbar weiter, weil die christlichen
Märtyrerakten grossenteils nach dem Vorbild der evangelischen Leidensgeschichte

gestaltet sind: sie wollen durch die Ähnlichkeit zwischen dem
Leiden Christi und dem Leiden des Märtyrers darauf hinweisen, dass

der Märtyrer in der Nachfolge Christi steht. Das verwehrt uns einen
unmittelbaren Rückschluss.

Die sogenannten ausserchristlichen Märtyrerakten - jüdische und
heidnische - schildern Beispiele von Standhaftigkeit, haben aber gar
keine Beziehung zu der Leidensgeschichte der Evangelien. Denn die

Leidensgeschichte Christi wurde nicht geschrieben, um seine Standhaftigkeit

im Leiden zu preisen ; Hebr 5,7 und die Gethsemanegeschichten
zeigen das deutlich, und das theologische Augenmerk der ersten Christen

war bei der Betrachtung der Leidensgeschichte auf anderes gerichtet,

wie wir noch feststellen werden. Dennoch ist die Verwandtschaft
zwischen der Leidensgeschichte Jesu und den Märtyrerakten geeignet,

uns einen Schritt weiter zu führen.
In den Evangelien finden sich Stellen, an denen Jesus sein Schicksal

mit dem der Propheten vergleicht, die von ihrem Volk abgelehnt,
misshandelt und erschlagen wurden. Die Ermordung der Propheten
durch das Volk ist ein Topos, den beispielsweise die Parabel von den
bösen Weingärtnern darstellt und veranschaulicht. Zugleich sollten wir
ins Auge fassen, dass die Vokabel pdptuç in neutestamentlicher Zeit
noch nicht den Märtyrer nach unserem Sprachgebrauch bezeichnet,

pàpxuç ist im ersten Jahrhundert noch der leidende Prophet, der durch
sein Leiden für die Auferstehung der Toten und für Gottes Heilswillen
Zeugnis ablegt.

In neutestamentlicher Zeit erwartet ganz Israel das Himmelreich,
das Kommen der Herrschaft Gottes. Aber die Vorstellungen, die mit
dem Gottesreich verbunden sind, unterscheiden sich bei den verschiedenen

Gruppen des Judentums erheblich voneinander. Das Christentum

ist in jüdischen Kreisen entstanden, deren Erwartung des Gottesreiches

am Modell des Propheten und in der Denkweise der Prophétie
gebildet waren. Die Gottesherrschaft stellte man sich der Art vor, in der
Gott Herr seiner Knechte war, der Propheten. Gott werde, so glaubte
man, seine Herrschaft in der Weise ausüben, in der der Heilige Geist
den Propheten regiert, und Israels heiligen Rest stellte man sich als ein
Volk von Propheten vor, das vom Heiligen Geist beherrscht wird.
Dementsprechend ist die Ausgiessung des Heiligen Geistes der An-



334 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

bruch der Gottesherrschaft; das ist eine Tautologie. In dem von Jesaja

geweissagten Gottesknecht - «Knecht Gottes» ist ein Prophetentitel -
sah man eine Gestalt, die durch ihre Verkündigung, ihr stellvertretendes

Leiden und durch ihren Tod den Anfang der Gottesherrschaft
ermöglichte. Da man aus dogmatischen Gründen vor dem Ende dieses
Äons und dem Beginn der Gottesherrschaft das Auftreten des Endpropheten

erwartete, lag es nah, den Gottesknecht und den Endpropheten
für ein und dieselbe Gestalt anzusehen. Wegen dieser in prophetischen
Kreisen erwachsenen und durch das Lesen der Schriftpropheten
genährten Vorstellungen und in der lebhaften Erwartung der Gottesherrschaft

stellte man an Nachrichten zusammen, was man über die
Propheten besass, und man entfaltete die überlieferte Theologie des

prophetischen Amtes, um die Bedeutung der Propheten für das Gottesreich

herauszuarbeiten.
Die Zeugnisse von einem gesteigerten Interesse an der Prophétie

sind später vom Judentum als sektiererisch abgestossen worden. Auch
vom Christentum, zumindest der Kirche, wurden sie nicht weiter
überliefert, weil sie sich schlecht mit der Deutung Jesu Christi als Messias

vertrugen. Spuren haben sich aber im Neuen Testament erhalten -
dazu gehört der Topos vom Prophetenmord - und einiges ist ausserhalb
des Kanons überliefert. Zu diesen Resten prophetischer Literatur zählt
eine Schrift, die unter dem Titel «Prophetenleben» überliefert wird. Sie

mag im letzten vorchristlichen Jahrhundert entstanden sein; genau
lässt sich das nicht angeben. Darin hat ein Sammler die Nachrichten
über 24 Propheten zusammengetragen, die erinnerhalb und ausserhalb
der Bibel fand. Die 24 Propheten stehen für die 12 Stämme Israels. Es

sind darum 24, weil die Propheten als Zeugen verstanden werden, und
Zeugen müssen nach dem Gesetz mindestens zwei sein. Die 24 Zeugen
beweisen durch ihre Zahl, dass die Zeit der Propheten voll ist, und dass

das Gottesreich nun anheben kann.
Unser Thema verlangt, dass wir auf die Art der Nachrichten achten,

die dem Sammler der Prophetenleben wichtig schien. Das sind die

Angaben über Herkunft, Taten, Leiden, Tod und Begräbnis des

Propheten. Die Herkunft war für die Juden darum von Bedeutung, weil
man sich zur Zeit Jesu darüber Gedanken machte, woher - aus
welchem Stamm und von welchem Ort - der Endprophet kommen werde,
der das Gottesreich heraufführen sollte. Die Taten und vor allem die
Leiden des Propheten waren darum wichtig, weil sie eine Art
Legitimation für den Propheten bilden und ihn als Beauftragten Gottes



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 335

erweisen konnten. An sich wusste man, dass es kein eindeutiges
Zeichen gab, an dem man den Propheten als wahren Propheten erkennen
konnte. Der Begriff «Zeichen des Jona» besagt, dass sich der wahre

Prophet nicht an einem Zeichen erkennen lässt. Doch waren die Taten
des Propheten, die Zeichen und Wunder, die er verrichtete, eine Art
Hinweis aufseine Vollmacht. Ein noch deutlicheres Zeichen waren die

Leiden, die der Prophet in seinem Amt auf sich nahm. Das Grab des

Propheten war aber darum wichtig, weil man überzeugt war, die
Auferstehung der Toten werde in Jerusalem bei den Gräbern der erschlagenen

Propheten ihren Anfang nehmen. Denn die Propheten waren die

Zeugen für den Auferstehungsglauben. Die Überzeugung, mit dem
Tode Christi habe die Auferstehung der Heiligen begonnen, hat sich

sogar in der Leidensgeschichte des Matthäusevangeliums erhalten. - In
dem Schema, nach dem hier die Nachrichten über die Propheten
gesammelt sind, haben wir das erste Schema, nach dem man
Nachrichten über das Leben Jesu festgehalten und überliefert hat. Es ist das

Schema der Prophetenleben.
Kehren wir zur Zweiquellentheorie zurück. Heutzutage, wo die

Kinder in den ersten Schuljahren Mengenlehre lernen, wundert man
sich, dass die Zweiquellentheorie nicht früher entdeckt wurde. Denn sie

ergibt sich mit logischem Zwang, wenn man die Stoffe der synoptischen
Evangelien unter dem Aspekt der Mengenalgebra betrachtet. Das
Markusevangelium ist die Schnittmenge der drei synoptischen Evangelien.
Subtrahiert man Markus, so bildet die Quelle Q die Schnittmenge von
Matthäus und Lukas.

Es liegt nah, in diesen Gedankengang das Johannesevangelium ein-
zubeziehen. Man kann sich hier auf den Vergleich mit Markus
beschränken, weil der Evangelist Johannes nicht die Quelle Q benutzt
hat. Der Vergleich ist darum etwas schwieriger anzustellen, weil Johannes

seinen Stoff stärker umgeformt hat. Das hängt damit zusammen,
dass Jesus bei Johannes der von oben Kommende ist, und dass darum
bei ihm Abschnitte, die von Jesu menschlicher Herkunft reden, umgestellt

und verändert sind. So ist beispielsweise in Jesu Berufungsgeschichte

an die Stelle, die bei den Synoptikern seine Taufe einnimmt,
bei Johannes das Zeugnis des Täufers getreten. Von der in denselben

Zusammenhang gehörenden Versuchungsgeschichte ist nur eine
Andeutung im Zeugnis des Täufers geblieben, weil Jesus nach Johannes
den Geist nicht erst bei seiner Taufe empfangt. Die Jüngerberufung
jedoch, die darauf folgt, hat ihren Platz behalten. So zeigt sich nichts-



336 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

destoweniger, dass dem Evangelisten Johannes die Berufungsgeschichte

in derselben Anordnung vorgelegen hat wie dem Evangelisten
Markus. Das gilt erst recht für die Leidensgeschichte, bei der keine
nennenswerten Unterschiede zu notieren sind. Selbst die Gethsemanegeschichte,

Jesu letzte Versuchung nach den Synoptikern, hat bei
Johannes im Gethsemanemoment eine klare Entsprechung erhalten.
Vor jeder genaueren Analyse lässt sich somit sagen, dass Markus und
Johannes mit der Berufungsgeschichte Jesu und mit seiner Leidensgeschichte

zwei grosse Stoffgruppen aus seiner Geschichte gemeinsam
haben, und dass sie sie in ihren Evangelien analog angeordnet haben.
Dazu kommen noch eine Reihe von Machttaten Jesu bei Markus, die
sich - übersteigert und überhöht - bei Johannes finden. Sie stehen an
entsprechenden Stellen der Geschichte Jesu und haben ferner noch das

gemein, dass sich durch sie Jesus in beiden Evangelien als derjenige
ausweist, der die alttestamentlichen Weissagungen erfüllt und das
Gottesreich herauffuhrt. Hat etwa Johannes den Markustext vor sich
gehabt?

Es ist keineswegs das ganze Markusevangelium, zu dem es im
Johannesevangelium derartige Parallelen gibt. Vielmehr besteht der gemeinsame

Stoff nur aus den Nachrichten, die wir als Bestandteile der
Prophetenleben kennengelernt haben. Dieses Prophetenleben im
Markusevangelium unterscheidet sich durch seinen summierenden und
zusammenfassenden Charakter in seinem Stil deutlich von den anderen
erzählenden Partien. Dabei handelt es sich im Markusevangelium
nicht um Summarien, sondern um schematische Mitteilungen, die bei
den beiden andern Synoptikern ausgestaltet und erweitert worden sind.
Als Beispiel kann die Versuchungsgeschichte dienen.

Dieser Bericht über Jesus, den der Vergleich des Markus- mit dem

Johannesevangelium ergibt, ist kein Leben Jesu im Sinne einer
Geschichtsschreibung, so wenig, wie die Prophetenleben Lebensgeschichten

der Propheten sind. Es ist vielmehr ein historisches Formular, das

dem historischen Leben Jesu vorgegeben war und in dem die
Erwartungen ausgesprochen sind, unter denen Jesu Jünger das Leben Jesu

erlebt haben. Niemand kann erleben, was er nicht erwartet. Wir finden
in dem Schema die Ereignisse aus dem Leben Jesu aneinandergereiht,
die die Jünger erleben konnten, weil sie sie erwarteten, d. h. weil sie sich
im Horizont ihrer Erwartungen befanden. Mit dem allem sagen wir,
dass uns dieses Schema des Prophetenlebens, obwohl es ein Schema ist,
recht nah an das wirkliche Leben Jesu heranbringt. Was in diesem



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 337

Schema enthalten ist, das haben Jesu Jünger wirklich gesehen und
erlebt und als wirklich überliefert. Die Erkenntnis dieses Schemas hat
noch einen zweiten Nutzen. Wir erhalten ein neues und zuverlässiges

Kriterium, um nachösterliche Gemeindebildungen und Überlieferung
erster Hand voneinander zu unterscheiden. Es gibt eine ganze Reihe

von Mitteilungen, die scheinbar von der nachösterlichen Gemeinde
erfunden waren, und die nun als historische Ereignisse oder als echte

Worte Jesu wahrscheinlich werden.

III

Schliesslich wollen wir noch auf die Frage eingehen, wie die Evangelien

zu ihrem Namen «Evangelien» gekommen sind, weil sich auf
diesem Wege ein weiterer Einblick in das Werden der geschichtlichen
Überlieferung von Jesus und damit auch in das Wesen der Geschichte
Jesu ergibt. Der Name eüayyeXiov bedeutet ursprünglich bekannter-
massen «die Heilsbotschaft». Diesem Namen entsprechen die Evangelien

in ihrer heutigen Gestalt aufkeine Weise. Ihrer Form nach sind sie

keine Heilsbotschaft, sondern die einer Biographie ähnliche Sammlung
von Taten und Worten Jesu.

Der Begriff eùayyéÀrov kommt, wie alle wesentlichen Begriffe, aus
dem Alten Testament. Die Vokabel ist ein technischer Ausdruck aus
der späten Prophétie. Man kann dort beobachten, dass die Verkünder
des Gottesreiches mit ihrer Heilsbotschaft von den Propheten mit ihrer
Drohbotschaft unterschieden werden; zugleich erfahren wir, dass die
Heilsboten mit der frohen Botschaft sehnlich erwartet werden. Die
Freudenbotschaft, um die es dabei geht, ist das Ereignis, auf das ganz
Israel harrt: die Botschaft vom Anbruch der Gottesherrschaft. Das

Evangelium ist ursprünglich, und dabei bleibt es bis gegen Ende des

ersten christlichen Jahrhunderts, die Mitteilung, dass die Gottesherrschaft

angebrochen ist. Dieses Ereignis offenbarte sich durch eine Reihe

von Erscheinungen, auf die man darum wartete wie auf das Ereignis
selber. Dazu gehörte das Auftreten des endzeitlichen Propheten oder
der beiden endzeitlichen Zeugen; ferner die Ausgiessung des Heiligen
Geistes über Israels heiligen Rest und als Folge der Geistausgiessung
oder zugleich mit ihr die Auferweckung der Toten, nicht aller, sondern

nur der Heiligen. Die Erwartung eines Totengerichts gehört ursprünglich

nicht in diesen Komplex, sondern ist erst gegen Ende des ersten
Jahrhunderts dazugekommen. Die auferweckten Heiligen und Israels



338 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

heiliger Rest sollten miteinander das neue Gottesvolk bilden. Über
diese war der Heilige Geist ausgegossen und jene hatte er durch eine
ebenfalls als Übergiessung vorgestellte Handlung erweckt.

Wir haben es hier mit der Reich-Gottes-Erwartung der Prophétie
und der prophetischen Kreise zu tun. Die Erwartungen in anderen

religiösen Gemeinschaften der Juden weisen da charakteristische
Unterschiede auf. Zu den Verkündern des Gottesreiches gehörte als ein
letzter Prophet Johannes der Täufer mit seiner Evangeliumspredigt. Er
verkündete die Nähe der Gottesherrschaft, und um sie anzukündigen
und herbeizuführen, forderte er die Hörer seiner Predigt nicht nur zur
Umkehr und Busse auf, sondern er taufte auch. Das heisst, dass er durch
ein Zeichen die Ausgiessung des Heiligen Geistes ankündigte und
herbeiführte.

In der Verkündigung Jesu bedeutet der Begriff Evangelium nichts
anderes, nämlich die Ankündigung, dass das Gottesreich in die
allernächste Nähe gekommen ist und in kürzester Zeit anbrechen wird. Um
mit dieser Botschaft möglichst viele seiner Anhänger und Hörer zu
erreichen, sandte Jesus seine Boten aus, d. h. Jünger, denen er - in der
vorösterlichen Zeit - den Auftrag zur Reich-Gottes-Verkündigung
erteilte. Als Fortsetzung dieses vorösterlichen Auftrags verstehen
hernach die Apostel ihr Amt. Sie wissen sich ausgesandt, das Evangelium
zu verkündigen. In scharfer Zuspitzung sagt der Apostel Paulus : «Denn
Christus hat mich nicht gesandt, zu taufen, sondern das Evangelium zu
predigen.»

Indessen hat der BegriffEvangelium bei den Aposteln eine entscheidende

Erweiterung erfahren. Denn ihnen, den Aposteln, war der
Auferstandene erschienen, und diese Erscheinung hatten sie als Berufung in
ihr Amt gedeutet. Dementsprechend verkündigten sie die Gottesherrschaft

nicht mehr als bevorstehend, sondern als eingetreten und wirklich.

Damit konnte sich der Begriff Evangelium dahin ausdehnen, dass

er die ganze apostolische Verkündigung umfasste. So verschob sich der
Schwerpunkt der Botschaft von dem ursprünglich in der Mitte stehenden

Satz «Das Gottesreich ist herbeigekommen» hin zu dem Satz, der
ihn nun begründete, «Der Herr ist auferstanden». Das ist ein Schritt auf
dem Weg, auf dem aus dem Evangelium das Evangelium von Jesus

Christus geworden ist. Der Ausgangspunkt für den anderen Schritt
besteht darin, dass das Evangelium, wie gerade gesagt, seinem Wesen
nach Erfüllung alttestamentlicher Weissagungen ist. Durch Prophetensprüche

wusste man von der Auferweckung der Toten, und durch



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 339

Prophetensprüche wusste man auch von dem Gottesknecht, der durch
sein Opfer und seinen Tod das Gottesreich ermöglichte. Die ersten
Christen erlebten ihre Geschichte als Geschichte der Erfüllung alttesta-
mentlicher Weissagungen. Ebenso deuteten sie auch die Geschichte
Jesu als die Erfüllung alttestamentlicher Verheissung.

Man musste aber die Weissagung kennen, um die gegenwärtigen
Ereignisse als deren Erfüllung deuten zu können. Es war nicht genug, zu
wissen, dass Jesus gestorben, begraben und auferstanden war; man
musste wissen, dass das alles nach der Schrift geschehen war, um es als

Begründung des gegenwärtigen Heils erkennen zu können.
Dementsprechend erfährt der Apostel Paulus, nachdem ihm der Auferstandene
erschienen ist, als erstes, dass Christus gestorben ist für unsere Sünden
nach der Schrift, und dass er nach der Schrift begraben und am dritten
Tage auferstanden ist.

Die Heilsgeschichte wird dadurch als Heilsgeschichte erkennbar,
dass sie als Erfüllung alttestamentlicher Weissagung geschieht und
gedeutet wird. In prophetischen Kreisen bestand die Überzeugung, dass

keines der Heilsereignisse eintreten könne, bevor es durch Propheten
verkündigt sei. Dementsprechend lasen die ersten Christen - wie Martin

Dibelius einmal gesagt hat - die Leidensgeschichte Jesu im Alten
Testament. Sie lasen sie bei Jesaja in den Gottesknechtsliedern, sie

lasen sie in den Leidenspsalmen, und wenn wir die Leidensgeschichte
im Neuen Testament lesen, dann lesen wir auf Schritt und Tritt die

Erfüllung alttestamentlicher Weissagungen.
In dieser Weise wurde das Leben Jesu als Erfüllung alttestamentlicher

Verheissungen zum Evangelium. Der Geschichtsbegriff, der dem
zugrunde liegt, ist uns fremd, weil dabei nicht das Ereignis, sondern
seine Deutung den Vorrang hat. Die Ereignisse des Lebens Jesu, die

man nicht als Erfüllung alttestamentlicher Weissagung erkennen konnte,

waren nicht des Überlieferns wert. Existenz und Kenntnis einer
zugehörigen alttestamentlichen Weissagung entschied, ob ein Ereignis
aus dem Leben Jesu dem Evangelium zugerechnet wurde. Dementsprechend

beginnt das Markusevangelium seinen Bericht von der Berufung
Jesu mit dem Auftreten des Täufers, weil das Auftreten des Täufers als

Anfang des Evangeliums bei Jesaja geweissagt war.
Dieser uns fremde und überraschende Geschichtsbegriff war noch

am Anfang des zweiten Jahrhunderts lebendig. Im Jahre 117 war der
syrische BischofIgnatius von Antiochien als Christ zum Tod verurteilt
worden und wurde nach Rom transportiert, wo er im Tierkampf ster-



340 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

ben sollte. Auf der Reise hatte er Gelegenheit, eine Reihe von Gemeinden

in Kleinasien zu besuchen, ihnen zu predigen, bei ihnen seine

theologischen und kirchenrechtlichen Vorstellungen zu vertreten. Dabei

kam es zu einer Auseinandersetzung über die Frage, ob irgendeine
Einzelheit aus der Geschichte Jesu Bestandteil des Evangeliums sei

oder nicht. Das war in Philadelphia. Die dortigen Christen erklärten
dem Ignatius: Wenn es nicht im Alten Testament steht, dann glauben
wir auch nicht, dass es im Evangelium steht. Ignatius antwortete : Es

steht geschrieben. Daraufsagten die Philadelphier: Das steht in Frage.
So warfen sie ihm Petitio principii vor.

Ignatius ist der erste uns bekannte Christ, der nun Rangordnung und
Reihenfolge umkehrt und den Vorrang der geschehenen Geschichte
Christi vor der interpretierten - geweissagten und gedeuteten -
Geschichte behauptet. Das liegt nicht zuletzt daran, dass für Ignatius die

Prophétie stark an Bedeutung verloren hat. Er erklärt daraufhin den

Philadelphiern: Meine alten Urkunden, meine Beweismittel sind Jesus

Christus, sein Kreuz und seine Auferstehung. Gegenüber der historischen

Faktizität des Lebens Jesu wird für Ignatius unwichtig, ob eine
Einzelheit geweissagt ist oder nicht.

Wir wissen nicht, um welches Ereignis es bei dieser Auseinandersetzung

in Philadelphia gegangen ist. Aber im Johannesevangelium hat
sich die Spur einer derartigen Kontroverse erhalten, deren Gegenstand
so gewichtig ist, dass die Textstelle sich zur Illustration für den Bericht
des Ignatius eignet. Joh 19,34 wird berichtet, einer der Kriegsknechte
habe die Seite Jesu mit der Lanze geöffnet und Blut und Wasser sei

daraus geflossen. Die Geschichte findet sich nur im Johannesevangelium.

Der Evangelist versichert im folgenden Vers mit den stärksten

Worten, dass das so geschehen sei und dass sein Zeugnis wahr sei - das

hat man anscheinend bestritten. Für den Evangelisten - oder Ergänzerist
die Stelle darum wichtig, weil er in Blut und Wasser eine Ankündigung

der Sakramente erblickt. Kontrovers war die Sache aber darum,
weil der begründende alttestamentliche Text unsicher war. Im
Johannesevangelium ist als alttestamentliche Begründung Sacharja (12,10)

angegeben: «Sie werden sehn, in welchen sie gestochen haben.» Diesen
Text hatte jedoch nicht die ganze Überlieferung. Die Stelle lautet in der
griechischen Bibel : «Sie werden aufmich blicken, anstatt dass sie mich
höhnisch umtanzt haben.» Das hat ebenfalls eine Beziehung zu Jesu

Leidensgeschichte, ist aber nicht als Begründung der Sakramente zu
gebrauchen.



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 341

Wir sehen auf diese Weise, welche Bedeutung der Schritt des Ignatius

hatte. In dem Augenblick, in dem man das Gewicht von der
Weissagung auf die Erfüllung legte und die Weissagung als zweitrangig
gegenüber der geschehenen Geschichte Christi ansah, erhielt der Begriff
Evangelium den uns geläufigen Sinn. In diesem Augenblick aber hatte

man sich längst auf die Auswahl einer begrenzten Anzahl von
Ereignissen aus dem Leben Jesu beschränkt. Darüber hinaus war nichts
mehr überliefert worden, letzten Endes darum, weil die Apostel und
ihre Schüler, die Presbyter, das Evangelium und nicht die Biographie
Jesu verkündigen wollten.

Heinrich Kraft, Kiel


	Die Evangelien und die Geschichte Jesu

