Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 6

Artikel: Die Evangelien und die Geschichte Jesu
Autor: Kraft, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 37 Heft 6 November/Dezember 1981

Die Evangelien und die Geschichte Jesu

Die Evangelien werden von den meisten Menschen fiir Lebensbe-
schreibungen Jesu angesehen. Sie entsprechen unseren Vorstellungen
von einer Biographie. Zwei von ihnen, das Matthdus- und das Lukas-
evangelium, beginnen mit der Geburtsgeschichte. Die beiden anderen
haben mit der Taufe und dem Zeugnis des Tédufers ebenfalls einen fiir
eine Lebensbeschreibung passenden Anfang der Geschichte Jesu gefun-
den. Alle vier enden gleicherweise mit dem Tod und der Grablegung
und mit den Erscheinungen des Auferstandenen.

Dieser allen vier Evangelien gemeinsame Aufriss legt den Gedanken
nah, dass sie als Biographien Jesu verfasst und als solche auch in der
Kirche iiberliefert seien. Wenn die Evangelien Lebensgeschichten Jesu
sind, dann i1st verstindlich, dass wir vier davon und nicht bloss eines
besitzen, und wir brauchen uns dann auch nicht dariiber zu wundern,
dass es Unterschiede zwischen den Evangelien und gelegentlich sogar
Widerspriiche gibt. Niemals stimmen verschiedene Biographien der-
selben Personlichkeit in den Einzelheiten liberein, wenn sie nicht von-
einander abgeschrieben sind, und in den Unterschieden zwischen den
Evangelien konnte der Grund dafiir liegen, dass vier davon und nicht
eines auf uns gekommen sind.

Die so skizzierte Ansicht entspricht dem Augenschein; darum ist sie
immer, iiberall und von allen gemeint worden. Seit dem Ende des
2. Jahrhunderts haben die Evangelien der ganzen Kirche, auch den
Gelehrten, als Lebensbeschreibungen Jesu gegolten, und daran hat sich
erst mit dem letzten Viertel des 19. Jahrhunderts etwas gedndert. Von
da an hat sich bei den Neutestamentlern zogernd die Erkenntnis durch-
gesetzt, dass sie das nicht sind. Damit stellte sich zwangslaufig die
Frage, was sie denn sonst seien. Sie hat bis heute manche erbauliche,
aber keine liberzeugende Antwort gefunden.



322 Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu
I

Zeugnisse flir die Existenz unserer kanonischen Evangelien gibt es
seit der Mitte des 2. Jahrhunderts. Bei ihrer Beurteilung sollte man
allerdings — mehr als {iblich — im Auge behalten, dass ein Gedanken-
gang, der aufdie Existenz eines Evangeliums schliessen ldsst, nicht auch
alsbald dessen Vollstindigkeit beweist. Das sagt nicht nur die schlichte
Logik, sondern es folgt auch aus jeder Evangelienquellen-Hypothese.
Dazu kommt, dass sich einige Bestandteile des Textes — vom Satzglied
bis zur ganzen Perikope — offensichtlich als sekundére Zusétze erwei-
sen. Bei genauerer Betrachtung ergibt sich, dass noch in der zweiten
Hailfte des 2. Jahrhunderts derartige Beifiigungen vorgenommen wur-
den. Ein Datum, nicht fiir den Abschluss der Evangelienredaktion, aber
fiir die Existenz der kanonischen Evangelien erhalten wir dadurch, dass
der Mirtyrer Justin um 150/55 von den «Denkwiirdigkeiten der Apo-
stel, die <Evangelien» heissen», in solcher Weise schreibt, dass zu ver-
muten ist, er habe dabei unsere kanonischen Evangelien im Sinn
gehabt.

Die Vermutung hat ihre Stiitze in den Nachrichten tiber Papias aus
Hierapolis (in Phrygien), der es etwa zu dieser Zeit unternahm, die
letzten Apostelschiiler nach den Griinden fiir die Verschiedenheit der
Evangelien zu befragen. Viel hat er dabei nicht herausbekommen. Das
wird hauptsidchlich daran gelegen haben, dass diese letzten Apostel-
schiiler oder Presbyter damals bereits uralte Manner waren, die in ihrer
Kindheit die letzten Apostel als bereits uralte Mdnner kennengelernt
hatten. Dies ist leicht auszurechnen, und so ist es auch bezeugt. Papias
erfuhr bei seinen Erkundigungen, Markus habe dem Petrus als Dol-
metscher gedient und habe nachtriglich alles aufgeschrieben, was er in
diesem Amt erfahren habe. Weil er aber darauf aus gewesen sei, nichts
wegzulassen, habe er sich nicht an die historische Reihenfolge gehalten.
Matthius hingegen habe sein Evangelium auf Hebriisch verfasst. Da-
nach sei es von andern tibersetzt worden, so gut das jeder gekonnt habe.
Was Papias iiber Lukas und liber den Evangelisten Johannes ermittelt
hat, ist uns nicht iiberliefert. Mdglicherweise war es schon den Alten
anstossig, denen wir die Exzerpte aus seinem Werk verdanken. Denn
die Auskiinfte, auf die Papias gekommen war, erwiesen sich bald als
unbefriedigend. In der zweiten Hélfte des zweiten Jahrhunderts wurden
die Evangelien zur Heiligen Schrift und galten als Werke inspirierter
Verfasser. Das bedeutete im Verstidndnis der Griechen, dass der Heilige



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 323

Geist den Evangelisten ihren Text wortlich in das Schreibrohr diktiert
habe. Der Heilige Geist war so zum eigentlichen Verfasser der Evan-
gelien geworden. Aber der Heilige Geist konnte weder liigen noch irren.
Das glaubten die Griechen nicht bloss aus Frommigkeit. Vielmehr geht
es dabei um die Grundlage der Theologie, die auf der Irrtumsfreiheit
und Truglosigkeit des gottlichen Wortes fusst. Diese griechische Theo-
logie ist eine Offenbarungstheologie; ihre Lehren sind aus den Sétzen
von der Unfahigkeit des Menschen zur Gotteserkenntnis und von der
Wahrheit der gottlichen Offenbarung abgeleitet. Weil es um nicht
weniger als die Grundlegung des theologischen Denkens ging, bestand
das dringende Bediirfnis, die Unterschiede zwischen den Evangelien
auszugleichen und die Widerspriiche als scheinbare Widerspriiche zu
erklaren. Dieses Bediirfnis ist der Anlass zur wissenschaftlichen Be-
schiftigung mit den Evangelien.

Die ersten christlichen Vertreter dieser unter dem Einfluss mittel-
platonischer Vorstellungen entstandenen Offenbarungstheologie sind
die griechischen Apologeten. Dementsprechend sind sie auch die er-
sten, die versucht haben, die Unterschiede zwischen den Evangelien
durch Evangelienharmonien auszugleichen. (Der Ausdruck «Evange-
lienharmonie» stammt aus dem Titel eines 1537 von Andreas Osiander
veroffentlichten einschldgigen Werks.) Vielleicht hat schon der Marty-
rer Justin eine Evangelienharmonie benutzt. Die Vermutung stiitzt sich
hauptsidchlich darauf, dass er im Dialog von «dem» Evangelium spricht
und nicht von «den» Evangelien wie in der Apologie. Das besagt an sich
nicht viel, aber es ist ein Schiiler Justins, der ein halbes Menschenalter
danach die erste erhaltene Evangelienharmonie verfasst hat. Das war
der aus Syrien stammende Tatian. Dessen «Diatessaron» hat unter all
diesen Unternehmungen den stirksten Einfluss ausgeiibt. Tatian hat
seiner Evangelienharmonie das Johannesevangelium zugrunde gelegt,
weil seine Theologie ganz liberwiegend an der Gottheit Jesu interessiert
war. Die Fragen nach der Abfassungszeit (vor oder nach Tatians Riick-
kehr aus Rom in den Orient um 172) und der Abfassungssprache
(Griechisch oder Syrisch) sind nicht sicher entschieden. Die syrische
Kirche hat das Diatessaron mehrere Jahrhunderte lang im Gottesdienst
gebraucht, natiirlich in seiner syrischen Gestalt. Hingegen sprechen der
Name des Werks und sein grosser Einfluss auf den Westen eher fiir ein
griechisches Original. Dazu kommt, dass Tatian ungeachtet seiner
Feindschaft gegen das heidnische Griechentum als Apologet Vertreter
einer ausgesprochen griechischen Bildung war. Nach dem Zeugnis des



324 Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

Hieronymus hat noch ein dritter Apologet, Theophilos von Antio-
chien, eine Evangelienharmonie zusammengestellt und kommentiert.
Theophilos war wie Tatian Vertreter einer griechischen Bildung, wie-
wohl auch fiir ihn Griechentum und Heidentum in eins fiel.

Diesen Vertretern einer mittelplatonisch bestimmten Offenbarungs-
theologie ist auch der — sein Name sagt es — aus Agypten stammende
Ammonios zuzurechnen, der eine Synopse nach dem Aufriss des Mat-
thausevangeliums erstellte. Von ihm schreibt Euseb in dem Brief an
Karpianos, den er seinem synoptischen Tabellenwerk als Begleitschrei-
ben und Vorwort beigab. Euseb teilte alle vier Evangelien in Perikopen
und erstellte dann eine Tabelle, aus deren vier Kolumnen sich ablesen
liess, welche Perikopen bei welchen Evangelisten vorkommen.

Aus der Beschiftigung der Gelehrten mit dem Evangelium erwichst
schon in der Antike die Leben-Jesu-Dichtung. Als erster ist dafiir der
spanische Presbyter /uvencus zu nennen. Er beschrieb um 330 das
Leben Jesu in der Form eines Epos von iiber 3000 Versen, um ein
christliches Werk neben die heidnischen Epen Homers und Vergils zu
stellen. Iuvencus nahm das fiir seinen Zweck besonders geeignete Mat-
thdusevangelium als Grundlage und blieb bestrebt, sich mo6glichst eng
an die Evangelien zu halten. Evangeliendichtung ist sein Werk weniger
nach dem Inhalt als nach der Form, den vergilischen Hexametern. —
Sehr viel freier ist die Nachdichtung des Lebens Jesu in dem Carmen
Paschale des Sedulius. Sedulius hat die fiinf Blicher seines Werks reich-
lich ein Jahrhundert nach Iuvencus geschrieben. Auch er hat das Mat-
thausevangelium als Vorlage gewdhlt und lehnte sich, wie Iuvencus, an
Vergil als dichterisches Vorbild an.

Diese altkirchlichen Harmonien oder Synopsen haben im deutschen
Friihmittelalter eine bemerkenswerte Nachwirkung erzielt. Die Evan-
gelienharmonie ist der Ausgangspunkt der Evangeliendichtung. Deren
Verfasser waren im Unterschied von den altkirchlichen Gelehrten
durch padagogische und kiinstlerische Interessen geleitet. Es ging ihnen
nicht mehr um den Ausgleich der Unterschiede zwischen den Evange-
lien, sondern um die Zusammenfassung der Berichte zu einer geschlos-
senen Geschichtsdarstellung und um eine einheitliche, Hérer und
Leser beeinflussende Deutung der Person Jesu Christi.

Der Weg, den die Uberlieferung nahm, war abenteuerlich genug. Zu
Capua residierte 541-554 der Bischof Victor. Das ist die Zeit, in der
Belisar und Narses siegreich gegen die Ostgoten und die Franken unter
Leuthari kimpfen. Victor berichtet, ihm sei zufillig eine Evangelien-



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 325

harmonie in die Hinde gekommen, als deren Verfasser er Tatian oder
Ammonius vermutete. Beide waren ithm durch Euseb bekannt. Aus
Victors Einleitung geht nicht hervor, ob der Text, den er gefunden,
lateinisch oder griechisch abgefasst war. Griechisch ist wahrscheinli-
cher, weil Victors Vermutung zwischen Tatian und Ammonius
schwankt. Victor ersetzte jedenfalls in dem von ihm gefundenen Werk
den urspriinglichen Text durch das Latein der Vulgata und versah die
Perikopen mit den Nummern, die ihnen Euseb in seinen Kanones
gegeben hatte. Das geschah zwischen 546 und 547.

Die Handschrift mit der Arbeit Victors fand den Weg in das Kloster
Fulda und wurde hier um 830 ins Althochdeutsche tibertragen. Das ist
die Zeit Ludwigs des Frommen, und in Fulda war der grosse Hrabanus
Maurus Abt, als hier der sogenannte Tatian entstand. Die Abfassung
dieses Werks lasst sich als selbstindige Aufnahme der religionspoliti-
schen Absichten Karls des Grossen deuten.

Dies wird bei den zwei Evangeliendichtungen deutlich, die durch
den Tatian angeregt wurden, dem Heliand und dem Evangelienbuch
Otfrieds. Sie gehoren zu den bedeutendsten Dichtungen in altdeutscher
Sprache. Dem Heliand hat der erste Herausgeber (Schmeller, 1830) den
Namen gegeben. Das Werk ist in einer dem Altsdchsischen nahkom-
menden Sprache gedichtet. Im Heliand finden wir germanische und
christliche religiose Vorstellungen in eigentiimlicher gegenseitiger
Durchdringung. Bis 1945 sprach man von der Germanisierung des
Christentums im Heliand; heute wird der Sachverhalt als Christiani-
sierung des Germanentums beschrieben. Mit beidem ist gemeint, dass
der Dichter des Heliand den kaum bekehrten Sachsen das Leben Jesu in
einer sie ansprechenden und auf sie wirkenden Weise erzdhlen wollte.
In Form und Darstellungsweise treffen missionarische und kiinstleri-
sche Absicht zusammen.

Das Evangelienbuch Otfrieds ist etwa ein Menschenalter nach dem
Heliand, zwischen 863 und 871, in der siidrheinfrinkischen Sprach-
form geschrieben, die in Weissemburg heimisch war. Stirker als der
Dichter des Heliand lehnt sich Otfried an die Evangelien an, das heisst,
an die liturgischen Perikopen. Er bevorzugt das Johannesevangelium
und lasst stellenweise kunstgerechte theologische Auslegung zu Wort
kommen. Dabei gibt er vor, weltliche durch geistliche Dichtung erset-
zen zu wollen. Aber zugleich geht es ihm um den Nachweis, dass die
frinkische Sprache gleich den alten Sprachen geeignet ist, das Lob
Gottes in anspruchsvoller und gebildeter Form auszudriicken.



326 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

Dem Mittelalter im engeren Sinn geht mit dem Interesse an der
Geschichte auch das Interesse an deren Quellen und ihrer kritischen
Befragung ab. Das gilt auch fiir die Probleme, die die Evangelien als
Geschichtsquellen fiir das Leben Jesu stellen. Der Tatian wurde viel
benutzt und kommentiert, aber an selbstindigen Unternehmungen
derselben Art ist Mangel. Erst zu Ausgang des Mittelalters kiindigen
sich Renaissance und Humanismus mit ihrer Zuwendung zu den Quel-
len der Geschichte und der Offenbarung durch das Wiederaufleben der
Frage nach dem gegenseitigen Verhiltnis der Evangelien an. Johannes
Gerson verfasste in der letzten Phase seines Wirkens, nach dem Kon-
stanzer Konzil, eine Evangelienharmonie. Er stand dabei in dem
Bewusstsein, an die Alten anzukniipfen, nimlich an Augustins «De
consensu Evangeliorum». Wir mochten sein Unternehmen dahin deu-
ten, dass er gleicherweise von der nominalistischen Lust an der Bewil-
tigung scheinbarer Widerspriiche und Paradoxien geleitet war wie von
der erwachenden Zuwendung zur Heiligen Schrift als Offenbarungs-
quelle. Insofern sehen wir in ihm und seinem Werk eine Erscheinung,
die den Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit bezeichnet.

Die Reformation entwickelte mit ihrer Lehre von der Heiligen
Schrift als alleiniger Glaubensquelle alsbald das Bediirfnis, die Reinheit
und Zuverldssigkeit dieser Quelle durch die Lehre von der Verbal-
inspiration zu sichern. Dabei wiederholte sich die Entwicklung, die im
2. und 3. Jahrhundert unter Einfluss des Mittelplatonismus vor sich
gegangen war. Hier wie dort betrachtet die grundlegende Geschichts-
metaphysik die Geschichte als einen Prozess fortgesetzter Verschlech-
terung und Verfehlung und will diesen Prozess durch die Riickkehr
zum Ausgangspunkt, zur Quelle, aufheben und riickgidngig machen. So
kommt es wieder zur Abfassung von Evangelienharmonien. Die erste
und wichtigste hat Andreas Osiander 1537 verfasst. «Evangelienhar-
monie» ist der Titel, den er selber seinem Werk gegeben hat. Es handelt
sich um eine Synopse, zu der er die vier Evangelien vollstdndig ineinan-
dergefiigt hatte. Ihm folgten Gelehrte aller Konfessionen, von demsel-
ben Bewusstsein geleitet.

Die Geschichte setzt sich nun als Wiederholung der Entwicklung in
der Antike fort. Aus der wissenschaftlichen Beschiftigung mit den
Evangelien geht auch in der Neuzeit die Evangeliendichtung hervor.
Natiirlich steht diese Zuwendung zur Person Jesu und ihrer. Geschichte
mit der Entdeckung der Personlichkeit und ihrer Entwicklung in der
allgemeinen Literatur in Zusammenhang. Wichtiger fiir unser Thema



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 327

ist aber die Beobachtung, dass aus der ernsthaften wissenschaftlichen
Beschiftigung mit der Geschichte Jesu fast zwangsldufig Dichtung
erwichst. Der apokryphen Evangelienliteratur entspricht eine nun ent-
stehende phantastische Dichtung. Die Grenzen zwischen den beiden
Auswirkungen des Interesses an der Person Jesu sind fliessend. Der
Schritt, der von den Ergebnissen ernsthafter Arbeit zu den Produkten
ziigelloser Phantasie fiihrt, ist nicht weit.

Den Anfang machte ein Werk des Hamburger Orientalisten Reima-
rus, das sich mit der biblischen Geschichte beschiftigte. Lessing hat
nach dem Tode des Verfassers Teile daraus veroffentlicht; das sind die
«Fragmente des wolfenbiittelischen Ungenannten». Reimarus hatte
vom Standpunkt deistischer Religionskritik aus versucht, Jesus ganz
unter den Voraussetzungen des Judentums als Messiaspriatendenten zu
erkldren. Das war eine streng wissenschaftliche Arbeit; auch gegen
Lessings Redlichkeit ist in diesem Zusammenhang nur insofern etwas
einzuwenden, als er bei der Herausgabe der Fragmente den alle Gren-
zen der kritischen Vernunft und des guten Geschmacks iibersteigenden
Fanatismus des Aufklarers zeigte. Aber obwohl es ein Werk von wis-
senschaftlichem Charakter und Wert war, machte es der « Fragmenten-
streit», der sich an Lessings Veroffentlichung anschloss, zum Ausgangs-
punkt und Startsignal fiir eine ganze Reihe von pseudowissenschaftli-
chen Leben-Jesu-Darstellungen, deren Verfasser weniger Redlichkeit
und mehr Phantasie besassen.

Schon damals hat man versucht, Jesus zum Essener zu machen, und
sein Wirken unter den Voraussetzungen dieser Sekte erklaren wollen,
die man — der Mode und dem Zeitgeschmack folgend — fiir einen poli-
tischen Geheimbund hielt. Ahnliches haben wir vor knapp einem
Menschenalter erlebt, als die Kenntnis von den Qumranfunden in die
Offentlichkeit drang. Da wurde jedes Phanomen der neutestamentli-
chen Zeit als essenisch erklirt, und selbstverstandlich wurde Jesus auch
wieder zu einem Essener gemacht. Daneben gibt es noch eine Reihe
weiterer phantastischer Erkldrungen der Person Jesu, die damals zum
ersten Mal gemacht und seitdem bis in unsere Tage immer wieder von
neuem entdeckt wurden: dass Jesus bei indischen oder dgyptischen
Priestern ausgebildet worden sei und dergleichen mehr. Es handelt sich
dabei stets um Biicher, die sich als wissenschaftliche Sensation geben,
aber zum Verstindnis der Geschichte Jesu nichts als Verwirrung bei-
zutragen haben,

Dieses in der Neuzeit entstandene wissenschaftliche, halb- und aus-



328 Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

serwissenschaftliche Interesse fiir die Person Jesu, zu dem auch die
pietistische Jesusfrommigkeit der Herrnhuter beitrug, hat im ganzen
Verstiandnis und Erkenntnis nicht gemehrt. Anders ist die daraus fol-
gende Zuwendung zu den Evangelien als den Quellen der Lebensge-
schichte Jesu zu beurteilen und zu den Problemen, die die Existenz
verschiedener Evangelien aufwarf.

In den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts ist die Bibelwissen-
schaft stark durch die Entdeckung der Pentateuchquellen bestimmt.
Diese Entdeckung war an sich schon im 18. Jahrhundert gemacht wor-
den, nahm aber erst seit Beginn des 19. Jahrhunderts die Aufmerksam-
keit der gelehrten Offentlichkeit in Anspruch. Daraus ergaben sich
Folgen fiir die Erforschung der Evangelien. Man zog auch hier die
Quellenscheidung als neue methodische Moglichkeit in Betracht, und
nach einer Reihe von tastenden Versuchen fand man in den 30er Jahren
die Zweiquellentheorie als Losung des synoptischen Problems.

Diese Theorie vermochte gleicherweise die Ahnlichkeit und die
Unéahnlichkeit der synoptischen Evangelien zu erkldren. Sie besagt,
dass dem Matthdus- und dem Lukasevangelisten zwei Quellen als
Material zur Verfiigung gestanden hitten. Die eine war das Markus-
evangelium oder eine friihere Form dieses Evangeliums («Urmarkus»);
die andere war eine Quelle, die vorwiegend Spriiche und Reden Jesu
enthielt und der man darum den Namen Logienquelle oder Reden-
quelle gab, wenn man sie nicht nach dem Vorbild naturwissenschaft-
licher Nomenklaturen einfach die Quelle «Q» nannte. Diese Quelle
war um so leichter zu postulieren, als wir wissen, dass der Apostel
Paulus eine Sammlung von Herrenworten besass, die er den «Kyrios»
nannte, und als auch noch aus dem Anfang des 2. Jahrhunderts die
Existenz einer Sammlung von Herrenworten bezeugt ist.

Die Zweiquellentheorie war der grosse Durchbruch bei der Miihe
um das Verstindnis der synoptischen Probleme. Trotz ihrer Evidenz
konnte sie sich aber darum nur z6gernd durchsetzen, weil sie der vorhin
zitierten Papiasnotiz widerspricht, wonach Markus nur eine ungeord-
nete Gedichtnisniederschrift angefertigt habe. Aus der Zweiquellen-
theorie geht aber im Gegensatz dazu das Urteil hervor, dass in dem
Markusevangelium der dlteste und beste historische Bericht liber das
Leben Jesu vorliegt. — Der Kirchenhistoriker Euseb hat gelegentlich
iiber Papias das Urteil gedussert, mit seinem Verstand sei es nicht
allzuweit her gewesen; nun hatte man Ursache, es zu wiederholen. Fiir
die Folgezeit mussten alle Bemiihungen um die Rekonstruktion der



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 329

Geschichte Jesu sich in erster Linie auf das Markusevangelium richten
und stiitzen.

Als Ergebnis dieser Bemiihungen kam vom letzten Viertel des
19. Jahrhunderts an die Mehrzahl der Gelehrten zu der Uberzeugung,
dass auch auf diesem Weg kein Bild von der Geschichte Jesu zu gewin-
nen war. Am Anfang ist dafiir Adolf Harnack zu nennen. Er hatte zu
seiner Habilitation in Leipzig 1874 die These aufgestellt: vita Jesu
Christi scribi nequit. (Ein Leben Jesu ldsst sich nicht schreiben.) Ob es
zur Verteidigung der These gekommen ist, weiss ich nicht. Aber die
darin ausgesprochene Erkenntnis erlangte zunehmend Geltung. Man
begriff, dass das Markusevangelium kein historischer Bericht vom
Leben Jesu war, sondern das Christuszeugnis der nachosterlichen
Gemeinde.

In diesem Sinne hat Martin Kdhler 1.J. 1896 einen forschungsge-
schichtlich wichtigen Vortrag drucken lassen, «Der sogenannte histo-
rische Jesus und der biblische Christus»; darin behauptete er, die ver-
schiedenen Jesusbilder in der historischen Forschung seien Phantasie-
produkte der jeweiligen Forscher. Der biblische Christus sei demgegen-
iiber der von der Gemeinde bezeugte Christus, und hinter dieses Chri-
stuszeugnis fiihre kein Weg.

Neben dieser theologisch bestimmten Behauptung kam William
Wrede auf historischem Weg zu einem dhnlichen Ergebnis. In seinem
Buch «Das Messiasgeheimnis» (1901) erklédrte er, dass auch das Mar-
kusevangelium nicht eine Geschichte Jesu oder ein Leben Jesu sein
wolle, sondern als Ausdruck einer theologischen Absicht gedeutet wer-
den miisse. Da Jesus sich nicht selber fiir den Messias gehalten, die
Gemeinde aber sich zu ihm als dem Messias bekannt habe, sei der
Widerspruch zwischen beiden Auffassungen erklarungsbediirftig gewe-
sen, und zu diesem Zweck habe Markus die Theorie eines Messias-
geheimnisses entworfen, das erst nach Jesu Auferstehung bekanntwer-
den durfte. Damit war gesagt, dass auch das Markusevangelium als
grundlegende Quelle des Lebens Jesu nicht Biographie, sondern Glau-
benszeugnis sein wollte. So hat die ganze Leben-Jesu-Forschung in
einer Sackgasse geendet. Die Geschichte dieser Forschung als eine
Geschichte verfehlter Versuche schrieb Albert Schweitzer in seinem
1906 in erster Auflage erschienenen Buch, dem er den treffenden Titel
gab «Von Reimarus bis Wrede» (2. Aufl. 1913).

Wer den Verlauf von Forschungsgeschichten kennt, der wird sich
dariiber wundern, dass es nicht eine Generation danach zur Wieder-



330 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

aufnahme der Leben-Jesu-Forschung gekommen ist. Im 20. Jahrhun-
dert hat zwar jeder Neutestamentler ein Jesusbuch geschrieben, aber
kein serioser Gelehrter eine Geschichte Jesu. Die Griinde fiir diese
tiberraschende Tatsache sind erwdhnenswert. Sie liegen zunichst ein-
mal in der grossen Autoritét, die die Gelehrten der Vorkriegsgeneration
fiir die beiden folgenden Generationen besassen, und in dem vernich-
tenden Ergebnis, mit dem die Leben-Jesu-Forschung geendet hatte.
Der Versuch, ein Leben Jesu zu schreiben, war so etwas wie die Quadra-
tur des Zirkels oder das Perpetuum mobile geworden, ein Unterneh-
men, durch das man sich nur als unwissenschaftlich hitte qualifizieren
konnen. Wirklich entscheidend wirkten sich aber ein geistesgeschicht-
licher und ein methodischer Grund aus. Der geistesgeschichtliche
Grund ist die Entstehung der dialektischen Theologie, der methodische
die Entdeckung der Formgeschichte.

Die sogenannte dialektische Theologie bedeutete eine Abwendung
von der Geschichte und von den Versuchen, auf historischem Wege
wesentliche Aufschliisse zu gewinnen. Es wire reizvoll, an dieser Stelle
auf die Zusammenhéange zwischen dem Aufkommen der dialektischen
Theologie und den andern grossen Revolutionen einzugehen, die sich
zu dieser Zeit in den Bereichen der Philosophie, der Psychologie und
der Physik — und Gott weiss, wo noch — vollzogen. Uberall stiirzten die
klassischen Lehrgebidude ein. Aber das ist eine Aufgabe fiir sich.

Das entscheidende Datum fiir die Entstehung der dialektischen
Theologie ist das Jahr 1919, an dem Karl Barths Romerbrief in erster
Auflage erschien und sich in der systematischen Theologie als Prokla-
mation der Revolution auswirkte. In diesem selben Jahr 1919 kam es in
der Erforschung der Synoptiker zu einem entscheidenden Fortschritt
durch die Entdeckung der Formgeschichte. Gleichzeitig erschienen
«Die Formgeschichte des Evangeliums» von Martin Dibelius, «Die
Geschichte der synoptischen Tradition» von Rudolf Bultmann und
«Der Rahmen der Geschichte Jesu» von Karl Ludwig Schmidt. Ahn-
lich wie vorher bei der Zweiquellentheorie hat auch hier bei der Form-
geschichte die alttestamentliche Wissenschaft der neutestamentlichen
zu ihrem Fortschritt verholfen.

Der Alttestamentler Hermann Gunkel hatte in seinem 1912 erschie-
nenen Psalmenkommentar gattungsgeschichtliche Betrachtungen zum
Verstandnis der Psalmen angewandt; er hatte gezeigt, dass die Psalmen
in konkreten Situationen liturgisch gebraucht worden waren und dass
ihre Gestalt Riickschliisse auf die Situation zuliess, fiir die sie entstan-



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 331

den oder bei der sie gebetet worden waren. Ein Busspsalm beispiels-
weise ist also nicht Ausdruck der Bussstimmung oder Frommigkeit
seines Dichters, sondern er hat vor allem mit dem Siindenbekenntnis,
das er ausspricht, einen Platz in der Liturgie ebenso wie in den Lebens-
verhdltnissen dessen, der ihn 1im Gottesdienst betet, und somit im
Leben der Gemeinde. Diesen Platz nannte Gunkel den «Sitz im
Leben». Gunkels Fragestellung und Namengebung wurde von seinem
Schiiler Martin Dibelius und in abgewandelter Form auch von den
beiden anderen und einigen ungenannten Neutestamentlern auf die
synoptischen Evangelien angewandt. Martin Dibelius’ Buch verhalf
der neuen Forschungsrichtung zu dem Namen Formgeschichte.

Die Formgeschichte kommt zu der Erkenntnis, dass der in den
Evangelien iiberlieferte Stoff vor deren literarischer Fixierung in klei-
nen Einheiten existiert habe, bei bestimmten Gelegenheiten gebraucht
worden sei und dabei eine vorliterarische Form erlangt habe. Solche
Gelegenheiten konnten etwa die Missionspredigt oder die erbauliche
Gemeindepredigt sein. Dibelius und Bultmann gaben diesen Einheiten
unterschiedliche Namen und analysierten sie auch in unterschiedliche
Richtung, weil Martin Dibelius stidrker als Bultmann an der Geschichte
interessiert war und bei der Analyse dem historischen Inhalt mehr
Rechnung trug. Aber das machte keinen tiefgehenden Unterschied,
und bis heute hat sich der Gebrauch beider Nomenklaturen nebenein-
ander als praktisch erwiesen, je nachdem, ob wir einen erzidhlenden
Stoff oder eine allgemeine Sentenz vor uns haben. Nach dem Krieg ist
die analytische Arbeit der Formgeschichte durch die synthetische
Arbeit der Redaktionsgeschichte ergdnzt worden, aber beide Fragewei-
sen richten sich nicht mehr auf Person und Geschichte Jesu.

II

Die so skizzierte Geschichte der Erforschung der Evangelien und der
Lebensgeschichte Jesu zeigt, dass alle Wege, die man bisher beschritten
hat, aus der Geschichte heraus und in die Literaturgeschichte hinein-
gefiihrt haben. Darum liegt es nah, nun die Frage aufzuwerfen, ob man
diese Wege nicht in umgekehrter Richtung beschreiten kénne, um sich
dem Wissen zu ndahern, das die ersten Christen von der Person Jesu
besassen; einen Weg also, der von der Literaturgeschichte ausgeht und
in die Geschichte hineinfiihrt. Das heisst, dass wir nach der [literari-



332 Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

schen Gattung fragen, der die Evangelien einzuordnen sind. Denn es
wird kein Zufall sein, wenn die Evangelien so aussehen, als seien sie
Biographien Jesu. Wer dem Matthius- und dem Lukasevangelium
seine Vorgeschichte vorangestellt hat, der wollte damit zwar zweifellos
eine theologische Aussage iiber Jesu iibernatiirliche Zeugung oder
Geburt machen; er war aber auch mit der Meinung, ein Bericht von
Jesus habe bei seiner Geburt einzusetzen, von biographischen Absich-
ten geleitet. Da es andererseits aber uniibersehbar ist, dass die Geburts-
und Kindheitsgeschichten Jesu nachtrédglich zu den Evangelien hinzu-
gefligt wurden, stellt sich die Frage, welcher literarischen Gattung die
Evangelien zuzuordnen waren, bevor die Hinzufligung der Vorge-
schichten sie in scheinbare Biographien verwandelt hat.

Die Frage ldsst sich nicht unmittelbar beantworten. Die Literatur-
geschichte hilt keine auf den ersten Blick erkennbare Gattung bereit. Es
ist dieselbe Schwierigkeit, die auch die Person Jesu Christi den Zeitge-
nossen, den Jiingern und zuletzt auch uns bietet: sie lasst sich nicht in
die tberlieferten und vorhandenen Kategorien einordnen. Ebenso
scheint es zu den Evangelien als den Evangelien von Jesus Christus
keine Analogie zu geben.

Um eine Antwort zu finden, gehen wir von dem verhdltnismassig
grossen Raum aus, den in den Evangelien die Leidensgeschichte ein-
nimmt. Da sie in allen vier Evangelien ungefiahr den gleichen Umfang
hat, fallt das bei dem Markusevangelium als dem kiirzesten am stirk-
sten auf. Hier umfasst sie ungefdhr ein Drittel des Ganzen. Daher
konnte Schniewind das Markusevangelium als « Leidensgeschichte mit
ausfiihrlicher Einleitung» bezeichnen. Wenn wir nun noch darauf ach-
ten, dass alle vier Evangelien in der Leidensgeschichte weit mehr tiber-
einstimmen als in den iibrigen Teilen, so l&sst sich darauf die Vermu-
tung aufbauen, dass ihr bei der Bestimmung der literarischen Absicht
der Evangelisten besondere Aufmerksamkeit zukommt.

Geht man derart von der Leidensgeschichte aus, dann legt sich der
Gedanke nah, in den altchristlichen Mdrtyrerakten konnten die nach-
sten literarischen Verwandten der Evangelien zu suchen sein. Dazu
kommt, dass es Martyrerakten gibt, die wie die Evangelien gebaut sind:
sie enthalten am Anfang einen relativ kurzen biographischen Teil, der
das Leben des Heiligen von seiner Bekehrung an schildert, und berich-
ten dann anschliessend ausfiihrlich iiber das Martyrium. In dieser
Weise hat beispielsweise Pontius seine Vita Cyprians von Karthago
aufgebaut.



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 333

Doch hilft uns diese Analogie zwischen den Evangelien und einigen
Mirtyrerakten nicht unmittelbar weiter, weil die christlichen Marty-
rerakten grossenteils nach dem Vorbild der evangelischen Leidensge-
schichte gestaltet sind: sie wollen durch die Ahnlichkeit zwischen dem
Leiden Christi und dem Leiden des Martyrers darauf hinweisen, dass
der Martyrer in der Nachfolge Christi steht. Das verwehrt uns einen
unmittelbaren Riickschluss.

Die sogenannten ausserchristlichen Maértyrerakten — jiidische und
heidnische — schildern Beispiele von Standhaftigkeit, haben aber gar
keine Beziehung zu der Leidensgeschichte der Evangelien. Denn die
Leidensgeschichte Christi wurde nicht geschrieben, um seine Standhaf-
tigkeit im Leiden zu preisen; Hebr 5,7 und die Gethsemanegeschichten
zeigen das deutlich, und das theologische Augenmerk der ersten Chri-
sten war bei der Betrachtung der Leidensgeschichte auf anderes gerich-
tet, wie wir noch feststellen werden. Dennoch ist die Verwandtschaft
zwischen der Leidensgeschichte Jesu und den Martyrerakten geeignet,
uns einen Schritt weiter zu fiihren.

In den Evangelien finden sich Stellen, an denen Jesus sein Schicksal
mit dem der Propheten vergleicht, die von ihrem Volk abgelehnt,
misshandelt und erschlagen wurden. Die Ermordung der Propheten
durch das Volk ist ein Topos, den beispielsweise die Parabel von den
bosen Weingirtnern darstellt und veranschaulicht. Zugleich sollten wir
ins Auge fassen, dass die Vokabel pdptug in neutestamentlicher Zeit
noch nicht den Martyrer nach unserem Sprachgebrauch bezeichnet.
naptugist im ersten Jahrhundert noch der leidende Prophet, der durch
sein Leiden fiir die Auferstehung der Toten und fiir Gottes Heilswillen
Zeugnis ablegt.

In neutestamentlicher Zeit erwartet ganz Isracl das Himmelreich,
das Kommen der Herrschaft Gottes. Aber die Vorstellungen, die mit
dem Gottesreich verbunden sind, unterscheiden sich bei den verschie-
denen Gruppen des Judentums erheblich voneinander. Das Christen-
tum ist in jiidischen Kreisen entstanden, deren Erwartung des Gottes-
reiches am Modell des Propheten und in der Denkweise der Prophetie
gebildet waren. Die Gottesherrschaft stellte man sich der Art vor, in der
Gott Herr seiner Knechte war, der Propheten. Gott werde, so glaubte
man, seine Herrschaft in der Weise ausiiben, in der der Heilige Geist
den Propheten regiert, und Israels heiligen Rest stellte man sich als ein
Volk von Propheten vor, das vom Heiligen Geist beherrscht wird.
Dementsprechend ist die Ausgiessung des Heiligen Geistes der An-



334 Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

bruch der Gottesherrschaft; das ist eine Tautologie. In dem von Jesaja
geweissagten Gottesknecht — « Knecht Gottes» ist ein Prophetentitel —
sah man eine Gestalt, die durch ihre Verkiindigung, ihr stellvertreten-
des Leiden und durch ihren Tod den Anfang der Gottesherrschaft
ermoglichte. Da man aus dogmatischen Griinden vor dem Ende dieses
Aons und dem Beginn der Gottesherrschaft das Auftreten des Endpro-
pheten erwartete, lag es nah, den Gottesknecht und den Endpropheten
fiir ein und dieselbe Gestalt anzusehen. Wegen dieser in prophetischen
Kreisen erwachsenen und durch das Lesen der Schriftpropheten ge-
ndhrten Vorstellungen und in der lebhaften Erwartung der Gottesherr-
schaft stellte man an Nachrichten zusammen, was man tiber die Pro-
pheten besass, und man entfaltete die iiberlieferte Theologie des pro-
phetischen Amtes, um die Bedeutung der Propheten fiir das Gottes-
reich herauszuarbeiten.

Die Zeugnisse von einem gesteigerten Interesse an der Prophetie
sind spater vom Judentum als sektiererisch abgestossen worden. Auch
vom Christentum, zumindest der Kirche, wurden sie nicht weiter liber-
liefert, weil sie sich schlecht mit der Deutung Jesu Christi als Messias
vertrugen. Spuren haben sich aber im Neuen Testament erhalten —
dazu gehort der Topos vom Prophetenmord — und einiges ist ausserhalb
des Kanons iiberliefert. Zu diesen Resten prophetischer Literatur zahlt
eine Schrift, die unter dem Titel «Prophetenleben» tliberliefert wird. Sie
mag im letzten vorchristlichen Jahrhundert entstanden sein; genau
lasst sich das nicht angeben. Darin hat ein Sammler die Nachrichten
iber 24 Propheten zusammengetragen, die er innerhalb und ausserhalb
der Bibel fand. Die 24 Propheten stehen fiir die 12 Stimme Israels. Es
sind darum 24, weil die Propheten als Zeugen verstanden werden, und
Zeugen miissen nach dem Gesetz mindestens zwei sein. Die 24 Zeugen
beweisen durch ihre Zahl, dass die Zeit der Propheten voll ist, und dass
das Gottesreich nun anheben kann.

Unser Thema verlangt, dass wir auf die Art der Nachrichten achten,
die dem Sammler der Prophetenleben wichtig schien. Das sind die
Angaben liber Herkunft, Taten, Leiden, Tod und Begrabnis des Pro-
pheten. Die Herkunft war fiir die Juden darum von Bedeutung, weil
man sich zur Zeit Jesu dariiber Gedanken machte, woher — aus wel-
chem Stamm und von welchem Ort — der Endprophet kommen werde,
der das Gottesreich herauffiihren sollte. Die Taten und vor allem die
Leiden des Propheten waren darum wichtig, weil sie eine Art Legiti-
mation fiir den Propheten bilden und ihn als Beauftragten Gottes



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 335

erweisen konnten. An sich wusste man, dass es kein eindeutiges Zei-
chen gab, an dem man den Propheten als wahren Propheten erkennen
konnte. Der Begriff «Zeichen des Jona» besagt, dass sich der wahre
Prophet nicht an einem Zeichen erkennen ldsst. Doch waren die Taten
des Propheten, die Zeichen und Wunder, die er verrichtete, eine Art
Hinweis auf seine Vollmacht. Ein noch deutlicheres Zeichen waren die
Leiden, die der Prophet in seinem Amt auf sich nahm. Das Grab des
Propheten war aber darum wichtig, weil man iiberzeugt war, die Auf-
erstehung der Toten werde in Jerusalem bei den Grébern der erschla-
genen Propheten ihren Anfang nehmen. Denn die Propheten waren die
Zeugen fiir den Auferstehungsglauben. Die Uberzeugung, mit dem
Tode Christi habe die Auferstehung der Heiligen begonnen, hat sich
sogar in der Leidensgeschichte des Matthdusevangeliums erhalten. —In
dem Schema, nach dem hier die Nachrichten iiber die Propheten
gesammelt sind, haben wir das erste Schema, nach dem man Nach-
richten iiber das Leben Jesu festgehalten und tiberliefert hat. Es ist das
Schema der Prophetenleben.

Kehren wir zur Zweiquellentheorie zuriick. Heutzutage, wo die
Kinder in den ersten Schuljahren Mengenlehre lernen, wundert man
sich, dass die Zweiquellentheorie nicht friiher entdeckt wurde. Denn sie
ergibt sich mit logischem Zwang, wenn man die Stoffe der synoptischen
Evangelien unter dem Aspekt der Mengenalgebra betrachtet. Das Mar-
kusevangelium ist die Schnittmenge der drei synoptischen Evangelien.
Subtrahiert man Markus, so bildet die Quelle Q die Schnittmenge von
Matthdus und Lukas.

Es liegt nah, in diesen Gedankengang das Johannesevangelium ein-
zubeziehen. Man kann sich hier auf den Vergleich mit Markus
beschrinken, weil der Evangelist Johannes nicht die Quelle Q benutzt
hat. Der Vergleich ist darum etwas schwieriger anzustellen, weil Johan-
nes seinen Stoff starker umgeformt hat. Das hdngt damit zusammen,
dass Jesus bei Johannes der von oben Kommende ist, und dass darum
bei ihm Abschnitte, die von Jesu menschlicher Herkunft reden, umge-
stellt und verdndert sind. So ist beispielsweise in Jesu Berufungsge-
schichte an die Stelle, die bei den Synoptikern seine Taufe einnimmt,
bei Johannes das Zeugnis des Taufers getreten. Von der in denselben
Zusammenhang gehorenden Versuchungsgeschichte ist nur eine An-
deutung im Zeugnis des Tdufers geblieben, weil Jesus nach Johannes
den Geist nicht erst bei seiner Taufe empfingt. Die Jiingerberufung
jedoch, die darauf folgt, hat ihren Platz behalten. So zeigt sich nichts-



336 Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

destoweniger, dass dem Evangelisten Johannes die Berufungsge-
schichte in derselben Anordnung vorgelegen hat wie dem Evangelisten
Markus. Das gilt erst recht fiir die Leidensgeschichte, bei der keine
nennenswerten Unterschiede zu notieren sind. Selbst die Gethsemane-
geschichte, Jesu letzte Versuchung nach den Synoptikern, hat bei
Johannes im Gethsemanemoment eine klare Entsprechung erhalten.
Vor jeder genaueren Analyse lédsst sich somit sagen, dass Markus und
Johannes mit der Berufungsgeschichte Jesu und mit seiner Leidensge-
schichte zwei grosse Stoffgruppen aus seiner Geschichte gemeinsam
haben, und dass sie sie in ihren Evangelien analog angeordnet haben.
Dazu kommen noch eine Reihe von Machttaten Jesu bei Markus, die
sich — libersteigert und iiberhoht — bei Johannes finden. Sie stehen an
entsprechenden Stellen der Geschichte Jesu und haben ferner noch das
gemein, dass sich durch sie Jesus in beiden Evangelien als derjenige
ausweist, der die alttestamentlichen Weissagungen erfiillt und das Got-
tesreich herauffiihrt. Hat etwa Johannes den Markustext vor sich
gehabt?

Es ist keineswegs das ganze Markusevangelium, zu dem es im Johan-
nesevangelium derartige Parallelen gibt. Vielmehr besteht der gemein-
same Stoff nur aus den Nachrichten, die wir als Bestandteile der Pro-
phetenleben kennengelernt haben. Dieses Prophetenleben im Markus-
evangelium unterscheidet sich durch seinen summierenden und zu-
sammenfassenden Charakter in seinem Stil deutlich von den anderen
erzihlenden Partien. Dabei handelt es sich im Markusevangelium
nicht um Summarien, sondern um schematische Mitteilungen, die bei
den beiden andern Synoptikern ausgestaltet und erweitert worden sind.
Als Beispiel kann die Versuchungsgeschichte dienen.

Dieser Bericht tiber Jesus, den der Vergleich des Markus- mit dem
Johannesevangelium ergibt, ist kein Leben Jesu im Sinne einer Ge-
schichtsschreibung, so wenig, wie die Prophetenleben Lebensgeschich-
ten der Propheten sind. Es ist vielmehr ein historisches Formular, das
dem historischen Leben Jesu vorgegeben war und in dem die Erwar-
tungen ausgesprochen sind, unter denen Jesu Jiinger das Leben Jesu
erlebt haben. Niemand kann erleben, was er nicht erwartet. Wir finden
in dem Schema die Ereignisse aus dem Leben Jesu aneinandergereiht,
die die Jiinger erleben konnten, weil sie sie erwarteten, d. h. weil sie sich
im Horizont ihrer Erwartungen befanden. Mit dem allem sagen wir,
dass uns dieses Schema des Prophetenlebens, obwohl es ein Schema ist,
recht nah an das wirkliche Leben Jesu heranbringt. Was in diesem



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 337

Schema enthalten ist, das haben Jesu Jiinger wirklich gesehen und
erlebt und als wirklich tiberliefert. Die Erkenntnis dieses Schemas hat
noch einen zweiten Nutzen. Wir erhalten ein neues und zuverlissiges
Kriterium, um nachgsterliche Gemeindebildungen und Uberlieferung
erster Hand voneinander zu unterscheiden. Es gibt eine ganze Reihe
von Mitteilungen, die scheinbar von der nachosterlichen Gemeinde
erfunden waren, und die nun als historische Ereignisse oder als echte
Worte Jesu wahrscheinlich werden.

111

Schliesslich wollen wir noch auf die Frage eingehen, wie die Evan-
gelien zu ihrem Namen «Evangelien» gekommen sind, weil sich auf
diesem Wege cin weiterer Einblick in das Werden der geschichtlichen
Uberlieferung von Jesus und damit auch in das Wesen der Geschichte
Jesu ergibt. Der Name svoyyéAiov bedeutet urspriinglich bekannter-
massen «die Heilsbotschaft». Diesem Namen entsprechen die Evange-
lien in ihrer heutigen Gestalt auf’keine Weise. Ihrer Form nach sind sie
keine Heilsbotschaft, sondern die einer Biographie dhnliche Sammlung
von Taten und Worten Jesu.

Der Begriff evayyélov kommt, wie alle wesentlichen Begriffe, aus
dem Alten Testament. Die Vokabel ist ein technischer Ausdruck aus
der spiten Prophetie. Man kann dort beobachten, dass die Verkiinder
des Gottesreiches mit ihrer Heilsbotschaft von den Propheten mit ihrer
Drohbotschaft unterschieden werden; zugleich erfahren wir, dass die
Heilsboten mit der frohen Botschaft sehnlich erwartet werden. Die
Freudenbotschaft, um die es dabei geht, ist das Ereignis, auf das ganz
Israel harrt: die Botschaft vom Anbruch der Gottesherrschaft. Das
Evangelium ist urspriinglich, und dabei bleibt es bis gegen Ende des
ersten christlichen Jahrhunderts, die Mitteilung, dass die Gottesherr-
schaft angebrochen ist. Dieses Ereignis offenbarte sich durch eine Reihe
von Erscheinungen, auf die man darum wartete wie auf das Ereignis
selber. Dazu gehorte das Auftreten des endzeitlichen Propheten oder
der beiden endzeitlichen Zeugen; ferner die Ausgiessung des Heiligen
Geistes liber Israels heiligen Rest und als Folge der Geistausgiessung
oder zugleich mit ihr die Auferweckung der Toten, nicht aller, sondern
nur der Heiligen. Die Erwartung eines Totengerichts gehort urspriing-
lich nicht in diesen Komplex, sondern ist erst gegen Ende des ersten
Jahrhunderts dazugekommen. Die auferweckten Heiligen und Israels



338 Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

heiliger Rest sollten miteinander das neue Gottesvolk bilden. Uber
diese war der Heilige Geist ausgegossen und jene hatte er durch eine
ebenfalls als Ubergiessung vorgestellte Handlung erweckt.

Wir haben es hier mit der Reich-Gottes-Erwartung der Prophetie
und der prophetischen Kreise zu tun. Die Erwartungen in anderen
religiosen Gemeinschaften der Juden weisen da charakteristische Un-
terschiede auf. Zu den Verkiindern des Gottesreiches gehorte als ein
letzter Prophet Johannes der Tdufer mit seiner Evangeliumspredigt. Er
verkiindete die Ndhe der Gottesherrschaft, und um sie anzukiindigen
und herbeizufiihren, forderte er die Horer seiner Predigt nicht nur zur
Umkehrund Busse auf, sondern er taufte auch. Das heisst, dass er durch
ein Zeichen die Ausgiessung des Heiligen Geistes ankiindigte und her-
beifiihrte.

In der Verkiindigung Jesu bedeutet der Begriff Evangelium nichts
anderes, namlich die Ankiindigung, dass das Gottesreich in die aller-
nédchste Ndahe gekommen ist und in kiirzester Zeit anbrechen wird. Um
mit dieser Botschaft moglichst viele seiner Anhidnger und Horer zu
erreichen, sandte Jesus seine Boten aus, d. h. Jiinger, denen er — in der
vorosterlichen Zeit — den Auftrag zur Reich-Gottes-Verkiindigung
erteilte. Als Fortsetzung dieses vordsterlichen Auftrags verstehen her-
nach die Apostel ihr Amt. Sie wissen sich ausgesandt, das Evangelium
zu verkiindigen. In scharfer Zuspitzung sagt der Apostel Paulus: «Denn
Christus hat mich nicht gesandt, zu taufen, sondern das Evangelium zu
predigen.»

Indessen hat der Begriff Evangelium bei den Aposteln eine entschei-
dende Erweiterung erfahren. Denn ihnen, den Aposteln, war der Auf-
erstandene erschienen, und diese Erscheinung hatten sie als Berufung in
ithr Amt gedeutet. Dementsprechend verkiindigten sie die Gottesherr-
schaft nicht mehr als bevorstehend, sondern als eingetreten und wirk-
lich. Damit konnte sich der Begriff Evangelium dahin ausdehnen, dass
er die ganze apostolische Verkiindigung umfasste. So verschob sich der
Schwerpunkt der Botschaft von dem urspriinglich in der Mitte stehen-
den Satz «Das Gottesreich ist herbeigekommen» hin zu dem Satz, der
ihn nun begriindete, «Der Herr ist auferstanden». Das ist ein Schritt auf
dem Weg, auf dem aus dem Evangelium das Evangelium von Jesus
Christus geworden ist. Der Ausgangspunkt fiir den anderen Schritt
besteht darin, dass das Evangelium, wie gerade gesagt, seinem Wesen
nach Erfiillung alttestamentlicher Weissagungen ist. Durch Propheten-
spriiche wusste man von der Auferweckung der Toten, und durch



Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 339

Prophetenspriiche wusste man auch von dem Gottesknecht, der durch
sein Opfer und seinen Tod das Gottesreich ermdglichte. Die ersten
Christen erlebten ihre Geschichte als Geschichte der Erfiillung alttesta-
mentlicher Weissagungen. Ebenso deuteten sie auch die Geschichte
Jesu als die Erfiillung alttestamentlicher Verheissung.

Man musste aber die Weissagung kennen, um die gegenwairtigen
Ereignisse als deren Erfiillung deuten zu kénnen. Es war nicht genug, zu
wissen, dass Jesus gestorben, begraben und auferstanden war; man
musste wissen, dass das alles nach der Schrift geschehen war, um es als
Begriindung des gegenwartigen Heils erkennen zu konnen. Dement-
sprechend erfihrt der Apostel Paulus, nachdem ihm der Auferstandene
erschienen ist, als erstes, dass Christus gestorben ist fiir unsere Siinden
nach der Schrift, und dass er nach der Schrift begraben und am dritten
Tage auferstanden ist.

Die Heilsgeschichte wird dadurch als Heilsgeschichte erkennbar,
dass sie als Erfiillung alttestamentlicher Weissagung geschieht und
gedeutet wird. In prophetischen Kreisen bestand die Uberzeugung, dass
keines der Heilsereignisse eintreten konne, bevor es durch Propheten
verkiindigt sei. Dementsprechend lasen die ersten Christen — wie Mar-
tin Dibelius einmal gesagt hat — die Leidensgeschichte Jesu im Alten
Testament. Sie lasen sie bei Jesaja in den Gottesknechtsliedern, sie
lasen sie in den Leidenspsalmen, und wenn wir die Leidensgeschichte
im Neuen Testament lesen, dann lesen wir auf Schritt und Tritt die
Erfiillung alttestamentlicher Weissagungen.

In dieser Weise wurde das Leben Jesu als Erfiillung alttestament-
licher Verheissungen zum Evangelium. Der Geschichtsbegriff, der dem
zugrunde liegt, ist uns fremd, weil dabei nicht das Ereignis, sondern
seine Deutung den Vorrang hat. Die Ereignisse des Lebens Jesu, die
man nicht als Erfiillung alttestamentlicher Weissagung erkennen konn-
te, waren nicht des Uberlieferns wert. Existenz und Kenntnis einer
zugehorigen alttestamentlichen Weissagung entschied, ob ein Ereignis
aus dem Leben Jesu dem Evangelium zugerechnet wurde. Dementspre-
chend beginnt das Markusevangelium seinen Bericht von der Berufung
Jesu mit dem Auftreten des Tdufers, weil das Auftreten des Taufers als
Anfang des Evangeliums bei Jesaja geweissagt war.

Dieser uns fremde und iiberraschende Geschichtsbegriff war noch
am Anfang des zweiten Jahrhunderts lebendig. Im Jahre 117 war der
syrische Bischof Ignatius von Antiochien als Christ zum Tod verurteilt
worden und wurde nach Rom transportiert, wo er im Tierkampf ster-



340 Heinrich Krafi, Die Evangelien und die Geschichte Jesu

ben sollte. Auf der Reise hatte er Gelegenheit, eine Reihe von Gemein-
den in Kleinasien zu besuchen, ithnen zu predigen, bei ihnen seine
theologischen und kirchenrechtlichen Vorstellungen zu vertreten. Da-
bei kam es zu einer Auseinandersetzung iiber die Frage, ob irgendeine
Einzelheit aus der Geschichte Jesu Bestandteil des Evangeliums sei
oder nicht. Das war in Philadelphia. Die dortigen Christen erkldrten
dem Ignatius: Wenn es nicht im Alten Testament steht, dann glauben
wir auch nicht, dass es im Evangelium steht. Ignatius antwortete: Es
steht geschrieben. Darauf sagten die Philadelphier: Das steht in Frage.
So warfen sie ihm Petitio principii vor.

Ignatius ist der erste uns bekannte Christ, der nun Rangordnung und
Reihenfolge umkehrt und den Vorrang der geschehenen Geschichte
Christi vor der interpretierten — geweissagten und gedeuteten — Ge-
schichte behauptet. Das liegt nicht zuletzt daran, dass flir Ignatius die
Prophetie stark an Bedeutung verloren hat. Er erkldrt daraufhin den
Philadelphiern: Meine alten Urkunden, meine Beweismittel sind Jesus
Christus, sein Kreuz und seine Auferstehung. Gegeniiber der histori-
schen Faktizitdt des Lebens Jesu wird fiir Ignatius unwichtig, ob eine
Einzelheit geweissagt ist oder nicht.

Wir wissen nicht, um welches Ereignis es bei dieser Auseinander-
setzung in Philadelphia gegangen ist. Aber im Johannesevangelium hat
sich die Spur einer derartigen Kontroverse erhalten, deren Gegenstand
so gewichtig ist, dass die Textstelle sich zur Illustration fiir den Bericht
des Ignatius eignet. Joh 19,34 wird berichtet, einer der Kriegsknechte
habe die Seite Jesu mit der Lanze geéffnet und Blut und Wasser sei
daraus geflossen. Die Geschichte findet sich nur im Johannesevange-
lium. Der Evangelist versichert im folgenden Vers mit den stidrksten
Worten, dass das so geschehen sei und dass sein Zeugnis wahr sei — das
hat man anscheinend bestritten. Fiir den Evangelisten — oder Ergéinzer —
ist die Stelle darum wichtig, weil er in Blut und Wasser eine Ankiin-
digung der Sakramente erblickt. Kontrovers war die Sache aber darum,
weil der begriindende alttestamentliche Text unsicher war. Im Johan-
nesevangelium ist als alttestamentliche Begriindung Sacharja (12,10)
angegeben: «Sie werden sehn, in welchen sie gestochen haben.» Diesen
Text hatte jedoch nicht die ganze Uberlieferung. Die Stelle lautet in der
griechischen Bibel: «Sie werden auf mich blicken, anstatt dass sie mich
hohnisch umtanzt haben.» Das hat ebenfalls eine Beziehung zu Jesu
Leidensgeschichte, ist aber nicht als Begriindung der Sakramente zu
gebrauchen.



Heinrich Kraft, Die Evangelien und die Geschichte Jesu 341

Wir sehen auf diese Weise, welche Bedeutung der Schritt des Igna-
tius hatte. In dem Augenblick, in dem man das Gewicht von der Weis-
sagung auf die Erflillung legte und die Weissagung als zweitrangig
gegeniiber der geschehenen Geschichte Christi ansah, erhielt der Begriff
Evangelium den uns geldufigen Sinn. In diesem Augenblick aber hatte
man sich ldngst auf die Auswahl einer begrenzten Anzahl von Ereig-
nissen aus dem Leben Jesu beschrinkt. Dartiber hinaus war nichts
mehr Uberliefert worden, letzten Endes darum, weil die Apostel und
ihre Schiiler, die Presbyter, das Evangelium und nicht die Biographie
Jesu verkiindigen wollten.

Heinrich Kraft, Kiel



	Die Evangelien und die Geschichte Jesu

