Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 5

Artikel: Angezogen und belehrt von Gott : der Johannismus in Schleiermachers
"Reden Uber die Religion" ; Prof. Max Geiger (T 2. XI1.1978) zum
Gedachtnis

Autor: Moretto, Giovanni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878416

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Angezogen und belehrt von Gott

Der Johannismus in Schleiermachers
«Reden tiber die Religion»*

Prof. Max Geiger (1 2.X11.1978) zum Geddchtnis

Der Geist der Reden tiber die Religion ist so 6kumenisch, dass die
historisch-hermeneutischen Grundsitze, die sich Schleiermacher in
dem gesamten Werk zu eigen macht, auf alle natiirlichen Religionen
anwendbar sind, auch auf die «rohen und ungebildeten Religionen
entfernter Volker» (R, 159). In dieser Grundsatzerkldrung liegt eine der
iiberzeugendsten Rechtfertigungen der Religionsphinomenologie, die
aus einer geistigen Einstellung hervorgeht, der keine historische Er-
scheinung, nicht einmal die scheinbar «irrationalste», fremd ist.

Tatsédchlich ist der wesentliche Charakterzug des historischen Den-
kens seit Herder eben die Anerkennung des Rechtes jeder Epoche und
jeder Kultur auf ihre spezifische Existenz oder noch mehr auf ihre
eigene Vollkommenheit. So schreibt Friedrich Schlegel in einem
Aphorismus seiner Philosophie der Philologie: «Herders Liebe fiir die
Alten ist wohl mehr Interesse an Cultur iiberhaupt, sie mag progressiv
oder klassisch oder selbst barbarisch oder auch ganz kindisch seyn.»!
Daher beruft sich die deutsche Historische Schule zu Recht auf Herder,
wenn sie dem Hegelschen Anspruch entgegentritt, die Weltgeschichte
durch die spekulative Philosophie zu beherrschen.? Um jedoch die
Bedeutung der soeben erwidhnten Behauptung Schleiermachers richtig
zu verstehen, muss man ausser Herder Wilhelm von Humboldt zitie-
ren, dessen Versuche iiber die Sprache sowohl in ihrer Intention als
auch in threr Methode den Arbeiten Schleiermachers liber die Religion
entsprechen. Dies beweist sehr eindringlich folgendes Zitat aus Hum-

* Schleiermachers Werke werden zitiert unter folgenden Siglen: R = Uber die Reli-
gion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern, hg. H.-J. Rothert, Phil. Bibl.,
Hamburg 1958; SW = Sammtliche Werke, Berlin 1834-1864; H = Hermeneutik, hg.
H. Kimmerle, Heidelberg 1959 ; Br. = Aus Schleiermachers Leben in Briefen, hg. L. Jonas-
W.Dilthey, Berlin 1858 -1863.

I F.Schlegels «Philosophie der Philologie», mit einer Einleitung herausgegeben von
J.Komer, in: Logos. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie der Cultur, 17 (1928),
54.

2 Vgl. H.-G. Gadamer; Wahrheit und Methode, Tiibingen 21965, 188f.



268 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

boldts Einleitung zum Kawiwerk: «Auch angeblich rohe und ungebil-
dete Sprachen konnen hervorstechende Trefflichkeiten in ihrem Baue
besitzen und besitzen dieselben wirklich, und es wire nicht unmaoglich,
dass sie darin hoher gebildete tibertrafen.»?

In allen historischen Religionen steht demnach hinter dem Buch-
staben ein Geist, und thm muss der Deutende seine Aufmerksamkeit
zuwenden. Aber eben wegen der fiir sie wesentlichen «bewusst datier-
ten» historischen Gebundenheit neigt Schleiermacher dazu, sich in
seinen Reden auf eine besondere Religion zu konzentrieren. Er recht-
fertigt dies mit einer Grundkonstante der Volkerpsychologie. Schleier-
macher sagt nimlich, wenn man sich intensiv mit Religion beschéftigen
wolle, miisse man sich mit derjenigen Form auseinandersetzen, die
diese «unter uns» angenommen habe. Das erklarte Ziel der Reden ist
librigens, «den rechten Punkt» aufzuzeigen, von dem aus man diese
Form betrachten sollte (R, 159). Und der rechte Punkt ist derjenige, der
es erlaubt, den «Geist des Christentums» zu begreifen.

Natiirlich stellt sich hier das Problem der Beziehung zwischen der
fiinften Rede (liber den Geist des Christentums) und den vorangegan-
genen (insbesondere der zweiten). Es scheint uns verniinftig zu sein,
sich der Auffassung anzuschliessen, nach der das gesamte Werk auf die
flinfte Rede ausgerichtet ist. Demnach besteht zwischen den vier ersten
und der fiinften Rede eine Art allesdurchdringende und unausweich-
liche Kausalbeziehung. Schleiermacher habe sich schon von der ersten
Rede an auf den Boden des Christentums gestellt, und zwar nicht so
sehr wegen der — wenn auch vorhandenen — apologetischen Absicht, als
vielmehr des erklérten historischen Charakters wegen, was den Redner
jedoch nicht daran hindert, den Religionsbegriff zu erortern, ohne seine
Verwurzelung in der Geschichte herauszustellen. Der Religionsbegrift
Schleiermachers, der zum Beurteilungskriterium der natiirlichen Reli-
gionen erhoben wird, ist jedoch kein Produkt der unterscheidenden
Vernunft, sondern eher das Ergebnis der bewussten Analyse des Wer-
dens — Geburt, Erstarken, Vergehen und Wiederauferstehen — einer
bestimmten Religion, eben derjenigen, fiir die sich Schleiermacher
interessierte, namlich des Christentums. Deswegen ist fiir uns die Frage
der Beziehung zwischen der zweiten und flinften Rede nicht so sehr eine

3 W. von Humboldt, Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, in: Werke, hg.
A.Flitner-K. Giel, Darmstadt 1972, III. Schriften zur Sprachphilosophie, 398.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 269

Frage nach der abstrakten Bezichung zwischen Philosophie und Theo-
logie, zwischen Theorie und Erfahrung, als die Frage nach dem geisti-
gen Werdegang Schleiermachers, nach dem Entstehen seiner Ideen im
Rahmen einer bestimmten historischen Tradition. Abgesehen von
allen anderen, auch zeitbedingten Bedeutungen, erlaubt das Verstind-
nis des «Geistes des Christentums» denn auch, die Denkkategorien
Schleiermachers in diesem besonderen Augenblick seiner Entwicklung
zu erkennen. Der «Geist des Christentums», wie thn Schleiermacher in
seinen Reden versteht, stellt nicht die Quintessenz eines rein abstra-
hierenden Vorgangs dar — denn die selbstkritische Wachsamkeit 1st zu
gross, als dass sie sich in den Phantasmen des sogenannten rationalen
Christentums verfinge. Er ist vielmehr das komplexe und daher wesent-
liche Endergebnis dessen, was Erwin Quapp sehr scharfsinnig als das
Werden Schleiermachers in Christus und das Werden Christi in
Schleiermacher genannt hat.4 Ausgehend von einer streng pietistischen
Christologie, die er im Augenblick der Krise «sehr schlecht» findet
(Br.1V, 88) und daher ohne Bedauern aufgibt, und nach einer kurzen
Periode der Skepsis und der Ablehnung des Christentums begegnet
Schleiermacher Christus aufs neue in den Horizonten, die ihm die
Kantsche Philosophie erschlossen hat, und zwar im Gewand des mora-
lischen Lehrers, der ihn durch sein Beispiel erleuchtet und eine
menschheitsfordernde Bildung fordert. Bevor jedoch seine Vorstellun-
gen sich auf solche Weise in den Reden klidren, muss Schleiermacher
mit der Wiederentdeckung Christi die jacobisch-spinozistische Erfah-
rung durchleben, dass Christus — dessen Prisenz in der Geschichte zu
durchdenken durch die gleichzeitige Begegnung mit der Geschichtsphi-
losophie Lessings und Herders angeregt wird — zum « Ein und Alles» (&v
naimav) (R, 170) wird, in der Weise, wie Schleiermacher bei den Herrn-
hutern die Welt zu betrachten gelernt hatte.’

Erst unter diesem Aspekt gewinnt die Erklarung Schleiermachers an
Bedeutung, aus seinen Reden ein «Dithyramb auf Christum» zu ma-
chen (Br.I1II, 112), und nur so versteht man seine Befriedigung tiber die
Deutung als eine Art Selbstinterpretation, die ihnen seine Schwester
gibt, «die sich auch in die Apotheose des Heilands und des heiligen
Geistes zu finden wusste» (Br.1V, 88). In Wirklichkeit «konnen nur

4 E.U. Quapp, Christus im Leben Schleiermachers. Vom Hermhuter zum Spinozi-
sten, Gottingen 1972, 5.
5 Ibid., 299 ff.



270 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Vorurteile den Blick dafiir triiben, dass die Christologie das Haupt-
thema Schleiermachers gewesen ist».6

Wenn dies zutrifft, driangt sich jedoch die Frage auf: Nimmt der
Christus der Reden schon die Ziige des johanneischen Christus der
Glaubenslehre, der Predigten und des Lebens Jesu vorweg? Und ist
dieser auch Erbe desjenigen Christus, dem erin Herrnhut, in der Schule
des Grafen von Zinzendorf, oder in den christlichen Schriften Herders,
die einem ethischen und mystischen Spinozismus entstammen, bzw.
im ewigen Evangelium oder im Testamentum Johannis Lessings be-
gegnet ist?7

Die Beantwortung solcher Fragen kann sich nicht in der Zitierung
von Texten des Johannesevangeliums erschopfen. Sehr viel wichtiger
ist es, den Einfluss des «Geistes des vierten Evangeliums» auf die logi-
schen und strukturellen Elemente der Reden zu klaren.

Wenn man sich jedoch vor allem auf wortliche Zitate stiitzen will,
darf man sein Augenmerk nicht so sehr auf einige umstrittene Texte?

6 Ibid., 313.

7 Unter den letzten von seiner Frau aufgenommenen Worten Schleiermachers wur-
den uns auch die folgenden iiberliefert : « Den Kindern hinterlasse ich den Johanneischen
Spruch: liebet euch untereinander» (Br. 11, 512), Worte, die eben zum Wesen des Testa-
mentum Johannis Lessings gehdren.

8 Das sind jedenfalls die vier Texte dieses Werks, die nach dem Bibelstellenverzeich-
nis von F.Hertel (Das theologische Denken Schleiermachers, untersucht an der ersten
Auflage seiner Reden «Uber die Religion», Ziirich 1965, 302-303) auf das Johannes-
evangelium verweisen: 1. R, 73, wo dem Universum die folgenden Worte Christi in den
Mund gelegt werden: «Wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es erhalten,
und wer es erhalten will, der wird es verlieren» (vgl. Joh 12,25: «Wer sein Leben lieb hat,
der wird es verlieren; und wer sein Leben auf dieser Welt hasset, der wird es erhalten zum
ewigen Leben»). Das Logion ist den vier Evangelisten gemeinsam (vgl. Mk 8,35; 1Lk 9,24,
17,33; Mt 10,39; 16,25) und das Zitat Schleiermachers ist der synoptischen Formulie-
rung naher als dem johanneischen Text (vgl. jedenfalls Br. 1V, 374f). 2. R, 132, am
Anfangder fiinften Rede : «Ich will Euch gleichsam zu dem Gott, der Fleisch geworden ist
hinflihren; ich will Euch die Religion zeigen, wie sie sich ihrer Unendlichkeit entdussert
hat, und in oft diirftiger Gestalt unter den Menschen erschienen ist» (In der 3. Auflage
wurde der erste Teil des Satzes weggelassen). Hier liegt offenbar eine fast wortliche
Anspielung auf Joh 1,14 vor: «Und das Wort ward Fleisch.» Der Kontext von R, 132 ist
denn auch inkarnatorisch: in ihm tritt die Religion — als Intelligibilitits- und Erkennt-
nisbedingung des Menschen verstanden — an Stelle des Logos in der Kenosis (die Ent-
dusserung, von der Schleiermacher spricht, erinnert mehr an die exinanitio von Phil
2,5-8 als an die yéveoig des johanneischen Prologs). Trotzdem scheint es uns vor allem
wichtig, dass der Schleiermachersche Text in seiner Fortsetzung («in den Religionen sollt
Ihr die Religion entdecken, in dem was irdisch und verunreinigt vor Euch steht die



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Goit 271

richten als aufjenen besonders wichtigen Abschnitt des Johannesevan-
geliums, selbst wenn verschiedene Ausleger in ihm ein direktes Zitat
des Propheten Jeremia 31,34 sehen («In den Tagen dieses neuen Bun-
des brauchen sie sich nicht mehr gegenseitig, einer den anderen, zu
belehren: <Erkennet den Herrn», weil alle mich kennen, vom Kleinsten
bis zum Grossten!»). Der Paralleltext bei Schleiermacher heisst:
«Modchte die Zeit kommen, die eine alte Weissagung so beschreibt, dass
keiner bediirfen wird, dass man ihn lehre, weil alle von Gott gelehrt
sind!» (R, 7). Aber dies ist nur eine Wiedergabe des Johanneswortes
(6,45): «Bei den Propheten steht geschrieben: Sie werden alle von Gott
belehrt werden.»®

einzelnen Ziige derselben himmlischen Schonheit aufsuchen, deren Gestalt ich nachzu-
bilden versucht habe») eben auf den zweiten Teil des johanneischen Verses anspielt, der
besagt, dass «wir seine Herrlichkeit geschaut haben» im Fleisch, mit dem der Logos in die
Zeit gekommen ist. Wenn Schleiermacher dann spéter sagen wird, dass Joh 1,14 das Herz
der ganzen Theologie bilde, wird er sich genau auf den zweiten Teil des Verses beziehen
(Br. 1V, 335: «Das Wort Joh 1,14 : Wir sahen seine Herrlichkeit usw. ist der Keim alles
Dogmay; vgl. auch SW, 1/2, 611). Fiir ihn: «Die Gesammtdarstellung Christi weckte erst
den fiir seine verbreitende Thétigkeit erforderlichen Glauben, dass in ihm die Herrlich-
keit Gottes erschienen ist» (SW, I/12, 415). 3. R, 160: «Als die Jiinger einmal Christum
fragten: Wer hat gestindigt, diese oder ihre Viiter, und er ihnen antwortete : meint Ihr, dass
diese mehr gesiindigt haben als Andere.» Die Anspielung gilt nach Hertel Joh 9,2f., dem
Wunder der Heilung eines Blindgeborenen, besser aber Lk 12,2. 4. R, 161: «Der Glaube
an den Messias war ihre (der jiidischen Religion) letzte mit grosser Anstrengung erzeugte
Frucht», wiirde nach Hertel auf Joh 4,21 anspielen: «Ihr (der Frau von Samaria) sagt
Jesus: «Glaube mir, es kommt die Zeit, dass ihr weder auf diesem Berge noch zu Jerusalem
den Vater anbeten werdets.» Es ist offenkundig, wie willkiirlich diese Anlehnung ist.
Vermutlich meinte Hertel, einen Parallelismus zwischen jener Stelle der Reden und Joh
4,25 herstellen zu kénnen, wo jedoch nur von dem Messias gesprochen wird. Auch in
diesem Falle aber wiirde der Parallelismus sich als hochst briichig erweisen, denn dem
johanneischen Text konnte man Texte der Synoptiker vorziehen. Jedenfalls ergreifen wir
die Gelegenheit, zu betonen, dass Joh 4,23 (die Anbetung im Geist und in der Wahrheit),
einer der wenigen fiir die Philosophie Hegels grundlegenden neutestamentlichen Texte,
bekanntlich keine Relevanz innerhalb des Schriftums Schleiermachers hat ; vgl. SW, 11/8,
263-278. Die Begriffe «Geist» und «Wahrheit» selbst haben iibrigens bei Schleier-
macher keine besondere Resonanz. Gemadss der ethischen Inspiration des ganzen Den-
kens Schleiermachers iiberwiegt der zweite Begriff des Paars Wahrheit-Liebe von Eph
4,15: aAnlevovteg &v aydn, einem der neutestamentlichen Lieblingszitate Schleier-
machers (vgl. Br. IV, 360; SW, I1/8, 265; 1/12, 141). Auch dieses Zitat erweckt aber den
Eindruck, dass Schleiermacher es bewusst im Lichte seiner johanneischen Theologie
gelesen hat (vgl. W. Trillhaas, Schleiermachers Predigt, Berlin 21975, 189).

9 Den geistesgeschichtlichen Kontext, in dem Schleiermachers Wiederaufhahme
dieses johanneischen Themas steht, erhellt, was Pietro Piovani aufder Basis eines Luther-



272 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Es besteht also kein Zweifel daran, dass Schleiermacher sich hier auf
Johannes stiitzt.'® Warum er dies tut, wird jedoch nur klar, wenn man
sich den Inhalt dieser alten Prophezeiung vor Augen fiihrt, denn sie ist
sowohl fiir Johannes als auch fiir Schleiermacher ein zentraler Punkt
ihres religiosen Denkens, insbesondere ihrer aktualisierten und imma-
nenten Eschatologie.!!

Die direkte Belehrung durch Gott ist ndmlich eines der Haupt-
themen der Abschiedsreden (Joh 13-16), die zusammen mit dem
hohenpriesterlichen Gebet (Joh 17) sowohl fiir Zinzendorf als auch fiir
Schleiermacher das Zentrum des Johannesevangeliums ausmachen.
Man braucht nurJoh 16,25-27 zu zitieren, wo Jesus sagt, dass «in jenen
Tagen» seine Vermittlung nicht mehr notwendig sei, da Gott selbst sich
direkt an die Jiinger wenden und sie lieben werde.

Dieser letztgenannte Johannestext hat seine Entsprechung in R, 171,
wo auch paulinische Elemente in die Formulierung einfliessen (z.B.
[Kor 15,28: iva ﬁ 0 Ueoc 1a mavta &v mdow): «Es wird eine Zeit
kommen, spricht es [das Christentum], wo von keinem Mittler mehr die
Rede sein wird, sondern der Vater Alles in Allem ist.» Diese Anspie-
lungen, weniger auf das Wort als auf den Geist des Johannesevangeli-
ums, dienen Schleiermacher dazu, auf das herbeigesehnte Ende der

zitats («Jedermann wird sich selber Rabbi sein»; vgl. Febure, Lutero, Florenz 1949, 242)
iiber den modernen Pluralismus sehr iiberzeugend geschrieben hat (Giusnaturalismo ed
etica moderna, Bari 1961, 108 -109; in seinen Schriften [z. B. Filosofia e storia delle idee,
Bari 1965, 63 ; Conoscenza storica e coscienza morale, Neapel 21972, 162 f.] zeigt Piovani
immer wieder eine grosse Achtung vor der Philosophie Schleiermachers, die er im Lichte
eines ethischen Historismus aufwertet).

19 Im zweiten Sendschreiben an Liicke von 1829 wird in der Tat jene Prophezeiung
direkt Christus in den Mund gelegt: «Kurz die spekulative Theologie bedroht uns mit
einem den Ausserungen Christi, welcher will, sie sollen alle von Gott gelehrt sein, gar
nicht gemissen Gegensatz esoterischer und exoterischer Lehre» (SW, 1/2, 617), Auch
Erwin U. Quapp ist der Meinung, dass das Zitat Schleiermachers sich direkt aufJer 31,33
bezieht (A.4, 181 A.107).

' In den kirchengeschichtlichen Vorlesungen behauptet Schleiermacher mindestens
zweimal, dass das Ziel des Christentums darin besteht, dass jeder Einzelne direkt von Gott
belehrt werde (SW, 1/11, 25.635). Der gleiche Begriff wird in den Vorlesungen iiber die
praktische Theologie wiederholt: «Dass diese innere Ungleichheit in Beziehung auf die
innere Kraft des Christentums aufhoren solle, liegt schon in dem Ausspruche Christi auf
das deutlichste, wenn er das Wesen des neuen Testaments darin setzt, «dass alle von Gott
gelehret seien und keiner vom andern gelehrt zu werden brauche> (Ev. Joh 16,13. 1 Joh
2,27)» (SW, I/13, 14). Fiir einen ausfiihrlichen homiletischen Kommentar Schleier-
machers zu Joh 6 (einem Text, den er als einen der schonsten innerhalb des ganzen
Evangeliums betrachtet, vgl. Br. IV, 642) vgl. SW, II/8, 443—-454.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 273

Geschichte zu verweisen. Die Zeit, in der alle unmittelbar religiose
Eingebung erfahren, also «authentische Menschen» sind, ist die Zeit
des Lessingschen ewigen Evangeliums, in dem Friedrich Schlegel das
Evangelium der Vollendung sieht (Br. 111,104). Hier ist zu zitieren, was
die Reden liber 1. die Ekklesiologie (Aufrufzur Kirche), 2. die urspriing-
liche Eingebung und 3. iiber den Grundton des Christentums sagen.

1. Der Aufruf zur Kirche, mit dem die vierte Rede endet, steht ganz
in dem Lichte, das vom «letzten Tage» ausgeht, «der gliicklichen Zeit
wenn Jeder seinen Sinn frei tiben und brauchen kann, wird beim ersten
Erwachen der hoheren Krifte, in der heiligen Jugend unter der Pflege
viterlicher Weisheit Jeder der Religion teilhaftig, der ihrer fahig ist»
(R,128). Schleiermacher bekriftigt, dass eine Bildung, die gegeniiber
dem Gesprich und der religiosen Geselligkeit offen ist, zum Kommen
dieses Tages beitrdgt. Daher der Aufruf Schleiermachers zur Kirche:
«Lasst Euch noch einmal hinfiihren zu der erhabenen Gemeinschaft
wahrhaft religioser Gemiiter, die zwar jetzt zerstreut und fast unsicht-
bar ist, deren Geist aber doch iiberall waltet, wo auch nur Wenige im
Namen der Gottheit versammelt sind» (R, 129, s. auch den Paralleltext
in R,173).12 Obwohl dieser Text sich an Mt 18,19-20 anlehnt, ladsst sich
der Geist des Johannes in ihm nicht verleugnen. In der Tat ist die
Betonung des Zustandes der Zerstreuung, in der sich die Gesellschaft
der religiosen Geister befindet, ebenso wie die prophetische Verheis-
sung einer wunderbaren Zusammenfiihrung nicht nur fiir Schleier-
macher, sondern auch fiir das Johannesevangelium charakteri-
stisch.!3

12 Erhellend ist, was Franz Rosenzweig Ende Februar 1916 dazu an seinen Freund
Rudolf Ehrenberg schrieb: «3. das Wichtigste — nicht Neue —: die Selbstanschauung der
Freimaurerei als der «dritten> (johanneischen) Kirche, und andersherum: das Kirchen-
werden der idealistischen Bewegung — Kirchenwerden, wihrend sie bisher von den Kir-
chen mehr als Gegenstand, nach dem Schema «Kirche und Welty, aufgefasst worden ist;
dies letzte ist so wichtig, weil es nicht ohne ein sachliches Recht geschieht, denn die
idealistische Bewegung ist sowohl Ausgang der Philosophie (also des Heidentums) als
auch Anfang der johanneischen Epoche (gewissermassen ihre Patristik)» (Der Mensch
und sein Werk, Gesammelte Schriften, I. Briefe und Tagebiicher, Haag 1979, 185; vgl.
auch 183, 224, 249, 253, 289f., 303, 410, 485, 510, 554). Dazu vgl. W. A. Schulze, Das
Johannesevangelium im deutschen Idealismus, ZPhgF 18 (1964) 85—-118 ; H. Timm, Geist
der Liebe. Die Ursprungsgeschichte der religiosen Anthropotheologie (Johannismus),
Giitersloh 1978; id., Die heilige Revolution, Frankfurt a. M. 1979.

13 Wie die biblischen Begriffe «Zerstreuung» und «Versammlung» im deutschspra-
chigen Raum von einer pietistischen Bedeutung geprégt sind, kann man aus dem Ver-
gleich des von A.Lange gesammelten Materials (Der Wortschatz des deutschen Pietis-



274 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Fiir Schleiermacher geniigt der Hinweis auf R, 8. Dort sagt er, dass
diejenigen, zwischen denen ein religioses Gespriach notig ist, «vonein-
ander entfernt... in der Menschheit verteilt (sind).» Aber die Zeit wird
kommen, wo diejenigen, die augenblicklich gezwungen sind, im Vorhof
zu bleiben, in den Tempel eintreten und die innigste und friedlichste
Vereinigung erleben diirfen (s. R, 163).

Die Wechselbeziehung zwischen Zerstreuung und Zusammenfiih-
rung ist in der Ekklesiologie und Christologie des Johannesevangeliums
ein zu beherrschendes Thema, als dass wir es hier, und sei es auch nur
summarisch, behandeln kénnten. Wir erinnern nur daran, dass das
Wirken Christi als eine Art Anziehung verstanden wird («Einmal von
der Erde erhoht, werde ich alle an mich ziehen»; Joh 12,32), die dem
Wirken Gottes entspricht («Niemand kann zu mir kommen, wenn der
Vater, der mich gesandt hat, ihn nicht zieht»; Joh 6,44). Der letztge-
nannte Johannestext ist das erste Bibelzitat in den Schriften Schleier-
machers (vgl. Br. I,32). Darin und auch im folgenden sind alle frommen
Konnotationen des Verbs «ziechen» enthalten.!* Hier ist jedoch vor

mus, Tilibingen 21968, bes. 150ff. 110f. 468) ableiten. Vgl. auch E. Lerch, Zerstreutheit.
Zur Geschichte des Begriffs, in «Archiv fiir die gesamte Psychologie» 111 (1943).

14 Dazu vgl. G. Moretto, Etica e storia in Schleiermacher, Neapel 1979, 1. Kap. iiber
die pietistische Auffassung der Geschichte. Vgl. auch SW 11/8, 440f. Zur Dialektik von
Zerstreuungund Sammlung durch die Anziehungim 4. Evangelium sollte man vorallem
Joh 11,52 im Auge haben, «wonach Jesus fiir das Volk sterben sollte, und nicht nur fiir das
Volk, sondern auch, damit er die zerstreuten Kinder Gottes zur Einheit sammle». Damit
kann auch das zusammenfassende Urteil J. Wendlands besser verstanden werden:
«Schleiermacher ist nicht paulinischer, sondern johanneischer Theologe. Nicht der Tod
Jesu ist thm die Hauptsache, sondern das Leben Jesu und die von diesem ausgehende
anzichende und gewinnende Kraft. So schildert er stets die geistige Kraft Jesu nach
Analogie der Anziehungskraft, die Jesus nach Joh. 1,35ff., 4,1ff. und an vielen Stellen
dieses Evangeliums auf seine Jiinger ausiibt» (Die religise Entwicklung Schleier-
machers, Tiibingen 1915, 181). — Die Relevanz, die der johanneische Anziehungsbegriff
auch bei Augustinus gefunden hat (dartiber vgl. besonders W. Wieland, Offenbarung bei
Augustinus, Mainz 1978, 249fl), sollte die Aufmerksamkeit der Schleier-
macher-Forschung auf die Priasenz augustinischer Thematiken bei Schleiermacher len-
ken. Allgemein kann man feststellen, dass Augustinus nicht nur der meist zitierte Autor
in der Glaubenslehre ist, sondern auch einen wichtigen Platz in der Schleiermacherschen
Philosophiegeschichte einnimmt, wohingegen z. B. Hegel ihn in seinen Vorlesungen iiber
die Philosophiegeschichte nicht einmal nennt. Dass sich die Maurinische Ausgabe der
Werke Augustinus (Amsterdam 1700-1702) in der Bibliothek Schleiermachers (vgl.
Tabulae librorum e bibliotheca defuncti Schleiermacher. .., Berlin 1835, 2 Nr. 60-65)
befand, ldsst einen zumindest ratlos vor den Kritikern stehen, die Schleiermacher eine
direkte Kenntnis der Schriften des afrikanischen Bischofs absprechen (vgl. neuerdings



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 275

allem auf die Parallelitat zwischen dem Titel, mit dem Johannes Jesus
belegt — Gesandter Gottes (ein Ausdruck, der etwa 50mal vorkommt) —,
und demjenigen, den Schleiermacher den Helden der Religion gibt, zu
verweisen. Auch diese werden nidmlich als «Gesandte der Gottheit»
bezeichnet (vgl. R, 5.162). Auch sie haben eine «anziehende Kraft, die
sich der umgebenden Dinge titig beméchtigt», und einen «geistigen
Durchdringungstrieb der nach dem Unendlichen strebt, und in Alles
Geist und Leben hineintragt» (R, 6; vgl. dazu Joh 4,14 : Das Wasser, das
Christus spendet, wird im Glaubigen ein Quell, der fortstromt ins ewige
Leben; vgl. ausserdem Joh 16,13: Der von Christus gespendete Geist
wird in alle Wahrheit einfiihren!s). Der Geist, der in diesen Helden
wohnt, ist kein statischer Besitz; er atmet und versucht sich auszubrei-
ten und seine Freiheit zu behalten (R, 15; vgl. auch Joh 3,8: «Der Wind
weht, wo er will; du horst seine Stimme, aber du weisst nicht, woher er
kommt und wohin er fahrt. So ist es mit jedem, der aus dem Geiste
geboren ist»).

2. «Herrlicher, erhabener, der erwachsenen Menschheit wiirdiger,
tiefer eindringend in den Geist der systematischen Religion, weiter sich
verbreitend liber das ganze Universum ist die urspriingliche Anschau-
ung des Christentums» (R, 161). Aber welches Christentums? Des pau-
linischen, des petrinischen usw. oder des johanneischen ? Im vorherge-
henden Abschnitt haben wir gezeigt, dass die Eschatologie Schleier-
machers wie die des Johannes ohne Zweifel zu einer Situation hin
tendiert, in der die Notwendigkeit der Vermittlung iberwunden wird.
Und doch charakterisieren sowohl Schleiermacher als auch Johannes

R.Osculati, Schleiermacher. L’uomo, il pensatore, il cristiano, Brescia 1980, 376). Vgl.
jedenfalls zur «Theologia cordis» bei Augustinus und Schleiermacher, W. Schultz,
Schleiermacher und der Protestantismus, Hamburg 1957, 99-127.

15 Dieser johanneische Text, der auch eines der biblischen Lieblingszitate Hegels ist,
kommt in der Glaubenslehre nicht vor. Auf ihn wird hingegen in R, 169 angespielt:
Christus «hat immer auf die Wahrheit gewiesen, die nach ihm kommen wiirde». Die
3. Auflage lautet: «er hat immer auf die lebendige Wahrheit gewiesen, die nach ihm
kommen wiirde wenngleich nur von dem seinigen nehmend» (SW, I/1, 433) — wo der
Zusatz nichts anderes ist als die wortliche Wiederaufnahme des johanneischen Textes:
«Wenn er aber kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch in alle Wahrheit einfiihren.
Nicht aus sich wird er reden, sondern was er hort, wird er reden und euch das Kommende
kundtun. Er wird mich verherrlichen, denn er wird von dem Meinen nehmen und euch
kundtun» (Joh 16,13-14). — Zur Pneumatologie Schleiermachers, die eines der letzten von
Karl Barth an die Schleiermacher-Forschung gerichteten desiderata ist (vgl. das Nach-
wort zur Schleiermacher-Auswahl, hg. H. Bolli, Miinchen 1968, 311), siche W. Brandt,
Der Heilige Geist und die Kirche bei Schleiermacher, Ziirich 1968.



276 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

das Christentum als die Religion, die mehr als jede andere bei der
Notwendigkeit des Vermittlers verweilt. Aber um die Notwendigkeit
eines Vermittlers zu begriinden, muss man eine dualistische Ansicht
der Wirklichkeit haben. In der Tat, obwohl es die streng kosmologische
und ontologische Sicht nicht teilt, die die Gnostiker Gott der Welt
gegeniiberstellen lassen, bleibt das vierte Evangelium doch innerhalb
einer dualistischen Auffassung: auf der einen Seite die von Finsternis-
sen, Liige, Tod verschlungene Welt, auf der anderen Gott und sein
Gesandter, die der Welt Licht, Wahrheit, Leben bringen. In diesem
Evangelium ist der kosmologische Dualismus ein moralischer gewor-
den: denn die Welt geht nicht aus einem Gott entgegengestellten Prin-
zip hervor, sondern sie ist urspriinglich ein gutes Geschopfund hat sich
Gott nur durch eine freiwillige Entfernung entgegengestellt — eine Auf-
lehnung, in der der Mensch seine Kreatiirlichkeit ablehnt, Herr seiner
selbst sein und ganz allein jenes Licht, jene Wahrheit, jenes Leben
erreichen will, wonach zu verlangen ihm der Schopfer eingegeben hat.
Aber so von seinem Prinzip getrennt, kann er diese Giliter nicht finden;
wenn er nur mit sich selbst rechnet, gerdt er in das Nichts. Deshalb
kommt der Gesandte Gottes, um ihm das wahre Licht, die wahre
Wahrheit, das wahre Leben zu bringen, damit der Mensch so wenig
gegen Gott zu handeln genstigt ist, dass er dieses Angebot annehmen,
auf seine falsche Sicherheit verzichten und in der vollkommenen
Abhiéngigkeit von Gott jene verschiedenen Giiter, die er verloren hat,
wiederfinden kann.

Wenn wir nun die Weltanschauung, die Schleiermacher dem Chri-
stentum zuschreibt, analysieren, so springt die strenge Verwandtschaft
mit jener johanneischen ins Auge, die wir, auf der Linie Bultmanns,
eben dargestellt haben. Bekanntlich sieht Bultmann in der Welt der
Gnosis, vor allem in der des Mand&dismus, den Ursprung des vierten
Evangeliums. So interpretierte man auch das Denken Schleiermachers
im Lichte des Gnostizismus. Wir konnen sogar sagen, dass die Anleh-
nung Schleiermaches an die gnostische Tradition — die von Ferdinand
Chr. Baur!'é, dem Begriinder der Tiibinger historischen Schule, schon

16 So schon in der Tiibinger Dissertation von 1827 Primae rationalismi et suprana-
turalismi historiae capita potiora, Pars I, De gnosticorum Christianismo ideali; Pars II,
Comparatur gnosticismus cum Schleiermacherianae theologiae indole, in «Tiibinger
Zeitschrift» 1828, 220-264. Der Text ist wieder zuginglich in: Die christliche Gnosis
oder die christliche Religionsphilosophie in ihrer geschichtlichen Entwicklung, Tiibin-
gen 1835 (Reprogr. Nachdr. Darmstadt 1967). Fiir Baur ist der Gnostizismus Schleier-



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 277

1829, also als Schleiermacher noch lebte und in der Lage war, Stellung
zunehmen!’, versucht wurde —den ersten Versuch der Kritik darstellt,
eine Gesamtinterpretation des Schleiermacherschen Werks zu ge-
ben.

Obwohl er auf die Verbindungen zur ganzen deutschen Philosophie
des 18. und 19. Jahrhunderts eingeht, ist die Darstellung Baurs schliess-
lich doch zu allgemein. In Wirklichkeit bringt er keinen Text Schleier-
machers vor, der unwiderlegbar dessen gnostische Inspiration bezeugen
wiirde.'® Und doch scheint es uns, dass die Reden ihm ein reiches
Material hitten bieten konnen, um seine These zu belegen. Um aber zu
solchem Schluss zu kommen, miisste man natiirlich ausser dem jugend-
lichen Interesse Schleiermachers an der Gnosis'? das Entstehen seines
Bildes vom Christentum auf dem Hintergrund des vom vierten Evan-
gelium dargebotenen im Auge behalten. Dementsprechend beschreibt
Schleiermacher die urspriingliche Weltanschauung jener Religion:

«Sie 1st keine andere, als die des allgemeinen Entgegenstrebens alles Endlichen gegen
die Einheit des Ganzen, und der Art wie die Gottheit dieses Entgegenstreben behandelt,
wie sie die Feindschaft gegen sich vermittelt, und der grosser werdenden Entfernung
Grenzen setzt durch einzelne Punkte iiber das Ganze ausgestreut, welche zugleich End-
liches und Unendliches, zugleich Menschliches und Gottliches sind. Das Verderben und
die Erlosung, die Feindschaft und die Vermittlung, das sind die beiden unzertrennlich
miteinander verbundenen Seiten dieser Anschauung, und durch sie wird die Gestalt alles
religiosen Stoffs im Christentum und seine ganze Form bestimmt. Die physische Welt ist
abgewichen von ihrer Vollkommenheit und unverginglichen Schonheit mit immer ver-
stirkten Schritten; aber alles Ubel, selbst das, dass das Endliche vergehen muss ehe es den
Kreis seines Daseins vollstindig durchlaufen hat ist eine Folge des Willens, des selbst-
stichtigen Strebens der individuellen Natur, die sich tiberall losreisst aus dem Zusam-
menhange mit dem Ganzen um etwas zu sein flir sich; auch der Tod ist gegkommen um der
Siinde willen. Die moralische Welt ist vom Schlechten zum Schlimmeren fortschreitend,

machers, ausser in seinem Antinomismus, in dem Unterschied fassbar, den er sowohl in
der Christologie als in der Soteriologie zwischen Urbildlichem und Geschichtlichem
herausgearbeitet hat.

17 Zur Kritik Baurs nahm Schleiermacher Stellung in den zwei Briefen an Liicke von
1829 iiber die Glaubenslehre (vgl. SW, 1/2, 575-653, bes. 581ff. 627-629). Dazu vgl.
Baur, Die christliche Gnosis (A. 16), IX.

18 Offenbar stellt sich hier das Problem, eine hinreichende Zustimmung zum Begriff
«Gnostizismus» zu erreichen. Zur Schleichermacherschen Auffassung dieser histori-
schen Bewegung vgl. die kirchengeschichtlichen Vorlesungen in SW, I/11, 105-128.

19 Vgl. W. Dilthey, Leben Schleiermachers, hg. M. Redeker, Gottingen—Berlin 31970,
I/1, 223. Uber das Vorhaben Schleiermachers, sich dem Studium der Gnostiker, der
Sozinianer und J. Bohmes zu widmen, berichtet Friedrich Schlegel (vgl. Br. III, 192f.
322).



278 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

unfahig etwas hervorzubringen worin der Geist des Universums wirklich lebte, verfinstert
der Verstand und abgewichen von der Wahrheit, verderbt das Herz und ermangelnd jedes
Ruhmes vor Gott, verloscht das Ebenbild des Unendlichen in jedem Teile der endlichen
Natur» (R, 161f).20

Bei der Lektiire dieses hochst dichten Textes ist es unvermeidbar,
das wachzurufen, was Schleiermacher friiher iiber die prometheische
UPpic sagte, die «feigherzig stahl, was (sie) in ruhiger Sicherheit hitte
fordern und erwarten konnen» (R, 30). In die Front, die damals die
pietas Spinozas dem Prometheus entgegenstellte, wird nun auch der
johanneische Christus eingereiht. Dies hatte aber bekanntlich schon
Herder getan.

Bevor Schleiermacher aber dazu kommt, das individuelle Erlebnis
des johanneischen Christus zu schildern, verweilt er bei dem, was man
als die «Vorgeschichte der Menschwerdung» bezeichnen kann, welche
er im iibrigen nach dem Schema des Prologs des vierten Evangeliums
darstellt. Es lohnt sich, diese Darstellung hier wiederzugeben, weil sie
den tiefen Grund aufzeigen kann, der Schleiermacher dazu dringt,
wenn schon nicht die Absolutheit des Christentums, so doch seine
Vorliebe fiir es zu erklidren: «Dieses, dass das Christentum in seiner
eigentlichsten Grundanschauung am meisten und liebsten das Univer-
sum in der Religion und ihrer Geschichte anschaut, dass es die Religion
selbst als Stoff fiir die Religion verarbeitet, und so gleichsam eine
hohere Potenz derselben ist, das macht das unterscheidenste seines
Charakters, das bestimmt seine ganze Form» (R, 163). Das Wesen des
Christentums ist also von Schleiermacher in der sakramentalen Bedeu-
tung gesehen, die es der Geschichte gibt, und nicht nur der Geschichte
der «Zeichen und Wunder» (R, 162), sondern auch jener des Feuers und
Schwertes (R, 165), da fiir das Christentum nichts irreligioser ist als die
Unterbrechung dessen, was «ein Kontinuum sein soll im Menschen»
(ibid.).

Die Vorgeschichte des Christentums indessen, d.h. die ganze Ge-
schichte der Menschheit, wird von Schleiermacher vom religiosen
Standpunkt aus — und damit als beherrscht von einem «Vorsehungs-
zeichen» (R, 162, der einzige Text, in dem man diesen Begriff findet) —
als ein ungeheueres Drama verstanden, in dem das Endliche das

20 Dazu vgl. H. Bleek, Die Grundlagen der Christologie Schleiermachers. Die Ent-
wicklung der Anschauungsweise Schleiermachers bis zur Glaubenslehre mit besonderer
Riicksicht auf seine Christologie, Freiburg i. Br.—Leipzig-Tiibingen 1898, 89.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 279

Unendliche trifft. Scharfsinnig bemerkt er, gleichsam in einer Art Vor-
wegnahme der Barthschen Religionsauffassung: «Auch indem es das
Universum anschauen will strebt das Endliche ihm entgegen, sucht
immer ohne zu finden und verliert was es gefunden hat» (ibid.). Und das
zeigt uns, in welcher Tiefe sich jenes Drama flir Schleiermacher ent-
faltet. Nicht zuféllig begegnet uns bei Johannes dieselbe Wirklichkeit,
die sich in einem Streit zwichen Licht und Finsternis konkretisiert
(1,4f.; 3,19f.; 8,121f.; 11,9f). Vielleicht aber steht Schleiermacher hier
auch unter dem Einfluss der Bedeutung, die er der Gestalt des Prome-
theus gegeben hatte (vgl. R, 30.44f.): der Wille zur Religion selbst, von
den Unternehmungen der Metaphysik und Moral geweiht, ist eine
Auflehnung gegen das Unendliche, das frei das darbietet, wonach das
Endliche sucht, nur dass eine solche Suche von der «Besonnenen und
demiitigen Missigung» (R, 10) inspiriert 1st.

Die Verwandtschaft der Schleiermacherschen Auffassung dieses
Streits mit der johanneischen zeigt sich vor allem darin, dass fiir beide
am Ursprung der Geschichte des Unendlichen mit dem Endlichen «das
grosse, immer fortgehende Erlésungswerk der ewigen Liebe» (R, 58)
steht, die in jeder Zeit «sendet. .. hie und da Einige. .. und setzt sie ein zu
Dolmetschern ihres Willens und ihrer Werke, und zu Mittlern desje-
nigen, was sonst ewig geschieden geblieben wire» (R, 5): oltwg yap
Nyannoev 0 Ve0g TOV XOCUOV, OGTE TOV LIOV AVTOV TOV LLOVOYEVH
g¢dmxev (Joh 3,16). Insbesondere betonen beide nachdriicklich ein
Immer-starker-Werden in der Offenbarung des Unendlichen. Fiir den
Prolog des vierten Evangeliums hat die Offenbarung des Logos drei
Etappen bertihrt: 1. die Schépfung, in der das Licht des schépferischen
Wortes glidnzt (Joh 1,3-5a) — aber «die Finsternis hat es nicht verstan-
den» (1,5b); 2. die Geschichte des erwidhlten Volkes («die Seineny,
«sein Haus») in den Propheten (1,11a) — aber «die Seinen haben ihn
nicht aufgenommen» (1,11b); 3. die Menschwerdung, in der wir «seine
Herrlichkeit geschaut haben» (1,14).

Nun folgt Schleiermacher gewiss nicht dem Prolog in seinen drei
Etappen. Jedoch wird auch in seinem Text die Beharrlichkeit des
Goéttlichen in der Selbstoffenbarung betont, obwohl fiir das Endliche
jede Offenbarung vergeblich wird: «Alles wird verschlungen von irdi-
schem Sinn, alles fortgerissen von dem inwohnenden irreligiésen Prin-
zip, und immer neue Veranstaltungen trifft die Gottheit, immer herr-
lichere Offenbarungen gehn durch ihre Kraft allein aus dem Schosse der
alten hervor, immer erhabenere Mittler stellt sie auf zwischen sich und



280 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Goltt

den Menschen, immer inniger vereinigt sie in jedem spéateren Gesand-
ten die Gottheit mit der Menschheit, damit durch sie und von ihnen die
Menschen lernen mogen das ewige Wesen erkennen» (R, 163). Denn
Gott, so lesen wir in dem Prolog des vierten Evangeliums, hat nie
jemand gesehen; nur der Mittler, der aus Gott und aus keinem Fleisch-
und Menschenwollen Geborene hat ihn uns geoffenbart (Joh
1,13.18).

Nichtsdestoweniger ist nicht allein die christliche Vorgeschichte von
dem Charakter des moAenoc geprigt. Mit der Ankunft Christi verscharft
sich dieser: «Es (das Christentum) ist durch und durch polemisch»
(R, 63), indem es jede Verderbnis entlarvt, das irreligiose Prinzip zer-
stort (ibid.; vgl. Joh 16, 11), «in die innersten Geheimnisse des verderb-
ten Herzens dringt es ein [vgl. Joh 2,24-25] und erleuchtet mit der
heiligen Fackel eigner Erfahrung jedes Ubel das im Finstern schleicht
[vgl. Joh 3,19-21]. So zerstorte es — und dies war fast seine erste Bewe-
gung — die letzte Erwartung seiner nidchsten Briider und Zeitgenossen,
und nannte es irreligios und gottlos eine andere Wiederherstellung zu
wiinschen oder zu erwarten als die zur besseren Religion, zur héheren
Ansicht der Dinge, und zum ewigen Leben in Gott» (R, 163).2' Und das,
weil auch fiir Schleiermacher ebenso wie fiir Johannes (4,23f.) die
wahre Eschatologie die der Anbetung im Geist und in der Wahrheit ist:
«Wer nicht in dem Ewigen lebt, webt und ist, dem ist er vollig unbe-
kannt» (R,163f.).

Der Hauptgegenstand der «Polemik» des Christentums besteht aber
in der Entfernung der Welt von dem Unendlichen, «die Entfernung
vom Universum, die einen Mittler bedarf». Alle die Gedanken des
Christentums «gingen nur darauf» (R, 164).

21 Wolfgang Trillhaas (A.8, 189) behauptet ausdriicklich, dass das johanneische
Kennzeichen der Abwesenheit einer das Ende der Geschichte vorraussetzenden Escha-
tologie bei Schleiermacher fehle. Auch J. Wendland (A.14, 210-226: VII. Kap. Das
diesseitige und das jenseitige Leben) ist da gleicher Meinung: «In Schleiermachers
Frommigkeit fehlt vollig die Stimmung der Sehnsucht nach Befreiung von der Knecht-
schaft der Vergidnglichkeit zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes im zukiinftigen
Leben... Es fehlt die Empfindung, dass wir nur Giste und Fremdlinge in der irdischen
Welt sind, die ihre Heimat in der kiinftigen Welt haben. Denn diese irdische Welt ist fiir
Schleiermacher die wahre Offenbarung des gottlichen Seins und Lebens... Der Christ
darfglauben, dass alles, was er jetzt schon an ewigem Gut besitzt, unverlierbar sein eigen
bleibt. Schleiermacher ist auch in diesem Punkt johanneischer Theologe. Er betont das
gegenwdrtige ewige Leben wie das Johannesevangelium» (215f.). Darum greift Schlei-

ermacher auch, wenn er iiber den Tod predigt, so gerne zu den ihm geistesverwandten
Johannes-Texten (ibid., 219).



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 281

3. Nun aber ist es «vergebliche Verwegenheit den Schleier hinweg-
nehmen zu wollen», der den Ursprung dieser Idee in Jesus, und also im
Christentum «verhiillt und verhiillen soll», «dass Alles Endliche hohe-
rer Vermittlungen bedarf um mit der Gottheit zusammenzuhingeny»,
und das «weil aller Anfang in der Religion geheimnisvoll ist» (R, 167).
Und doch hat man keinen Zugang zum Christentum, seinem Geist,
wenn man nicht als Gabe die Moglichkeit bekommen hat, eben jenen
Ursprung zu erreichen, aus dem nicht etwa eine abstrakte Anschauung,
sondern eine Lebensform stammt, eben das gottliche Leben:

«Dieses Bewusstsein von der Einzigkeit seiner Religiositit, von der Urspriinglichkeit
seiner Ansicht, und von der Kraft derselben sich mitzuteilen und Religion aufzuregen,
war zugleich das Bewusstsein seines Mittleramtes und seiner Gottheit» (R, 168).

In der Tat fahrt Schleiermacher fort: «Wenn ich das heilige Bild dessen (i. e. Christi)
betrachte in den verstimmelten Schilderungen seines Lebens, der der erhabene Urheber
des Herrlichsten ist, was es bis jetzt gibt in der Religion; so bewundere ich nicht die
Reinigkeit seiner Sittenlehre die doch nur ausgesprochen hat, was alle Menschen, die
zum Bewusstsein ihrer geistigen Natur gekommen sind, mit ihm gemein haben, und dem
weder das Aussprechen noch das Zuerst einen grosseren Wert geben kann; ich bewundere
nicht die Eigentiimlichkeit seines Charakters, die innige Vermahlung hoher Kraft mit
rihrender Sanftmut; jedes erhaben einfache Gemiit in einer besonderen Situation muss
einen grossen Charakter in bestimmten Ziigen darstellen; das Alles sind nur menschliche
Dinge: aber das wahrhaft Gottliche ist die herrliche Klarheit, zu welcher die grosse Idee,
welche darzustellen er gekommen war, die Idee dass Alles Endliche héherer Vermitt-
lungen bedarf um mit der Gottheit zusammenhéngen, sich in seiner Seele ausbildete»
(R, 167). Daraus folgt der Aufruf: «Lasst uns die lebendige Anschauung des Universums,
die seine ganze Seele erfiillte,... betrachten» (ibid.).

Schloss also die zweite Rede mit einem Aufruf zum Tode, die dritte
mit einem zur Geschichte und die vierte mit einem zur Kirche, so
schliesst die flinfte — in einer Art Zusammenfassung des ganzen Denk-
weges — mit einem Aufruf zur Versenkung in die Seele Christi.

Wie kann man aber «in das Heiligste seines (Christi) Gemiites hin-
einblicken» (R, 166)? Wie ist liberhaupt eine Mitteilung zwischen See-
len moglich? Sicher nicht durch die Gewalt oder «die vergebliche
Verwegenheit» (R, 167), sondern vielmehr durch die freie Selbstoffen-
barung des Gemiites. Fiir Schleiermacher driickt das menschliche
Gemiit sein ganzes Wesen durch den Grundton seiner Haltung aus.
Welches ist also das Grundgefiihl des Gemiites Christi, jenes Gefiihl,
durch das geradezu die Wurzel seines Wesens ins Licht kommt, sich
offenbart?

Diese Fragen beantwortet Schleiermacher mit der Behauptung der



282 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

strengen Verbindung, die zwischen der Uranschauung Christi und dem
Charakter seiner Gefiihle besteht. Denn:

«wie nennt Ihr das Gefiihl einer unbefriedigten Sehnsucht die auf einen grossen
Gegenstand gerichtet ist, und deren Unendlichkeit Thr Euch bewusst seid ? Was ergreift
Euch, wo Ihr das Heilige mit dem Profanen, das Erhabene mit dem Geringen und
Nichtigen aufs innigste gemischt findet? und wie nennt Ihr die Stimmung, die Euch
bisweilen notiget diese Mischung iiberall vorauszusetzen, und iiberall nach ihr zu for-
schen? Nicht bisweilen ergreift sie den Christen, sondern sie ist der herrschende Ton aller
seiner religiosen Gefiihle; diese heilige Wehmut — denn das ist der einzige Name, den die
Sprache mir darbietet — jede Freude und jeder Schmerz, jede Liebe und jede Furcht
begleitet sie; ja in seinem Stolz wie in seiner Demut ist sie der Grundton, auf den sich
Alles bezieht. Wenn lhr Euch darauf versteht aus einzelnen Ziigen das Innere eines
Gemiits nachzubilden, und Euch durch das Fremdartige nicht stéren zu lassen, das ihnen
Gott weiss woher beigemischt ist: so werdet Ihr in dem Stifter des Christentums durchaus
diese Empfindung herrschend finden ; wenn Euch ein Schriftsteller der nur wenige Blétter
in einer einfachen Sprache hinterlassen hat, nicht zu gering ist um Eure Aufmerksamkeit
aufihn zu wenden: so wird Euch aus jedem Worte was uns von seinem Busenfreund iibrig
ist dieser Ton ansprechen; und wenn je ein Christ Euch in das Heiligste seines Gemiites
hineinblicken liess: gewiss es ist dieses gewesen» (R, 166).

Wir werden versuchen von den vielen Gedanken, die dieser hochst
beredte Text vorstellt, nur die beiden auszufiihren, die uns als die
wichtigsten erscheinen: 1. das Wesen der heiligen Wehmut, 2. die her-
meneutische Bedeutung des Johannesevangeliums. Vorher aber wird es
niitzlich sein, bei dem zu verweilen, was man als eine Schwierigkeit bei
der Auslegung dieses Textes empfunden hat, die Tatsache namlich,
dass Schleiermacher zunachst von der Grundstimmung des Christen,
also jedes wahren Christen, spricht, um dann, scheinbar ohne Uber-
gang, vom Begriinder des Christentums, dem johanneischen Christus
selbst, den er als den Trager und Vertreter dieser Stimmung sieht, zu
sprechen.?? Solch ein Verfahren aber, das seine Aufmerksamkeit auf
den Christen und Christus zugleich konzentriert, scheint uns einer tie-
fen Lehre gleich, die Schleiermacher aus dem vierten Evangelium hat
entnehmen konnen. Fiir Johannes besteht das Werk Christi eben darin,
dass es die Glaubenden zu Nacheiferern umgestalten kann; es ist
geschrieben, dass sie die gleichen Werke wie Christus tun sollen (Joh
14,12)2 und, nachdem sie an den Quellen des Erlosers getrunken

22 So zum Beispiel R. Unger, «Heilige Wehmut». Zum geistes- und seelengeschicht-
lichen Verstandnis einer romantischen Begriffspragung, in: Gesammelte Studien, Darm-
stadt 1966, III, 184.

23 Nach dem johanneischen Text werden sie sogar grossere Werke tun; deshalb ist es



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 283

haben, selbst Quell lebendigen Wassers werden kénnen (7,37-39). Mit
seinem scheinbar iibergangslosen Verfahren wiederholt also Schleier-
macher nur eine Grundidee der johanneischen Theologie: die Zeit-
gleichheit Christi mit seinen Jiingern, die christliche mapddooig in der
Geschichte, die der Geist Christi nicht als ein depositum dogmatischer
Aussagen, sondern als Lebenserfahrung, eben als Grundstimmung,
lebendig bewahrt.2* Wir konnen sogar sagen, dass Schleiermacher in
dieser tapdadooig einer offenbarenden Stimmung das echteste Beispiel
dessen gesehen hat, was er oben behauptet hatte, d.h. dass man eine
Religion nicht lernen kann, wenn man nicht in der Lage ist, «sie zu
erganzen, und zu bestimmen, wie dies und jenes in ihr geworden sein
miisste» (R, 156). Der Jiinger oder der echte Ausleger steht, da er am
Geiste Christi Anteil hat — vergessen wir nicht, dass die «besondere
Bauart und der charakteristische Unterschied» einer Religion «nicht
eher klar werden wird, bis Ihr selbst irgendeiner angehort» (R, 159) —,
nicht als ein Wiederholender (R, 67) vor der Uranschauung des Leh-
rers, sondern er wird vielmehr befdhigt, dessen Wirkungsgeschichte
fortzusetzen und zu erginzen.

Die Grundstimmung Christi und seiner Jiinger ist die « heilige Weh-
mut», die sich mit der Sehnsucht, dem Wunsch nach einer Gesamt-
versohnung, vereinigt: «Eine unendliche Heiligkeit ist das Ziel des
Christentums» (R, 164). In der Tat ist das Heilige fiir Schleiermacher
wesentlich Sehnsucht, aber keine Sehnsucht, die sich wie bei den Zeit-
genossen von der TAduschung ndhrt, die alte Welt sei in einer unmit-
telbaren und selbstindigen, nun verlorenen Heiligkeit versunken, son-
dern eine Sehnsucht, die aus einem geheimen Schmerz entsteht, um
sich in einem Hoffnungshorizont zu projizieren: «Nie zufrieden mit
dem Erlangten sucht es (d.h. das Christentum)» noch (R, 164). Das, was
Schelling als die tiefe, aus dem Gifte des Lebens hervorgehende Schwer-
mut?5 bezeichnet, ist bei Schleiermacher eine Aufgabe, ein Ethos, das

hier natiirlich, an das von Schleiermacher im Anschluss an eine wichtige Tradition
formulierte Prinzip zu denken, wonach der Ausleger die Moglichkeit hat, das Werk
«besser» als der Verfasser selbst zu verstehen (SW, 1/7,32.45. Vgl. H.-G. Gadamer [A. 2],
1801T.; H. Patsch, F. Schlegels «Philosophie der Philologie» und Schleiermachers friihe
Entwiirfe zur Hermeneutik, ZThK 63 [1966], bes. 452-460).

24 Uber die Verwandtschaften und deutlichen Unterschiede zwischen der Schleier-
macherschen und der Kierkegaardschen Auffassung zum Problem der «Gleichzeitigkeit»
Christi vgl. H. Gerdes, Das Christusbild Soren Kierkegaards, verglichen mit der Chri-
stologie Hegels und Schleiermachers, Diisseldorf-K6ln 1960, 18 —46 und passim.

25 Vgl. X. Tilliette, La nature, la nostalgie et le sacré. Variations sur un théme de



284 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

mehr als an die droxapadoxio der Schépfung (Rom 8,19) an den oxo6-
Aov 11] capxi (II Kor 12,9), an den Stachel des Unbefriedigtseins, den-
ken ldsst. Damit jedoch trennt sich Schleiermacher nicht von Johannes,
um sich Paulus zuzuwenden. Es ist wahr, dass der Boden, aus dem sich
diese Auffassung nihrt, von den verschiedensten Traditionen —die vom
Osten bis zum Hellenismus, vom Urchristentum bis zur rheinischen
Mystik und zum Pietismus gehen —, und also auch vom Paulinismus —
zumindest durch die Belehrung Luthers — befruchtet wurde, aber es ist
ebenso wahr, dass Schleiermacher selbst uns sagt, er habe das Bild des
«wehrmiitigen und sechnsiichtigen» Christus eben aus dem vierten
Evangelium empfangen. Darum hat Rudolf Unger2 in seinem dem
geistes- und seelengeschichtlichen Verstindnis des romantischen Aus-
drucks «heilige Wehmut» gewidmeten wesentlichen Aufsatz recht,
wenn er den Hintergrund dieses Ausdrucks — dessen Priagung er zu
Recht Schleiermacher zuschreibt 2’ — eben im vierten Evangelium gege-
ben sieht, und insbesondere in der Auslegung, die Herder seinerzeit und
spater Schleiermacher selbst in seinen johanneischen Homilien von
1823/24 gab. Besonders aufschlussreich scheint der Text zu sein, den
Herder als Kommentar zur johanneischen Kreuzigungsgeschichte ge-
schrieben hat:

Schelling, in: Il Sacro. Studi e ricerche, hg. E. Castelli, Rom 1974, 385-395, bes.
391f.

26 A.22, mit genauen Verweisen auf die Romantiker. Vgl. auch J. Bauer, Die Weh-
mut des romantischen Menschen, Freiburgi. Br. 1953, aber vor allem die lange und dichte
Anmerkung, die X. Tilliette den Begriffen «Wehmut», «Sehnsucht» und dergleichen
gewidmet hat in Schelling. Une philosophie en devenir, Paris 1970, II, 187f. Diese
Anmerkung aber muss man zumindest mit einem Hinweis auf das Vorkommen dieser
Begriffe, aber noch mehr der von ihnen bezeichneten Wirklichkeit, bei Wilhelm von
Humboldt versehen; vgl. dazu W. Schultz, Die Religion Wilhelm von Humboldts, Jena
1932; H. Flenner, Wilhelm von Humboldt und die Schwermut. Ein Beitrag zur Erkennt-
nis des Menschen W, von Humboldt, Diss. Frankfurt 1953 ; W. Brednow, Die « Wehmut»
bei W. von Humboldt, ZPhF 24 (1970), 499-515. Dass bei Schleiermacher der Begriff
«Wehmut» dazu neigt, sich auch im Sinne romantischer «Ironie» zu firben, bezeugt ein
Fragment der wissenschaftlichen Tagebiicher (Denkmale der inneren Entwicklung
Schleiermachers, 114 Nr. 9, in W. Dilthey, Leben Schleiermachers, Berlin 1870), dessen
starke ethisch-spinozistische Betonung man aber auch im Auge behalten sollte: «Die
Wehmuth entsteht aus der Elementaranschauung der sittlichen Welt wie sie ist, in sich.
Sie ist ein Theil des praktischen Spinozismus. Nur ein Ironist kann sie haben» (vgl. auch
ibid., 141 Nr. 167).

27 Jedenfalls hat Muthmann (in der Dissertation: Der religiose Wortschatz in der
Dichtersprache des 18. Jahrhunderts, Géttingen 1949) festgestellt, dass der Ausdruck
schon bei Klopstock, Messias X, 151 vorkommt.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 285

«Auch in dieser Geschichte ldsset er (Johannes), mit Vorbeigehung mancher Neben-
umstinde, seinen Geliebten gleichsam nicht aus dem Auge. Das Bild seines Freundes vor
Kaiphas, vor Pilatus, in seiner Dornenkrone, sein Kreuz tragend, ans Kreuz geheftet,
diirstend, endlich sein Haupt neigend und sanft verscheidend, stehet vor ihm. Noch am
Gewande, am Leichnam des Verstorbenen nimmt er teil, flirchtend, dass dieser nach dem
Tode noch verstiimmelt werde, und bemerkt den Lanzenstich in die Seite des Erblassten
mit sichtbarem Gefiihl der Wehmut.» 28

Eben wegen dieser heiligen Wehmut ist das Christentum allen Reli-
gionen Uberlegen, «historischer und demiitiger in seiner Herrlichkeit»
(R, 171), und wird «noch eine lange Geschichte haben... trotz Allem
was man sagt von seinem baldigen oder schon erfolgten Untergange»
(R, 170). «Nie vergessend, dass es den besten Beweis seiner Ewigkeit in
seiner eigenen Verderblichkeit, in seiner eigenen traurigen Geschichte
hat, und immer wartend einer Erlosung aus dem Elende von dem es
eben gedriickt wird, sieht es gern ausserhalb dieses Verderbens andere
und jlingere Gestalten der Religion hervorgehen, dicht neben sich, aus
allen Punkten» (R, 172). Die heilige Wehmut ist also das, was dem
Christentum erlaubt, die Religion der Geschichte liberhaupt zu sein,
nicht im Sinne stolzer Absolutheit — denn zur Geschichtlichkeit des
Christentums gehort die Demut —, sondern einfach deshalb, weil seine
durch die Grundstimmung filtrierte Uranschauung es zur Religion der
«unbeschrinkten Freiheit» (R, 169), der grossziigigsten Okumenizitit
macht. Wenn das Christentum aber auf der einen Seite den Despotis-
mus verweigert, der es zur einzigen Form der die Menschheit beherr-
schenden Religion (R, 172) machen wiirde, so 16st auf der anderen die
Tatsache, dass «Zeiten des Verderbens allem Irdischen bevorstehen, sei
es auch gottlichen Ursprungs» und dass die Wehmut also als Urgefiihl
der echten Religion nie versagen kann, jede neue Sendung géttlicher
Boten — «um mit erhohter Kraft das Zuriickgewichene an sich zu
ziehn» — und also die Begriindung jeder méglichen Religion in eine
«Palingenesie des Christentums» auf, die «seinen Geist in einer neuen
und schoneren Gestalt» erweckt (R, 171f.). Die Ewigkeit des Christen-
tums wird also von Schleiermacher nicht innerhalb der Verabsolutie-
rungen des Begriffs, sondern vielmehr innerhalb der Geschichte und fiir
die Geschichte gefunden.?®

2 J.G. Herder, Simmtliche Werke, hg. B. Suphan, Berlin 1877 ff., XIX, 340.

2 Vgl. H. Sueskind, Christentum und Geschichte bei Schleiermacher. Die ge-
schichtsphilosophischen Grundlagen der Schleiermacherschen Theologie, Tiibingen
1911, 11-29.



286 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

An diesem Punkt sollte man nun fragen, warum Schleiermacher ein
Bild des Christentums prégt, das historisch sein will und doch aus dem
theologischsten und mystischsten unter den vier Evangelien abgeleitet
wird. Wir wissen nicht, wann sich in ithm die — iibrigens weitgehend von
Herder selbst behauptete und verteidigte — Uberzeugung der Historizi-
tdt und johanneischen Authentizitit des vierten Evangeliums gebildet
hat, die Uberzeugung, die in der dritten Auflage der Reden (1821) in
einem Zusatz so formuliert wird: «Nichts verrdth wol weniger Sinn fiir
das Wesen des Christenthums sowol, und fiir die Person Christi selbst,
als auch tiberhaupt historischen Sinn und Verstand davon, wodurch
grosse Ereignisse zu Stande kommen... als die Ansicht... Johannes
habe den Reden Christi viel fremdes beigemischt von seinem eignen»
(SW, I/1, 447f.). Es ist jedenfalls sicher, dass seine Bevorzugung des
vierten Evangeliums ihren Grund in der Uberzeugung findet, dass,
«wenn je ein Christ Euch in das Heiligste seines Gemiites hineinblicken
liess, gewiss es dieses gewesen ist», Johannes, dessen Evangelium uns
mehr als jedes andere die Worte Christi berichtet, damit ganz im Ton
der heiligen Wehmut spricht.

Und Johannes spricht diese Sprache, die eine convictional language,
eine Zeugnissprache, 1st3°, weil — pietistisch, aber mehr noch biblisch
(Joh 13,23-25; 21,20) — der Lieblingsjiinger, der an der Brust des Leh-
rers ruht, der «Busenfreund» — wie Schleiermacher ihn nennt — die
patristische Tradition wiedergibt, die fiir Johannes den Ausdruck 6
g¢motUog gepragt hat.’! Er ndmlich findet sich in der idealen Lage, in
allen seinen Nuancen das ex abundantia cordis — oder vielleicht dem
Geist Schleiermachers besser entsprechend: ex tristitia cordis (vgl. Br.
I,355) — springende Wort zu begreifen und auszulegen. Die Intimitét

3 Vgl. The Later Heidegger and Theology, hg. J. M. Robinson/J. B. Cobb, New York
1963, 1291, 1791T.; G. Moretto, L’esperienza religiosa del Linguaggio in Martin Heideg-
ger, Florenz 1973, 2451T.

31 Vgl. A.Vaccari, Scritti di erudizione e di filologia, Rom 1952, 1, 97-98; T.Lo-
renzen, Der Lieblingsjiinger im Johannesevangelium, Stuttgart 1972, Zinzendorf hat gern
Johannes, weil er in ihm den Jiinger sieht, der «immer sehr voraus in des Heilands
herzens-sachen war, der sich nicht lange hat besonnen zu sagen: Es ist der Herr, es ist
gewiss der Herr», der «durch einen familidren umgang mit dem Herrn, sachen aus der
ersten hand gewusst hat», «aus des Heilandes eigenem munde referirt» (N.L. von Zin-
zendorf, Hauptschriften in sechs Bdnden, hg. E. Beyreuther/G. Meyer, Hildesheim 1962,
IV, 208f.; V/2, 338.140). Auch fiir Zinzendorf ist Johannes «der Freund des Herzens»
(ibid., V, 298), «der Brust-Jiinger Johannes» (V/2, 140).



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Golt 287

der Freundschaft, wie Schleiermacher schon in seinen jugendlichen
Kommentaren zur Nikomachischen Ethik bemerken konnte, ist die fiir
das hermeneutische Verfahren musterhafte Lage, in dem, wie man in
Schleiermachers Abhandlung Uber den Begriff der Hermeneutik vom
13. August 1829 lesen kann: «Was... von richtiger Auffassung des
innern Herganges als der Schriftsteller entwarf und componirte ab-
hingt, was das Product seiner personlichen Eigenthiimlichkeit in die
Sprache und in die Gesammtheit seiner Verhiltnisse ist, das wird auch
dem gewandtesten Ausleger nur bei den ihm verwandtesten Schriftstel-
lern, nur bei den Lieblingen in die er sich am meisten hineingelebt hat
am besten gelingen, wie es uns auch im Leben nur mit den genauesten
Freunden am besten von statten geht» (H, 133). Gewiss erfordert die
hermeneutische Bewegung, vor allem in der Form der technischen oder
psychologischen Interpretation (dazu vgl. SW,1/7,143-262, bes. 169ft.,
die iber ihre Anwendung sprechen), eine Umstellung des Auslegers auf
die Umstinde des auszulegenden Verfassers oder Objekts. Wenn aber
diese Umstellung die Aufgabe hat, den Zeit- und Raumabstand zu
iiberwinden, der zwischen den beiden Polen des hermeneutischen Ver-
fahrens besteht, bleibt es doch gleich wahr, dass diese Uberwindung fiir
Schleiermacher in keiner Weise eine Beseitigung der Eigentiimlichkeit
des Auslegers bedeutet. Der Auslegungsakt ist gewiss nicht von Schlei-
ermacher als eine «Horizonteverschmelzung» bezeichnet; wenn aber
dieser Ausdruck der zeitgenossischen Hermeneutik eine Verschmel-
zung der Seelen bedeuten will, deren Einzelheit und Freiheit jedenfalls
gerettet ist, dann muss man sagen, dass seine Wahrheit von Schleier-
macher da ganz aufgenommen ist, wo er behauptet, dass das Streben des
Gefiihls nach dem uns Verwandten nicht nur vom Ziele der Beziehung,
sondern auch vom bewussten Ursprung jener Bewegung beherrscht ist:
«Die Sehnsucht nach einem gleichgestimmten Herzen kann aber doch
erst mit dem tieferen Selbstbewusstsein gekommen sein» (Br. 1,334).

Im vierten Evangelium sieht Schleiermacher eben die Ausfiihrung
dieser seiner hermeneutischen Grundsdtze. Er, der doch immer wieder
fiir die Historiographie den Charakter der Unparteilichkeit und Rein-
heit der Erzdhlung ohne die Einmischung von Gefiihlen und Eindriik-
ken des Geschichtsschreibers betont und gefordert hat, zogert nicht,
wenn es um Johannes geht, der fiir ithn der historischste der Evangeli-
sten ist, ihm die Tatsache als Vorzug zuzuschreiben, dass «Er Nach-
weisungen gibt, seine eigenen Eindriicke darstellt. Allein dies alles
gehort zum Wesen der Sache» (SW, 1/7,194).



288 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Das «Wesen der Sache», um das es in der johanneischen Herme-
neutik geht (so wie Schleiermacher sie darstellt und er sie sich einiger-
massen aneignet), stosst vielleicht aber doch iiber die Stufe der Erfin-
dung einer in ihrer abstrakten Formalitit begriffenen Auslegungsregel
hinaus. In jener Hermeneutik geht es vielmehr um den religiosen und
damit lebendig endgiiltigen Charakter eines Denkens, das seiner tief-
sten Gesetzlichkeit nachkommt, wenn es sich selbst als Hermeneia
eines erschreckenden und zugleich heilbringenden Kerygmas will32,
Ein solches Denken ist eine £é£1ynoig im starken und doppelten Sinne,
den das vierte Evangelium dem Begriff da verleiht?3?, wo es behauptet,
dass der Logos uns in den Schoss des Vaters gebracht hat (Joh 1,18: €ig
TOV nOATTOV TOU TOTpdS, ExElvog EEnyMoato). Es handelt sich offenbar
um die Bewegung, die Schleiermacher richtig bestimmt, wenn er sagt,
dass das vierte Evangelium aus dem Herzen Christi schopft und zu ihm
zuriickbringt (R, 166). Schleiermacher aber weiss auch, dass solche
Exegese, die das Werk iiberhaupt ist — «das Werk, das mir auferlegt
wurde» (Joh 17,4) —, ihren Vollzug als Ende und Vollendung zugleich
im Tod findet, wovon die Monologe sprechen (Berlin 1800, 14).35 Die
dem Todesthema gewidmeten Texte dieses letzteren Werkes sind von
einer unendlichen Gelassenheit durchdrungen, bei der auch andere
Kritiker schon an das vierte Evangelium gedacht haben, aber nur, um
von ihm aus auf einen gemeinsamen stoischen Ursprung zuriickzuge-
hen.3¢ In der Tat kann man nicht leugnen, dass der Tod in den Mono-
logen als eine Naturgesetzlichkeit ohne Schrecken angenommen wird -

22 Uber die schleiermachersche Auffassung des Kerygmas (Verkiindigung) vgl. die
griindlichen §§14 und 18 der Glaubenslehre.

33 Zur johanneischen Eigentlimlichkeit des Gebrauchs der doppeldeutigen Aus-
driicke vgl. die griindliche Arbeit von O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch dop-
peldeutiger Ausdriicke als Schliissel zum Verstandnis des vierten Evangeliums, ThZ 4
(1948), 360ft.

34 Das ist die These u.a. von M. E. Boismard, Dans le sein du Pére (Jo 1,18), RB 59
(1952), 23-39; 1d., Le Prologue de saint Jean, Paris 1953, 91f.

35 Vgl. H. Timm, Universalitdt und Individuation. Das Konzept des frithromanti-
schen «Christianismus», in: Romantik in Deutschland. Ein interdisziplindres Sympo-
sion, hg. R. Brinkmann, Stuttgart 1978, 454.

36 So zum Beispiel A. Faure in einem zweideutigen Aufsatz, der wie andere Arbeiten
des gleichen Verfassers in einer dunklen Zeit geschrieben wurde (vgl. Tod und Leben
nach dem Tode in Predigten Schleiermachers, fiir ZSTh 18 (1941), 436—-457). Man muss
jedenfalls daran erinnern, dass schon Kierkegaard sich vornahm, «Schleiermacher als
einen im Christentum wiedergeborenen Stoizismus» zu interpretieren (vgl. Tagebiicher
1836-37, 1 A 305).



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 289

1m vierten Evangelium gibt es ein Gethsemane ohne Todeskampf37 und
das Kreuz, an dem der «johanneische» Jesus stirbt, ist mehr ein Thron
als ein schmachvoller Galgen38 —; was aber Gelassenheit und Frieden
gegentiiber dem unerbittlichen Gesetz verstromt, ist nicht die stumpfe
poaxpovupio des Stoikers, sondern das demiitige, aber klare Bewusst-
sein der Person, die weiss, ithre Existenz hingegeben zu haben, indem sie
jenes Wort sagte, das sie allein in ihrer originellen Individualitit zu
sagen befahigt war.

Das gesagte Wort, das auch dem Tod gegeniiber Ruhe schenkt, ist
nun fir Schleiermacher das Wort, das die Gesamtheit des menschli-
chen Daseins eines jeden einzelnen ausgedriickt hat, es ist vor allem das
Wort der vollkommenen Liebe3°. «Dann aber sind mit der Liebe
zugleich auch sie (i. e. die Freunde) vollendet, und es schldgt die Stunde
— o Allen hat sie frither schon geschlagen! — der Unendlichkeit sich
wieder zu geben, und in ihren Schooss zuriikzukehren aus der Welt»
(Monologe zit. 66). Wenn man daran denkt, dass die vollkommene
Liebe, von der Schleiermacher spricht, die der Freundschaft ist— «Ganz
und innig will ich die Freunde umfassen und ihr ganzes Wesen ergrei-
fen» (ibid., 129) —, sollte es nicht liberraschen, wenn Schleiermacher die
Stunde, die die Stunde der Vollendung und des &sterlichen Ubergangs
aus der Welt in den Schoss des Unendlichen ist, mit der Stunde, im
Hinblick auf die der johanneische Christus lebt (Joh 13,1), in Beziehung

37 Vgl. A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Hamburg 21972, 1, 105 :
Schleiermacher «schafft die Gethsemaneszene aus der Welt, indem er aus dem Schweigen
des Johannes schliesst, dass sie sich nicht habe ereignen konnen». In der Tat lesen wir im
Leben Jesu: «Die andern Evangelisten erzahlen uns von einer plézlichen Niedergeschla-
genheit und tiefen Betriibniss die ihn iiberfallen und die er seinen Jiingern eingestanden
habe, und wie er sich fiir dieselbe nun im Gebete Rath gesucht und nachher auch seine
Klarheit und Entschlossenheit wiedergefunden habe. Johannes iibergeht dieses ebenfalls
mit Stillschweigen, und seine Erzidhlungen tiber seinen bevorstehenden Tod redend...»
(SW, 1/6, 421).

38 Es ist bezeichnend, dass Schleiermacher im Leben Jesu, wo er vom Tode Jesu am
Kreuz spricht, seinen Abscheu vor dem tragischsten und menschlichsten der Worte des
sterbenden Christus («Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich verlassen ?»), das von
Mk und Mt, aber nicht von Joh iiberliefert wird, damit rechtfertigt, dass er es fiir unecht
erklért, «weil ich mir die ganze Gemiithsstimmung Christi nicht anders denken kann als
sie sich in den Reden bei Johannes darstellt» (SW, 1/6, 451). — Uber Schleiermachers
Einstellung zum Tode Christi am Kreuz vgl. E. Hirsch, Schleiermachers Christusglaube,
Giitersloh 1968, 81-110.

% Vgl. M.E. Miller, Der Ubergang. Schleiermachers Theologie des Reiches Gottes
im Zusammenhang seines Gesamtdenkens, Giitersloh 1970, 227 und passim.



290 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

bringt. Das die Individualitidt Rettende — wovon in den Monologen die
Rede ist — ist nun die Vollendung des Liebeswerkes, durch die der
Mensch vom Tode zum Leben tibergeht, das Ewige schopft und «in den
Schoss des Vaters geflihrt» wird.

Abschliessend kann man sicher auch sagen, dass Schleiermacher das
vierte Evangelium mit den Augen seiner eigenen Philosophie gelesen
hat und dass sein Christus so sehr johanneisch ist wie er schleier-
macherisch ist. Es scheint uns jedoch, dass er letztlich ins Herz des
johanneischen Evangeliums getroffen hat, eines Evangeliums namlich,
das er nicht zugunsten einer bequemeren Assimilation durch ein Den-
ken, das alles iiber den Begriff zu wissen meint, auf die Theologumena
des Prologs zuriickfiihrt, sondern ihm in seiner inneren Bewegung der
rxatdpaocigin die Welt der Geschichte folgt. Muss man dann sagen, dass
Schleiermacher so naiv war, nicht zu verstehen, was die neueste
Leben-Jesu-Forschung unseres Jahrhunderts verstanden hat, namlich,
dass es unmaoglich ist, eine «Geschichte» Jesu von Nazareth zu schrei-
ben? Schliesslich entschloss er sich zu der resignierten Weisheit, die
unter der Feder Albert Schweitzers diese musterhafte Beschreibung
gefunden hat: «Es gibt kein personlicheres historisches Unternehmen,
als ein Leben-Jesu zu schreiben... Und nicht nur die Epochen fanden
sich in thm wieder: jeder einzelne schuf ithn nach seiner eigenen Per-
sonlichkeit»4? Hier ist nicht der Ort, diese so heiklen Fragen zu
beantworten. Es geniigt uns zu unterstreichen, dass das, was in der
Schleiermacherschen Rekonstruktion der Gestalt Christi an Subjekti-
vem enthalten ist — wie ibrigens kann man leugnen, dass der johan-
neische Christus selbst mit der Verdnderung der Schleiermacherschen
«Stimmung» aus dem Christus der Wehmut (Reden) zum Christus der
Freude (Die Weihnachtsfeier) wird? —, dann nicht so naiv ist, wie man
uns glauben lassen wollte. Schleiermacher, der als junger Mann unter
dem «Quellenskeptizismus» (vgl. Br. I,6) gelitten hat, weiss sehr wohl,
dass die neutestamentlichen Schriften nur «verstiimmelte Schilderun-
gen» des Lebens Jesu sind (R, 167) und dass «Bei unsrem jezigen phi-
lologischen Zustande nicht zu erwarten ist, dass einer noch sagt, die drei
ersten Evangelien habe einer schreiben kénnen, der eine Lebensbe-
schreibung habe schreiben wollen» (SW, 1/7, 235). In Wahrheit ist es
sehr konsequent, den biographischen Charakter der Synoptiker zu

2 AL37,1, 48.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 291

leugnen und den des vierten Evangeliums zu behaupten. Man sollte
doch anerkennen, dass auf dem Wege der kritischen Verneinungen
Schleiermacher seinen Zeitgenossen — und nicht nur ihnen! — nicht
nachstand. Wenn er deshalb das vierte Evangelium fiir «historisch»
und «biographisch» halt, dann tite unseres Ermessens die Schleierma-
cher-Forschung besser daran, wenn sie zu verstehen versuchte, was er
mit jenen Adjektiven meint, als ihm weiterhin vorzuwerfen, er sei an
der Verspatung schuld, mit der die neutestamentliche Kritik zur «L6-
sung» der «Johanneischen Frage» gekommen se1.#!

Giovanni Moretto, Chieti

1 Vgl. schon E. Zeller, Friedrich Schleiermacher, in: Vortriige und Abhandlungen
geschichtlichen Inhalts, Leipzig 1865, 1, 199; F. Overbeck, Das Johannesevangelium, hg.
C.A. Bernoulli, Tiibingen 1911, 7; A.Schweitzer (A.37), 104.



	Angezogen und belehrt von Gott : der Johannismus in Schleiermachers "Reden über die Religion" ; Prof. Max Geiger († 2. XII.1978) zum Gedächtnis

