
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 5

Artikel: Angezogen und belehrt von Gott : der Johannismus in Schleiermachers
"Reden über die Religion" ; Prof. Max Geiger († 2. XII.1978) zum
Gedächtnis

Autor: Moretto, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Angezogen und belehrt von Gott

Der Johannismus in Schleiermachers
«Reden über die Religion»*

Prof. Max Geiger (f 2. XII. 1978) zum Gedächtnis

Der Geist der Reden über die Religion ist so ökumenisch, dass die
historisch-hermeneutischen Grundsätze, die sich Schleiermacher in
dem gesamten Werk zu eigen macht, auf alle natürlichen Religionen
anwendbar sind, auch auf die «rohen und ungebildeten Religionen
entfernter Völker» (R, 159). In dieser Grundsatzerklärung liegt eine der
überzeugendsten Rechtfertigungen der Religionsphänomenologie, die

aus einer geistigen Einstellung hervorgeht, der keine historische
Erscheinung, nicht einmal die scheinbar «irrationalste», fremd ist.

Tatsächlich ist der wesentliche Charakterzug des historischen Denkens

seit Herder eben die Anerkennung des Rechtes jeder Epoche und
jeder Kultur auf ihre spezifische Existenz oder noch mehr auf ihre
eigene Vollkommenheit. So schreibt Friedrich Schlegel in einem
Aphorismus seiner Philosophie der Philologie: «Herders Liebe für die
Alten ist wohl mehr Interesse an Cultur überhaupt, sie mag progressiv
oder klassisch oder selbst barbarisch oder auch ganz kindisch seyn.»1
Daher beruft sich die deutsche Historische Schule zu Recht auf Herder,
wenn sie dem Hegeischen Anspruch entgegentritt, die Weltgeschichte
durch die spekulative Philosophie zu beherrschen.2 Um jedoch die

Bedeutung der soeben erwähnten Behauptung Schleiermachers richtig
zu verstehen, muss man ausser Herder Wilhelm von Humboldt zitieren,

dessen Versuche über die Sprache sowohl in ihrer Intention als
auch in ihrer Methode den Arbeiten Schleiermachers über die Religion
entsprechen. Dies beweist sehr eindringlich folgendes Zitat aus Hum-

* Schleiermachers Werke werden zitiert unter folgenden Siglen : R Über die Religion.

Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, hg. H.-J. Rothert, Phil. Bibl.,
Hamburg 1958; SW Sämmtliche Werke, Berlin 1834-1864; H Hermeneutik, hg.

H. Kimmerle, Heidelberg 1959 ; Br. Aus Schleiermachers Leben in Briefen, hg. L. Jonas-

W. Dilthey, Berlin 1858-1863.
1 F. Schlegels «Philosophie der Philologie», mit einer Einleitung herausgegeben von

J.Körner, in: Logos. Internationale Zeitschrift für Philosophie der Cultur, 17 (1928),

54.
2 Vgl. H.-G. Gadamer; Wahrheit und Methode, Tübingen 21965, 188 f.



268 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

boldts Einleitung zum Kawiwerk: «Auch angeblich rohe und ungebildete

Sprachen können hervorstechende Trefflichkeiten in ihrem Baue
besitzen und besitzen dieselben wirklich, und es wäre nicht unmöglich,
dass sie darin höher gebildete überträfen.»3

In allen historischen Religionen steht demnach hinter dem
Buchstaben ein Geist, und ihm muss der Deutende seine Aufmerksamkeit
zuwenden. Aber eben wegen der für sie wesentlichen «bewusst datierten»

historischen Gebundenheit neigt Schleiermacher dazu, sich in
seinen Reden auf eine besondere Religion zu konzentrieren. Er
rechtfertigt dies mit einer Grundkonstante der Völkerpsychologie. Schleiermacher

sagt nämlich, wenn man sich intensiv mit Religion beschäftigen
wolle, müsse man sich mit derjenigen Form auseinandersetzen, die
diese «unter uns» angenommen habe. Das erklärte Ziel der Reden ist
übrigens, «den rechten Punkt» aufzuzeigen, von dem aus man diese

Form betrachten sollte (R, 159). Und der rechte Punkt ist derjenige, der
es erlaubt, den «Geist des Christentums» zu begreifen.

Natürlich stellt sich hier das Problem der Beziehung zwischen der
fünften Rede (über den Geist des Christentums) und den vorangegangenen

(insbesondere der zweiten). Es scheint uns vernünftig zu sein,
sich der Auffassung anzuschliessen, nach der das gesamte Werk auf die
fünfte Rede ausgerichtet ist. Demnach besteht zwischen den vier ersten
und der fünften Rede eine Art allesdurchdringende und unausweichliche

Kausalbeziehung. Schleiermacher habe sich schon von der ersten
Rede an auf den Boden des Christentums gestellt, und zwar nicht so

sehr wegen der - wenn auch vorhandenen - apologetischen Absicht, als

vielmehr des erklärten historischen Charakters wegen, was den Redner
jedoch nicht daran hindert, den Religionsbegriffzu erörtern, ohne seine

Verwurzelung in der Geschichte herauszustellen. Der Religionsbegriff
Schleiermachers, der zum Beurteilungskriterium der natürlichen
Religionen erhoben wird, ist jedoch kein Produkt der unterscheidenden
Vernunft, sondern eher das Ergebnis der bewussten Analyse des Werdens

- Geburt, Erstarken, Vergehen und Wiederauferstehen - einer
bestimmten Religion, eben derjenigen, für die sich Schleiermacher
interessierte, nämlich des Christentums. Deswegen ist für uns die Frage
der Beziehung zwischen der zweiten und fünften Rede nicht so sehr eine

3 W. von Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, in: Werke, hg.
A. Flitner-K. Giel, Darmstadt 1972, III. Schriften zur Sprachphilosophie, 398.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 269

Frage nach der abstrakten Beziehung zwischen Philosophie und Theologie,

zwischen Theorie und Erfahrung, als die Frage nach dem geistigen

Werdegang Schleiermachers, nach dem Entstehen seiner Ideen im
Rahmen einer bestimmten historischen Tradition. Abgesehen von
allen anderen, auch zeitbedingten Bedeutungen, erlaubt das Verständnis

des «Geistes des Christentums» denn auch, die Denkkategorien
Schleiermachers in diesem besonderen Augenblick seiner Entwicklung
zu erkennen. Der «Geist des Christentums», wie ihn Schleiermacher in
seinen Reden versteht, stellt nicht die Quintessenz eines rein
abstrahierenden Vorgangs dar - denn die selbstkritische Wachsamkeit ist zu
gross, als dass sie sich in den Phantasmen des sogenannten rationalen
Christentums verfinge. Er ist vielmehr das komplexe und daher wesentliche

Endergebnis dessen, was Erwin Quapp sehr scharfsinnig als das

Werden Schleiermachers in Christus und das Werden Christi in
Schleiermacher genannt hat.4 Ausgehend von einer streng pietistischen
Christologie, die er im Augenblick der Krise «sehr schlecht» findet
(Br.IV, 88) und daher ohne Bedauern aufgibt, und nach einer kurzen
Periode der Skepsis und der Ablehnung des Christentums begegnet
Schleiermacher Christus aufs neue in den Horizonten, die ihm die
Kantsche Philosophie erschlossen hat, und zwar im Gewand des
moralischen Lehrers, der ihn durch sein Beispiel erleuchtet und eine
menschheitsfördernde Bildung fordert. Bevor jedoch seine Vorstellungen

sich auf solche Weise in den Reden klären, muss Schleiermacher
mit der Wiederentdeckung Christi die jacobisch-spinozistische Erfahrung

durchleben, dass Christus - dessen Präsenz in der Geschichte zu
durchdenken durch die gleichzeitige Begegnung mit der Geschichtsphilosophie

Lessings und Herders angeregt wird - zum «Ein und Alles» (ëv

xaÎ7tâv)(R, 170) wird, in der Weise, wie Schleiermacher bei den Herrn-
hutern die Welt zu betrachten gelernt hatte.5

Erst unter diesem Aspekt gewinnt die Erklärung Schleiermachers an
Bedeutung, aus seinen Reden ein «Dithyramb auf Christum» zu
machen (Br. III, 112), und nur so versteht man seine Befriedigung über die

Deutung als eine Art Selbstinterpretation, die ihnen seine Schwester

gibt, «die sich auch in die Apotheose des Heilands und des heiligen
Geistes zu finden wusste» (Br.IV, 88). In Wirklichkeit «können nur

4 E.U. Quapp, Christus im Leben Schleiermachers. Vom Herrnhuter zum Spinozi-
sten, Göttingen 1972, 5.

5 Ibid., 299ff.



270 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Vorurteile den Blick dafür trüben, dass die Christologie das Hauptthema

Schleiermachers gewesen ist».6

Wenn dies zutrifft, drängt sich jedoch die Frage auf: Nimmt der
Christus der Reden schon die Züge des johanneischen Christus der
Glaubenslehre, der Predigten und des Lebens Jesu vorweg? Und ist
dieser auch Erbe desjenigen Christus, dem er in Herrnhut, in der Schule
des Grafen von Zinzendorf, oder in den christlichen Schriften Herders,
die einem ethischen und mystischen Spinozismus entstammen, bzw.
im ewigen Evangelium oder im Testamentum Johannis Lessings
begegnet ist?7

Die Beantwortung solcher Fragen kann sich nicht in der Zitierung
von Texten des Johannesevangeliums erschöpfen. Sehr viel wichtiger
ist es, den Einfluss des «Geistes des vierten Evangeliums» auf die
logischen und strukturellen Elemente der Reden zu klären.

Wenn man sich jedoch vor allem auf wörtliche Zitate stützen will,
darf man sein Augenmerk nicht so sehr auf einige umstrittene Texte8

6 Ibid., 313.
7 Unter den letzten von seiner Frau aufgenommenen Worten Schleiermachers wurden

uns auch die folgenden überliefert : «Den Kindern hinterlasse ich den Johanneischen

Spruch: liebet euch untereinander» (Br. 11,512), Worte, die eben zum Wesen des

Testamentum Johannis Lessings gehören.
8 Das sind jedenfalls die vier Texte dieses Werks, die nach dem Bibelstellenverzeichnis

von F. Hertel (Das theologische Denken Schleiermachers, untersucht an der ersten

Auflage seiner Reden «Über die Religion», Zürich 1965, 302-303) auf das

Johannesevangelium verweisen: 1. R, 73, wo dem Universum die folgenden Worte Christi in den

Mund gelegt werden: «Wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es erhalten,
und wer es erhalten will, der wird es verlieren» (vgl. Joh 12,25 : «Wersein Leben lieb hat,
der wird es verlieren; und wer sein Leben aufdieser Welt hasset, der wird es erhalten zum
ewigen Leben»). Das Logion ist den vier Evangelisten gemeinsam (vgl. Mk8,35; Lk9,24;
17,33; Mt 10,39; 16,25) und das Zitat Schleiermachers ist der synoptischen Formulierung

näher als dem johanneischen Text (vgl. jedenfalls Br. IV, 374f.). 2. R, 132, am
Anfang der fünften Rede : «Ich will Euch gleichsam zu dem Gott, der Fleisch geworden ist
hinführen; ich will Euch die Religion zeigen, wie sie sich ihrer Unendlichkeit entäussert

hat, und in oft dürftiger Gestalt unter den Menschen erschienen ist» (In der 3. Auflage
wurde der erste Teil des Satzes weggelassen). Hier liegt offenbar eine fast wörtliche
Anspielung aufJoh 1,14 vor; «Und das Wort ward Fleisch.» Der Kontext von R, 132 ist
denn auch inkarnatorisch : in ihm tritt die Religion - als Intelligibilitäts- und
Erkenntnisbedingung des Menschen verstanden - an Stelle des Logos in der Kenosis (die Ent-
äusserung, von der Schleiermacher spricht, erinnert mehr an die exinanitio von Phil
2,5-8 als an die yévecnç des johanneischen Prologs). Trotzdem scheint es uns vor allem
wichtig, dass der Schleiermachersche Text in seiner Fortsetzung («in den Religionen sollt
Ihr die Religion entdecken, in dem was irdisch und verunreinigt vor Euch steht die



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 271

richten als aufjenen besonders wichtigen Abschnitt des Johannesevangeliums,

selbst wenn verschiedene Ausleger in ihm ein direktes Zitat
des Propheten Jeremia 31,34 sehen («In den Tagen dieses neuen Bundes

brauchen sie sich nicht mehr gegenseitig, einer den anderen, zu
belehren: (Erkennet den Herrn>, weil alle mich kennen, vom Kleinsten
bis zum Grössten!»). Der Paralleltext bei Schleiermacher heisst:
«Möchte die Zeit kommen, die eine alte Weissagung so beschreibt, dass

keiner bedürfen wird, dass man ihn lehre, weil alle von Gott gelehrt
sind!» (R, 7). Aber dies ist nur eine Wiedergabe des JohannesWortes

(6,45): «Bei den Propheten steht geschrieben: Sie werden alle von Gott
belehrt werden.»9

einzelnen Züge derselben himmlischen Schönheit aufsuchen, deren Gestalt ich nachzubilden

versucht habe») eben auf den zweiten Teil des johanneischen Verses anspielt, der
besagt, dass «wir seine Herrlichkeit geschaut haben» im Fleisch, mit dem der Logos in die
Zeit gekommen ist. Wenn Schleiermacher dann später sagen wird, dass Joh 1,14 das Herz
der ganzen Theologie bilde, wird er sich genau auf den zweiten Teil des Verses beziehen
(Br. IV, 335 : «Das Wort Joh 1,14: Wir sahen seine Herrlichkeit usw. ist der Keim alles

Dogma»; vgl. auch SW, 1/2,611). Für ihn : «Die Gesammtdarstellung Christi weckte erst
den für seine verbreitende Thätigkeit erforderlichen Glauben, dass in ihm die Herrlichkeit

Gottes erschienen ist» (SW, 1/12, 415). 3. R, 160: «Als die Jünger einmal Christum
fragten : Wer hat gesündigt, diese oder ihre Väter, und er ihnen antwortete : meint Ihr, dass

diese mehr gesündigt haben als Andere.» Die Anspielung gilt nach Hertel Joh 9,2 f., dem
Wunder der Heilung eines Blindgeborenen, besser aber Lk 12,2. 4. R, 161 : «Der Glaube
an den Messias war ihre (der jüdischen Religion) letzte mit grosser Anstrengung erzeugte
Frucht», würde nach Hertel auf Joh 4,21 anspielen: «Ihr (der Frau von Samaria) sagt
Jesus : <Glaube mir, es kommt die Zeit, dass ihr weder aufdiesem Berge noch zu Jerusalem
den Vater anbeten werdet>.» Es ist offenkundig, wie willkürlich diese Anlehnung ist.
Vermutlich meinte Hertel, einen Parallelismus zwischen jener Stelle der Reden und Joh

4,25 herstellen zu können, wo jedoch nur von dem Messias gesprochen wird. Auch in
diesem Falle aber würde der Parallelismus sich als höchst brüchig erweisen, denn dem

johanneischen Text könnte man Texte der Synoptiker vorziehen. Jedenfalls ergreifen wir
die Gelegenheit, zu betonen, dass Joh 4,23 (die Anbetung im Geist und in der Wahrheit),
einer der wenigen für die Philosophie Hegels grundlegenden neutestamentlichen Texte,
bekanntlich keine Relevanz innerhalb des Schriftums Schleiermachers hat; vgl. SW, II/8,
263-278. Die Begriffe «Geist» und «Wahrheit» selbst haben übrigens bei Schleiermacher

keine besondere Resonanz. Gemäss der ethischen Inspiration des ganzen Denkens

Schleiermachers überwiegt der zweite Begriff des Paars Wahrheit-Liebe von Eph
4,15: àLtidEÛovreç èv àyàjrri, einem der neutestamentlichen Lieblingszitate Schleiermachers

(vgl. Br. IV, 360; SW, II/8, 265; 1/12, 141). Auch dieses Zitat erweckt aber den

Eindruck, dass Schleiermacher es bewusst im Lichte seiner johanneischen Theologie
gelesen hat (vgl. W.Trillhaas, Schleiermachers Predigt, Berlin 21975, 189).

9 Den geistesgeschichtlichen Kontext, in dem Schleiermachers Wiederaufnahme
dieses johanneischen Themas steht, erhellt, was Pietro Piovani aufder Basis eines Luther-



272 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Es besteht also kein Zweifel daran, dass Schleiermacher sich hier auf
Johannes stützt.10 Warum er dies tut, wird jedoch nur klar, wenn man
sich den Inhalt dieser alten Prophezeiung vor Augen führt, denn sie ist
sowohl für Johannes als auch für Schleiermacher ein zentraler Punkt
ihres religiösen Denkens, insbesondere ihrer aktualisierten und
immanenten Eschatologie."

Die direkte Belehrung durch Gott ist nämlich eines der
Hauptthemen der Abschiedsreden (Joh 13-16), die zusammen mit dem

hohenpriesterlichen Gebet (Joh 17) sowohl für Zinzendorf als auch für
Schleiermacher das Zentrum des Johannesevangeliums ausmachen.
Man braucht nur Joh 16,25-27 zu zitieren, wo Jesus sagt, dass «in jenen
Tagen» seine Vermittlung nicht mehr notwendig sei, da Gott selbst sich
direkt an die Jünger wenden und sie lieben werde.

Dieser letztgenannte Johannestext hat seine Entsprechung in R, 171,

wo auch paulinische Elemente in die Formulierung einfliessen (z. B.

IKor 15,28: îva f\ ö rteoç xà Ttctvxa év 7tâcnv): «Es wird eine Zeit
kommen, spricht es [das Christentum], wo von keinem Mittler mehr die
Rede sein wird, sondern der Vater Alles in Allem ist.» Diese Anspielungen,

weniger auf das Wort als auf den Geist des Johannesevangeliums,

dienen Schleiermacher dazu, auf das herbeigesehnte Ende der

zitats («Jedermann wird sich selber Rabbi sein»; vgl. Febure, Lutero, Florenz 1949,242)
über den modernen Pluralismus sehr überzeugend geschrieben hat (Giusnaturalismo ed

eticamoderna, Bari 1961,108-109; in seinen Schriften [z.B. Filosofia e storiadelle idee,
Bari 1965,63; Conoscenza storica e coscienza morale, Neapel 21972,162 f.] zeigt Piovani
immer wieder eine grosse Achtung vor der Philosophie Schleiermachers, die er im Lichte
eines ethischen Historismus aufwertet).

10 Im zweiten Sendschreiben an Lücke von 1829 wird in der Tat jene Prophezeiung
direkt Christus in den Mund gelegt : «Kurz die spekulative Theologie bedroht uns mit
einem den Äusserungen Christi, welcher will, sie sollen alle von Gott gelehrt sein, gar
nicht gemässen Gegensatz esoterischer und exoterischer Lehre» (SW, 1/2, 617), Auch
Erwin U. Quapp ist der Meinung, dass das Zitat Schleiermachers sich direkt aufJer 31,33
bezieht (A.4, 181 A.107).

11 In den kirchengeschichtlichen Vorlesungen behauptet Schleiermacher mindestens
zweimal, dass das Ziel des Christentums darin besteht, dass jeder Einzelne direkt von Gott
belehrt werde (SW, 1/11, 25.635). Der gleiche Begriff wird in den Vorlesungen über die
praktische Theologie wiederholt: «Dass diese innere Ungleichheit in Beziehung auf die
innere Kraft des Christentums aufhören solle, liegt schon in dem Ausspruche Christi auf
das deutlichste, wenn er das Wesen des neuen Testaments darin setzt, <dass alle von Gott
gelehret seien und keiner vom andern gelehrt zu werden brauchet (Ev. Joh 16,13. 1 Joh
2,27)» (SW, 1/13, 14). Für einen ausführlichen homiletischen Kommentar Schleiermachers

zu Joh 6 (einem Text, den er als einen der schönsten innerhalb des ganzen
Evangeliums betrachtet, vgl. Br. IV, 642) vgl. SW, II/8, 443-454.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 273

Geschichte zu verweisen. Die Zeit, in der alle unmittelbar religiöse
Eingebung erfahren, also «authentische Menschen» sind, ist die Zeit
des Lessingschen ewigen Evangeliums, in dem Friedrich Schlegel das

Evangelium der Vollendung sieht (Br. 111,104). Hier ist zu zitieren, was
die Reden über 1. die Ekklesiologie (Aufrufzur Kirche), 2. die ursprüngliche

Eingebung und 3. über den Grundton des Christentums sagen.
1. Der Aufruf zur Kirche, mit dem die vierte Rede endet, steht ganz

in dem Lichte, das vom «letzten Tage» ausgeht, «der glücklichen Zeit
wenn Jeder seinen Sinn frei üben und brauchen kann, wird beim ersten
Erwachen der höheren Kräfte, in der heiligen Jugend unter der Pflege
väterlicher Weisheit Jeder der Religion teilhaftig, der ihrer fähig ist»
(R,128). Schleiermacher bekräftigt, dass eine Bildung, die gegenüber
dem Gespräch und der religiösen Geselligkeit offen ist, zum Kommen
dieses Tages beiträgt. Daher der Aufruf Schleiermachers zur Kirche:
«Lasst Euch noch einmal hinführen zu der erhabenen Gemeinschaft
wahrhaft religiöser Gemüter, die zwar jetzt zerstreut und fast unsichtbar

ist, deren Geist aber doch überall waltet, wo auch nur Wenige im
Namen der Gottheit versammelt sind» (R, 129, s. auch den Paralleltext
in R, 173).12 Obwohl dieser Text sich an Mt 18,19-20 anlehnt, lässt sich
der Geist des Johannes in ihm nicht verleugnen. In der Tat ist die

Betonung des Zustandes der Zerstreuung, in der sich die Gesellschaft
der religiösen Geister befindet, ebenso wie die prophetische Verheis-

sung einer wunderbaren Zusammenführung nicht nur für Schleiermacher,

sondern auch für das Johannesevangelium charakteristisch.13

12 Erhellend ist, was Franz Rosenzweig Ende Februar 1916 dazu an seinen Freund
Rudolf Ehrenberg schrieb : «3. das Wichtigste - nicht Neue die Selbstanschauung der
Freimaurerei als der <dritten> (johanneischen) Kirche, und andersherum : das Kirchenwerden

der idealistischen Bewegung - Kirchenwerden, während sie bisher von den
Kirchen mehr als Gegenstand, nach dem Schema <Kirche und Welt>, aufgefasst worden ist;
dies letzte ist so wichtig, weil es nicht ohne ein sachliches Recht geschieht, denn die
idealistische Bewegung ist sowohl Ausgang der Philosophie (also des Heidentums) als

auch Anfang der johanneischen Epoche (gewissermassen ihre Patristik)» (Der Mensch
und sein Werk, Gesammelte Schriften, I. Briefe und Tagebücher, Haag 1979, 185; vgl.
auch 183, 224, 249, 253, 289f., 303, 410, 485, 510, 554). Dazu vgl. W. A. Schulze, Das

Johannesevangelium im deutschen Idealismus, ZPhgF 18 (1964) 85-118; H. Timm, Geist
der Liebe. Die Ursprungsgeschichte der religiösen Anthropotheologie (Johannismus),
Gütersloh 1978; id., Die heilige Revolution, Frankfurt a.M. 1979.

13 Wie die biblischen Begriffe «Zerstreuung» und «Versammlung» im deutschsprachigen

Raum von einer pietistischen Bedeutung geprägt sind, kann man aus dem
Vergleich des von A. Lange gesammelten Materials (Der Wortschatz des deutschen Pietis-



274 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Für Schleiermacher genügt der Hinweis auf R, 8. Dort sagt er, dass

diejenigen, zwischen denen ein religiöses Gespräch nötig ist, «voneinander

entfernt... in der Menschheit verteilt (sind).» Aber die Zeit wird
kommen, wo diejenigen, die augenblicklich gezwungen sind, im Vorhof
zu bleiben, in den Tempel eintreten und die innigste und friedlichste
Vereinigung erleben dürfen (s. R, 163).

Die Wechselbeziehung zwischen Zerstreuung und Zusammenführung

ist in der Ekklesiologie und Christologie des Johannesevangeliums
ein zu beherrschendes Thema, als dass wir es hier, und sei es auch nur
summarisch, behandeln könnten. Wir erinnern nur daran, dass 4as

Wirken Christi als eine Art Anziehung verstanden wird («Einmal von
der Erde erhöht, werde ich alle an mich ziehen»; Joh 12,32), die dem
Wirken Gottes entspricht («Niemand kann zu mir kommen, wenn der

Vater, der mich gesandt hat, ihn nicht zieht»; Joh 6,44). Der letztgenannte

Johannestext ist das erste Bibelzitat in den Schriften Schleiermachers

(vgl. Br. 1,32). Darin und auch im folgenden sind alle frommen
Konnotationen des Verbs «ziehen» enthalten.14 Hier ist jedoch vor

mus, Tübingen 21968, bes. 150ff. 110f. 468) ableiten. Vgl. auch E. Lerch, Zerstreutheit.
Zur Geschichte des Begriffs, in «Archiv für die gesamte Psychologie» 111 (1943).

14 Dazu vgl. G. Moretto, Etica e storia in Schleiermacher, Neapel 1979,1. Kap. über
die pietistische Auffassung der Geschichte. Vgl. auch SW II/8, 440f. Zur Dialektik von
Zerstreuung und Sammlung durch die A nziehung im 4. Evangelium sollte man vor allem
Joh 11,52 im Auge haben, «wonach Jesus für das Volk sterben sollte, und nicht nur für das

Volk, sondern auch, damit er die zerstreuten Kinder Gottes zur Einheit sammle». Damit
kann auch das zusammenfassende Urteil J.Wendlands besser verstanden werden:
«Schleiermacher ist nicht paulinischer, sondern johanneischer Theologe. Nicht der Tod
Jesu ist ihm die Hauptsache, sondern das Leben Jesu und die von diesem ausgehende
anziehende und gewinnende Kraft. So schildert er stets die geistige Kraft Jesu nach

Analogie der Anziehungskraft, die Jesus nach Joh. 1,35ff., 4,Iff. und an vielen Stellen
dieses Evangeliums auf seine Jünger ausübt» (Die religiöse Entwicklung
Schleiermachers, Tübingen 1915, 181). - Die Relevanz, die der johanneische Anziehungsbegriff
auch bei Augustinus gefunden hat (darüber vgl. besonders W. Wieland, Offenbarung bei

Augustinus, Mainz 1978, 249 ff), sollte die Aufmerksamkeit der
Schleiermacher-Forschung auf die Präsenz augustinischer Thematiken bei Schleiermacher
lenken. Allgemein kann man feststellen, dass Augustinus nicht nur der meist zitierte Autor
in der Glaubenslehre ist, sondern auch einen wichtigen Platz in der Schleiermacherschen

Philosophiegeschichte einnimmt, wohingegen z. B. Hegel ihn in seinen Vorlesungen über
die Philosophiegeschichte nicht einmal nennt. Dass sich die Maurinische Ausgabe der
Werke Augustinus (Amsterdam 1700-1702) in der Bibliothek Schleiermachers (vgl.
Tabulae librorum e bibliotheca defuncti Schleiermacher..., Berlin 1835, 2 Nr. 60-65)
befand, lässt einen zumindest ratlos vor den Kritikern stehen, die Schleiermacher eine
direkte Kenntnis der Schriften des afrikanischen Bischofs absprechen (vgl. neuerdings



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 275

allem auf die Parallelität zwischen dem Titel, mit dem Johannes Jesus

belegt - Gesandter Gottes (ein Ausdruck, der etwa 50mal vorkommt) -,
und demjenigen, den Schleiermacher den Helden der Religion gibt, zu
verweisen. Auch diese werden nämlich als «Gesandte der Gottheit»
bezeichnet (vgl. R, 5.162). Auch sie haben eine «anziehende Kraft, die
sich der umgebenden Dinge tätig bemächtigt», und einen «geistigen
Durchdringungstrieb der nach dem Unendlichen strebt, und in Alles
Geist und Leben hineinträgt» (R, 6 ; vgl. dazu Joh 4,14 : Das Wasser, das

Christus spendet, wird im Gläubigen ein Quell, der fortströmt ins ewige
Leben; vgl. ausserdem Joh 16,13: Der von Christus gespendete Geist
wird in alle Wahrheit einführen15). Der Geist, der in diesen Helden
wohnt, ist kein statischer Besitz; er atmet und versucht sich auszubreiten

und seine Freiheit zu behalten (R, 15; vgl. auch Joh 3,8: «Der Wind
weht, wo er will; du hörst seine Stimme, aber du weisst nicht, woher er
kommt und wohin er fahrt. So ist es mit jedem, der aus dem Geiste
geboren ist»),

2. «Herrlicher, erhabener, der erwachsenen Menschheit würdiger,
tiefer eindringend in den Geist der systematischen Religion, weiter sich
verbreitend über das ganze Universum ist die ursprüngliche Anschauung

des Christentums» (R, 161). Aber welches Christentums? Des pau-
linischen, des petrinischen usw. oder des johanneischen? Im vorhergehenden

Abschnitt haben wir gezeigt, dass die Eschatologie Schleiermachers

wie die des Johannes ohne Zweifel zu einer Situation hin
tendiert, in der die Notwendigkeit der Vermittlung überwunden wird.
Und doch charakterisieren sowohl Schleiermacher als auch Johannes

R.Osculati, Schleiermacher. L'uomo, il pensatore, il cristiano, Brescia 1980, 376). Vgl.
jedenfalls zur «Theologia cordis» bei Augustinus und Schleiermacher, W. Schultz,
Schleiermacher und der Protestantismus, Hamburg 1957, 99-127.

15 Dieser johanneische Text, der auch eines der biblischen Lieblingszitate Hegels ist,
kommt in der Glaubenslehre nicht vor. Auf ihn wird hingegen in R, 169 angespielt :

Christus «hat immer auf die Wahrheit gewiesen, die nach ihm kommen würde». Die
3. Auflage lautet: «er hat immer auf die lebendige Wahrheit gewiesen, die nach ihm
kommen würde wenngleich nur von dem seinigen nehmend» (SW, 1/1, 433) - wo der
Zusatz nichts anderes ist als die wörtliche Wiederaufnahme des johanneischen Textes:
«Wenn er aber kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch in alle Wahrheit einführen.
Nicht aus sich wird er reden, sondern was er hört, wird er reden und euch das Kommende
kundtun. Er wird mich verherrlichen, denn er wird von dem Meinen nehmen und euch
kundtun» (Joh 16,13-14). -Zur Pneumatologie Schleiermachers, die eines der letzten von
Karl Barth an die Schleiermacher-Forschung gerichteten desiderata ist (vgl. das Nachwort

zur Schleiermacher-Auswahl, hg. H. Bolli, München 1968, 311), siehe W. Brandt,
Der Heilige Geist und die Kirche bei Schleiermacher, Zürich 1968.



276 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

das Christentum als die Religion, die mehr als jede andere bei der
Notwendigkeit des Vermittlers verweilt. Aber um die Notwendigkeit
eines Vermittlers zu begründen, muss man eine dualistische Ansicht
der Wirklichkeit haben. In der Tat, obwohl es die streng kosmologische
und ontologische Sicht nicht teilt, die die Gnostiker Gott der Welt
gegenüberstellen lassen, bleibt das vierte Evangelium doch innerhalb
einer dualistischen Auffassung : auf der einen Seite die von Finsternissen,

Lüge, Tod verschlungene Welt, auf der anderen Gott und sein

Gesandter, die der Welt Licht, Wahrheit, Leben bringen. In diesem

Evangelium ist der kosmologische Dualismus ein moralischer geworden:

denn die Welt geht nicht aus einem Gott entgegengestellten Prinzip

hervor, sondern sie ist ursprünglich ein gutes Geschöpfund hat sich
Gott nur durch eine freiwillige Entfernung entgegengestellt - eine
Auflehnung, in der der Mensch seine Kreatürlichkeit ablehnt, Herr seiner
selbst sein und ganz allein jenes Licht, jene Wahrheit, jenes Leben
erreichen will, wonach zu verlangen ihm der Schöpfer eingegeben hat.
Aber so von seinem Prinzip getrennt, kann er diese Güter nicht finden ;

wenn er nur mit sich selbst rechnet, gerät er in das Nichts. Deshalb
kommt der Gesandte Gottes, um ihm das wahre Licht, die wahre

Wahrheit, das wahre Leben zu bringen, damit der Mensch so wenig
gegen Gott zu handeln genötigt ist, dass er dieses Angebot annehmen,
auf seine falsche Sicherheit verzichten und in der vollkommenen
Abhängigkeit von Gott jene verschiedenen Güter, die er verloren hat,
wiederfinden kann.

Wenn wir nun die Weltanschauung, die Schleiermacher dem
Christentum zuschreibt, analysieren, so springt die strenge Verwandtschaft
mit jener johanneischen ins Auge, die wir, auf der Linie Bultmanns,
eben dargestellt haben. Bekanntlich sieht Bultmann in der Welt der
Gnosis, vor allem in der des Mandäismus, den Ursprung des vierten
Evangeliums. So interpretierte man auch das Denken Schleiermachers
im Lichte des Gnostizismus. Wir können sogar sagen, dass die Anlehnung

Schleiermaches an die gnostische Tradition - die von Ferdinand
Chr. Baur16, dem Begründer der Tübinger historischen Schule, schon

16 So schon in der Tübinger Dissertation von 1827 Primae rationalismi et suprana-
turalismi historiae capita potiora, Pars I, De gnosticorum Christianismo ideali; Pars II,
Comparatur gnosticismus cum Schleiermacherianae theologiae indole, in «Tübinger
Zeitschrift» 1828, 220-264. Der Text ist wieder zugänglich in: Die christliche Gnosis
oder die christliche Religionsphilosophie in ihrer geschichtlichen Entwicklung, Tübingen

1835 (Reprogr. Nachdr. Darmstadt 1967). Für Baur ist der Gnostizismus Schleier-



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 277

1829, also als Schleiermacher noch lebte und in der Lage war, Stellung
zu nehmenl7, versucht wurde - den ersten Versuch der Kritik darstellt,
eine Gesamtinterpretation des Schleiermacherschen Werks zu
geben.

Obwohl er auf die Verbindungen zur ganzen deutschen Philosophie
des 18. und 19. Jahrhunderts eingeht, ist die Darstellung Baurs schliesslich

doch zu allgemein. In Wirklichkeit bringt er keinen Text Schleiermachers

vor, der unwiderlegbar dessen gnostische Inspiration bezeugen
würde.18 Und doch scheint es uns, dass die Reden ihm ein reiches
Material hätten bieten können, um seine These zu belegen. Um aber zu
solchem Schluss zu kommen, müsste man natürlich ausser dem jugendlichen

Interesse Schleiermachers an der Gnosis19 das Entstehen seines

Bildes vom Christentum auf dem Hintergrund des vom vierten
Evangelium dargebotenen im Auge behalten. Dementsprechend beschreibt
Schleiermacher die ursprüngliche Weltanschauung jener Religion:

«Sie ist keine andere, als die des allgemeinen Entgegenstrebens alles Endlichen gegen
die Einheit des Ganzen, und der Art wie die Gottheit dieses Entgegenstreben behandelt,
wie sie die Feindschaft gegen sich vermittelt, und der grösser werdenden Entfernung
Grenzen setzt durch einzelne Punkte über das Ganze ausgestreut, welche zugleich
Endliches und Unendliches, zugleich Menschliches und Göttliches sind. Das Verderben und
die Erlösung, die Feindschaft und die Vermittlung, das sind die beiden unzertrennlich
miteinander verbundenen Seiten dieser Anschauung, und durch sie wird die Gestalt alles
religiösen Stoffs im Christentum und seine ganze Form bestimmt. Die physische Welt ist

abgewichen von ihrer Vollkommenheit und unvergänglichen Schönheit mit immer
verstärkten Schritten ; aber alles Übel, selbst das, dass das Endliche vergehen muss ehe es den
Kreis seines Daseins vollständig durchlaufen hat ist eine Folge des Willens, des

selbstsüchtigen Strebens der individuellen Natur, die sich überall losreisst aus dem
Zusammenhange mit dem Ganzen um etwas zu sein für sich ; auch der Tod ist gekommen um der
Sünde willen. Die moralische Welt ist vom Schlechten zum Schlimmeren fortschreitend,

machers, ausser in seinem Antinomismus, in dem Unterschied fassbar, den er sowohl in
der Christologie als in der Soteriologie zwischen Urbildlichem und Geschichtlichem
herausgearbeitet hat.

17 Zur Kritik Baurs nahm Schleiermacher Stellung in den zwei Briefen an Lücke von
1829 über die Glaubenslehre (vgl. SW, 1/2, 575-653, bes. 581 fF. 627-629). Dazu vgl.
Baur, Die christliche Gnosis (A. 16), IX.

18 Offenbar stellt sich hier das Problem, eine hinreichende Zustimmung zum Begriff
«Gnostizismus» zu erreichen. Zur Schleichermacherschen Auffassung dieser historischen

Bewegung vgl. die kirchengeschichtlichen Vorlesungen in SW, 1/11, 105-128.
19 Vgl. W. Dilthey, Leben Schleiermachers, hg. M. Redeker, Göttingen-Berlin 31970,

1/1, 223. Über das Vorhaben Schleiermachers, sich dem Studium der Gnostiker, der
Sozinianer und J. Böhmes zu widmen, berichtet Friedrich Schlegel (vgl. Br. III, 192 f.

322).



278 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

unfähig etwas hervorzubringen worin der Geist des Universums wirklich lebte, verfinstert
der Verstand und abgewichen von der Wahrheit, verderbt das Herz und ermangelnd jedes
Ruhmes vor Gott, verlöscht das Ebenbild des Unendlichen in jedem Teile der endlichen
Natur» (R, 161 f.).20

Bei der Lektüre dieses höchst dichten Textes ist es unvermeidbar,
das wachzurufen, was Schleiermacher früher über die prometheische
üßpiq sagte, die «feigherzig stahl, was (sie) in ruhiger Sicherheit hätte
fordern und erwarten können» (R, 30). In die Front, die damals die

pietas Spinozas dem Prometheus entgegenstellte, wird nun auch der
johanneische Christus eingereiht. Dies hatte aber bekanntlich schon
Herder getan.

Bevor Schleiermacher aber dazu kommt, das individuelle Erlebnis
des johanneischen Christus zu schildern, verweilt er bei dem, was man
als die «Vorgeschichte der Menschwerdung» bezeichnen kann, welche

er im übrigen nach dem Schema des Prologs des vierten Evangeliums
darstellt. Es lohnt sich, diese Darstellung hier wiederzugeben, weil sie

den tiefen Grund aufzeigen kann, der Schleiermacher dazu drängt,
wenn schon nicht die Absolutheit des Christentums, so doch seine

Vorliebe für es zu erklären: «Dieses, dass das Christentum in seiner

eigentlichsten Grundanschauung am meisten und liebsten das Universum

in der Religion und ihrer Geschichte anschaut, dass es die Religion
selbst als Stoff für die Religion verarbeitet, und so gleichsam eine
höhere Potenz derselben ist, das macht das unterscheidenste seines

Charakters, das bestimmt seine ganze Form» (R, 163). Das Wesen des

Christentums ist also von Schleiermacher in der sakramentalen Bedeutung

gesehen, die es der Geschichte gibt, und nicht nur der Geschichte
der «Zeichen und Wunder» (R, 162), sondern auch jener des Feuers und
Schwertes (R, 165), da für das Christentum nichts irreligiöser ist als die

Unterbrechung dessen, was «ein Kontinuum sein soll im Menschen»
(ibid.).

Die Vorgeschichte des Christentums indessen, d.h. die ganze
Geschichte der Menschheit, wird von Schleiermacher vom religiösen
Standpunkt aus - und damit als beherrscht von einem «Vorsehungszeichen»

(R, 162, der einzige Text, in dem man diesen Begriff findet) -
als ein ungeheueres Drama verstanden, in dem das Endliche das

20 Dazu vgl. H. Bleek, Die Grundlagen der Christologie Schleiermachers. Die
Entwicklung der Anschauungsweise Schleiermachers bis zur Glaubenslehre mit besonderer
Rücksicht auf seine Christologie, Freiburg i. Br.-Leipzig-Tübingen 1898, 89.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 279

Unendliche trifft. Scharfsinnig bemerkt er, gleichsam in einer Art
Vorwegnahme der Barthschen Religionsauffassung: «Auch indem es das

Universum anschauen will strebt das Endliche ihm entgegen, sucht
immer ohne zu finden und verliert was es gefunden hat» (ibid.). Und das

zeigt uns, in welcher Tiefe sich jenes Drama für Schleiermacher
entfaltet. Nicht zufällig begegnet uns bei Johannes dieselbe Wirklichkeit,
die sich in einem Streit zwichen Licht und Finsternis konkretisiert
(1,4f. ; 3,19 f. ; 8,12ff. ; 11,9 f.). Vielleicht aber steht Schleiermacher hier
auch unter dem Einfluss der Bedeutung, die er der Gestalt des Prometheus

gegeben hatte (vgl. R, 30.44f.): der Wille zur Religion selbst, von
den Unternehmungen der Metaphysik und Moral geweiht, ist eine

Auflehnung gegen das Unendliche, das frei das darbietet, wonach das

Endliche sucht, nur dass eine solche Suche von der «Besonnenen und
demütigen Mässigung» (R, 10) inspiriert ist.

Die Verwandtschaft der Schleiermacherschen Auffassung dieses

Streits mit der johanneischen zeigt sich vor allem darin, dass für beide

am Ursprung der Geschichte des Unendlichen mit dem Endlichen «das

grosse, immer fortgehende Erlösungswerk der ewigen Liebe» (R, 58)
steht, die in jeder Zeit «sendet... hie und da Einige... und setzt sie ein zu
Dolmetschern ihres Willens und ihrer Werke, und zu Mittlern
desjenigen, was sonst ewig geschieden geblieben wäre» (R, 5): ouxcoç yàp
ijyà7niaev ô iteàç xôv xôapov, œaxe xôv uiôv aùxoù xôv povoyevf]
8ÔC0X8V (Joh 3,16). Insbesondere betonen beide nachdrücklich ein
Immer-stärker-Werden in der Offenbarung des Unendlichen. Für den

Prolog des vierten Evangeliums hat die Offenbarung des Logos drei
Etappen berührt: 1. die Schöpfung, in der das Licht des schöpferischen
Wortes glänzt (Joh l,3-5a) - aber «die Finsternis hat es nicht verstanden»

(1,5b); 2. die Geschichte des erwählten Volkes («die Seinen»,
«sein Haus») in den Propheten (1,11a) - aber «die Seinen haben ihn
nicht aufgenommen» (1, IIb); 3. die Menschwerdung, in der wir «seine
Herrlichkeit geschaut haben» (1,14).

Nun folgt Schleiermacher gewiss nicht dem Prolog in seinen drei
Etappen. Jedoch wird auch in seinem Text die Beharrlichkeit des

Göttlichen in der Selbstoffenbarung betont, obwohl für das Endliche
jede Offenbarung vergeblich wird: «Alles wird verschlungen von
irdischem Sinn, alles fortgerissen von dem inwohnenden irreligiösen Prinzip,

und immer neue Veranstaltungen trifft die Gottheit, immer
herrlichere Offenbarungen gehn durch ihre Kraft allein aus dem Schosse der
alten hervor, immer erhabenere Mittler stellt sie auf zwischen sich und



280 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

den Menschen, immer inniger vereinigt sie in jedem späteren Gesandten

die Gottheit mit der Menschheit, damit durch sie und von ihnen die
Menschen lernen mögen das ewige Wesen erkennen» (R, 163). Denn
Gott, so lesen wir in dem Prolog des vierten Evangeliums, hat nie
jemand gesehen; nur der Mittler, der aus Gott und aus keinem Fleisch-
und Menschenwollen Geborene hat ihn uns geoffenbart (Joh
1,13.18).

Nichtsdestoweniger ist nicht allein die christliche Vorgeschichte von
dem Charakter des 7tôXspoç geprägt. Mit der Ankunft Christi verschärft
sich dieser: «Es (das Christentum) ist durch und durch polemisch»
(R, 63), indem es jede Verderbnis entlarvt, das irreligiöse Prinzip
zerstört (ibid.; vgl. Joh 16,11), «in die innersten Geheimnisse des verderbten

Herzens dringt es ein [vgl. Joh 2,24-25] und erleuchtet mit der
heiligen Fackel eigner Erfahrung jedes Übel das im Finstern schleicht
[vgl. Joh 3,19-21], So zerstörte es - und dies war fast seine erste Bewegung

- die letzte Erwartung seiner nächsten Brüder und Zeitgenossen,
und nannte es irreligiös und gottlos eine andere Wiederherstellung zu
wünschen oder zu erwarten als die zur besseren Religion, zur höheren
Ansicht der Dinge, und zum ewigen Leben in Gott» (R, 163).21 Find das,
weil auch für Schleiermacher ebenso wie für Johannes (4,23 f.) die
wahre Eschatologie die der Anbetung im Geist und in der Wahrheit ist :

«Wer nicht in dem Ewigen lebt, webt und ist, dem ist er völlig
unbekannt» (R,163f.).

Der Hauptgegenstand der «Polemik» des Christentums besteht aber
in der Entfernung der Welt von dem Unendlichen, «die Entfernung
vom Universum, die einen Mittler bedarf». Alle die Gedanken des

Christentums «gingen nur darauf» (R, 164).

21 Wolfgang Trillhaas (A.8, 189) behauptet ausdrücklich, dass das johanneische
Kennzeichen der Abwesenheit einer das Ende der Geschichte vorraussetzenden
Eschatologie bei Schleiermacher fehle. Auch J. Wendland (A.14, 210-226: VII. Kap. Das

diesseitige und das jenseitige Leben) ist da gleicher Meinung: «In Schleiermachers

Frömmigkeit fehlt völlig die Stimmung der Sehnsucht nach Befreiung von der Knechtschaft

der Vergänglichkeit zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes im zukünftigen
Leben... Es fehlt die Empfindung, dass wir nur Gäste und Fremdlinge in der irdischen
Welt sind, die ihre Fleimat in der künftigen Welt haben. Denn diese irdische Welt ist für
Schleiermacher die wahre Offenbarung des göttlichen Seins und Lebens... Der Christ
darfglauben, dass alles, was er jetzt schon an ewigem Gut besitzt, unverlierbar sein eigen
bleibt. Schleiermacher ist auch in diesem Punkt johanneischer Theologe. Er betont das

gegenwärtige ewige Leben wie das Johannesevangelium» (215 f.). Darum greift
Schleiermacher auch, wenn er über den Tod predigt, so gerne zu den ihm geistesverwandten
Johannes-Texten (ibid., 219).



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 281

3. Nun aber ist es «vergebliche Verwegenheit den Schleier
hinwegnehmen zu wollen», der den Ursprung dieser Idee in Jesus, und also im
Christentum «verhüllt und verhüllen soll», «dass Alles Endliche höherer

Vermittlungen bedarf um mit der Gottheit zusammenzuhängen»,
und das «weil aller Anfang in der Religion geheimnisvoll ist» (R, 167).

Und doch hat man keinen Zugang zum Christentum, seinem Geist,
wenn man nicht als Gabe die Möglichkeit bekommen hat, eben jenen
Ursprung zu erreichen, aus dem nicht etwa eine abstrakte Anschauung,
sondern eine Lebensform stammt, eben das göttliche Leben:

«Dieses Bewusstsein von der Einzigkeit seiner Religiosität, von der Ursprünglichkeit
seiner Ansicht, und von der Kraft derselben sich mitzuteilen und Religion aufzuregen,

war zugleich das Bewusstsein seines Mittleramtes und seiner Gottheit» (R, 168).

In der Tat fährt Schleiermacher fort : «Wenn ich das heilige Bild dessen (i. e. Christi)
betrachte in den verstümmelten Schilderungen seines Lebens, der der erhabene Urheber
des Herrlichsten ist, was es bis jetzt gibt in der Religion; so bewundere ich nicht die

Reinigkeit seiner Sittenlehre die doch nur ausgesprochen hat, was alle Menschen, die

zum Bewusstsein ihrer geistigen Natur gekommen sind, mit ihm gemein haben, und dem
weder das Aussprechen noch das Zuerst einen grösseren Wert geben kann ; ich bewundere
nicht die Eigentümlichkeit seines Charakters, die innige Vermählung hoher Kraft mit
rührender Sanftmut; jedes erhaben einfache Gemüt in einer besonderen Situation muss
einen grossen Charakter in bestimmten Zügen darstellen ; das Alles sind nur menschliche

Dinge : aber das wahrhaft Göttliche ist die herrliche Klarheit, zu welcher die grosse Idee,
welche darzustellen er gekommen war, die Idee dass Alles Endliche höherer Vermittlungen

bedarf um mit der Gottheit zusammenhängen, sich in seiner Seele ausbildete»

(R, 167). Daraus folgt der Aufruf: «Lasst uns die lebendige Anschauung des Universums,
die seine ganze Seele erfüllte,... betrachten» (ibid.).

Schloss also die zweite Rede mit einem Aufrufzum Tode, die dritte
mit einem zur Geschichte und die vierte mit einem zur Kirche, so
schliesst die fünfte - in einer Art Zusammenfassung des ganzen Denkweges

- mit einem Aufruf zur Versenkung in die Seele Christi.
Wie kann man aber «in das Heiligste seines (Christi) Gemütes

hineinblicken» (R, 166)? Wie ist überhaupt eine Mitteilung zwischen Seelen

möglich? Sicher nicht durch die Gewalt oder «die vergebliche
Verwegenheit» (R, 167), sondern vielmehr durch die freie Selbstofifen-

barung des Gemütes. Lür Schleiermacher drückt das menschliche
Gemüt sein ganzes Wesen durch den Grundton seiner Haltung aus.
Welches ist also das Grundgefühl des Gemütes Christi, jenes Gefühl,
durch das geradezu die Wurzel seines Wesens ins Licht kommt, sich
offenbart?

Diese Lragen beantwortet Schleiermacher mit der Behauptung der



282 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

strengen Verbindung, die zwischen der Uranschauung Christi und dem
Charakter seiner Gefühle besteht. Denn:

«wie nennt Ihr das Gefühl einer unbefriedigten Sehnsucht die auf einen grossen
Gegenstand gerichtet ist, und deren Unendlichkeit Ihr Euch bewusst seid? Was ergreift
Euch, wo Ihr das Heilige mit dem Profanen, das Erhabene mit dem Geringen und

Nichtigen aufs innigste gemischt findet? und wie nennt Ihr die Stimmung, die Euch
bisweilen nötiget diese Mischung überall vorauszusetzen, und überall nach ihr zu
forschen Nicht bisweilen ergreift sie den Christen, sondern sie ist der herrschende Ton aller
seiner religiösen Gefühle; diese heilige Wehmut - denn das ist der einzige Name, den die

Sprache mir darbietet - jede Freude und jeder Schmerz, jede Liebe und jede Furcht
begleitet sie; ja in seinem Stolz wie in seiner Demut ist sie der Grundton, auf den sich

Alles bezieht. Wenn Ihr Euch darauf versteht aus einzelnen Zügen das Innere eines

Gemüts nachzubilden, und Euch durch das Fremdartige nicht stören zu lassen, das ihnen
Gott weiss woher beigemischt ist : so werdet Ihr in dem Stifter des Christentums durchaus
diese Empfindung herrschend finden ; wenn Euch ein Schriftsteller der nur wenige Blätter
in einer einfachen Sprache hinterlassen hat, nicht zu gering ist um Eure Aufmerksamkeit
auf ihn zu wenden ; so wird Euch aus jedem Worte was uns von seinem Busenfreund übrig
ist dieser Ton ansprechen; und wenn je ein Christ Euch in das Heiligste seines Gemütes
hineinblicken Hess: gewiss es ist dieses gewesen» (R, 166).

Wir werden versuchen von den vielen Gedanken, die dieser höchst
beredte Text vorstellt, nur die beiden auszuführen, die uns als die

wichtigsten erscheinen: 1. das Wesen der heiligen Wehmut, 2. die her-
meneutische Bedeutung des Johannesevangeliums. Vorher aber wird es

nützlich sein, bei dem zu verweilen, was man als eine Schwierigkeit bei
der Auslegung dieses Textes empfunden hat, die Tatsache nämlich,
dass Schleiermacher zunächst von der Grundstimmung des Christen,
also jedes wahren Christen, spricht, um dann, scheinbar ohne Übergang,

vom Begründer des Christentums, dem johanneischen Christus
selbst, den er als den Träger und Vertreter dieser Stimmung sieht, zu
sprechen.22 Solch ein Verfahren aber, das seine Aufmerksamkeit auf
den Christen und Christus zugleich konzentriert, scheint uns einer tiefen

Lehre gleich, die Schleiermacher aus dem vierten Evangelium hat
entnehmen können. Für Johannes besteht das Werk Christi eben darin,
dass es die Glaubenden zu Nacheiferern umgestalten kann; es ist
geschrieben, dass sie die gleichen Werke wie Christus tun sollen (Joh
14,12)23 und, nachdem sie an den Quellen des Erlösers getrunken

22 So zum Beispiel R. Unger, «Heilige Wehmut». Zum geistes- und seelengeschichtlichen

Verständnis einer romantischen Begriffsprägung, in : Gesammelte Studien, Darmstadt

1966, III, 184.
23 Nach dem johanneischen Text werden sie sogar grössere Werke tun ; deshalb ist es



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 283

haben, selbst Quell lebendigen Wassers werden können (7,37-39). Mit
seinem scheinbar übergangslosen Verfahren wiederholt also Schleiermacher

nur eine Grundidee der johanneischen Theologie: die
Zeitgleichheit Christi mit seinen Jüngern, die christliche 7tapdÔomç in der
Geschichte, die der Geist Christi nicht als ein depositum dogmatischer
Aussagen, sondern als Lebenserfahrung, eben als Grundstimmung,
lebendig bewahrt.24 Wir können sogar sagen, dass Schleiermacher in
dieser 7tapà8oaiç einer offenbarenden Stimmung das echteste Beispiel
dessen gesehen hat, was er oben behauptet hatte, d. h. dass man eine

Religion nicht lernen kann, wenn man nicht in der Lage ist, «sie zu
ergänzen, und zu bestimmen, wie dies und jenes in ihr geworden sein
müsste» (R, 156). Der Jünger oder der echte Ausleger steht, da er am
Geiste Christi Anteil hat - vergessen wir nicht, dass die «besondere
Bauart und der charakteristische Unterschied» einer Religion «nicht
eher klar werden wird, bis Ihr selbst irgendeiner angehört» (R, 159) -,
nicht als ein Wiederholender (R, 67) vor der Uranschauung des Lehrers,

sondern er wird vielmehr befähigt, dessen Wirkungsgeschichte
fortzusetzen und zu ergänzen.

Die Grundstimmung Christi und seiner Jünger ist die «heilige
Wehmut», die sich mit der Sehnsucht, dem Wunsch nach einer
Gesamtversöhnung, vereinigt: «Eine unendliche Heiligkeit ist das Ziel des

Christentums» (R, 164). In der Tat ist das Heilige für Schleiermacher
wesentlich Sehnsucht, aber keine Sehnsucht, die sich wie bei den

Zeitgenossen von der Täuschung nährt, die alte Welt sei in einer
unmittelbaren und selbständigen, nun verlorenen Heiligkeit versunken,
sondern eine Sehnsucht, die aus einem geheimen Schmerz entsteht, um
sich in einem Hoffnungshorizont zu projizieren: «Nie zufrieden mit
dem Erlangten sucht es (d.h. das Christentum)» noch (R, 164). Das, was
Schelling als die tiefe, aus dem Gifte des Lebens hervorgehende Schwermut25

bezeichnet, ist bei Schleiermacher eine Aufgabe, ein Ethos, das

hier natürlich, an das von Schleiermacher im Anschluss an eine wichtige Tradition
formulierte Prinzip zu denken, wonach der Ausleger die Möglichkeit hat, das Werk
«besser» als der Verfasser selbst zu verstehen (SW, 1/7,32.45. Vgl. H.-G. Gadamer [A. 2],
180ff.; H. Patsch, F. Schlegels «Philosophie der Philologie» und Schleiermachers frühe
Entwürfe zur Flermeneutik, ZThK 63 [1966], bes. 452-460).

24 Über die Verwandtschaften und deutlichen Unterschiede zwischen der Schleier-
macherschen und der Kierkegaardschen Auffassung zum Problem der «Gleichzeitigkeit»
Christi vgl. Fl. Gerdes, Das Christusbild Sören Kierkegaards, verglichen mit der Chri-
stologie Hegels und Schleiermachers, Düsseldorf-Köln 1960, 18-46 und passim.

25 Vgl. X.Tilliette, La nature, la nostalgie et le sacré. Variations sur un thème de



284 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

mehr als an die àrcoxapaôoxîa der Schöpfung (Rom 8,19) an den ctxö-

Xo\|/ xfj aapxi (II Kor 12,9), an den Stachel des Unbefriedigtseins, denken

lässt. Damit jedoch trennt sich Schleiermacher nicht von Johannes,

um sich Paulus zuzuwenden. Es ist wahr, dass der Boden, aus dem sich
diese Auffassung nährt, von den verschiedensten Traditionen - die vom
Osten bis zum Hellenismus, vom Urchristentum bis zur rheinischen
Mystik und zum Pietismus gehen -, und also auch vom Paulinismus -
zumindest durch die Belehrung Luthers - befruchtet wurde, aber es ist
ebenso wahr, dass Schleiermacher selbst uns sagt, er habe das Bild des

«wehrmütigen und sehnsüchtigen» Christus eben aus dem vierten
Evangelium empfangen. Darum hat Rudolf Unger26 in seinem dem

geistes- und seelengeschichtlichen Verständnis des romantischen
Ausdrucks «heilige Wehmut» gewidmeten wesentlichen Aufsatz recht,
wenn er den Hintergrund dieses Ausdrucks - dessen Prägung er zu
Recht Schleiermacher zuschreibt27 - eben im vierten Evangelium gegeben

sieht, und insbesondere in der Auslegung, die Herder seinerzeit und
später Schleiermacher selbst in seinen johanneischen Homilien von
1823/24 gab. Besonders aufschlussreich scheint der Text zu sein, den

Herder als Kommentar zur johanneischen Kreuzigungsgeschichte
geschrieben hat:

Schelling, in: Il Sacro. Studi e ricerche, hg. E. Castelli, Rom 1974, 385-395, bes.

391 f.
26 A.22, mit genauen Verweisen auf die Romantiker. Vgl. auch J. Bauer, Die Wehmut

des romantischen Menschen, Freiburg i. Br. 1953, aber vor allem die lange und dichte

Anmerkung, die X.Tilliette den Begriffen «Wehmut», «Sehnsucht» und dergleichen
gewidmet hat in Schelling. Une philosophie en devenir, Paris 1970, II, 187 f. Diese

Anmerkung aber muss man zumindest mit einem Hinweis auf das Vorkommen dieser

Begriffe, aber noch mehr der von ihnen bezeichneten Wirklichkeit, bei Wilhelm von
Humboldt versehen; vgl. dazu W. Schultz, Die Religion Wilhelm von Humboldts, Jena

1932 ; H. Flenner, Wilhelm von Humboldt und die Schwermut. Ein Beitrag zur Erkenntnis

des Menschen W. von Humboldt, Diss. Frankfurt 1953 ; W. Brednow, Die «Wehmut»
bei W. von Humboldt, ZPhF 24 (1970), 499-515. Dass bei Schleiermacher der Begriff
«Wehmut» dazu neigt, sich auch im Sinne romantischer «Ironie» zu färben, bezeugt ein

Fragment der wissenschaftlichen Tagebücher (Denkmale der inneren Entwicklung
Schleiermachers, 114 Nr. 9, in W. Dilthey, Leben Schleiermachers, Berlin 1870), dessen

starke ethisch-spinozistische Betonung man aber auch im Auge behalten sollte: «Die
Wehmuth entsteht aus der Elementaranschauung der sittlichen Welt wie sie ist, in sich.

Sie ist ein Theil des praktischen Spinozismus. Nur ein Ironist kann sie haben» (vgl. auch

ibid., 141 Nr. 167).
27 Jedenfalls hat Muthmann (in der Dissertation: Der religiöse Wortschatz in der

Dichtersprache des 18. Jahrhunderts, Göttingen 1949) festgestellt, dass der Ausdruck
schon bei Klopstock, Messias X, 151 vorkommt.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 285

«Auch in dieser Geschichte lasset er (Johannes), mit Vorbeigehung mancher
Nebenumstände, seinen Geliebten gleichsam nicht aus dem Auge. Das Bild seines Freundes vor
Kaiphas, vor Pilatus, in seiner Dornenkrone, sein Kreuz tragend, ans Kreuz geheftet,

dürstend, endlich sein Haupt neigend und sanft verscheidend, stehet vor ihm. Noch am
Gewände, am Leichnam des Verstorbenen nimmt er teil, fürchtend, dass dieser nach dem
Tode noch verstümmelt werde, und bemerkt den Lanzenstich in die Seite des Erblassten

mit sichtbarem Gefühl der Wehmut.»28

Eben wegen dieser heiligen Wehmut ist das Christentum allen
Religionen überlegen, «historischer und demütiger in seiner Herrlichkeit»
(R, 171), und wird «noch eine lange Geschichte haben... trotz Allem
was man sagt von seinem baldigen oder schon erfolgten Untergange»
(R, 170). «Nie vergessend, dass es den besten Beweis seiner Ewigkeit in
seiner eigenen Verderblichkeit, in seiner eigenen traurigen Geschichte
hat, und immer wartend einer Erlösung aus dem Elende von dem es

eben gedrückt wird, sieht es gern ausserhalb dieses Verderbens andere
und jüngere Gestalten der Religion hervorgehen, dicht neben sich, aus
allen Punkten» (R, 172). Die heilige Wehmut ist also das, was dem
Christentum erlaubt, die Religion der Geschichte überhaupt zu sein,
nicht im Sinne stolzer Absolutheit - denn zur Geschichtlichkeit des

Christentums gehört die Demut -, sondern einfach deshalb, weil seine
durch die Grundstimmung filtrierte Uranschauung es zur Religion der
«unbeschränkten Freiheit» (R, 169), der grosszügigsten Ökumenizität
macht. Wenn das Christentum aber auf der einen Seite den Despotismus

verweigert, der es zur einzigen Form der die Menschheit
beherrschenden Religion (R, 172) machen würde, so löst auf der anderen die

Tatsache, dass «Zeiten des Verderbens allem Irdischen bevorstehen, sei

es auch göttlichen Ursprungs» und dass die Wehmut also als Urgefühl
der echten Religion nie versagen kann, jede neue Sendung göttlicher
Boten - «um mit erhöhter Kraft das Zurückgewichene an sich zu
ziehn» - und also die Begründung jeder möglichen Religion in eine
«Palingenesie des Christentums» auf, die «seinen Geist in einer neuen
und schöneren Gestalt» erweckt (R, 171 f.). Die Ewigkeit des Christentums

wird also von Schleiermacher nicht innerhalb der Verabsolutierungen

des Begriffs, sondern vielmehr innerhalb der Geschichte und für
die Geschichte gefunden.29

28 J.G. Herder, Sämmtliche Werke, hg. B. Suphan, Berlin 1877 fF., XIX, 340.
29 Vgl. H. Sueskind, Christentum und Geschichte bei Schleiermacher. Die ge-

schichtsphilosophischen Grundlagen der Schleiermacherschen Theologie, Tübingen
1911, 11-29.



286 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

An diesem Punkt sollte man nun fragen, warum Schleiermacher ein
Bild des Christentums prägt, das historisch sein will und doch aus dem

theologischsten und mystischsten unter den vier Evangelien abgeleitet
wird. Wir wissen nicht, wann sich in ihm die - übrigens weitgehend von
Herder selbst behauptete und verteidigte - Überzeugung der Historizität

und johanneischen Authentizität des vierten Evangeliums gebildet
hat, die Überzeugung, die in der dritten Auflage der Reden (1821) in
einem Zusatz so formuliert wird: «Nichts verräth wol weniger Sinn für
das Wesen des Christenthums sowol, und für die Person Christi selbst,
als auch überhaupt historischen Sinn und Verstand davon, wodurch
grosse Ereignisse zu Stande kommen... als die Ansicht... Johannes
habe den Reden Christi viel fremdes beigemischt von seinem eignen»
(SW, 1/1, 447 f.). Es ist jedenfalls sicher, dass seine Bevorzugung des

vierten Evangeliums ihren Grund in der Überzeugung findet, dass,

«wenn je ein Christ Euch in das Heiligste seines Gemütes hineinblicken
liess, gewiss es dieses gewesen ist», Johannes, dessen Evangelium uns
mehr als jedes andere die Worte Christi berichtet, damit ganz im Ton
der heiligen Wehmut spricht.

Und Johannes spricht diese Sprache, die eine convictional language,
eine Zeugnissprache, ist30, weil - pietistisch, aber mehr noch biblisch
(Joh 13,23-25; 21,20) - der Lieblingsjünger, der an der Brust des Lehrers

ruht, der «Busenfreund» - wie Schleiermacher ihn nennt - die
patristische Tradition wiedergibt, die für Johannes den Ausdruck ô

87ri(TTf|i)ioç geprägt hat.31 Er nämlich findet sich in der idealen Lage, in
allen seinen Nuancen das ex abundantia cordis - oder vielleicht dem
Geist Schleiermachers besser entsprechend: ex tristitia cordis (vgl. Br.
1,355) - springende Wort zu begreifen und auszulegen. Die Intimität

30 Vgl. The Later Heidegger and Theology, hg. J. M. Robinson/J. B. Cobb, New York
1963, 129f. 179 ff. ; G. Moretto, L'esperienza religiosa del Linguaggio in Martin Heidegger,

Florenz 1973, 245 ff.
31 Vgl. A. Vaccari, Scritti di erudizione e di filologia, Rom 1952, I, 97-98; T.

Lorenzen, Der Lieblingsjünger im Johannesevangelium, Stuttgart 1972. Zinzendorfhat gern
Johannes, weil er in ihm den Jünger sieht, der «immer sehr voraus in des Heilands
herzens-sachen war, der sich nicht lange hat besonnen zu sagen : Es ist der Herr, es ist

gewiss der Herr», der «durch einen familiären Umgang mit dem Herrn, Sachen aus der
ersten hand gewusst hat», «aus des Heilandes eigenem munde referirt» (N. L. von
Zinzendorf, Hauptschriften in sechs Bänden, hg. E. Beyreuther/G. Meyer, Hildesheim 1962,

IV, 208 f. ; V/2, 338.140). Auch für Zinzendorf ist Johannes «der Freund des Herzens»

(ibid., V, 298), «der Brust-Jünger Johannes» (V/2, 140).



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 287

der Freundschaft, wie Schleiermacher schon in seinen jugendlichen
Kommentaren zur Nikomachischen Ethik bemerken konnte, ist die für
das hermeneutische Verfahren musterhafte Lage, in dem, wie man in
Schleiermachers Abhandlung Über den Begriffder Hermeneutik vom
13. August 1829 lesen kann: «Was... von richtiger Auffassung des

innern Flerganges als der Schriftsteller entwarf und componirte
abhängt, was das Product seiner persönlichen Eigenthümlichkeit in die

Sprache und in die Gesammtheit seiner Verhältnisse ist, das wird auch
dem gewandtesten Ausleger nur bei den ihm verwandtesten Schriftstellern,

nur bei den Lieblingen in die er sich am meisten hineingelebt hat
am besten gelingen, wie es uns auch im Leben nur mit den genauesten
Freunden am besten von statten geht» (H, 133). Gewiss erfordert die
hermeneutische Bewegung, vor allem in der Form der technischen oder
psychologischen Interpretation (dazu vgl. SW, 1/7,143-262, bes. 169 ff.,
die über ihre Anwendung sprechen), eine Umstellung des Auslegers auf
die Umstände des auszulegenden Verfassers oder Objekts. Wenn aber
diese Umstellung die Aufgabe hat, den Zeit- und Raumabstand zu
überwinden, der zwischen den beiden Polen des hermeneutischen
Verfahrens besteht, bleibt es doch gleich wahr, dass diese Überwindung für
Schleiermacher in keiner Weise eine Beseitigung der Eigentümlichkeit
des Auslegers bedeutet. Der Auslegungsakt ist gewiss nicht von
Schleiermacher als eine «Horizonteverschmelzung» bezeichnet; wenn aber
dieser Ausdruck der zeitgenössischen Hermeneutik eine Verschmelzung

der Seelen bedeuten will, deren Einzelheit und Freiheit jedenfalls
gerettet ist, dann muss man sagen, dass seine Wahrheit von Schleiermacher

da ganz aufgenommen ist, wo er behauptet, dass das Streben des

Gefühls nach dem uns Verwandten nicht nur vom Ziele der Beziehung,
sondern auch vom bewussten Ursprung jener Bewegung beherrscht ist:
«Die Sehnsucht nach einem gleichgestimmten Herzen kann aber doch
erst mit dem tieferen Selbstbewusstsein gekommen sein» (Br. 1,334).

Im vierten Evangelium sieht Schleiermacher eben die Ausführung
dieser seiner hermeneutischen Grundsätze. Er, der doch immer wieder
für die Historiographie den Charakter der Unparteilichkeit und Reinheit

der Erzählung ohne die Einmischung von Gefühlen und Eindrük-
ken des Geschichtsschreibers betont und gefordert hat, zögert nicht,
wenn es um Johannes geht, der für ihn der historischste der Evangelisten

ist, ihm die Tatsache als Vorzug zuzuschreiben, dass «Er
Nachweisungen gibt, seine eigenen Eindrücke darstellt. Allein dies alles

gehört zum Wesen der Sache» (SW, 1/7,194).



288 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

Das «Wesen der Sache», um das es in der johanneischen Hermeneutik

geht (so wie Schleiermacher sie darstellt und er sie sich einiger-
massen aneignet), stösst vielleicht aber doch über die Stufe der Erfindung

einer in ihrer abstrakten Formalität begriffenen Auslegungsregel
hinaus. In jener Hermeneutik geht es vielmehr um den religiösen und
damit lebendig endgültigen Charakter eines Denkens, das seiner
tiefsten Gesetzlichkeit nachkommt, wenn es sich selbst als Hermeneia
eines erschreckenden und zugleich heilbringenden Kerygmas will32.
Ein solches Denken ist eine è^ijyr|Giç im starken und doppelten Sinne,
den das vierte Evangelium dem Begriff da verleiht33, wo es behauptet,
dass der Logos uns in den Schoss des Vaters gebracht hat (Joh 1,18 : eïç
xöv xöXttov xoß 7taxpôç, èxeîvoç éÇriyijoaxo)34. Es handelt sich offenbar
um die Bewegung, die Schleiermacher richtig bestimmt, wenn er sagt,
dass das vierte Evangelium aus dem Herzen Christi schöpft und zu ihm
zurückbringt (R, 166). Schleiermacher aber weiss auch, dass solche

Exegese, die das Werk überhaupt ist - «das Werk, das mir auferlegt
wurde» (Joh 17,4) -, ihren Vollzug als Ende und Vollendung zugleich
im Tod findet, wovon die Monologe sprechen (Berlin 1800, 14).35 Die
dem Todesthema gewidmeten Texte dieses letzteren Werkes sind von
einer unendlichen Gelassenheit durchdrungen, bei der auch andere

Kritiker schon an das vierte Evangelium gedacht haben, aber nur, um
von ihm aus auf einen gemeinsamen stoischen Ursprung zurückzugehen.36

In der Tat kann man nicht leugnen, dass der Tod in den Monologen

als eine Naturgesetzlichkeit ohne Schrecken angenommen wird -
32 Über die schleiermachersche Auffassung des Kerygmas (Verkündigung) vgl. die

gründlichen §§14 und 18 der Glaubenslehre.
33 Zur johanneischen Eigentümlichkeit des Gebrauchs der doppeldeutigen

Ausdrücke vgl. die gründliche Arbeit von O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch
doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis des vierten Evangeliums, ThZ 4

(1948), 360 ff.
34 Das ist die These u. a. von M. É. Boismard, Dans le sein du Père (Jo 1,18), RB 59

(1952), 23-39; id., Le Prologue de saint Jean, Paris 1953, 91 f.

35 Vgl. H. Timm, Universalität und Individuation. Das Konzept des frühromantischen

«Christianismus», in: Romantik in Deutschland. Ein interdisziplinäres Symposion,

hg. R. Brinkmann, Stuttgart 1978, 454.
36 So zum Beispiel A. Faure in einem zweideutigen Aufsatz, der wie andere Arbeiten

des gleichen Verfassers in einer dunklen Zeit geschrieben wurde (vgl. Tod und Leben
nach dem Tode in Predigten Schleiermachers, fürZSTh 18 (1941), 436-457). Man muss
jedenfalls daran erinnern, dass schon Kierkegaard sich vornahm, «Schleiermacher als

einen im Christentum wiedergeborenen Stoizismus» zu interpretieren (vgl. Tagebücher
1836-37, I A 305).



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 289

im vierten Evangelium gibt es ein Gethsemane ohne Todeskampf37 und
das Kreuz, an dem der «johanneische» Jesus stirbt, ist mehr ein Thron
als ein schmachvoller Galgen38 was aber Gelassenheit und Frieden
gegenüber dem unerbittlichen Gesetz verströmt, ist nicht die stumpfe
paxpoùipta des Stoikers, sondern das demütige, aber klare Bewusst-
sein der Person, die weiss, ihre Existenz hingegeben zu haben, indem sie

jenes Wort sagte, das sie allein in ihrer originellen Individualität zu

sagen befähigt war.
Das gesagte Wort, das auch dem Tod gegenüber Ruhe schenkt, ist

nun für Schleiermacher das Wort, das die Gesamtheit des menschlichen

Daseins eines jeden einzelnen ausgedrückt hat, es ist vor allem das

Wort der vollkommenen Liebe39. «Dann aber sind mit der Liebe
zugleich auch sie (i.e. die Freunde) vollendet, und es schlägt die Stunde

- o Allen hat sie früher schon geschlagen! - der Unendlichkeit sich
wieder zu geben, und in ihren Schooss zurükzukehren aus der Welt»
(Monologe zit. 66). Wenn man daran denkt, dass die vollkommene
Liebe, von der Schleiermacher spricht, die der Freundschaft ist - «Ganz
und innig will ich die Freunde umfassen und ihr ganzes Wesen ergreifen»

(ibid., 129) -, sollte es nicht überraschen, wenn Schleiermacher die
Stunde, die die Stunde der Vollendung und des österlichen Übergangs
aus der Welt in den Schoss des Unendlichen ist, mit der Stunde, im
Hinblick aufdie der johanneische Christus lebt (Joh 13,1), in Beziehung

37 Vgl. A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Hamburg21972,1,105 :

Schleiermacher «schafft die Gethsemaneszene aus der Welt, indem er aus dem Schweigen
des Johannes schliesst, dass sie sich nicht habe ereignen können». In der Tat lesen wir im
Leben Jesu: «Die andern Evangelisten erzählen uns von einer plözlichen Niedergeschlagenheit

und tiefen Betrübniss die ihn überfallen und die er seinen Jüngern eingestanden
habe, und wie er sich für dieselbe nun im Gebete Rath gesucht und nachher auch seine
Klarheit und Entschlossenheit wiedergefunden habe. Johannes übergeht dieses ebenfalls
mit Stillschweigen, und seine Erzählungen über seinen bevorstehenden Tod redend...»
(SW, 1/6. 421).

38 Es ist bezeichnend, dass Schleiermacher im Leben Jesu, wo er vom Tode Jesu am
Kreuz spricht, seinen Abscheu vor dem tragischsten und menschlichsten der Worte des

sterbenden Christus («Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich verlassen ?»), das von
Mk und Mt, aber nicht von Joh überliefert wird, damit rechtfertigt, dass er es für unecht
erklärt, «weil ich mir die ganze Gemüthsstimmung Christi nicht anders denken kann als
sie sich in den Reden bei Johannes darstellt» (SW, 1/6, 451). - Über Schleiermachers
Einstellung zum Tode Christi am Kreuz vgl. E. Hirsch, Schleiermachers Christusglaube,
Gütersloh 1968, 81-110.

39 Vgl. M. E. Miller, Der Übergang. Schleiermachers Theologie des Reiches Gottes
im Zusammenhang seines Gesamtdenkens, Gütersloh 1970, 227 und passim.



290 Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott

bringt. Das die Individualität Rettende - wovon in den Monologen die
Rede ist - ist nun die Vollendung des Liebeswerkes, durch die der
Mensch vom Tode zum Leben übergeht, das Ewige schöpft und «in den

Schoss des Vaters geführt» wird.

Abschliessend kann man sicher auch sagen, dass Schleiermacher das

vierte Evangelium mit den Augen seiner eigenen Philosophie gelesen
hat und dass sein Christus so sehr johanneisch ist wie er schleier-
macherisch ist. Es scheint uns jedoch, dass er letztlich ins Herz des

johanneischen Evangeliums getroffen hat, eines Evangeliums nämlich,
das er nicht zugunsten einer bequemeren Assimilation durch ein Denken,

das alles über den Begriff zu wissen meint, auf die Theologumena
des Prologs zurückführt, sondern ihm in seiner inneren Bewegung der

xaraßaaig in die Welt der Geschichte folgt. Muss man dann sagen, dass

Schleiermacher so naiv war, nicht zu verstehen, was die neueste

Leben-Jesu-Forschung unseres Jahrhunderts verstanden hat, nämlich,
dass es unmöglich ist, eine «Geschichte» Jesu von Nazareth zu schreiben?

Schliesslich entschloss er sich zu der resignierten Weisheit, die

unter der Feder Albert Schweitzers diese musterhafte Beschreibung
gefunden hat: «Es gibt kein persönlicheres historisches Unternehmen,
als ein Leben-Jesu zu schreiben... Und nicht nur die Epochen fanden
sich in ihm wieder: jeder einzelne schuf ihn nach seiner eigenen
Persönlichkeit»40? Hier ist nicht der Ort, diese so heiklen Fragen zu
beantworten. Es genügt uns zu unterstreichen, dass das, was in der
Schleiermacherschen Rekonstruktion der Gestalt Christi an Subjektivem

enthalten ist - wie übrigens kann man leugnen, dass der johan-
neische Christus selbst mit der Veränderung der Schleiermacherschen

«Stimmung» aus dem Christus der Wehmut (Reden) zum Christus der
Freude (Die Weihnachtsfeier) wird? -, dann nicht so naiv ist, wie man
uns glauben lassen wollte. Schleiermacher, der als junger Mann unter
dem «Quellenskeptizismus» (vgl. Br. 1,6) gelitten hat, weiss sehr wohl,
dass die neutestamentlichen Schriften nur «verstümmelte Schilderungen»

des Lebens Jesu sind (R, 167) und dass «Bei unsrem jezigen
philologischen Zustande nicht zu erwarten ist, dass einer noch sagt, die drei
ersten Evangelien habe einer schreiben können, der eine
Lebensbeschreibung habe schreiben wollen» (SW, 1/7, 235). In Wahrheit ist es

sehr konsequent, den biographischen Charakter der Synoptiker zu

4(1 A. 37, I, 48.



Giovanni Moretto, Angezogen und belehrt von Gott 291

leugnen und den des vierten Evangeliums zu behaupten. Man sollte
doch anerkennen, dass auf dem Wege der kritischen Verneinungen
Schleiermacher seinen Zeitgenossen - und nicht nur ihnen! - nicht
nachstand. Wenn er deshalb das vierte Evangelium für «historisch»
und «biographisch» hält, dann täte unseres Ermessens die Schleierma-
cher-Forschung besser daran, wenn sie zu verstehen versuchte, was er
mit jenen Adjektiven meint, als ihm weiterhin vorzuwerfen, er sei an
der Verspätung schuld, mit der die neutestamentliche Kritik zur
«Lösung» der «Johanneischen Frage» gekommen sei.41

Giovanni Moretto, Chieti

41 Vgl. schon E. Zeller, Friedrich Schleiermacher, in: Vorträge und Abhandlungen
geschichtlichen Inhalts, Leipzig 1865,1,199; F. Overbeck, Das Johannesevangelium, hg.
C. A. Bernoulli, Tübingen 1911, 7; A.Schweitzer (A.37), 104.


	Angezogen und belehrt von Gott : der Johannismus in Schleiermachers "Reden über die Religion" ; Prof. Max Geiger († 2. XII.1978) zum Gedächtnis

