Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 4

Artikel: Zur Bewaltigung des Dysteleologischen im Alten und Neuen Testament
Autor: Geyer, Carl-Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Bewailtigung des Dysteleologischen
1m Alten und Neuen Testament

Der Versuch, das Leiden und das Bose zu erklidren bzw. zu bewil-
tigen, ist im Alten und Neuen Testament noch vorwiegend beeinflusst
von Schemata der Auseinandersetzung, wie sie kennzeichnend waren
fiir die archaischen Gesellschaften. Zwar scheint der Monotheismus,
der das jiidisch-christliche Welt- und Selbstverstdndnis bestimmt, auf-
nahmefahig fiir die Idee einer Entlastung der Gottheit, des Kerngedan-
kens jeder moglichen Theodizee, aber trotz allem kann von einer aus-
gebildeten Theodizee noch keine Rede sein. Gerade die Vorstellung
von einem unmittelbaren Eingreifen der Gottheit in die Geschichte des
Volkes Israel, von der her auch das Negative, das in dieser Geschichte
begegnet, verstindlich werden soll, entspricht eher mythischem als
rational-diskursivem Verhalten angesichts des Sinnwidrigen. So lassen
sich in der Vielgestaltigkeit der alttestamentlichen Gottesvorstellungen
Spuren einer rationalen Auseinandersetzung mit dem Negativen und
Dysteleologischen feststellen, aber sie sind fiir die jlidische Religion
nicht bestimmend geworden; das Neue Testament schliesslich hat sie
in seiner einseitig eschatologisch ausgerichteten Weltdeutung ganz
zuriickgenommen. Dem Mythos verwandte Muster sind hier wieder
dominierend geworden. Im Gegensatz zum Neuen Testament prasen-
tierte die Vielgestaltigkeit des Lebens und der Gottesvorstellung im
Alten Testament allerdings einen Gott, der auch «das Bose in der Welt
erkldaren» kann; «der Gott des Neuen Testaments ist dafiir ungeeig-
net».! Diese Versuche bestimmen jedoch nicht den Gesamteindruck
des Alten Testaments. Bezeichnend ist hier die Aussage des Jeremia:
«Ich habe erkannt, dass es nicht am Menschen liegt, welchen Weg er
geht, und dass es dem Menschen nicht gegeben ist, selbst seine Schritte
zu gehen und zu lenken» (Jer 10,23). Die Unbefragbarkeit Gottes, auf
die hier rekurriert wird, ldsst offensichtlich ein vom Mythos noch
durchherrschtes Welt- und Selbstverstindnis durchscheinen.

Den radikalsten Bruch mit dem Mythos stellt das Buch Kohelet dar.
Seine Lehre vom Kontrast zwischen Gott und Welt (ein Eingreifen des
Gottes in die Geschichte seines Volkes kommt hier nicht mehr in den
Blick) und seine radikale Diesseitigkeit bilden den Ausgangspunkt
eines Theodizeeversuchs, der aus dem Gesamtzusammenhang des

' H. Haag, Vom Eigenwert des Alten Testaments, ThQ 160 (1980), 2-16, 13.



220 C.-F.Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen

Alten Testaments deutlich herausfallt. Hier korrespondiert der Welt-
transzendenz Gottes das Unvermdogen des Menschen, das Walten des
transzendenten Gottes, der auch das Bsose richtet, im einzelnen zu
begreifen. Der Mensch, der das Handeln Gottes nicht begreift, muss
dieses als amoralisch und unberechenbar erfahren: «Er weiss zwar, dass
es umfassenden Sinn gibt, aber nicht er verfligt iiber ithn, sondern nur
Gott. Er selbst kann sich nur dem anvertrauen, was im jeweiligen
Augenblick von Gott her auf ihn zukommt.»?

Fiihrt diese radikale Dichotomie von Diesseits und Jenseits wirklich
iiber das hinaus, was die Propheten mit der «Unbefragbarkeit» der
Gottheit gemeint haben? Im Gegensatz zu der rein religidsen (und
zumindest quasi-mythologischen) Auffassung der Propheten, die nicht
an das Problem heranfiihrte, das Negative mit dem Glauben an die
gottliche Gerechtigkeit und Weisheit vereinen zu miissen, stellt Kohe-
let die Frage nach dem Negativen im Kontext einer bewusst areligiosen
Sicht der Welt und des Menschen, die kosmologische, gesellschaftliche
und ethische Fragestellungen vereinigt.

Eroffnet wird das Buch Kohelet von einer Kosmologie (1,4-11), die
das Kommen und Gehen des Menschen in der Geschichte mit dem
ewigen Kreislauf des Seins kontrastiert; ihren Kern bildet der Gedanke
einer Partizipation der Seienden mit dem dauernden Sein des Kosmos.
Daran schliessen sich anthropologische Reflexionen an (1,12-3,15), die
einmiinden in die Erkenntnis der Gewissheit des Todes, der nicht durch
die Hoffnung aufein Jenseits relativiert wird. Im Blick aufden gewissen
Tod erweisen sich alles menschliche Konnen und Vermaogen als Nich-
tigkeit, die zudem noch nicht einmal ganz in die Verfiigbarkeit des
Menschen gestellt sind. Diese Grundeinsicht untermauert ein Blick auf
die Gesellschaft (3,16—6,10). Gingige Deutungsschemata — die lex
talionis: dem Gerechten ergeht es gut, der Ungerechte erfahrt seine
Strafe — erweisen sich als der Wirklichkeit des menschlichen Lebens
nicht entsprechend. Die eingehende Priifung der herrschenden religio-
sen Vorstellungen (6,11-9,6) macht dies vollends deutlich. Die ent-
sprechenden Folgerungen fiir eine mogliche Ethik sind sodann Lebens-
genuss nach Massgabe der Moglichkeiten angesichts der individuellen
und gesellschaftlichen Widrigkeiten sowie ein Sich-einfiigen in eine
dem individuellen Leben vorgegebene Gesetzlichkeit, deren Anerken-
nung Kohelet «Furcht Gottes» nennt.

2 N. Lohfink, Kohelet, Wiirzburg 1980, 15f.



C.-F. Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen 221

Verstandlich wird die Sicht Kohelets aus einer verdnderten ge-
schichtlich-gesellschaftlichen Situation heraus, die sich so3? kennzeich-
nen ldsst: Eine eher korrupte Rechtspflege (3,16-22) und eine neu
aufkommende Beamtenhierarchie (5,7f.) tragen mit dazu bei, dass sich
nun auch in Israel die «antike Klassengesellschaft» etabliert, welche die
bauerlich-kleinstadtische Welt, die bis dahin dominierte, erschiitterte;
bisher tragfdhige «Sinnwelten» wurden fraglich und erwiesen sich als
nicht mehr plausibel. Kohelet formulierte in dieses Sinndefizit hinein
(in das Zerbrechen des Selbstverstindnisses einer noch vorwiegend
archaisch geprigten Gesellschaft mit eher mythischen Gottesvorstel-
lungen) seine Metaphysik von der Jenseitigkeit Gottes, die verstiarkt
wurde durch eine vorsichtige Adaption der Hochschitzung der theoria,
die im Mittelmeerraum bestimmend wurde. Die emotionslose Betrach-
tung des Kosmos und seiner Gesetze ist es auch, die das Buch Kohelet
wie einen Fremdkorper im Alten Testament erscheinen ldsst. Die
Adaption des theoria-Modells zeichnet auch verantwortlich dafiir, dass
Kohelet nur «verhalten einige politisch-6konomische Optionen an-
deutet... Es ist das Buch eines Lehrers und Denkers, nicht eines Pro-
pheten oder Guerilleros.»*

Im Blick auf die Welttranszendenz Gottes und die Vergeblichkeit
der menschlichen Anstrengung entwickelt Kohelet eine Art « Dialektik
von Tod und Freude». Das «gute Leben» — ein Topos, der in der
praktischen Philosophie des Aristoteles von zentraler Bedeutung ist —
soll bewahrt werden angesichts des Weltlaufs, der ein Gericht Gottes
iber Gerechte und Ungerechte nicht evident werden zu lassen vermag.
«Weil die Strafe der bosen Tat nicht folgt, wiachst das Bose an unter den
Menschen. Der Bose tut hundertmal Boses und lebt doch lange»
(8,11-12). Zwar scheint der Tod das Bose zu rachen, aber Gerechte und
Ungerechte, Weise und Toren sterben in gleicher Weise (vgl. 2,16), so
dass letztlich gilt: «Alles, was deine Hand zu tun findet, das sollst du
tun, solange du es vermagst» (9,10).

Systematisiert man die eher aphoristischen Ausfiihrungen Kohelets,
dann bleibt die skeptische Einsicht: Der Mensch kann keinen Sinn in
dem sehen, was Gott tut; der Lauf der Welt hilft nicht, eine umfassende
Gerechtigkeit zu entdecken. Zudem lebt der Mensch unter der Unver-

3 Ibid., 9-14.
4 Ibid., 14.



222 C.-F. Geyer, Zur Bewidltigung des Dysteleologischen

meidlichkeit, ja Unbilligkeit des Todes.> Wenn diese skeptische Ein-
sicht nicht ausreicht, das dem Menschen vielfaltig Begegnende einer
konsistenten Deutung zu unterwerfen, so liegt das fiir Kohelet in der
Widerspriichlichkeit der menschlichen Existenz selbst begriindet, die
unverstellt von religiosen Rechtfertigungsversuchen zur Kenntnis ge-
nommen wird. Der Losungsvorschlag, das Widrige anzuerkennen und
durch es hindurch zu einem «guten Leben» zu finden, resultiert aus der
Endlichkeit der Welt und des menschlichen Lebens, gibt es doch nach
dem Tode weder Tun noch Planen, weder Weisheit noch Einsicht (vgl.
9,10f.). Entsprechend gipfeln die Ausfiihrungen Kohelets im Appell zu
verniinftigem, auch das Widrige bedenkendem Lebensgenuss:

«Freu dich in deiner Jugend,

sei guter Dinge in der Bliite deines Lebens!
Tue, wonach es dein Herz geliistet,

und geniesse, was deine Augen sehen!
Verbanne den Unmut von deinem Herzen
und halte die Ubel deinem Leibe fern!
Jugend und schwarze Locken sind nichtig,
und nichtig ist alles, was spiter folgen wird.
Sei des Schopfers eingedenk in deiner Jugend,
ehe die bdsen Tage kommen,

und die Jahre sich einstellen,

von denen du sagen wirst:

(Sie gefallen mir nicht!

Ehe sich die Sonne verfinstert

und das Licht des Mondes und der Sterne,
und nach dem Regen immer wieder

von neuem die Wolken aufziehen.»
(11,9-12,2)

Kohelet will weder das Negative erkldren noch Gott angesichts des
Negativen in der Welt rechtfertigen. Auch der Mensch wird fiir das
Bose nicht verantwortlich gemacht. Das Negative wird lediglich kon-
statiert und gleichsam als mit dem Weltlauf unzertrennlich verbunden
vorgestellt. Der Weise, der das Widrige bedenkt und mit ihm rechnet,
kann nicht von ihm iiberrascht werden, noch setzt er leere Hoffnungen
auf einen Ausgleich nach dem Tode. Inmitten des Dysteleologischen
vermag er fragmentarisch —bezogen auf die Kiirze seines Lebens—einen
Sinn zu finden; diesen vermittelt ihm die Einsicht, dass das Gute, das er
erfahren hat, durch die nachfolgenden unvermeidlichen Ubel weder in
Frage gestellt noch ungeschehen gemacht werden kann.

> Vgl. R. Murphy, Kohelet, der Skeptiker, Conc 12 (1976), 567-570, 568.



C.-F Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen 223

Aufdiesem Hintergrund erweist sich die Argumentation des Buches
Kohelet als durchgingig rational. Gegen die Annahme eines Gottes
steht die Skepsis gegeniiber dessen gerechtem Walten, letzteres eine
religiose Vorstellung, die eine tiefergehende Auseinandersetzung mit
dem Negativen eigentlich iiberfliissig erscheinen lassen muss. Die Pri-
misse, der Mensch konne weder einen Sinn in dem erkennen, was Gott
tue, noch im Weltlauf eine waltende Gerechtigkeit ausmachen, sowie
jene von einem Leben unter dem Verdikt des Sterbenmiissens ist eine
rationale — den Gesetzen des individuellen Lebens wie der Welt als
ganzer entsprechende — Prdmisse, die freilich —nur scheinbar paradox —
umschlégt in die Einsicht, das Leben sei im Grunde etwas Irrationales
und entziehe sich jeder sicheren Erkenntnis. Kohelet muss das Leben
anklagen und seinen Abscheu dem Leben gegeniiber eingestehen; es
verschliesst sich — gerade auf dem Hintergrund der Forderung nach
uneingeschriankter Rationalitdat und Durchsichtigkeit — dem Erkennen-
den (vgl. 8,17f.).

Im Blick auf das Buch Hiob dagegen — der zweite grosse Versuch des
Alten Testaments, die Frage nach dem Leiden in der Welt zu beant-
worten (zudem ein Versuch, der bis in die Gegenwart hinein nachwirkt
und gerade die bedeutendsten Theodizeeversuche der Neuzeit beein-
flusst hat)® — prasentiert sich der Versuch einer genau umgekehrten
Argumentation.

Das Buch Hiob erweist sich nicht so sehr in seinen Fragen und
Problemen als vielmehr in seiner Antwort — der Theophanie Jahwes —
als der Welt des Mythos zugehorig, jenes Mythos, der in den kritischen
Anfragen des leidenden Hiob an Gott und in der Zuriickweisung der
traditionellen (religiosen) Argumente der Freunde destruiert werden
soll. In den Fragen Hiobs meldet sich die erwachende Subjektivitit und
Rationalitit; allerdings antwortet Gott nicht auf diese Fragen. In seiner
Epiphanie soll er selber die Antwort sein. Nicht nur der unmittelbar
redende Gott, sondern vor allem auch das Aufgebot aller Naturgewal-
ten als demonstratio Dei verweisen zurlick auf ein mythisch geprigtes
Welt- und Selbstverstindnis, das die unberechenbaren Naturgewalten
als Numinosum verehrt und Goéttliches und Menschliches ungeschie-
den ineinander iibergehen ldsst (eine Transzendenz Gottes kennt das

6 1.Kant, Uber das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee,
Berliner Monatshefte 1790.



224 C.-F.Geyer, Zur Bewidltigung des Dysteleologischen

Buch Hiob im eigentlichen Sinne nicht) — der «redende Gott» ist
selbstverstindliches Requisit. Konsequenz aus der Epiphanie Gottes
ist der Hinwesis, dass nicht auf dem Wege iiber das Begreifen, sondern
auf dem der Unterwerfung unter den Willen Gottes eine Antwort auf
die Frage nach dem Leiden mdglich ist. Allerdings ist dieser Losungs-
vorschlag — wie in niaherer Analyse des Buches Hiob deutlich wird —
eher spéteres Konstrukt (ankniipfend an friihere, eigentlich {iberwun-
dene Traditionen) als die logische Konsequenz aus dem authentischen
Text.

Das Buch Hiob ist der Theodizeeproblematik zuzuordnen, weil in
ithm die Frage nach dem Leiden verbunden wird mit derjenigen nach
Gott; insofern ist es vorbildlich fiir alle spidteren Theodizeeversuche im
engeren Sinne. Gott und Welt/Mensch werden vom Problem des Bosen
in gleicher Weise beriihrt. Ausgangspunkt des hier vorgetragenen Lo-
sungsversuchs ist die prototypische Gestalt des Hiob (auch Ijob), keine
historische Figur, sondern ein Konstrukt, an dem unterschiedliche
Versionen einer Rechtfertigung der Gottheit wie des Fragens leidender
Menschen gleichsam «ausprobiert» werden, um dann doch in der end-
giiltigen Losung 1m Sinne des traditionellen religiosen Arguments ent-
scheiden zu konnen.

Den vorangehenden, teilweise stark voneinander abweichenden
vorldufigen Losungen entsprechen unterschiedliche Argumentations-
ebenen im Aufbau des Buches, die auf verschiedene Autoren zuriick-
gehen und ganz unterschiedliche Entstehungszeiten aufweisen. Da ist
als erstes der sogenannte Prosabericht (Prolog und Epilog), der alteste
Teil des Buches, der lehrt, das Leiden gelassen hinzunehmen. Ein spa-
terer Bearbeiter nahm diesen Bericht als Rahmenhandlung auf, in die
hinein er den sogenannten «Hauptteil» des Buches stellte, bestehend
aus Gedichten und Reden. Der Hauptteil problematisiert das Leiden,
sofern er von der Frage ausgeht: «Wie ist es moglich, dass auch der
Gerechte leiden muss ?» Hier bereits wird die Lehre von der Vergeltung
(lex talionis) in Frage gestellt, jenes Schema, das im «Mythos des Er»
auch die platonische Theodizee’ bestimmte und davon ausgeht, dass
jedem Menschen das Los zuteil wird, das seinen Taten entspricht. Dazu
tritt im Buche Hiob der Satan auf, und zwar als Reprisentant. der
irrationalen Aspekte des Leidens. Der Satan «personifiziert Argwohn,

7 Vgl. Politeia 617D-621B.



C.-F. Geyer, Zur Bewidltigung des Dysteleologischen 225

Verleumdung, Auflehnung, Gegensitzlichkeit, Konflikt und ist somit
bezeichnend fiir das Drama, das die verschiedenen Personen einander
und sich selbst entgegenstellt... [jobs Frau verkorpert den Argwohn
Satans und ladstert ihren Mann, der Gott preist.»8 Die verschiedenen
Schichten, die das Buch in seiner vorliegenden Gestalt miteinander
verkniipft, sowie die unterschiedlichen Grade einer Problematisierung
legen zum Teil einander ausschliessende Losungen vor, durch die hin-
durch — dhnlich wie in den Aphorismen Kohelets — vorzustossen ist zu
der Pramisse, auf der dann der eigentliche LGsungsvorschlag auf-
baut. .

Die Grundfrage des ganzen Buches, vor allem thematisiert in jenen
Teilen, die iliber die urspriingliche Prosafassung (deren Losung sich
begniigt mit der Restitution von Hiobs verlorenem Vermogen und der
Wiederherstellung seiner korperlichen Unversehrtheit) hinausgehen,
1st die nach dem Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit—-Gottnihe
und Leiden—Gottferne.® Schon von diesem Ausgangspunkt her ist die
Losung als theologische ausgewiesen; sie ragt nicht hinaus iiber «die
Erkenntnis, dass die gottliche Gerechtigkeit ihre eigenen, oft verborge-
nen Gesetze habe, und dass die Réitsel des menschlichen Lebens nur ein
Bruchteil der Réitsel der librigen Welt seien».!® Nicht von ungefidhr
fiihrt der Gott in der Theophanie die gesamte Schopfung, deren
Ursprung dem Menschen verborgen sei, gegen die Fragen Hiobs ins
Feld (vgl. Kap.38-41). Unerwidhnt bleiben darf auch nicht, dass diese
«theologische Losung» ihre Kraft bezieht aus der Abwesenheit des
Gedankens an ein Jenseits und einen entsprechenden Ausgleich (den
die friihe Fassung des Buches naiv an das Ende der Leiden des gerechten
Hiob projiziert).

Der Hinweis, beim Buche Hiob handele es sich um einen Theodi-
zeeversuch im eigentlichen Wortsinn, weil es die Frage nach dem Lei-
den mit jener nach Gott verkniipfe, ist erganzungsbediirftig. Auch die
Propheten, der biblische Schopfungsbericht (Gen 3) oder die Psalmen
(beispielsweise Psalm 69 oder Psalm 71) verbinden die Frage nach dem

8 A. Gonzalez, Jjob, der Kranke, Conc 12 (1976), 564-567, 565.

® «Wie soll man im Leid noch leben kdnnen, wenn das Leid besagt, dass er (Jjob) ein
Missetédter und deswegen Gott fern ist? Wie kann man ohne Gott leben, wenn man doch
Gott braucht, damit das Leben wirklich Leben ist ?» (ibid., 566).

10 K. Gronau, Das Theodizeeproblem in der altchristlichen Auffassung, Tiibingen
1922, 4.



226 C.-F. Geyer, Zur Bewiltigung des Dysteleologischen

Leiden mit der Gottesfrage. Im Unterschied zu ihnen hat im Buche
Hiob aber auch der Zweifel Raum; er identifiziert das Negative nicht
einfachhin mit der Siinde, im Verhdltnis zu der Gott entweder Gerech-
tigkeit oder Gnade walten lasst. Dieses Argumentationsschema, das
weite Teile des Alten Testaments und das Neue Testament nahezu
gianzlich beherrscht, macht eine Rechtfertigung Gottes angesichts des
Negativen iiberfliissig, da das Ubel auf jeden Fall seinen Ursprung in
einem falschen oder pervertierten Gottesverhaltnis des Menschen hat,
Gottes Weisheit und Giite aber nicht tangiert. Im Gegensatz zu dieser
Argumentation bringt Hiob Fragen vor, welche die tradierten religio-
sen Deutungen als nicht mehr plausibel — wenn nicht gar als zynisch —
entlarven:

«Wahrhaftig, ja,

ihr seid die Rechten,

und mit euch wird die Weisheit sterben!
Auch ich habe Verstand, so gut wie ihr,
und bin nicht weniger als ihr.

Und bei wem fande man dergleichen nicht?
Zum Gespott wird seinem Nichsten der,
der Gott anrief und den er erhorte;

zum Gespott wird der Gerechte und Fromme.
Dem Ungliick Verachtung!

so denkt der Sichere,

ein Stoss noch denen,

deren Fuss schon wankt.

Um die Zelte der Rduber steht es wohl,
und sicher leben, die Gott erziirnen,

wer Gott in seiner Faust fiihrt.

Frag doch das Vieh,

dass es dich belehre,

die Vogel des Himmels,

dass sie dir kundtun,

oder das Wild des Feldes,

dass es dich belehre,

und dir sollen erzidhlen die Fische des Meeres.
Wer wiisste es nicht unter diesen allen,
dass die Hand des Herrn dies gemacht hat?
In dessen Hand alles Lebenden Seele

und der Odem aller Menschen ist.

Soll nicht das Ohr die Worte priifen,

der Gaumen die Speise kosten diirfen ?»
(12,1-11)



C.-F. Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen

«Sieh, dies alles hat mein Auge gesehen,
mein Ohr gehort

und darauf gemerkt.

So viel ihr wisst, weiss ich auch,

ich bin nicht weniger als ihr.

Aber zum Allmichtigen mdchte ich reden,
und ich habe Lust,

mit Gott zu rechten.

Denn ihr iibertiincht die Wahrheit mit Liigen,
und Pfuschirzte seid ihr alle.

Wenn ihr nur still wart —

es wiirde euch als Weisheit angerechnet.
So hort nun meine Riige,

meinen Hader und meine Anklage.

Schweigt und lasst mich reden,
es komme tliber mich, was will.
Ich will mein Fleisch

in meine Zihne nehmen

und meine Seele

auf meine Hénde legen.

Sieh, er totet mich,

ich halte es nicht aus,

nur will ich meine Wege

ihm ins Angesicht dartun.

Sieh,

ich habe meine Sache geriistet

und weiss, dass ich im Recht bin.

Wer ist da, der mit mir Gericht halten kénnte? —
erst dann wiirde ich verstummen und sterben.»
(13,1-6.13-19)

«Lade mich vor, und ich stehe dir Antwort;

lass mich reden und gib mir Antwort!

Wieviel sind meiner Vergehen und Siinden,

meine Schuld lass mich wissen!

Warum verbirgst du dich und héltst mich fiir deinen Feind ?»
(13,22-24)

227

Deutlich wird der Zynismus der Freunde Hiobs, die angesichts sei-
ner Fragen und Leiden seine Unschuld in Zweifel ziehen, in der Wie-
derholung der Lehre, kein Mensch sei vor Gott gerecht, erst recht nicht
jener, der leide, da Leiden immer Strafe fiir eine Schuld bedeute. Zudem
bezweifelt dieses Argument nicht nur die Unschuld Hiobs, sondern
desgleichen die Transzendenz Gottes. In ihm ist Gott der feindselige

Richter, der nach Belieben rettet oder zerstort.



228 C.-F. Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen

Aufzwei Ebenen werden so die Anfragen Hiobs, der Versuch einer
rationalen Theodizee, zuriickgewiesen: durch die Theophanie und
durch die Argumentation der Freunde, die das im Verhéltnis zur tra-
ditionellen religisen Gottesvorstellung Neue, das hier aufbricht, nicht
begreifen. Eine Interpretation schliesslich, die davon ausgeht, Hiob
suche sein Heil weder in der Wiederherstellung seines Besitzes und
seiner Gesundheit noch in der Theorie, «sondern im rechtfertigenden
Gott» !, begibt sich in gleicher Weise in den Argumentationszusam-
menhang der Freunde Hiobs. Nicht Gott soll den unschuldig leidenden
Hiob rechtfertigen; vielmehr soll Gott sich selbst angesichts des un-
schuldig Leidenden rechtfertigen, d. h. den Diskurs aufnehmen, der mit
den Fragen Hiobs eingesetzt hat.

Von diesem Ansatz her boten sich einer rationalen Theodizee zweil
Moglichkeiten: Entweder Gott tritt ein in diesen Diskurs mit einer
Antwort, die bestehen kann vor der Kritik Hiobs — und die so die
Argumente der Freunde als haltlos zuriickwiese —, oder aber Gott
schweigt und erweist sich als in jeder Beziehung transzendent zur
sichtbaren Welt und zum Menschen. Auch in diesem Falle konnte von
einer rationalen Theodizee die Rede sein, sofern das Leiden als aus-
schliesslich innerweltlich, dem Menschen zugeordnet und nur von ihm
zu losen ausgewiesen wiirde. Es stiinde ausserhalb des Zusammenhangs
von Schuld, Strafe und Vergeltung. Auch hier miissten die Freunde
Hiobs verstummen.

Zwar redet Gott, er gesteht auch ein, dass das, was Hiob vorbrachte,
verstindiger war als das, was seine Freunde ihm antworteten, verwirft
aber auch die Anfragen Hiobs als der Grosse Gottes unangemessen.
Hiob muss verstummen. Er erhebt seine Stimme noch einmal, um
einzugestehen, dass er im Unverstand geredet habe (vgl. 42,5) und nun,
da er Gott geschaut habe, keine Frage mehr habe.

Hiob hat sich entsprechend eingeordnet in den mythischen Kontext.
Dieser Kontext ist bestimmend fiir den weitaus grossten Teil der Schrif-
ten des Alten Testaments. Gekennzeichnet ist er durch ein Hochstmass
an Narrativitdt: als Anwort auf die Frage nach dem Leiden werden
vielfach variierende Geschichten erzihlt; sie sind organisiert entspre-
chend dem Schema Tun-Ergehen/Schuld-Strafe. Hinzu kommt ein
Gottesbild, das Gott als dem Menschen iiberlegen zeichnet; der
Mensch muss Gott Rede und Antwort stehen, nicht umgekehrt. Im

1 Gonzales (A.8), 566.



C.-F. Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen 229

Umbkreis dieser Deutung ist die Vorstellung vom «leidenden Gottes-
knecht» anzusiedeln, auch wenn sie in spdteren Rezeptionen diesen
Kontext sprengt.

Der leidende Gottesknecht — gleich Hiob eine prototypische Ge-
stalt — wird von der alttestamentlichen Forschung einmal mit dem
leidenden Israel als ganzem (Gedanke der Stellvertretung fiir alle Vl-
ker), dann aber auch mit dem Verfasser des Deuterojesaja identifiziert
und leidet unschuldig fiir die Verfehlungen anderer (vgl. Jes 53,3-6;
9-12). Die Frage nach dem Sinn des Leidens wird thematisiert, gleich-
giiltig, ob man der kollektiven oder der individuellen Deutung der
Person des leidenden Gottesknechtes den Vorzug gibt (siehe dazu auch
Sach 9,9f. sowie 12,10).

Der Versuch einer Erklarung des Leidens beschreibt hier das Leiden
als Weg: das Leid ist notwendiger Durchgang auf dem Wege zur Erho-
hung und Verherrlichung. Das vordergriindige, augenscheinliche
Scheitern ist in gewisser Weise die Bedingung der endgiiltigen Erwéh-
lung. Es hat seine Wurzeln weder in den eigenen Verfehlungen des
Gottesknechts, noch kann es Gott angelastet werden; es ist vielmehr die
Folge der Siinde anderer (vgl. Jes 53,5). Die Strafe, die jene anderen
verdient hiatten, nimmt der Gottesknecht stellvertretend fiir sie aufsich
(53,8), wobei einschrinkend gilt, Gott habe diese Leiden gewollt, damit
durch sie sein Plan gelidnge (53,10). Sofern der leidende Gotteskneeht
mitwirkt am Gelingen des Planes Gottes, bewirkt er nicht nur sein Heil,
sondern auch das Heil aller Menschen, wobei das volle Ausmass der
Erhohung des Gottesknechts — in Bildern ausgemalt, die das orientali-
sche Hofzeremoniell widerspiegeln — darin sichtbar wird, dass Gott den
heilbringenden Stellvertretungscharakter der Leiden seines Knechts
der ganzen Welt kundtut.

Diese Konstruktion relativiert das Schema von Schuld und Strafe
erheblich; Strafe wird nicht mehr ausschliesslich kollektiv verstanden
(bezogen auf «alle» Siinder); sie bezieht sich auch nicht mehr nur auf
vergangenes Unrecht, sondern bereits auch auf das kiinftige Heil.!? Die

12 «Nach Gen 8; Jer 5 wird das gottesfiirchtige Verhalten des bzw. der Gerechten
allen, auch den Gottlosen, angerechnet. Ebenso werden in Jes 53 die «Vieleny durch den
Gottesknecht, der... <gerecht> war, gerettet, «geheilty. Aber... die von Gottlosen ver-
wirkte Strafe wird auch vollstreckt. An die Stelle der Vergebung tritt hier der Vollzug der
Strafe. Allerdings. ..: die Strafe wird nicht an denen vollstreckt, die sie verwirkt haben, an
den Gottlosen, sondern an den Gerechten. Nicht durch seine Anwesenheit allein rettet sie
der eine Gerechte —dann wiirde die Strafe ja gestrichen —, sondern dadurch, dass er Schuld



230 C.-F.Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen

Instrumentalisierung des Negativen als eines notwendigen Durch-
gangsstadiums 1im Blick auf eine dem Leiden entriickte Zukunft leitet
liber zu einem Deutungsschema, in dem nunmehr ausschliesslich die
geschichtliche Erfahrung eintritt in den Dienst der Kompensation
momentan erlittener Negativitit. Es ist dies die Plazierung individuel-
ler wie kollektiver Leiderfahrung innerhalb eines theologischen Ra-
sters, dementsprechend «die Leiden der Gegenwart nichts bedeuten im
Vergleich zu der Herrlichkeit, die offenbar werden soll» (Rom 8,18).
Gleichzeitig verdrangt der theologische Gesichtspunkt, der dominie-
rend wurde im Anschluss an die Vorstellung vom «leidenden Gottes-
knecht», zunehmend die Kategorien von Siihne und Opfer, in den
neutestamentlichen Schriften nur noch prasent in einem christologi-
schen Interpretationsrahmen unter mehreren (vgl. Mk 10,45, 14,24f.;
Act 8,34f. sowie die ekklesiologische Anwendung in Kol 1,24). In
Parallele dazu ist vor allem die geschichtstheologische Perspektive zu
sehen, die Paulus in seinen Briefen, die auf den Schwund von Nah-
erwartung und unmittelbarer Eschatologie!?® reagieren, entwickelt.
Diesen Konstruktionen lédsst sich zudem am ehesten der zweideutig-
missverstandliche Begriff «Theodizee» adaptieren, sofern er — auf
Geschichte 1im weitesten Sinne bezogen — den Versuch meint, die
Umwege der Gottheit bei der Ausfiihrung der von ihr dekretierten
Heilspldne derart plausibel zu machen, dass die Autoritit dieser Pline
nicht in Zweifel gezogen wird.

Jede mogliche Theodizee nimmt ihren Ausgang bei einem «War-
um», das dem Fragenden aufgeht an individuellen, durchaus unter-
schiedlichen Erfahrungen von Dysteleologie, der vorgelagert zumeist
die implizite Annahme einer teleologisch verfassten Welt, Natur
und/oder Geschichte ist. — Nun verbietet Paulus ausdriicklich, die
Frage nach einem « Warum» zu stellen: « Mensch, wer bist du, dass du
rechten willst mit Gott? Wird etwa das Gebilde zu seinem Schopfer
sagen: «<Warum hast du mich so gemacht ?> Hat der Topfer nicht Macht
tiber den Ton, aus der gleichen Masse das eine Gefiss zur Ehre, das
andere zur Unehre zu machen?» (R6m 9,20f.). Allerdings ist der Kon-
text, in den hinein Paulus dieses Verbot stellt, durchgingig von der

und Strafe der Vielen auf sich nimmt» (E. Kutsch, Sein Leiden und Tod - unser Heil,
Neukirchen-Vluyn 1976, 431)).

13 Vgl. hierzu meine Arbeit: Die Gegenwartigkeit der Wahrheit. Gedanken zu einer
Neuinterpretation der Eschatologie, ThZ 32 (1976), 282-300.



C.-F. Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen 231

Frage nach dem «Warum» bestimmt. Er ist zudem noch geschichtlich
akzentuiert; in Rom 9 versucht Paulus eine Rechtfertigung des eigen-
artigen (auf den ersten Blick wenig planvollen) Gangs der Annahme des
Evangeliums durch die Juden auf der einen und die Heiden auf der
anderen Seite. Er will nachweisen, dass dieser Gang gegen alle Zweifel
der gottlichen Vorsehung entspricht. Seine Vorherbestimmung dient
der Rechtfertigung angesichts einer moglichen Diskreditierung im Ver-
lauf der konkreten Geschichte.

Bei seiner Argumentation bedient sich Paulus mehrerer Schritte, die
aufeinander aufbauen und denen die Uberzeugung zugrunde liegt, Gott
verfolge bei der Verwirklichung des verheissenen Heiles einen Ge-
schichtsplan, dessen Sinn erst mit dem Christusereignis vollstindig
offenbar geworden sei und der iiber Israel — gleichsam Substrat der
alttestamentlichen Verheissung — weit hinausreiche. Paulus relativiert
als erstes den partikularistischen Heilsanspruch des Volkes Israel ; die-
ser ist nur leiblich zu begriinden (als volksmassig-blutsgebundene Ein-
heit) und in einer geistigen, die Grenzen einzelner Nationen sprengen-
den Gemeinschaft (der Erwéhlten) aufzulosen (vgl. Rom 9,8). Damit
markiert 1st zweifellos eine Tendenz zu zunehmender Spiritualisie-
rung. Allerdings darf der Betrachter in dieser Relativierung der Heils-
bedeutung der Zugehorigkeit zum Volke Israel — entsprechend der der
Neubekehrte u.U. dem von Anbeginn Erwihlten vorgezogen werden
kann - keine Ungerechtigkeit seitens Gottes erblicken ; Gott kann nicht
ungerecht sein (Rom 9,14). Das Geheimnis, dem gemaiss Gott erwahlt
bzw. verwirft, bleibt dabei der Neugier des Menschen prinzipiell ent-
zogen (R6m 9,20). Zudem geliistet es die Gewissheit des Glaubenden
auch nicht, dieses Geheimnis zu entdecken (Rom 8,31-39).

Was Paulus hier als Antwort auf eine bestimmte (durchaus relati-
vierbare) theologische Frage vorbringt — auf die Frage, warum sich die
Verheissungen an Israel im Lichte der neutestamentlichen Offenba-
rung als liberholt erweisen —, kann auf die folgende Weise systematisiert
werden:

Das Dysteleologische, das der einzelne vor allem in seinem unmit-
telbaren Lebensweltzusammenhang erfahrt, soll dadurch erklért bzw.
bewaltigt werden, dass dieser unmittelbare Lebensweltzusammenhang
transzendiert wird. Begrenzte Paradigmata (der Erfahrung und entspre-
chend der Erklarung) werden universalistisch ausgeweitet (so vor allem
durch das Postulat einer geschichtlichen Offenheit auf Zukunft hin);
auf diese Weise ergibt sich ein grosseres Spektrum moglicher Lésungen



232 C.-F. Geyer, Zur Bewiiltigung des Dysteleologischen

(die Losung muss nicht mehr jerzt gefunden werden, noch muss sie
unmittelbar auf die momentane Lebenssituation/Leiderfahrung bezo-
gen sein). Geschichte als universalistische Kategorie wird zum Denk-
und Erwartungshorizont des Subjekts im Blick aufjede mogliche Erkla-
rung des Dysteleologischen. Hinzu kommt flir den Glaubenden die
Gewissheit, dass der Geschichte ein sinnvoller Plan (Verheissung und
Vorsehung Gottes) zugrunde liegt, dem man sich selbst dann, wenn
man ihn nicht versteht, vorbehaltlos anvertrauen darf. Dieser Gesichts-
punkt ist es nicht zuletzt, der Geschichte zudem als Heilsgeschichte
qualifiziert. Konkreten Niederschlag und farbige Ausmalung fand diese
Konstruktion in der neutestamentlichen Apokalyptik, deren Argu-
mentationszusammenhang in einem vor und nach der Geschichte
anzusiedeln ist. Gleichzeitig ist hier der Versuch unternommen wor-
den, zu grosstmoglicher Kontinuitit zur alttestamentlichen Verheis-
sung zu finden (vgl. Rom 11,251t.): die Errettung ganz Israels wird zum
Zielpunkt eschatologischer Erwartung (vgl. Jer 31,20 sowie Hos 11,
g ff.).

Die Tendenz zu einer Universalisierung der Geschichte, die sich im
Neuen Testament andeutet, findet ihren Abschluss in der Apokalypse.
Die Auseinandersetzung mit Formen des Leids wird dabei noch kon-
kreter. Unmittelbarer Hintergrund sind die einsetzenden Christenver-
folgungen, die in spiteren Rezeptionen der Apokalyptik zu einer aus-
gepriagten Mirtyrertheologie gefiihrt haben. Der Bedeutung des Lei-
dens (seiner Notwendigkeit einmal als Strafe Gottes fiir jene, welche die
Botschaft Jesu entweder gar nicht aufgenommen oder wieder von sich
gewiesen haben bzw. als Priifstein der Zuverldssigkeit des Glaubens der
Getreuen) als authentischem Beweis der Anwesenheit Gottes in der
Geschichte entsprechen zwei Gesichtspunkte der Zuordnung im betref-
fenden Referenzsystem: das Leiden wird interpretiert als Zorn Gottes
(vgl. Apk 16,1-21), auf den die Menschen nicht — wie gefordert und
erwartet — mit Bekehrung reagieren, sondern mit der Verfluchung Got-
tes (Apk 16,21), sowie als Mittel, ein Eingreifen Gottes zugunsten der
Benachteiligten gleichsam herbeizuzwingen. Die Gemeinde, die im
Bewusstsein ihres Auserwihltseins lebt, bewdltigt Situationen realen
geschichtlichen Leidens vermittels einer Interpretation, die der Situa-
tion entsprechend einen dieser beiden Gesichtspunkte in den Vorder-
grund riickt. Eine situative Interpretation des Negativen, das innerge-
schichtlich widerfahrt (Verfolgungen, Kriege, Katastrophen, politische
Umwilzungen), gemadss diesen beiden Rastern der Interpretation



C.-F. Geyer, Zur Bewdltigung des Dysteleologischen 233

macht die erfahrenen Leiden nicht nur plausibel (und damit ertraglich),
sie schafft zudem in Verbindung mit der Auffassung von der Geschichte
als einem zielgerichteten Prozess auch jene Dimension utopischer
Erfiillung, durch die die gegenwirtig erfahrenen Leiden sich noch
zusitzlich relativieren lassen. Mit der «alten Welt» vergeht auch das
Leid (und vor allem der Tod als eine der grossten Quellen des Leids),
das damit gleichzeitig als konstitutiv fiir die «alte Welt» und als unauf-
hebbar mit dieser verbunden gedacht wird (vgl. Apk 21,3-5). Die
Beziehung der utopisch geschauten «neuen Welt» zur alten, gegenwar-
tigen, unter den Aspekten einer Restitution, welche die Todesverfal-
lenheit des Menschen aufhebt, bezieht uniibersehbar die Jenseitshoff-
nung ein in thre Antwort auf die Frage nach dem Leiden (darin unter-
schieden von weiten Teilen des Alten Testaments und auch von der
unmittelbaren Eschatologie der Naherwartung, wie sie beispielsweise
in I Thess formuliert ist). Die Verheissung der Restitution dessen, was
unter den Bedingungen realer Geschichte als unwiederbringlich verlo-
ren angesehen werden muss, enthélt angesichts der erfahrenen Leiden
ein weitaus grosseres Trostpotential als der blosse Hinweis auf die
Sinnhaftigkeit der Geschichte von Welt und Mensch, eine Sinnhaftig-
keit, die auch das Leid einbezieht und stark an stoische Argumenta-
tionsschemata erinnert (die in der Zeit der Patristik intensiv rezipiert
werden sollten). Einen weiteren Gesichtspunkt hilt die apokalyptische
Zuordnung von Heilsgeschichte und endzeitlich-jenseitiger Restitution
noch bereit: Nicht nur der Erwdhlungsgedanke wird universalisiert;
auch das Schema von Tun und Ergehen, das Paulus wenigstens in
Ansitzen relativieren konnte, erfihrt eine Ausweitung auf den Ge-
schichtsprozess als ganzen, den der Mensch durch sein Tun zumindest
implizit zu beeinflussen vermag. Auch die Idee eines unmittelbaren
Eingreifens der Gottheit kehrt wieder und bestimmt die durch Kata-
strophen geprigte Geschichte.

Die sehr unterschiedlichen Versuche im Alten und Neuen Testa-
ment, eine Antwort auf die Frage nach dem Dysteleologischen zu for-
mulieren, lassen drei sich durchhaltende, wenn auch haufig variierte
Momente erkennen. Versuche, sich mit dem Negativen auseinander-
zusetzen, abstrahieren nur sehr selten und dann auch nicht géanzlich
vom Schema Tun/Ergehen (alles, was begegnet, ist die Folge eines
entsprechenden Verhaltens). Desgleichen wird festgehalten an der Vor-
stellung, Gott greife nach seinem Gutdiinken ein in die Welt (eine
Vorstellung, die allenfalls im Buche Kohelet suspendiert ist). Hinzu



234 C.-F. Geyer, Zur Bewidltigung des Dysteleologischen

kommt ein geschichtlicher Entwurfim Sinne eines Feldes zur Explika-
tion der beiden vorangehenden Momente, die sich mit der zunehmen-
den Ausweitung der geschichtlichen Perspektiven generalisieren lassen
(die eschatologische Erfiillung als Endpunkt der Geschichte) und von
der partikularistischen Geschichtsbetrachtung des Volkes Israel weg-
fiihren, um zum Interpretationsraster der Welt- und Menschenge-
schichte liberhaupt zu werden. Zugleich sind jene drei Kategorien dabei
behilflich, teilweise sehr heterogene Aussagen und Sachverhalte zu
systematisieren, wenngleich deutlich wird, dass die Bibel als ganze
keine Antwort bereithalt auf die Frage ‘unde malum?’

Aus diesem Grunde ist es daher auch nicht méglich, die Vagheit, die
sich in der Allgemeinheit des Begriffs «dysteleologisch» ausdriickt,
durch konkretere Termini zu ersetzen. Reale Leiderfahrungen bei-
spielsweise wiirden bei einer Reduktion auf den Terminus «das Bose»
allzu sehr die Kategorie «Siinde» in den Vordergrund treten lassen;
einseitig «theologische» (im nicht nur positiven Sinne) geprigte Kate-
gorien gewonnen dabei die Oberhand. Allerdings schriankt vor allem
das Neue Testament in vielfdltigen Bezligen das Negative ein auf die
Kategorie des «Bosen». Das « Bose» 1st dann auf der einen Seite immer
schon gerichtet durch den Schaden, den der Bose durch seine Abkehr
vom Guten sich selber zufiigt (das Heil wird thm nicht aufgrund seiner
Siinde entzogen, sondern durch seine Siinde schliesst er selbst sich vom
Heil aus), wie ja auch — wie vor allem die Theologie des Matthdus-
evangeliums ausweist — Jesu Auftrag in der Welt sich darin zusammen-
fassen lasst, das radikal Bose im Herzen der Menschen zu enthiillen, die
sich gegen 1hn und seine Botschaft entscheiden.

Mit dieser Deutung unmittelbar verbunden sind dualistische Ten-
denzen, wie beispielsweise die in den ersten Kapiteln der Genesis
durchscheinende Vorstellung, im Blick auf eine wie immer geartete
«Ubernatur» stelle die Natur etwas Boses dar, das es zu iiberwinden
gelte, auch wenn dies dem Menschen letztlich nicht moglich ist (vgl.
den Kontext von Gen 8,21).

Aber auch einzelne Gesichtspunkte, die sich einer « Theodizee» im
eigentlichen Sinne zuordnen liessen (die Entlastung Gottes angesichts
des Vorwurfs, das Bose geschaffen bzw. zugelassen zu haben), wie etwa
der biblische Schopfungsbericht, der fiir das Bose die freie Entschei-
dung des Menschen verantwortlich machen will, rechtfertigen es nicht,
von einer « Theodizee» zu sprechen. Zentrale Aussagen der Bibel, vor
allem aber des Neuen Testaments, die spater fiir die Bekenntnisbildung



C.-F. Geyer, Zur Bewiltigung des Dysteleologischen 235

bestimmend werden sollten, verraten eine eher umgekehrte Tendenz:
intendiert wird nicht eine Rechtfertigung Gottes angesichts des Nega-
tiven in der als «gut» dekretierten Schopfung, sondern eine Rechtfer-
tigung des siindigen Menschen angesichts des gerechten Gottes (vgl. den
Kontext des Romerbriefs) — im Alten Testament respektive die Recht-
fertigung des Volkes Israel, das seinen Anspruch auf das verheissene
Heil durch seinen Bundesbruch immer wieder selbst in Frage stellt.
Fiir eine nicht ausschliesslich theologische Betrachtung der Texte
des Alten und Neuen Testaments sind diese daher auch eine friihe
Form von Anthropodizee mit religios-theologischem Hintergrund (im
Gegensatz zu jenen nachtheistischen Formen der Anthropodizee, die
den Menschen — nicht mehr Gott —, da er die Geschichte macht und
lenkt, fiir diese zur Verantwortung ziehen !'4). Implizit freilich bleibt in
der biblischen Anthropodizee das Theodizeemotiv prasent, sofern sie
entfaltet wird auf dem Hintergrund der Vorstellung von der «Schuld-
losigkeit Gottes».
Carl-Friedrich Geyer, Eichstatt

14 8. in diesem Zusammenhang: O. Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichts-
philosophie, Frankfurt/Main 1973, 60ff.



	Zur Bewältigung des Dysteleologischen im Alten und Neuen Testament

