
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 4

Artikel: Zur Bewältigung des Dysteleologischen im Alten und Neuen Testament

Autor: Geyer, Carl-Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Bewältigung des Dysteleologischen
im Alten und Neuen Testament

Der Versuch, das Leiden und das Böse zu erklären bzw. zu bewältigen,

ist im Alten und Neuen Testament noch vorwiegend beeinflusst

von Schemata der Auseinandersetzung, wie sie kennzeichnend waren
für die archaischen Gesellschaften. Zwar scheint der Monotheismus,
der das jüdisch-christliche Welt- und Selbstverständnis bestimmt,
aufnahmefähig für die Idee einer Entlastung der Gottheit, des Kerngedankens

jeder möglichen Theodizee, aber trotz allem kann von einer
ausgebildeten Theodizee noch keine Rede sein. Gerade die Vorstellung
von einem unmittelbaren Eingreifen der Gottheit in die Geschichte des

Volkes Israel, von der her auch das Negative, das in dieser Geschichte
begegnet, verständlich werden soll, entspricht eher mythischem als

rational-diskursivem Verhalten angesichts des Sinnwidrigen. So lassen

sich in der Vielgestaltigkeit der alttestamentlichen Gottesvorstellungen
Spuren einer rationalen Auseinandersetzung mit dem Negativen und
Dysteleologischen feststellen, aber sie sind für die jüdische Religion
nicht bestimmend geworden; das Neue Testament schliesslich hat sie

in seiner einseitig eschatologisch ausgerichteten Weltdeutung ganz
zurückgenommen. Dem Mythos verwandte Muster sind hier wieder
dominierend geworden. Im Gegensatz zum Neuen Testament präsentierte

die Vielgestaltigkeit des Lebens und der Gottesvorstellung im
Alten Testament allerdings einen Gott, der auch «das Böse in der Welt
erklären» kann; «der Gott des Neuen Testaments ist dafür ungeeignet».1

Diese Versuche bestimmen jedoch nicht den Gesamteindruck
des Alten Testaments. Bezeichnend ist hier die Aussage des Jeremia:
«Ich habe erkannt, dass es nicht am Menschen liegt, welchen Weg er
geht, und dass es dem Menschen nicht gegeben ist, selbst seine Schritte
zu gehen und zu lenken» (Jer 10,23). Die Unbefragbarkeit Gottes, auf
die hier rekurriert wird, lässt offensichtlich ein vom Mythos noch
durchherrschtes Welt- und Selbstverständnis durchscheinen.

Den radikalsten Bruch mit dem Mythos stellt das Buch Kohelet dar.
Seine Lehre vom Kontrast zwischen Gott und Welt (ein Eingreifen des

Gottes in die Geschichte seines Volkes kommt hier nicht mehr in den

Blick) und seine radikale Diesseitigkeit bilden den Ausgangspunkt
eines Theodizeeversuchs, der aus dem Gesamtzusammenhang des

1 H. Haag, Vom Eigenwert des Alten Testaments, ThQ 160 (1980), 2-16, 13.



220 C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

Alten Testaments deutlich herausfällt. Hier korrespondiert der
Welttranszendenz Gottes das Unvermögen des Menschen, das Walten des

transzendenten Gottes, der auch das Böse richtet, im einzelnen zu
begreifen. Der Mensch, der das Handeln Gottes nicht begreift, muss
dieses als amoralisch und unberechenbar erfahren : «Er weiss zwar, dass

es umfassenden Sinn gibt, aber nicht er verfügt über ihn, sondern nur
Gott. Er selbst kann sich nur dem anvertrauen, was im jeweiligen
Augenblick von Gott her auf ihn zukommt.»2

Führt diese radikale Dichotomie von Diesseits und Jenseits wirklich
über das hinaus, was die Propheten mit der «Unbefragbarkeit» der
Gottheit gemeint haben? Im Gegensatz zu der rein religiösen (und
zumindest quasi-mythologischen) Auffassung der Propheten, die nicht
an das Problem heranführte, das Negative mit dem Glauben an die
göttliche Gerechtigkeit und Weisheit vereinen zu müssen, stellt Kohe-
let die Frage nach dem Negativen im Kontext einer bewusst areligiösen
Sicht der Welt und des Menschen, die kosmologische, gesellschaftliche
und ethische Fragestellungen vereinigt.

Eröffnet wird das Buch Kohelet von einer Kosmologie (1,4-11), die
das Kommen und Gehen des Menschen in der Geschichte mit dem
ewigen Kreislauf des Seins kontrastiert ; ihren Kern bildet der Gedanke
einer Partizipation der Seienden mit dem dauernden Sein des Kosmos.
Daran schliessen sich anthropologische Reflexionen an (1,12-3,15), die
einmünden in die Erkenntnis der Gewissheit des Todes, der nicht durch
die Hoffnung aufein Jenseits relativiert wird. Im Blick aufden gewissen
Tod erweisen sich alles menschliche Können und Vermögen als
Nichtigkeit, die zudem noch nicht einmal ganz in die Verfügbarkeit des

Menschen gestellt sind. Diese Grundeinsicht untermauert ein Blick auf
die Gesellschaft (3,16-6,10). Gängige Deutungsschemata - die lex
talionis: dem Gerechten ergeht es gut, der Ungerechte erfahrt seine

Strafe - erweisen sich als der Wirklichkeit des menschlichen Lebens
nicht entsprechend. Die eingehende Prüfung der herrschenden religiösen

Vorstellungen (6,11-9,6) macht dies vollends deutlich. Die
entsprechenden Folgerungen für eine mögliche Ethik sind sodann Lebens-

genuss nach Massgabe der Möglichkeiten angesichts der individuellen
und gesellschaftlichen Widrigkeiten sowie ein Sich-einfligen in eine
dem individuellen Leben vorgegebene Gesetzlichkeit, deren Anerkennung

Kohelet «Furcht Gottes» nennt.

2 N. Lohfink, Kohelet, Würzburg 1980, 15 f.



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen 221

Verständlich wird die Sicht Kohelets aus einer veränderten
geschichtlich-gesellschaftlichen Situation heraus, die sich so3 kennzeichnen

lässt: Eine eher korrupte Rechtspflege (3,16-22) und eine neu
aufkommende Beamtenhierarchie (5,7f.) tragen mit dazu bei, dass sich

nun auch in Israel die «antike Klassengesellschaft» etabliert, welche die
bäuerlich-kleinstädtische Welt, die bis dahin dominierte, erschütterte;
bisher tragfahige «Sinnwelten» wurden fraglich und erwiesen sich als

nicht mehr plausibel. Kohelet formulierte in dieses Sinndefizit hinein
(in das Zerbrechen des Selbstverständnisses einer noch vorwiegend
archaisch geprägten Gesellschaft mit eher mythischen Gottesvorstellungen)

seine Metaphysik von der Jenseitigkeit Gottes, die verstärkt
wurde durch eine vorsichtige Adaption der Hochschätzung der theoria,
die im Mittelmeerraum bestimmend wurde. Die emotionslose Betrachtung

des Kosmos und seiner Gesetze ist es auch, die das Buch Kohelet
wie einen Fremdkörper im Alten Testament erscheinen lässt. Die
Adaption des theoria-Modells zeichnet auch verantwortlich dafür, dass

Kohelet nur «verhalten einige politisch-ökonomische Optionen
andeutet... Es ist das Buch eines Lehrers und Denkers, nicht eines
Propheten oder Guérilleros.»4

Im Blick auf die Welttranszendenz Gottes und die Vergeblichkeit
der menschlichen Anstrengung entwickelt Kohelet eine Art «Dialektik
von Tod und Freude». Das «gute Leben» - ein Topos, der in der
praktischen Philosophie des Aristoteles von zentraler Bedeutung ist -
soll bewahrt werden angesichts des Weltlaufs, der ein Gericht Gottes
über Gerechte und Ungerechte nicht evident werden zu lassen vermag.
«Weil die Strafe der bösen Tat nicht folgt, wächst das Böse an unter den
Menschen. Der Böse tut hundertmal Böses und lebt doch lange»
(8,11-12). Zwar scheint der Tod das Böse zu rächen, aber Gerechte und
Ungerechte, Weise und Toren sterben in gleicher Weise (vgl. 2,16), so
dass letztlich gilt : «Alles, was deine Hand zu tun findet, das sollst du

tun, solange du es vermagst» (9,10).
Systematisiert man die eher aphoristischen Ausführungen Kohelets,

dann bleibt die skeptische Einsicht: Der Mensch kann keinen Sinn in
dem sehen, was Gott tut ; der Lauf der Welt hilft nicht, eine umfassende

Gerechtigkeit zu entdecken. Zudem lebt der Mensch unter der Unver-

3 Ibid., 9-14.
4 Ibid., 14.



222 C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

meidlichkeit, ja Unbilligkeit des Todes.5 Wenn diese skeptische
Einsicht nicht ausreicht, das dem Menschen vielfältig Begegnende einer
konsistenten Deutung zu unterwerfen, so liegt das für Kohelet in der
Widersprüchlichkeit der menschlichen Existenz selbst begründet, die
unverstellt von religiösen Rechtfertigungsversuchen zur Kenntnis
genommen wird. Der Lösungsvorschlag, das Widrige anzuerkennen und
durch es hindurch zu einem «guten Leben» zu finden, resultiert aus der
Endlichkeit der Welt und des menschlichen Lebens, gibt es doch nach
dem Tode weder Tun noch Planen, weder Weisheit noch Einsicht (vgl.
9,10f.). Entsprechend gipfeln die Ausführungen Kohelets im Appell zu
vernünftigem, auch das Widrige bedenkendem Lebensgenuss:

«Freu dich in deiner Jugend,
sei guter Dinge in der Blüte deines Lebens

Tue, wonach es dein Herz gelüstet,
und geniesse, was deine Augen sehen

Verbanne den Unmut von deinem Herzen
und halte die Übel deinem Leibe fern

Jugend und schwarze Locken sind nichtig,
und nichtig ist alles, was später folgen wird.
Sei des Schöpfers eingedenk in deiner Jugend,
ehe die bösen Tage kommen,
und die Jahre sich einstellen,
von denen du sagen wirst:
<Sie gefallen mir nicht !>

Ehe sich die Sonne verfinstert
und das Licht des Mondes und der Sterne,

und nach dem Regen immer wieder

von neuem die Wolken aufziehen.»

(11,9-12,2)

Kohelet will weder das Negative erklären noch Gott angesichts des

Negativen in der Welt rechtfertigen. Auch der Mensch wird für das

Böse nicht verantwortlich gemacht. Das Negative wird lediglich
konstatiert und gleichsam als mit dem Weltlaufunzertrennlich verbunden
vorgestellt. Der Weise, der das Widrige bedenkt und mit ihm rechnet,
kann nicht von ihm überrascht werden, noch setzt er leere Hoffnungen
auf einen Ausgleich nach dem Tode. Inmitten des Dysteleologischen
vermag er fragmentarisch - bezogen aufdie Kürze seines Lebens - einen
Sinn zu finden ; diesen vermittelt ihm die Einsicht, dass das Gute, das er
erfahren hat, durch die nachfolgenden unvermeidlichen Übel weder in
Frage gestellt noch ungeschehen gemacht werden kann.

5 Vgl. R. Murphy, Kohelet, der Skeptiker, Cone 12 (1976), 567-570, 568.



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen 223

Aufdiesem Hintergrund erweist sich die Argumentation des Buches
Kohelet als durchgängig rational. Gegen die Annahme eines Gottes
steht die Skepsis gegenüber dessen gerechtem Walten, letzteres eine

religiöse Vorstellung, die eine tiefergehende Auseinandersetzung mit
dem Negativen eigentlich überflüssig erscheinen lassen muss. Die
Prämisse, der Mensch könne weder einen Sinn in dem erkennen, was Gott
tue, noch im Weltlauf eine waltende Gerechtigkeit ausmachen, sowie
jene von einem Leben unter dem Verdikt des Sterbenmüssens ist eine
rationale - den Gesetzen des individuellen Lebens wie der Welt als

ganzer entsprechende - Prämisse, die freilich - nur scheinbar paradox -
umschlägt in die Einsicht, das Leben sei im Grunde etwas Irrationales
und entziehe sich jeder sicheren Erkenntnis. Kohelet muss das Leben
anklagen und seinen Abscheu dem Leben gegenüber eingestehen ; es

verschliesst sich - gerade auf dem Hintergrund der Forderung nach
uneingeschränkter Rationalität und Durchsichtigkeit - dem Erkennenden

(vgl. 8,17f.).
Im Blick auf das Buch Hiob dagegen - der zweite grosse Versuch des

Alten Testaments, die Frage nach dem Leiden in der Welt zu
beantworten (zudem ein Versuch, der bis in die Gegenwart hinein nachwirkt
und gerade die bedeutendsten Theodizeeversuche der Neuzeit beein-
flusst hat)6 - präsentiert sich der Versuch einer genau umgekehrten
Argumentation.

Das Buch Hiob erweist sich nicht so sehr in seinen Fragen und
Problemen als vielmehr in seiner Antwort - der Theophanie Jahwes -
als der Welt des Mythos zugehörig, jenes Mythos, der in den kritischen
Anfragen des leidenden Hiob an Gott und in der Zurückweisung der
traditionellen (religiösen) Argumente der Freunde destruiert werden
soll. In den Fragen Hiobs meldet sich die erwachende Subjektivität und
Rationalität; allerdings antwortet Gott nicht aufdiese Fragen. In seiner

Epiphanie soll er selber die Antwort sein. Nicht nur der unmittelbar
redende Gott, sondern vor allem auch das Aufgebot aller Naturgewalten

als demonstratio Dei verweisen zurück auf ein mythisch geprägtes
Welt- und Selbstverständnis, das die unberechenbaren Naturgewalten
als Numinosum verehrt und Göttliches und Menschliches ungeschieden

ineinander übergehen lässt (eine Transzendenz Gottes kennt das

6 I. Kant, Über das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee,
Berliner Monatshefte 1790.



224 C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

Buch Hiob im eigentlichen Sinne nicht) - der «redende Gott» ist
selbstverständliches Requisit. Konsequenz aus der Epiphanie Gottes
ist der Hinweis, dass nicht auf dem Wege über das Begreifen, sondern
auf dem der Unterwerfung unter den Willen Gottes eine Antwort auf
die Frage nach dem Leiden möglich ist. Allerdings ist dieser
Lösungsvorschlag - wie in näherer Analyse des Buches Hiob deutlich wird -
eher späteres Konstrukt (anknüpfend an frühere, eigentlich überwundene

Traditionen) als die logische Konsequenz aus dem authentischen
Text.

Das Buch Hiob ist der Theodizeeproblematik zuzuordnen, weil in
ihm die Frage nach dem Leiden verbunden wird mit derjenigen nach
Gott ; insofern ist es vorbildlich für alle späteren Theodizeeversuche im
engeren Sinne. Gott und Welt/Mensch werden vom Problem des Bösen
in gleicher Weise berührt. Ausgangspunkt des hier vorgetragenen
Lösungsversuchs ist die prototypische Gestalt des Hiob (auch Ijob), keine
historische Figur, sondern ein Konstrukt, an dem unterschiedliche
Versionen einer Rechtfertigung der Gottheit wie des Fragens leidender
Menschen gleichsam «ausprobiert» werden, um dann doch in der
endgültigen Lösung im Sinne des traditionellen religiösen Arguments
entscheiden zu können.

Den vorangehenden, teilweise stark voneinander abweichenden
vorläufigen Lösungen entsprechen unterschiedliche Argumentationsebenen

im Aufbau des Buches, die auf verschiedene Autoren zurückgehen

und ganz unterschiedliche Entstehungszeiten aufweisen. Da ist
als erstes der sogenannte Prosabericht (Prolog und Epilog), der älteste
Teil des Buches, der lehrt, das Leiden gelassen hinzunehmen. Ein
späterer Bearbeiter nahm diesen Bericht als Rahmenhandlung auf, in die
hinein er den sogenannten «Hauptteil» des Buches stellte, bestehend

aus Gedichten und Reden. Der Hauptteil problematisiert das Leiden,
sofern er von der Frage ausgeht: «Wie ist es möglich, dass auch der
Gerechte leiden muss?» Hier bereits wird die Lehre von der Vergeltung
(lex talionis) in Frage gestellt, jenes Schema, das im «Mythos des Er»
auch die platonische Theodizee7 bestimmte und davon ausgeht, dass

jedem Menschen das Los zuteil wird, das seinen Taten entspricht. Dazu
tritt im Buche Hiob der Satan auf, und zwar als Repräsentant- der
irrationalen Aspekte des Leidens. Der Satan «personifiziert Argwohn,

' Vgl. Politeia 617D-621B.



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dvsteleologischen 225

Verleumdung, Auflehnung, Gegensätzlichkeit, Konflikt und ist somit
bezeichnend für das Drama, das die verschiedenen Personen einander
und sich selbst entgegenstellt... Ijobs Frau verkörpert den Argwohn
Satans und lästert ihren Mann, der Gott preist.»8 Die verschiedenen
Schichten, die das Buch in seiner vorliegenden Gestalt miteinander
verknüpft, sowie die unterschiedlichen Grade einer Problematisierung
legen zum Teil einander ausschliessende Lösungen vor, durch die
hindurch - ähnlich wie in den Aphorismen Kohelets - vorzustossen ist zu
der Prämisse, auf der dann der eigentliche Lösungsvorschlag
aufbaut.

Die Grundfrage des ganzen Buches, vor allem thematisiert in jenen
Teilen, die über die ursprüngliche Prosafassung (deren Lösung sich
begnügt mit der Restitution von Hiobs verlorenem Vermögen und der
Wiederherstellung seiner körperlichen Unversehrtheit) hinausgehen,
ist die nach dem Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit-Gottnähe
und Leiden-Gottferne.9 Schon von diesem Ausgangspunkt her ist die
Lösung als theologische ausgewiesen ; sie ragt nicht hinaus über «die
Erkenntnis, dass die göttliche Gerechtigkeit ihre eigenen, oft verborgenen

Gesetze habe, und dass die Rätsel des menschlichen Lebens nur ein
Bruchteil der Rätsel der übrigen Welt seien».10 Nicht von ungefähr
führt der Gott in der Theophanie die gesamte Schöpfung, deren

Ursprung dem Menschen verborgen sei, gegen die Fragen Hiobs ins
Feld (vgl. Kap. 38-41). Unerwähnt bleiben darf auch nicht, dass diese

«theologische Lösung» ihre Kraft bezieht aus der Abwesenheit des

Gedankens an ein Jenseits und einen entsprechenden Ausgleich (den
die frühe Fassung des Buches naiv an das Ende der Leiden des gerechten
Hiob projiziert).

Der Hinweis, beim Buche Hiob handele es sich um einen Theodi-
zeeversuch im eigentlichen Wortsinn, weil es die Frage nach dem Leiden

mit jener nach Gott verknüpfe, ist ergänzungsbedürftig. Auch die
Propheten, der biblische Schöpfungsbericht (Gen 3) oder die Psalmen
(beispielsweise Psalm 69 oder Psalm 71) verbinden die Frage nach dem

8 A. Gonzalez, Jjob. der Kranke, Conc 12 (1976), 564-567, 565.
9 «Wie soll man im Leid noch leben können, wenn das Leid besagt, dass er (Jjob) ein

Missetäter und deswegen Gott fern ist? Wie kann man ohne Gott leben, wenn man doch
Gott braucht, damit das Leben wirklich Leben ist?» (ibid., 566).

10 K. Gronau, Das Theodizeeproblem in der altchristlichen Auffassung, Tübingen
1922, 4.



226 C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

Leiden mit der Gottesfrage. Im Unterschied zu ihnen hat im Buche
Hiob aber auch der Zweifel Raum ; er identifiziert das Negative nicht
einfachhin mit der Sünde, im Verhältnis zu der Gott entweder Gerechtigkeit

oder Gnade walten lässt. Dieses Argumentationsschema, das

weite Teile des Alten Testaments und das Neue Testament nahezu
gänzlich beherrscht, macht eine Rechtfertigung Gottes angesichts des

Negativen überflüssig, da das Übel auf jeden Fall seinen Ursprung in
einem falschen oder pervertierten Gottesverhältnis des Menschen hat,
Gottes Weisheit und Güte aber nicht tangiert. Im Gegensatz zu dieser

Argumentation bringt Hiob Fragen vor, welche die tradierten religiösen

Deutungen als nicht mehr plausibel - wenn nicht gar als zynisch -
entlarven :

«Wahrhaftig, ja,
ihr seid die Rechten,
und mit euch wird die Weisheit sterben!
Auch ich habe Verstand, so gut wie ihr,
und bin nicht weniger als ihr.
Und bei wem fände man dergleichen nicht?
Zum Gespött wird seinem Nächsten der,
der Gott anrief und den er erhörte;
zum Gespött wird der Gerechte und Fromme.
Dem Unglück Verachtung!
so denkt der Sichere,
ein Stoss noch denen,
deren Fuss schon wankt.
Um die Zelte der Räuber steht es wohl,
und sicher leben, die Gott erzürnen,
wer Gott in seiner Faust führt.
Frag doch das Vieh,
dass es dich belehre,
die Vögel des Himmels,
dass sie dir kundtun,
oder das Wild des Feldes,
dass es dich belehre,
und dir sollen erzählen die Fische des Meeres.
Wer wüsste es nicht unter diesen allen,
dass die Hand des Herrn dies gemacht hat?
In dessen Hand alles Lebenden Seele

und der Odem aller Menschen ist.
Soll nicht das Ohr die Worte prüfen,
der Gaumen die Speise kosten dürfen?»
(12,1-11)



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen 227

«Sieh, dies alles hat mein Auge gesehen,
mein Ohr gehört
und darauf gemerkt.
So viel ihr wisst, weiss ich auch,
ich bin nicht weniger als ihr.
Aber zum Allmächtigen möchte ich reden,
und ich habe Lust,
mit Gott zu rechten.
Denn ihr übertüncht die Wahrheit mit Lügen,
und Pfuschärzte seid ihr alle.
Wenn ihr nur still wärt -
es würde euch als Weisheit angerechnet.
So hört nun meine Rüge,
meinen Hader und meine Anklage.

Schweigt und lasst mich reden,
es komme über mich, was will.
Ich will mein Fleisch
in meine Zähne nehmen
und meine Seele

auf meine Hände legen.

Sieh, er tötet mich,
ich halte es nicht aus,

nur will ich meine Wege
ihm ins Angesicht dartun.

Sieh,
ich habe meine Sache gerüstet
und weiss, dass ich im Recht bin.
Wer ist da, der mit mir Gericht halten könnte? -
erst dann würde ich verstummen und sterben.»
(13,1-6.13-19)

«Lade mich vor, und ich stehe dir Antwort;
lass mich reden und gib mir Antwort
Wieviel sind meiner Vergehen und Sünden,
meine Schuld lass mich wissen

Warum verbirgst du dich und hältst mich für deinen Feind?»

(13,22-24)

Deutlich wird der Zynismus der Freunde Hiobs, die angesichts seiner

Fragen und Leiden seine Unschuld in Zweifel ziehen, in der
Wiederholung der Lehre, kein Mensch sei vor Gott gerecht, erst recht nicht
jener, der leide, da Leiden immer Strafe für eine Schuld bedeute. Zudem
bezweifelt dieses Argument nicht nur die Unschuld Fliobs, sondern

desgleichen die Transzendenz Gottes. In ihm ist Gott der feindselige
Richter, der nach Belieben rettet oder zerstört.



228 C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

Auf zwei Ebenen werden so die Anfragen Hiobs, der Versuch einer
rationalen Theodizee, zurückgewiesen: durch die Theophanie und
durch die Argumentation der Freunde, die das im Verhältnis zur
traditionellen religiösen Gottesvorstellung Neue, das hier aufbricht, nicht
begreifen. Eine Interpretation schliesslich, die davon ausgeht, Hiob
suche sein Heil weder in der Wiederherstellung seines Besitzes und
seiner Gesundheit noch in der Theorie, «sondern im rechtfertigenden
Gott»11, begibt sich in gleicher Weise in den Argumentationszusammenhang

der Freunde Hiobs. Nicht Gott soll den unschuldig leidenden
Hiob rechtfertigen ; vielmehr soll Gott sich selbst angesichts des

unschuldig Leidenden rechtfertigen, d. h. den Diskurs aufnehmen, der mit
den Fragen Hiobs eingesetzt hat.

Von diesem Ansatz her böten sich einer rationalen Theodizee zwei
Möglichkeiten: Entweder Gott tritt ein in diesen Diskurs mit einer
Antwort, die bestehen kann vor der Kritik Hiobs - und die so die
Argumente der Freunde als haltlos zurückwiese -, oder aber Gott
schweigt und erweist sich als in jeder Beziehung transzendent zur
sichtbaren Welt und zum Menschen. Auch in diesem Falle könnte von
einer rationalen Theodizee die Rede sein, sofern das Leiden als
ausschliesslich innerweltlich, dem Menschen zugeordnet und nur von ihm
zu lösen ausgewiesen würde. Es stünde ausserhalb des Zusammenhangs
von Schuld, Strafe und Vergeltung. Auch hier müssten die Freunde
Hiobs verstummen.

Zwar redet Gott, er gesteht auch ein, dass das, was Hiob vorbrachte,
verständiger war als das, was seine Freunde ihm antworteten, verwirft
aber auch die Anfragen Hiobs als der Grösse Gottes unangemessen.
Hiob muss verstummen. Er erhebt seine Stimme noch einmal, um
einzugestehen, dass er im Unverstand geredet habe (vgl. 42,5) und nun,
da er Gott geschaut habe, keine Frage mehr habe.

Hiob hat sich entsprechend eingeordnet in den mythischen Kontext.
Dieser Kontext ist bestimmend für den weitaus grössten Teil der Schriften

des Alten Testaments. Gekennzeichnet ist er durch ein Höchstmass
an Narrativität: als Anwort auf die Frage nach dem Leiden werden
vielfach variierende Geschichten erzählt; sie sind organisiert entsprechend

dem Schema Tun-Ergehen/Schuld-Strafe. Hinzu kommt ein
Gottesbild, das Gott als dem Menschen überlegen zeichnet; der
Mensch muss Gott Rede und Antwort stehen, nicht umgekehrt. Im

11 Gonzales (A.8), 566.



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen 229

Umkreis dieser Deutung ist die Vorstellung vom «leidenden
Gottesknecht» anzusiedeln, auch wenn sie in späteren Rezeptionen diesen

Kontext sprengt.
Der leidende Gottesknecht - gleich Hiob eine prototypische

Gestalt - wird von der alttestamentlichen Forschung einmal mit dem
leidenden Israel als ganzem (Gedanke der Stellvertretung für alle Völker),

dann aber auch mit dem Verfasser des Deuterojesaja identifiziert
und leidet unschuldig für die Verfehlungen anderer (vgl. Jes 53,3-6;
9-12). Die Frage nach dem Sinn des Leidens wird thematisiert, gleichgültig,

ob man der kollektiven oder der individuellen Deutung der
Person des leidenden Gottesknechtes den Vorzug gibt (siehe dazu auch
Sach 9,9 f. sowie 12,10).

Der Versuch einer Erklärung des Leidens beschreibt hier das Leiden
als Weg: das Leid ist notwendiger Durchgang auf dem Wege zur Erhöhung

und Verherrlichung. Das vordergründige, augenscheinliche
Scheitern ist in gewisser Weise die Bedingung der endgültigen Erwählung.

Es hat seine Wurzeln weder in den eigenen Verfehlungen des

Gottesknechts, noch kann es Gott angelastet werden ; es ist vielmehr die

Folge der Sünde anderer (vgl. Jes 53,5). Die Strafe, die jene anderen
verdient hätten, nimmt der Gottesknecht stellvertretend für sie aufsich

(53,8), wobei einschränkend gilt, Gott habe diese Leiden gewollt, damit
durch sie sein Plan gelänge (53,10). Sofern der leidende Gottesknecht
mitwirkt am Gelingen des Planes Gottes, bewirkt er nicht nur sein Fleil,
sondern auch das Heil aller Menschen, wobei das volle Ausmass der

Erhöhung des Gottesknechts - in Bildern ausgemalt, die das orientalische

Hofzeremoniell widerspiegeln - darin sichtbar wird, dass Gott den

heilbringenden Stellvertretungscharakter der Leiden seines Knechts
der ganzen Welt kundtut.

Diese Konstruktion relativiert das Schema von Schuld und Strafe

erheblich; Strafe wird nicht mehr ausschliesslich kollektiv verstanden

(bezogen auf «alle» Sünder); sie bezieht sich auch nicht mehr nur auf
vergangenes Unrecht, sondern bereits auch aufdas künftige Heil.12 Die

12 «Nach Gen 8; Jer 5 wird das gottesfürchtige Verhalten des bzw. der Gerechten
allen, auch den Gottlosen, angerechnet. Ebenso werden in Jes 53 die <Vielen> durch den

Gottesknecht, der... <gerecht> war, gerettet, <geheilt>. Aber... die von Gottlosen
verwirkte Strafe wird auch vollstreckt. An die Stelle der Vergebung tritt hier der Vollzug der
Strafe. Allerdings... : die Strafe wird nicht an denen vollstreckt, die sie verwirkt haben, an
den Gottlosen, sondern an den Gerechten. Nicht durch seine Anwesenheit allein rettet sie

der eine Gerechte - dann würde die Strafe ja gestrichen -, sondern dadurch, dass er Schuld



230 C'.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

Instrumentalisierung des Negativen als eines notwendigen
Durchgangsstadiums im Blick auf eine dem Leiden entrückte Zukunft leitet
über zu einem Deutungsschema, in dem nunmehr ausschliesslich die
geschichtliche Erfahrung eintritt in den Dienst der Kompensation
momentan erlittener Negativität. Es ist dies die Plazierung individueller

wie kollektiver Leiderfahrung innerhalb eines theologischen
Rasters, dementsprechend «die Leiden der Gegenwart nichts bedeuten im
Vergleich zu der Herrlichkeit, die offenbar werden soll» (Rom 8,18).

Gleichzeitig verdrängt der theologische Gesichtspunkt, der dominierend

wurde im Anschluss an die Vorstellung vom «leidenden
Gottesknecht», zunehmend die Kategorien von Sühne und Opfer, in den

neutestamentlichen Schriften nur noch präsent in einem christologi-
schen Interpretationsrahmen unter mehreren (vgl. Mk 10,45; 14,24f.;
Act 8,34f. sowie die ekklesiologische Anwendung in Kol 1,24). In
Parallele dazu ist vor allem die geschichtstheologische Perspektive zu
sehen, die Paulus in seinen Briefen, die auf den Schwund von
Naherwartung und unmittelbarer Eschatologie13 reagieren, entwickelt.
Diesen Konstruktionen lässt sich zudem am ehesten der zweideutig-
missverständliche Begriff «Theodizee» adaptieren, sofern er - auf
Geschichte im weitesten Sinne bezogen - den Versuch meint, die

Umwege der Gottheit bei der Ausführung der von ihr dekretierten
Heilspläne derart plausibel zu machen, dass die Autorität dieser Pläne
nicht in Zweifel gezogen wird.

Jede mögliche Theodizee nimmt ihren Ausgang bei einem «Warum»,

das dem Fragenden aufgeht an individuellen, durchaus
unterschiedlichen Erfahrungen von Dysteleologie, der vorgelagert zumeist
die implizite Annahme einer teleologisch verfassten Welt, Natur
und/oder Geschichte ist. - Nun verbietet Paulus ausdrücklich, die

Frage nach einem «Warum» zu stellen: «Mensch, wer bist du, dass du
rechten willst mit Gott? Wird etwa das Gebilde zu seinem Schöpfer
sagen : <Warum hast du mich so gemacht ?> Hat der Töpfer nicht Macht
über den Ton, aus der gleichen Masse das eine Gefäss zur Ehre, das

andere zur Unehre zu machen?» (Rom 9,20 f.). Allerdings ist der Kontext,

in den hinein Paulus dieses Verbot stellt, durchgängig von der

und Strafe der Vielen auf sich nimmt» (E. Kutsch, Sein Leiden und Tod - unser Heil,
Neukirchen-Vluyn 1976, 43 f.).

13 Vgl. hierzu meine Arbeit: Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit. Gedanken zu einer
Neuinterpretation der Eschatologie, ThZ 32 (1976), 282-300.



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen 231

Frage nach dem «Warum» bestimmt. Er ist zudem noch geschichtlich
akzentuiert; in Rom 9 versucht Paulus eine Rechtfertigung des

eigenartigen (aufden ersten Blick wenig planvollen) Gangs der Annahme des

Evangeliums durch die Juden auf der einen und die Heiden auf der
anderen Seite. Er will nachweisen, dass dieser Gang gegen alle Zweifel
der göttlichen Vorsehung entspricht. Seine Vorherbestimmung dient
der Rechtfertigung angesichts einer möglichen Diskreditierung im Verlauf

der konkreten Geschichte.
Bei seiner Argumentation bedient sich Paulus mehrerer Schritte, die

aufeinander aufbauen und denen die Überzeugung zugrunde liegt, Gott
verfolge bei der Verwirklichung des verheissenen Heiles einen
Geschichtsplan, dessen Sinn erst mit dem Christusereignis vollständig
offenbar geworden sei und der über Israel - gleichsam Substrat der
alttestamentlichen Verheissung - weit hinausreiche. Paulus relativiert
als erstes den partikularistischen Heilsanspruch des Volkes Israel; dieser

ist nur leiblich zu begründen (als volksmässig-blutsgebundene
Einheit) und in einer geistigen, die Grenzen einzelner Nationen sprengenden

Gemeinschaft (der Erwählten) aufzulösen (vgl. Rom 9,8). Damit
markiert ist zweifellos eine Tendenz zu zunehmender Spiritualisie-
rung. Allerdings darf der Betrachter in dieser Relativierung der
Heilsbedeutung der Zugehörigkeit zum Volke Israel - entsprechend der der
Neubekehrte u.U. dem von Anbeginn Erwählten vorgezogen werden
kann - keine Ungerechtigkeit seitens Gottes erblicken ; Gott kann nicht
ungerecht sein (Rom 9,14). Das Geheimnis, dem gemäss Gott erwählt
bzw. verwirft, bleibt dabei der Neugier des Menschen prinzipiell
entzogen (Rom 9,20). Zudem gelüstet es die Gewissheit des Glaubenden
auch nicht, dieses Geheimnis zu entdecken (Rom 8,31-39).

Was Paulus hier als Antwort auf eine bestimmte (durchaus
relativierbare) theologische Frage vorbringt - auf die Frage, warum sich die
Verheissungen an Israel im Lichte der neutestamentlichen Offenbarung

als überholt erweisen -, kann aufdie folgende Weise systematisiert
werden :

Das Dysteleologische, das der einzelne vor allem in seinem
unmittelbaren Lebensweltzusammenhang erfährt, soll dadurch erklärt bzw.

bewältigt werden, dass dieser unmittelbare Lebensweltzusammenhang
transzendiert wird. Begrenzte Paradigmata (der Erfahrung und entsprechend

der Erklärung) werden universalistisch ausgeweitet (so vor allem
durch das Postulat einer geschichtlichen Offenheit auf Zukunft hin);
aufdiese Weise ergibt sich ein grösseres Spektrum möglicher Lösungen



232 C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

(die Lösung muss nicht mehr jetzt gefunden werden, noch muss sie

unmittelbar auf die momentane Lebenssituation/Leiderfahrung bezogen

sein). Geschichte als universalistische Kategorie wird zum Denk-
und Erwartungshorizont des Subjekts im Blick aufjede mögliche Erklärung

des Dysteleologischen. Hinzu kommt für den Glaubenden die
Gewissheit, dass der Geschichte ein sinnvoller Plan (Verheissung und
Vorsehung Gottes) zugrunde liegt, dem man sich selbst dann, wenn
man ihn nicht versteht, vorbehaltlos anvertrauen darf. Dieser Gesichtspunkt

ist es nicht zuletzt, der Geschichte zudem als Heilsgeschichte
qualifiziert. Konkreten Niederschlag und farbige Ausmalung fand diese

Konstruktion in der neutestamentlichen Apokalyptik, deren
Argumentationszusammenhang in einem vor und nach der Geschichte
anzusiedeln ist. Gleichzeitig ist hier der Versuch unternommen worden,

zu grösstmöglicher Kontinuität zur alttestamentlichen Verheissung

zu finden (vgl. Rom 11,25 ff.): die Errettung ganz Israels wird zum
Zielpunkt eschatologischer Erwartung (vgl. Jer 31,20 sowie Hos 11,

8 ff.).
Die Tendenz zu einer Universalisierung der Geschichte, die sich im

Neuen Testament andeutet, findet ihren Abschluss in der Apokalypse.
Die Auseinandersetzung mit Formen des Leids wird dabei noch
konkreter. Unmittelbarer Hintergrund sind die einsetzenden Christenverfolgungen,

die in späteren Rezeptionen der Apokalyptik zu einer
ausgeprägten Märtyrertheologie geführt haben. Der Bedeutung des
Leidens (seiner Notwendigkeit einmal als Strafe Gottes für jene, welche die
Botschaft Jesu entweder gar nicht aufgenommen oder wieder von sich
gewiesen haben bzw. als Prüfstein der Zuverlässigkeit des Glaubens der
Getreuen) als authentischem Beweis der Anwesenheit Gottes in der
Geschichte entsprechen zwei Gesichtspunkte der Zuordnung im
betreffenden Referenzsystem: das Leiden wird interpretiert als Zorn Gottes

(vgl. Apk 16,1-21), auf den die Menschen nicht - wie gefordert und
erwartet - mit Bekehrung reagieren, sondern mit der Verfluchung Gottes

(Apk 16,21), sowie als Mittel, ein Eingreifen Gottes zugunsten der
Benachteiligten gleichsam herbeizuzwingen. Die Gemeinde, die im
Bewusstsein ihres Auserwähltseins lebt, bewältigt Situationen realen

geschichtlichen Leidens vermittels einer Interpretation, die der Situation

entsprechend einen dieser beiden Gesichtspunkte in den Vordergrund

rückt. Eine situative Interpretation des Negativen, das
innergeschichtlich widerfährt (Verfolgungen, Kriege, Katastrophen, politische
Umwälzungen), gemäss diesen beiden Rastern der Interpretation



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen 233

macht die erfahrenen Leiden nicht nur plausibel (und damit erträglich),
sie schafft zudem in Verbindung mit der Auffassung von der Geschichte
als einem zielgerichteten Prozess auch jene Dimension utopischer
Erfüllung, durch die die gegenwärtig erfahrenen Leiden sich noch
zusätzlich relativieren lassen. Mit der «alten Welt» vergeht auch das

Leid (und vor allem der Tod als eine der grössten Quellen des Leids),
das damit gleichzeitig als konstitutiv für die «alte Welt» und als unauf-
hebbar mit dieser verbunden gedacht wird (vgl. Apk 21,3-5). Die
Beziehung der utopisch geschauten «neuen Welt» zur alten, gegenwärtigen,

unter den Aspekten einer Restitution, welche die Todesverfal-
lenheit des Menschen aufhebt, bezieht unübersehbar die Jenseitshoffnung

ein in ihre Antwort auf die Präge nach dem Leiden (darin
unterschieden von weiten Teilen des Alten Testaments und auch von der
unmittelbaren Eschatologie der Naherwartung, wie sie beispielsweise
in I Thess formuliert ist). Die Verheissung der Restitution dessen, was
unter den Bedingungen realer Geschichte als unwiederbringlich verloren

angesehen werden muss, enthält angesichts der erfahrenen Leiden
ein weitaus grösseres Trostpotential als der blosse Hinweis auf die

Sinnhaftigkeit der Geschichte von Welt und Mensch, eine Sinnhaftig-
keit, die auch das Leid einbezieht und stark an stoische
Argumentationsschemata erinnert (die in der Zeit der Patristik intensiv rezipiert
werden sollten). Einen weiteren Gesichtspunkt hält die apokalyptische
Zuordnung von Heilsgeschichte und endzeitlich-jenseitiger Restitution
noch bereit: Nicht nur der Erwählungsgedanke wird universalisiert;
auch das Schema von Tun und Ergehen, das Paulus wenigstens in
Ansätzen relativieren konnte, erfahrt eine Ausweitung auf den Ge-
schichtsprozess als ganzen, den der Mensch durch sein Tun zumindest
implizit zu beeinflussen vermag. Auch die Idee eines unmittelbaren
Eingreifens der Gottheit kehrt wieder und bestimmt die durch
Katastrophen geprägte Geschichte.

Die sehr unterschiedlichen Versuche im Alten und Neuen Testament,

eine Antwort auf die Frage nach dem Dysteleologischen zu
formulieren, lassen drei sich durchhaltende, wenn auch häufig variierte
Momente erkennen. Versuche, sich mit dem Negativen auseinanderzusetzen,

abstrahieren nur sehr selten und dann auch nicht gänzlich
vom Schema Tun/Ergehen (alles, was begegnet, ist die Folge eines

entsprechenden Verhaltens). Desgleichen wird festgehalten an der
Vorstellung, Gott greife nach seinem Gutdünken ein in die Welt (eine
Vorstellung, die allenfalls im Buche Kohelet suspendiert ist). Hinzu



234 C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen

kommt ein geschichtlicher Entwurfim. Sinne eines Feldes zur Explikation

der beiden vorangehenden Momente, die sich mit der zunehmenden

Ausweitung der geschichtlichen Perspektiven generalisieren lassen

(die eschatologische Erfüllung als Endpunkt der Geschichte) und von
der partikularistischen Geschichtsbetrachtung des Volkes Israel
wegführen, um zum Interpretationsraster der Welt- und Menschengeschichte

überhaupt zu werden. Zugleich sind jene drei Kategorien dabei

behilflich, teilweise sehr heterogene Aussagen und Sachverhalte zu
systematisieren, wenngleich deutlich wird, dass die Bibel als ganze
keine Antwort bereithält auf die Frage 'unde malum?'

Aus diesem Grunde ist es daher auch nicht möglich, die Vagheit, die
sich in der Allgemeinheit des Begriffs «dysteleologisch» ausdrückt,
durch konkretere Termini zu ersetzen. Reale Leiderfahrungen
beispielsweise würden bei einer Reduktion auf den Terminus «das Böse»
allzu sehr die Kategorie «Sünde» in den Vordergrund treten lassen;
einseitig «theologische» (im nicht nur positiven Sinne) geprägte
Kategorien gewönnen dabei die Oberhand. Allerdings schränkt vor allem
das Neue Testament in vielfaltigen Bezügen das Negative ein auf die

Kategorie des «Bösen». Das «Böse» ist dann auf der einen Seite immer
schon gerichtet durch den Schaden, den der Böse durch seine Abkehr
vom Guten sich selber zufügt (das Heil wird ihm nicht aufgrund seiner
Sünde entzogen, sondern durch seine Sünde schliesst er selbst sich vom
Heil aus), wie ja auch - wie vor allem die Theologie des

Matthäusevangeliums ausweist - Jesu Auftrag in der Welt sich darin zusammenfassen

lässt, das radikal Böse im Herzen der Menschen zu enthüllen, die
sich gegen ihn und seine Botschaft entscheiden.

Mit dieser Deutung unmittelbar verbunden sind dualistische
Tendenzen, wie beispielsweise die in den ersten Kapiteln der Genesis
durchscheinende Vorstellung, im Blick auf eine wie immer geartete
«Übernatur» stelle die Natur etwas Böses dar, das es zu überwinden
gelte, auch wenn dies dem Menschen letztlich nicht möglich ist (vgl.
den Kontext von Gen 8,21).

Aber auch einzelne Gesichtspunkte, die sich einer «Theodizee» im
eigentlichen Sinne zuordnen liessen (die Entlastung Gottes angesichts
des Vorwurfs, das Böse geschaffen bzw. zugelassen zu haben), wie etwa
der biblische Schöpfungsbericht, der für das Böse die freie Entscheidung

des Menschen verantwortlich machen will, rechtfertigen es nicht,
von einer «Theodizee» zu sprechen. Zentrale Aussagen der Bibel, vor
allem aber des Neuen Testaments, die später für die Bekenntnisbildung



C.-F. Geyer, Zur Bewältigung des Dysteleologischen 235

bestimmend werden sollten, verraten eine eher umgekehrte Tendenz:
intendiert wird nicht eine Rechtfertigung Gottes angesichts des Negativen

in der als «gut» dekretierten Schöpfung, sondern eine Rechtfertigung

des sündigen Menschen angesichts des gerechten Gottes (vgl. den

Kontext des Römerbriefs) - im Alten Testament respektive die
Rechtfertigung des Volkes Israel, das seinen Anspruch auf das verheissene
Heil durch seinen Bundesbruch immer wieder selbst in Frage stellt.

Für eine nicht ausschliesslich theologische Betrachtung der Texte
des Alten und Neuen Testaments sind diese daher auch eine frühe
Form von Anthropodizee mit religiös-theologischem Hintergrund (im
Gegensatz zu jenen nachtheistischen Formen der Anthropodizee, die
den Menschen - nicht mehr Gott -, da er die Geschichte macht und
lenkt, für diese zur Verantwortung ziehenl4). Implizit freilich bleibt in
der biblischen Anthropodizee das Theodizeemotiv präsent, sofern sie

entfaltet wird auf dem Hintergrund der Vorstellung von der «Schuldlosigkeit

Gottes».
Carl-Friedrich Geyer, Eichstätt

14 S. in diesem Zusammenhang: O. Marquard, Schwierigkeiten mit der
Geschichtsphilosophie, Frankfurt/Main 1973, 60ff.


	Zur Bewältigung des Dysteleologischen im Alten und Neuen Testament

