Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 4

Artikel: Randbemerkungen zum Judasbrief : Herrn Kollegen Bo Reicke, dem
langjéhrigen Herausgeber der "Theologischen Zeitschrift", gewidment

Autor: Hahn, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878412

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Randbemerkungen zum Judasbrief

Herrn Kollegen Bo Reicke, dem langjihrigen Herausgeber der
« Theologischen Zeitschrift», gewidmet

Der in der neueren Exegese leider nur wenig beachtete Judasbrief
enthilt einige interessante Probleme, die in diesem Beitrag zu Ehren
eines bekannten Kommentators des Judasbriefes! kurz aufgegriffen
werden sollen: das Verstindnis der Uberlieferung, die Art und Weise
der Auseinandersetzung mit der Irrlehre und die geschichtliche Stel-
lung des Judasbriefes?.

Das fiir den Judasbrief bezeichnende Traditionsprinzip kommt in
Aussagen wie V.3 und V.20, aber auch V.17 deutlich zum Ausdruck.3
Es handelt sich um den Glauben, der «ein fiir allemal den Heiligen
tiberliefert ist» (] dnag napadoleica toig ayiog miotig, V.3b). Diese
Glaubensiiberlieferung wird als «unser hochheiliger Glaube» bezeich-
net; auf diesen griindend sollen sich die Christen «auferbauen» (bpeic
O¢, dyanntol, émowodonoivieg €0VTOLG T AylwTdTtn VLBV TioTel,
V.20a). Eine besondere Rolle spielen dabei die «von den Aposteln
unseres Herrn Jesus Christus vorhergesagten Worte» (td pripuato to
TpoepNUEVA VO TV AnooTOA®Y TOD xupiov MUV *Incod Xpiotov,

I B. Reicke, The Epistles of James, Peter, and Jude (The Anchor Bible), Garden
City-New York 1964, 187-219.

2 Der Judasbrief ist in mehreren Kommentaren neu bearbeitet worden; ausser
Reicke sind vor allem zu nennen: K.H. Schelkle, Die Petrusbriefe/Der Judasbrief
(HThK XI111/2), Freiburg i. Br. 1961, 41976 ; J. N. D. Kelly, A Commentary on the Epistles
of Peter and Jude (BNTC), London 1969; W. Schrage, Der Judasbrief, in H.Balz -
W. Schrage, Die Katholischen Briefe (NTD 10), Géttingen 1973, 217-232; W. Grund-
mann, Der Briefdes Judas und der zweite Brief des Petrus (ThHK X V), Berlin 1974. Sehr
beachtenswert ist auch der Aufsatz von K. H. Schelkle, Der Judasbrief bei den Kirchen-
vdtern, in: Abraham unser Vater (Festschrift fiir O. Michel), Leiden 1963, 405-416.

3 V.3 eroffnet nach dem Priskript den Hauptteil des Judasbriefes, V.17-23 be-
schliesst ihn. Der Abschnitt V.4-16 ist der Auseinandersetzung mit der Irrlehre gewid-
met.



210 F.Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

V.17), die Verheissungen, die sich angesichts der inzwischen eingetre-
tenen Situation unmittelbar vor dem Ende auf das Auftreten der Irr-
lehre (V.18f.)* und auf die eschatologische Erlosung (V.3a: cotnpia)?
beziehen.

Hier kommt in mehrfacher Hinsicht das nachapostolische Bewusst-
sein des Verfassers zum Ausdruck: der «ein fiir allemal iiberlieferte
Glaube» ist ein fester und abgeschlossener Traditionsbestand, den es
festzuhalten gilt.* Man ist sich des Abstands zu der apostolischen Zeit
bewusst’, weiss sich aber nicht nur der apostolischen Uberlieferung
verpflichtet, sondern bemiiht sich auch, diese Tradition als alleinige
Grundlage festzuhalten und zu verteidigen.® Zwar ldsst sich im Judas-
brief noch nicht erkennen, dass gleichzeitig eine schriftliche Fixierung
des «ein fiir allemal tberlieferten Glaubens» angestrebt bzw. schon
vorausgesetzt wird, wie das im Zweiten Petrusbrief der Fall ist. Aber
das Traditionsprinzip als solches erscheint in seiner fiir die nachapo-
stolische Epoche typischen Gestalt, und dieses Prinzip wurde dann ja
auch Anlass fiir die Sammlung und Fixierung der iiberkommenen
apostolischen Uberlieferungen. 0

Wenn man hier ebenso wie in den Pastoralbriefen von einer erstar-
renden oder bereits erstarrten Tradition spricht, dann darf nicht liber-

4 Vgl. innerhalb des Neuen Testamentes Mk 13,(6f.) 21-23; 1 Tim 4,1; I Joh 2,18;
II Petr 3,3; ferner Did 16, 3.

5 cotnpio ist hier, wie der Gebrauch des Verbums o®Cewv in V.23 bestitigt, die
Rettung im Endgericht; vgl. Schrage (A.2),222. Auch bei Paulus ist cotnpia/cdlev auf
die Heilszukunft bezogen; vgl. z. B. Rom 5,9-11. Judas ist dabei von &dlterem urchristli-
chem Wortgebrauch abhéngig.

6 Vgl. die damit eng verwandte Kennzeichnung der Uberlieferung als rapofxn in
I Tim 6,20.

7 Besonders deutlich wird dies Jud 17.

8 Vgl. O.Knoch, Der 2. Petrusbrief/ Der Judasbrief (Welt der Bibel 8), Diisseldorf
1967, 105: «Diesen ein fiir allemal iiberlieferten Glauben, wie ihn die apostolische
Generation prigte und bezeugte, festzuhalten — und gegen alle Aushohlungsversuche zu
verteidigen, ist das grosse Anliegen des Judasbriefes.»

9 Dazu vgl. A.Vogtle, Die Schriftwerdung der apostolischen Paradosis nach II Petr
1,12-15, in: Neues Testament und Geschichte (Festschrift fiir O. Cullmann), Ziirich-T1i-
bingen 1972, 297-305. Er bezieht sich vor allem auf den Abschnitt II Petr 1,12-15;
entsprechend wird in II Petr 3,15f. bereits eine Sammlung der Paulusbriefe vorausge-
setzt.

10 Insofern handelt es sich hier eindeutig um eine fides quae creditur, was sich aber in
der dlteren urchristlichen Uberlieferung bereits angebahnt hat. Vgl. Schelkle (A.2),149f.;
168f.



F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 211

sehen werden, unter welchen Voraussetzungen dieses Traditionsver-
standnis steht: es liegt die vielleicht in 1thren Konsequenzen noch nicht
immer klar gesehene, aber praktisch doch schon gewonnene Erkennt-
nis vor, dass die «apostolische» Zeit definitiv abgeschlossen 1st und dass
auch die unmittelbar «nachapostolische» Periode schon bald zu Ende
geht, so dass jetzt das vorhandene Traditionsgut in seiner fundamen-
talen Bedeutung festgehalten und in seinem Bestand gesichert werden
muss.!! Nur unter dieser Voraussetzung ist es moglich geworden, dass
gerade die «nachapostolische» Periode die Zeit der Fixierung aposto-
lischer Uberlieferung geworden ist, auch wenn dies nicht ohne erheb-
liche sachliche Verschiebungen erfolgte.!2 Zugleich ist erst durch diese
hier einsetzende Tendenz, die apostolische Tradition in 1hrer abge-
schlossenen Gestalt zu bewahren, fiir eine Traditionsbildung anderer
und neuer Art der Weg geodffnet worden, namlich einerseits fiir eine
Auslegung der sich bildenden «Schrift» des Neuen Testamentes und
andererseits fiir eine liber die Schriftauslegung hinausgreifende theolo-
gische Reflexion, wie sie sich seit den Apologeten in der christlichen
Tradition niedergeschlagen hat.

II.

Ausbildung und Verteidigung der Tradition stehen in Zusammen-
hang mit der Gefdhrdung durch die Irrlehre. Die Fixierung der Tradi-
tion ist aber nicht einseitig durch diese besondere Situation bedingt; sie
ist hierdurch lediglich beschleunigt und verstdrkt worden.

Bekanntlich ist es dusserst schwierig, sich liber die Irrlehre des
Judasbriefes Klarheit zu verschaffen. Sicher spielt bei den Gegnern in
ersten Anfingen schon das eine Rolle, was sich im Laufe des zweiten
Jahrhunderts als typisch christliche Gnosis herausgebildet hat.!3 Aber

11 Niheres dariiber in meinem Aufsatz: Das Problem des Friihkatholizismus, EvTh
38 (1978), 340-357.

12 Man sollte hier aber nicht sagen, es handle sich um das «regelrechte katholische
Traditionsprinzip»; so H.Windisch (-H. Preisker), Die katholischen Briefe (HNT 15),
Tiibingen 31951, 39; iihnlich, aber unter anderen Voraussetzungen Schelkle (A.2),
150.

13 7utreffend ist m. E. das Urteil bei A.Wikenhauser—J. Schmid, Einleitung in das
Neue Testament, Freiburg 1. Br. 61973, 581: «Die von Jud gezeichneten Eindringlinge
sind mit den Vertretern einer keimhaften Gnosis zusammenzustellen.» Vgl. iiber die
Beziehung zur Gnosis bei den Gegnern des Judasbriefes auch Schrage (A.2), 218f.



212 F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

die Anhaltspunkte im Brief sind dusserst gering. Deutlich ist nur, dass
sich die Vertreter der Irrlehre noch in der Gemeinde befinden und an
den Agape-Feiern teilnehmen.'* Andererseits zeichnen sich sowohl
von seiten der Gegner als auch von seiten der Gemeinde Tendenzen zur
Abspaltung bzw. Ausschliessung ab.!5

Anstoss erregten die Irrlehrer zunachst mit bestimmten christologi-
schen und angelologischen Auffassungen. Darauf verweist einerseits
die Aussage in V.4b: tov pdévov deondtnv xoi xvplov Nudv ‘Incodv
Xpiotov apvovpevols, andererseits die mehrfache Bezugnahme aufein
lasterliches Verhalten gegeniiber den iliberirdischen Machten.!” Hinzu
kommt, dass die Gegner nach dem Urteil des Verfassers eine stark
libertinistische Lebenspraxis vertraten, was ihnen den Vorwurf der
Ziigellosigkeit eingetragen hat.'® Natiirlich ist hier Vorsicht geboten:
Wie es sich bei der Christologie wohl vor allem um die Ausschliess-
lichkeit der Stellung und des Heilswerks Christi handelt (uévov!), so
kann der Libertinismus seine Kennzeichnung auch im Gegensatz zu
einer sehr strengen, unter Umstidnden asketischen Haltung bekommen
haben. Immerhin spricht einiges dafiir, dass fiir die Irrlehrer ein die
Ethik bestimmendes Freiheitsbewusstsein eine Rolle spielte, dass also
tatsachlich mit einer gewissen Form von «Libertinismus» gerechnet
werden muss.'? Schliesslich wird den Gegnern, die sich offensichtlich

14 Jud 12a. Hier ist kaum schon an die von der Eucharistiefeier getrennte «Agape»
gedacht, was sich erst seit Justin abzeichnet, sondern an die mit einer Sattigungsmahlzeit
verbundene Feier des Herrenmahls im Sinne von I Kor 11,23-25. Daher wird auch das
Verbum cuvevwygicvot gebraucht.

15 Aufersteres verweist die Bezeichnung ol drodiopilovtegin V.19, auf letzteres die
Anweisung V.23b, obwohl diese wegen der textkritischen Unsicherheit schwer zu deuten
ist. Zum handschriftlichen Befund vgl. C. D. Osburn, The Text of Jude 22-23, ZNW 63
(1972), 139-144. Seiner Bevorzugung der Lesart von p 72 kann ich nicht zustimmen; vgl.
zum Wert dieses Textes Schelkle (A.2), 144 und 171 A.1. Wenn man nicht zu einer
Konjektur greifen will, wie dies Windisch (A.12), 47, getan hat, folgt man am besten der
Lesart von A; vgl. dazu R. Knopf, Die Briefe Petri und Judd (KEK XII), Gottingen 71912,
240-243. Literatur zu p 72 bei Wikenhauser-Schmid (A.13), 579.

16 Es handelt sich dabei wegen des voranstehenden gemeinsamen Artikels um eine
einheitliche christologische Aussage. Das gilt um so mehr, als unmittelbar vorher von der
Gnade Gottes die Rede ist.

17 Jud 8b.10a.

18 Jud 4b: aoéhyewn, V.7: éxnopvevew, V.8: adpxa paivery, V.16 xotd tag ént-
vupiog Eavtdv rtopevesvon. Vgl auch V.10b.11.

19 So z.B. N. Perrin, The New Testament. An Introduction, New York 1974, 260;
Grundmann (A.2), 1f.; 18.



F.Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 213

auf prophetische Traumgesichte berufen haben, der Geistbesitz liber-
haupt abgesprochen.2°

Das eigentlich Interessante an der Auseinandersetzung ist die Art
der Ketzerbekdmpfung: Paulus und auch noch die frithe Paulusschule
(2. Thessalonicher- und Kolosserbrief), ja selbst der Jakobusbrief haben
argumentativ gegen die Anschauungen der Irrlehrer gekdmpft. Aufeine
derartige, um das Recht und Unrecht einzelner Aussagen streitende
Gedankenfiihrung wird im Judasbrief verzichtet; an ihre Stelle tritt eine
scharfe Verurteilung aufgrund der Abweichung von der massgebenden
Tradition, und zwar sowohl bezogen auf die Lehrtradition, also den
«ein fiir allemal iiberlieferten Glaubeny», als auch auf die paridnetische
Tradition, die geltende Ordnung des christlichen Lebens.?! Daher gel-
ten die Irrlehrer als aoefeic??, fiir die es, wenn sie an ithrem Irrtum
festhalten, keine Rettung mehr gibt.2?

Dariiber hinaus verweist der Verfasser des Judasbriefesin V.14 f. und
V.17f. auf die ldngst ergangenen Ankiindigungen fiir das Auftreten der
Irrlehrer, und er veranschaulicht seine Verurteilung ihrer Ketzerei in
einer sehr aufschlussreichen Weise durch die typologische Verwendung
alttestamentlicher Begebenheiten, wobei auch apokryphe Traditionen
mit herangezogen werden.?* Bemerkenswert ist dabei, dass er sich zur
Auseinandersetzung mit der zur Gnosis hiniiberfiihrenden Irrlehre im
besonderen apokalyptischer Vorstellungen einschliesslich der Angelo-
logie bedient.? Hier wird eine Bindung an Uberlieferung erkennbar, die

20 Vgl. Jud 8a (¢vunvialopevor) und demgegeniiber V.19b. Zu V. 8a sei verwiesen auf
Schrage (A.2), 225f.

21 Bezeichnend ist, dass weder die Lehrtradition noch die Paridnese im einzelnen
entfaltet werden, wie dies fiir die dlteren urchristlichen Dokumente selbstverstindlich
war, auch wenn es stets nur um eine der jeweiligen Intention entsprechende Auswahl
ging.

22 Hierzu vgl. Grundmann (A.2), 6f.

23 Jud 5b, unter Bezugnahme auf das ungldubige Israel in der Wiiste; vgl. dazu I Kor
10,1-13, aber auch Hebr 6,4-6.

2 An dieser Stelle hat II Petr 2 bei seiner Ubernahme des Judasbriefes erheblich
reduziert und korrigiert, was die Abhingigkeit des 2. Petrusbriefes vom Judasbrief ein-
deutig erkennen lédsst : es werden nicht nur die herangezogenen alttestamentlichen Bege-
benheiten in eine chronologisch «richtige» Reihenfolge gebracht, sondern auch alle
Bezugnahmen auf nachalttestamentlich-apokryphe Uberlieferungen getilgt. Vgl. C. D.
Osburn, The Christological Use of 1. Enoch 1.9 in Jude 14, 15, NTS 23 (1976/77),
334-341.

25 Vgl. Jud 6.8b.9.14f. Dazu D.J.Rowston, The Most Neglected Book in the New
Testament, NTS 21 (1974/75), 554-563, dort 561f.



214 F.Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

iiber die urchristliche Tradition hinausgreift und das alttestamentlich-
jiidische Erbe mit einbezieht.26

Deutlich zu erkennen ist, dass die Auseinandersetzung generalisiert
und typisiert wird, ein Sachverhalt, der dem auf Fixierung bedachten
Traditionsverstandnis entspricht.?” Doch darf auch dies nicht einseitig
negativ bewertet werden. Denn durch die mit Hilfe der Typologie
gewonnene Schematisierung?® werden die Anschauungen der Gegner
nicht in ihrer ephemeren Gestalt und in ihren konkreten Einzelheiten
gesehen, sondern sie werden in einen grosseren Zusammenhang einge-
ordnet. In der Geschichte des alttestamentlichen Gottesvolkes und der
Geschichte der Kirche zeigen sich charakteristische Erscheinungen, die
gleichsam auf ihren Grundnenner zuriickgefiihrt werden miissen.?
Ganz dhnlich haben sich dann auch die Kirchenviter, soweit sie sich
mit der Ketzerbekdmpfung befasst haben, einer Typisierung und Sche-
matisierung bedient. Zwar berichten sie im Unterschied zum Judasbrief
sehr viel mehr iiber die speziellen Auffassungen der bekdmpften Geg-
ner, aber die Tendenz ist dieselbe, selbst wenn alttestamentliche Typo-
logie nicht iiberall die gleiche Rolle spielt.3? Sicher steht uns die argu-

2% Zur Verwendung dieser alttestamentlich-jiidischen Uberlieferungen vgl. Rowston
ebda. 557f.

27 Das gilt ebenso fiir die Darstellung der Irrlehre in den Pastoralbriefen, auch wenn
dort Einzelziige etwas deutlicher hervortreten. Vgl. W.G. Kiimmel, Einleitung in das
Neue Testament, Heidelberg 201980, 333-335.

2 Rowston (A.25), 5551, verweist darauf, dass eine exakte Identifikation der Irr-
lehre nicht moglich ist, da sie vom Verfasser des Schreibens nicht beabsichtigt war. Vgl.
im einzelnen die Materialsammlung bei H. Werdermann, Die Irrlehrer des Judas- und
2. Petrusbriefes, Giitersloh 1913, 27-68.

2 Daher wird V.5 auf den Unglauben der Wiistengeneration, V.6 auf den Engelfall
(Gen 6,1-4), V.7 auf Sodom und Gomorrha (8giyna), V.9 auf Michaels Kampf um den
Leichnam Moses, V.11 auf Kain, Bileam und Korach und V.14f. auf die Prophetie
Henochs hingewiesen. Zusammenfassend wird V.4a von den eingedrungenen Irrlehrern
als ol maiot mpoyeypappévol gig Tovto 10 xpipa gesprochen.

30 Hierzu F.Wisse, The Epistle of Jude in the History of Heresiology, in : Essays on the
Nag Hammadi Texts (in Honour of A. Bohlig), Leiden 1972, 133-143. “Our conclusion
has been that there are no certain historical references in the description of the opponents
in Jude, while the great majority of characteristics are without doubt stock phrases taken
from the description of the eschatological false prophets in Jewish and early-Christian
literature™ (142). Wisse hat die Bedeutung traditioneller Ziige mit Recht betont, aber an
einigen Stellen die konkrete Bezugnahme auf Grundmotive der Irrlehre unterschétzt (so
z.B. 141f. bei yuywoi, wo er meint, mit einer Abhéngigkeit von I Kor 2,13-3,3 auszu-
kommen).



F.Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 215

mentative Auseinandersetzung des Paulus sehr viel ndher; sie ist zwei-
fellos auch angemessener. Aber man darf die Bedeutung der im Judas-
brief besonders deutlich ausgeprigten typisierend-schematisierenden
Art der Auseinandersetzung nicht verkennen?3!; hierdurch wird ver-
sucht aufzuzeigen, dass es bei ganz verschiedenen konkreten Erschei-
nungsformen der Irrlehre letztlich doch immer um dieselben Grund-
fragen geht und dass die Irrlehren der je eigenen Zeit ihre Vorgeschichte
und ihre «Vorfahren» in dlterer Zeit haben.?? Hier liegt die positive
Funktion dieser Art der Irrlehrerbekdmpfung, wie sie sich in der spt-
nachapostolischen Zeit neben dem Judasbriefauch im Zweiten Petrus-
brief abzeichnet, aber auch in den deuteropaulinischen Pastoralbriefen
erkennbar wird.

II.

Von den gewonnenen Beobachtungen her stellt sich abschliessend
die Frage nach der geschichtlichen Stellung des Judasbriefes. Dass er zu
den spitesten Dokumenten des Neuen Testamentes gehort, ist allge-
mein anerkannt. Er diirfte an der Wende vom 1. zum 2. Jahrhundert
entstanden sein (zwischen 90 und 120)33, vermutlich nicht wesentlich
spiter als die Pastoralbriefe, wihrend der von ithm abhingige 2.Pe-
trusbrief erheblich weiter in das 2.Jahrhundert hineinreicht (ca.
120-150)34. Warum ist es aber zu der Zuschreibung an den sonst fast

I A.Meyer, Das Ritsel des Jacobusbriefes (BZNW 10), Berlin 1930, 83, bezeichnet
den Judasbriefals «eine Art Steckbrief» gegeniiber hiretischen Wanderlehrern, die in die
Gemeinden einzudringen versuchen (vgl. Jud 4a).

32 Fiir den Judasbrief gilt: ““The author had placed the false prophets in a long line of
‘heretics’ beginning with Cain. This suggested that there is a tradition of falsehood and
godlessness parallel to the tradition of truth which culminated in the teaching of the
apostles”; so Wisse (A.30), 143.

33 Dies ist heute mit geringfligigen Varianten die allgemeine Auffassung der Exege-
ten; vgl. z. B. Reicke (A.1),191: “The end of the first century A. D.”’; Schelkle (A.2), 137 f.;
um 90; Kelly (A.2), 234: 80-90; Kiimmel, Einleitung (A.27), 378: um die Jahrhun-
dertwende; P.Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin 1975, 594:
Wende vom 1. zum 2.Jh.

34 Der 2. Petrusbrief, der den Judasbrief vermutlich ersetzen sollte, ist das ilteste
Zeugnis fur diese Schrift. Zur sonstigen altkirchlichen Bezeugung vgl. F.Maier, Der
Judasbrief (Bibl. Studien XI, 1-2), Freiburg i. Br. 1906, 60-79; Wikenhauser-Schmid,
Einleitung (A.13), 582f.



216 F.Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

unbekannten Herrenbruder Judas gekommen ?35 Hieran ldsst sich m.E.
ein interessanter kirchengeschichtlicher Sachverhalt ablesen, und zwar
durch einen Vergleich zwischen den pseudonymen Verfasserangaben
des Jakobus-, Judas- und 2. Petrusbriefes.3¢

Der Jakobusbrief entstand in einem Uberlieferungsbereich, der von
Paulus unabhingig war und sich zugleich gegen eine bestimmte Form
des paulinischen Einflusses abgrenzte 3, der zudem mit dem Judenchri-
stentum des palastinischen Raumes, vor allem Jerusalems, in Kontakt
stand oder sich zumindest dahin orientierte, weswegen die Zuschrei-
bung an den dort massgebenden Herrenbruder erfolgte.’® Dass der
Jakobusbrief erst in nachapostolischer Zeit entstanden ist und aus dem
hellenistischen Bereich des Judenchristentums stammt, ist aufgrund
der neueren Forschung kaum noch zu bestreiten.?® Aber die Abfas-
sungszeit liegt nicht nur, im Vergleich zum Judasbrief, um einiges frii-
her (ca. 80-90), sondern sein Verfasser ist sich der nachapostolischen
Situation nicht in gleichem Masse bewusst, kennzeichnet daher sein
Schreiben noch als ein Dokument der apostolischen Zeit selbst.4°

Der Judasbrief ist spater entstanden, ist ebenfalls nur aus den Vor-
aussetzungen einer hellenistisch-judenchristlichen, wenngleich schon
starker heidenchristlich durchsetzten Gemeinde zu verstehen*!, orien-
tiert sich jedoch ebenso wie der Jakobusbrief an dem Judenchristentum

3 Als angeblicher Verfasser des pseudonymen Schreibens kommt nur der Herren-
bruder Judas in Frage, da allein in diesem Fall die Verwandtschaft mit Jakobus von
Bedeutung ist. Sein Name wird ausser in Jud 1 nur noch in der Liste der Geschwister Jesu
Mk 6,3 par genannt. Vgl. allgemein iiber die Herrenbriider: Mk 3,20f.31-35 par; Joh
7,1-9; Act 1,14; 1 Kor 9,5; ferner Julius Africanus bei Euseb, HE I, 7,14.

36 (QOhne nidhere Begriindung kann man davon ausgehen, dass der Judasbrief mit
seinem Priskript die Existenz des Jakobusbriefes voraussetzt.

37 Dass es sich um einen Missbrauch der paulinischen Botschaft handelt, ist offen-
sichtlich; allerdings fehlt dem Verfasser des Jakobusbriefes seinerseits eine sachgerechte
Kenntnis der Theologie des Paulus.

3 Der pseudonyme Charakter des Jakobusbriefes ist heute fast durchweg anerkannt,
auch wenn man eine deutliche Abhingigkeit von der Lehre des Herrenbruders annimmt;
so Reicke (A.1), 3ff.6.

39 Dies hat vor allem M. Dibelius, Der Brief des Jakobus (KEK XV), Géttingen 1921,
nachgewiesen (Neubearbeitung von H. Greeven !''1964).

40 Vel dazu Rowston (A.25), 559 fF.

41 Dass der Verfasser Judenchrist ist, ist unbestreitbar; wieweit das auch fiir die Leser
uneingeschrankt gilt, ist trotz Bezugnahme auf Altes Testament und jiidische Tradition
schwer zu sagen. Bei den Gegnern wird man dagegen kaum eine judenchristliche Pragung
voraussetzen kdnnen.



F.Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 217

Paldstinas.*? Da die Zeit des Herrenbruders Jakobus liangst der Vergan-
genheit angehort — er starb im Jahre 62 den Mairtyrertod — und im
Judasbrief sehr viel klarer die nachapostolische Situation ins Bewusst-
sein getreten ist, wird dieses pseudonyme Schreiben nun offensichtlich
mit Absicht nicht mehr dem Herrenbruder Jakobus, sondern dem
Herrenbruder Judas zugeschrieben.*? Er muss ldnger als Jakobus gelebt
haben und spielte vermutlich im paléstinischen Judenchristentum eine
ahnlich fiihrende Rolle.** Sonst wire diese Zuschreibung kaum ver-
standlich.

Wenn dann aber der 2. Petrusbrief bei der modifizierten Ubernahme
des Judasbriefes als Verfasser nicht mehr einen der Herrenbriider, son-
dern den Apostel Petrus nennt, dann bedeutet dies, dass im helleni-
stisch-judenchristlichen Raum der Kontakt zu Jerusalem und Pali-
stina inzwischen abgerissen ist, weswegen man die hier erhaltene Uber-
lieferung der im hellenistischen Bereich verbreiteten Petrustradition
zuweist.¥> Denn dass der Apostel Petrus ausserhalb Palédstinas gewirkt
hat und dass vor allem 1m nordlichen und westlichen Kleinasien sowie
in Rom traditionsgeschichtlich seine Spuren deutlich zu verfolgen sind,

42 Keinesfalls ist damit zu rechnen, dass der Judasbrief im Judenchristentum Pali-
stinas beheimatet ist und aus dem Kreis der Nachkommen und Freunde des Herrenbru-
ders Judas stammt, der im Unterschied zu Jakobus in Galilda gewirkt haben soll; so
Grundmann (A. 2), 13. 14 f. Dagegen spricht der Gebrauch der LXX und der griechischen
Tradition der Apokryphen sowie die gute Beherrschung der griechischen Sprache; vgl.
hierzu Kelly (A.2), 233f.

43 Judas war der Grossvater jener beiden Davididen, die nach Hegesipp (Euseb, HE
III, 20) Kaiser Domitian (81-96) zum Verhor vorgefiihrt wurden und bis in die Zeit
Trajans (98—117) lebten. Von ihnen wird gesagt, dass sie nach der Freilassung fiihrende
Stellungen in der Kirche als Martyrer und gleichzeitig als Verwandte des Herrn einnah-
men (tovg 8¢ dnoAvvEvtag fyMoaclul TV ExxAnci®dv, g v 81 pdptupog OpLod xol arnd
yévoug Bvtog tod xupiov). Judas selbst ist zu dieser Zeit offensichtlich nicht mehr am
Leben, aber seine Enkel repriasentieren die speziell aufihn zuriickgehende Tradition. Vgl.
zu dem gesamten Fragenkomplex H. Frh. von Campenhausen, Die Nachfolge des Jako-
bus, in: ders., Aus der Friihzeit des Christentums, Tiibingen 1963, 135-151.

44 In der Jerusalemer «Bischofsliste», die Euseb, HE 1V, 5, iiberliefert, wird er aller-
dings nicht aufgefiihrt. Mit dem letzten Bischof vor 135, der ebenfalls den Namen Judas
tragt, kann der Verfasser des Briefes nicht identisch sein; so A. Adam, Erwagungen zur
Herkunft der Didache, ZKG 68 (1957), 1-47, dort 46; dagegen Kiimmel, Einleitung
(A.27), 377.

45 Dieser Sachverhalt ist ausschlaggebend; damit verbindet sich die Tatsache, dass
das Ansehen des Petrus in stetem Wachsen ist, worauf Grundmann (A.2), 2f., ver-
weist.



218 F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

zeigen der 1. Petrusbriefund der 1. Klemensbrief.46 Zwar lenkt man mit
dieser Zuschreibung an Petrus wieder zu einer Gestalt der «apostoli-
schen» Zeit zuriick. (Judas gehort natiirlich ebenfalls der Friihzeit an,
galt jedoch offensichtlich auch noch als Autoritdt in der nachaposto-
lischen Zeit); wichtiger als die Zuweisung an die Person des Petrus ist
aber die Vereinigung mit der Petrustradition des hellenistischen Chri-
stentums.?” Man kann fragen, ob das mit der definitiven Zerstoérung
Jerusalems im Jahre 135 n. Chr. und dem Verbot fiir Juden und Juden-
christen, in dieser Stadt fortan zu leben, zusammenhéangt. Dann hitte
man fiir die Entstehungszeit des 2.Petrusbriefes einen weiteren An-
haltspunkt: er konnte erst nach 135 entstanden sein. Aber dies lasst sich
nicht mehr definitiv entscheiden.

Filir den Judasbrief ergibt sich, dass gerade durch die historische
Stellung zwischen dem Jakobus- und dem 2. Petrusbrief seine Intention
besonders klar wird: In Anlehnung an die palistinische Tradition sei-
ner Zeit will er flir die eigene Generation und fiir die nachfolgenden
Generationen die bleibend giiltige Basis der apostolischen Glaubens-
iiberlieferung herausstellen und hierdurch wie durch Typisierung der
Gegner eine wirksame Ketzerbekdmpfung erméglichen. Mag die theo-
logische Reflexion in diesem Schreiben zuriicktreten, eine wesentliche
sachliche Grundentscheidung, wie sie fiir die nachapostolische Zeit
charakteristisch ist, ist auch hier getroffen.*® Kaum ohne Absicht wen-
det er sich mit seiner Adscriptio an alle «Berufenen, die in Gott, dem
Vater, geliebt und fiir Jesus Christus bewahrt sind».*®

Ferdinand Hahn, Miinchen

4 Hierzu vgl. L.Goppelt, Der Erste Petrusbrief (KEK XII/l), Gottingen 1978,
47fT. 66 fI. u.6. Beachtung verdienen vor allem I Petr 1,1 und 5,13.

47 Das bedingt auch sachliche Verdnderungen. Abgesehen von der anderen Stellung
zur Schrift des Alten Testamentes und der intertestamentarischen Literatur des Juden-
tums liegt im 2. Petrusbrief eine Eschatologie vor, die wesentlich stirker auf eine «Fern-
erwartung» ausgerichtet ist. Vgl. E. Kdsemann, Eine Apologie der urchristlichen Escha-
tologie, in: ders., Exegetische Versuche und Besinnungen I, Gottingen 1960, 135-157.
Vgl. zu sonstigen Anderungen seitens des 2. Petrusbriefes Kelly (A.2), 228 ff.

4 Schrage (A.2), 217, urteilt: «Der kleine Judasbrief hat in der Kirche nicht zu
Unrecht meist nur ein Schattendasein gefiihrt, und auch die wissenschaftliche Exegese
lasst ihn meist links liegen. Das liegt nicht an dem bescheidenen Umfang (vgl. den
Philemonbrief, der ein ganz anderes Interesse findet), sondern eher an seiner bescheide-
nen Theologie.» Aber vielleicht ldsst sich doch etwas mehr {iber die sachliche Relevanz
des Judasbriefes sagen.

49 Nach Vielhauer (A.33), 590, will der Verfasser des Judasbriefes mit dieser Adresse
«seinem Kampf gegen die Irrlehre 6kumenische Bedeutung verschaffen».



	Randbemerkungen zum Judasbrief : Herrn Kollegen Bo Reicke, dem langjährigen Herausgeber der "Theologischen Zeitschrift", gewidment

