
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 4

Artikel: Randbemerkungen zum Judasbrief : Herrn Kollegen Bo Reicke, dem
langjährigen Herausgeber der "Theologischen Zeitschrift", gewidment

Autor: Hahn, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Randbemerkungen zum Judasbrief

Herrn Kollegen Bo Reiche, dem langjährigen Herausgeber der
«Theologischen Zeitschrift», gewidmet

Der in der neueren Exegese leider nur wenig beachtete Judasbrief
enthält einige interessante Probleme, die in diesem Beitrag zu Ehren
eines bekannten Kommentators des Judasbriefes1 kurz aufgegriffen
werden sollen: das Verständnis der Überlieferung, die Art und Weise
der Auseinandersetzung mit der Irrlehre und die geschichtliche Stellung

des Judasbriefes2.

I.

Das für den Judasbrief bezeichnende Traditionsprinzip kommt in
Aussagen wie V. 3 und V.20, aber auch V. 17 deutlich zum Ausdruck.3
Es handelt sich um den Glauben, der «ein für allemal den Heiligen
überliefert ist» (f) dnac, jiapaSoiMaa xoiç àyioiç tugtiç, V. 3b). Diese
Glaubensüberlieferung wird als «unser hochheiliger Glaube» bezeichnet;

auf diesen gründend sollen sich die Christen «auferbauen» (ûjieîç
8é, ayaTtTjioi, èxoixoôopoùvxeç éauxoùç xrj ayuoxaxi] ûpœv moxei,
V.20 a). Eine besondere Rolle spielen dabei die «von den Aposteln
unseres Herrn Jesus Christus vorhergesagten Worte» (xà pripaxa xà

7tpoeipr|p8va rmô xcov axoaxoXcov xoù xupfou f] Licitv 'It|goù XpioxoG,

1 B. Reicke, The Epistles of James, Peter, and Jude (The Anchor Bible), Garden
City-New York 1964, 187-219.

2 Der Judasbrief ist in mehreren Kommentaren neu bearbeitet worden; ausser
Reicke sind vor allem zu nennen: K.H. Schelkle, Die Petrusbriefe/Der Judasbrief
(HThKXIII/2), Freiburg i. Br. 1961,41976; J. N. D. Kelly, A Commentary on the Epistles
of Peter and Jude (BNTC), London 1969; W. Schräge, Der Judasbrief, in H. Balz -
W. Schräge, Die Katholischen Briefe (NTD 10), Göttingen 1973, 217-232; W. Grundmann,

Der Briefdes Judas und der zweite Briefdes Petrus (ThHK XV), Berlin 1974. Sehr
beachtenswert ist auch der Aufsatz von K. H. Schelkle, Der Judasbrief bei den Kirchenvätern,

in: Abraham unser Vater (Festschrift für O.Michel), Leiden 1963, 405-416.
3 V. 3 eröffnet nach dem Präskript den Hauptteil des Judasbriefes, V. 17-23 be-

schliesst ihn. Der Abschnitt V.4-16 ist der Auseinandersetzung mit der Irrlehre gewidmet.



210 F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

V.17), die Verheissungen, die sich angesichts der inzwischen eingetretenen

Situation unmittelbar vor dem Ende auf das Auftreten der
Irrlehre (V.18f.)4 und auf die eschatologische Erlösung (V.3a: aampta)5
beziehen.

Hier kommt in mehrfacher Hinsicht das nachapostolische Bewusst-
sein des Verfassers zum Ausdruck: der «ein für allemal überlieferte
Glaube» ist ein fester und abgeschlossener Traditionsbestand, den es

festzuhalten gilt.6 Man ist sich des Abstands zu der apostolischen Zeit
bewusst7, weiss sich aber nicht nur der apostolischen Überlieferung
verpflichtet, sondern bemüht sich auch, diese Tradition als alleinige
Grundlage festzuhalten und zu verteidigen.8 Zwar lässt sich im Judasbrief

noch nicht erkennen, dass gleichzeitig eine schriftliche Fixierung
des «ein für allemal überlieferten Glaubens» angestrebt bzw. schon

vorausgesetzt wird, wie das im Zweiten Petrusbrief der Fall ist.9 Aber
das Traditionsprinzip als solches erscheint in seiner für die nachapostolische

Epoche typischen Gestalt, und dieses Prinzip wurde dann ja
auch Anlass für die Sammlung und Fixierung der überkommenen
apostolischen Überlieferungen.10

Wenn man hier ebenso wie in den Pastoralbriefen von einer
erstarrenden oder bereits erstarrten Tradition spricht, dann darfnicht über-

4 Vgl. innerhalb des Neuen Testamentes Mk 13,(6f.) 21-23; I Tim 4,1; I Joh 2,18;

II Petr 3,3; ferner Did 16,3.
5 0(oxTip(a ist hier, wie der Gebrauch des Verbums oéÇetv in V. 23 bestätigt, die

Rettung im Endgericht; vgl. Schräge (A. 2), 222. Auch bei Paulus ist ootxripia/orôÇeiv auf
die Heilszukunft bezogen; vgl. z. B. Rom 5,9-11. Judas ist dabei von älterem urchristlichem

Wortgebrauch abhängig.
6 Vgl. die damit eng verwandte Kennzeichnung der Überlieferung als 7tapaùr|xr| in

I Tim 6,20.
7 Besonders deutlich wird dies Jud 17.

8 Vgl. O.Rnoch, Der 2. Petrusbrief/Der Judasbrief (Welt der Bibel 8), Düsseldorf
1967, 105 : «Diesen ein für allemal überlieferten Glauben, wie ihn die apostolische
Generation prägte und bezeugte, festzuhalten - und gegen alle Aushöhlungsversuche zu

verteidigen, ist das grosse Anliegen des Judasbriefes.»
9 Dazu vgl. A.Vögtle, Die Schriftwerdung der apostolischen Paradosis nach II Petr

1,12-15, in : Neues Testament und Geschichte (Festschrift für O. Cullmann), Zürich-Tübingen

1972, 297-305. Er bezieht sich vor allem auf den Abschnitt II Petr 1,12-15;

entsprechend wird in II Petr 3,15 f. bereits eine Sammlung der Paulusbriefe vorausgesetzt.

10 Insofern handelt es sich hier eindeutig um einefides quae creditur, was sich aber in
der älteren urchristlichen Überlieferung bereits angebahnt hat. Vgl. Schelkle (A. 2), 149 f. ;

168 f.



F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 211

sehen werden, unter welchen Voraussetzungen dieses Traditionsver-
ständnis steht: es liegt die vielleicht in ihren Konsequenzen noch nicht
immer klar gesehene, aber praktisch doch schon gewonnene Erkenntnis

vor, dass die «apostolische» Zeit definitiv abgeschlossen ist und dass

auch die unmittelbar «nachapostolische» Periode schon bald zu Ende

geht, so dass jetzt das vorhandene Traditionsgut in seiner fundamentalen

Bedeutung festgehalten und in seinem Bestand gesichert werden
muss." Nur unter dieser Voraussetzung ist es möglich geworden, dass

gerade die «nachapostolische» Periode die Zeit der Fixierung apostolischer

Überlieferung geworden ist, auch wenn dies nicht ohne erhebliche

sachliche Verschiebungen erfolgte.12 Zugleich ist erst durch diese

hier einsetzende Tendenz, die apostolische Tradition in ihrer
abgeschlossenen Gestalt zu bewahren, für eine Traditionsbildung anderer
und neuer Art der Weg geöffnet worden, nämlich einerseits für eine

Auslegung der sich bildenden «Schrift» des Neuen Testamentes und
andererseits für eine über die Schriftauslegung hinausgreifende theologische

Reflexion, wie sie sich seit den Apologeten in der christlichen
Tradition niedergeschlagen hat.

II.

Ausbildung und Verteidigung der Tradition stehen in Zusammenhang

mit der Gefährdung durch die Irrlehre. Die Fixierung der Tradition

ist aber nicht einseitig durch diese besondere Situation bedingt; sie

ist hierdurch lediglich beschleunigt und verstärkt worden.

Bekanntlich ist es äusserst schwierig, sich über die Irrlehre des

Judasbriefes Klarheit zu verschaffen. Sicher spielt bei den Gegnern in

ersten Anfängen schon das eine Rolle, was sich im Laufe des zweiten

Jahrhunderts als typisch christliche Gnosis herausgebildet hat.13 Aber

11 Näheres darüber in meinem Aufsatz : Das Problem des Frühkatholizismus, EvTh
38 (1978), 340-357.

12 Man sollte hier aber nicht sagen, es handle sich um das «regelrechte katholische

Traditionsprinzip»; so H.Windisch (-H. Preisker), Die katholischen Briefe (HNT 15),

Tübingen 31951, 39; ähnlich, aber unter anderen Voraussetzungen Schelkle (A.2),
150.

13 Zutreffend ist m.E. das Urteil bei A.Wikenhauser-J. Schmid, Einleitung in das

Neue Testament, Freiburg i.Br. 61973, 581: «Die von Jud gezeichneten Eindringlinge
sind mit den Vertretern einer keimhaften Gnosis zusammenzustellen.» Vgl. über die

Beziehung zur Gnosis bei den Gegnern des Judasbriefes auch Schräge (A.2), 218f.



212 F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

die Anhaltspunkte im Brief sind äusserst gering. Deutlich ist nur, dass

sich die Vertreter der Irrlehre noch in der Gemeinde befinden und an
den Agape-Feiern teilnehmen.14 Andererseits zeichnen sich sowohl
von seiten der Gegner als auch von Seiten der Gemeinde Tendenzen zur
Abspaltung bzw. Ausschliessung ab.15

Anstoss erregten die Irrlehrer zunächst mit bestimmten christologi-
schen und angelologischen Auffassungen. Darauf verweist einerseits
die Aussage in V.4b: xôv pövov ösctuöttiv xui xüptov ppcov 'IrjaoCv
Xpioxov apvoüpevot16, andererseits die mehrfache Bezugnahme aufein
lästerliches Verhalten gegenüber den überirdischen Mächten.17 Hinzu
kommt, dass die Gegner nach dem Urteil des Verfassers eine stark
libertinistische Lebenspraxis vertraten, was ihnen den Vorwurf der
Zügellosigkeit eingetragen hat.18 Natürlich ist hier Vorsicht geboten:
Wie es sich bei der Christologie wohl vor allem um die Ausschliesslichkeit

der Stellung und des Heilswerks Christi handelt (pövov so
kann der Libertinismus seine Kennzeichnung auch im Gegensatz zu
einer sehr strengen, unter Umständen asketischen Haltung bekommen
haben. Immerhin spricht einiges dafür, dass für die Irrlehrer ein die
Ethik bestimmendes Freiheitsbewusstsein eine Rolle spielte, dass also
tatsächlich mit einer gewissen Form von «Libertinismus» gerechnet
werden muss.19 Schliesslich wird den Gegnern, die sich offensichtlich

14 Jud 12a. Hier ist kaum schon an die von der Eucharistiefeier getrennte «Agape»
gedacht, was sich erst seit Justin abzeichnet, sondern an die mit einer Sättigungsmahlzeit
verbundene Feier des Herrenmahls im Sinne von I Kor 11,23-25. Daher wird auch das

Verbum cuveucoxEÏaûn gebraucht.
15 Auf ersteres verweist die Bezeichnung oi à7to8ioptÇovxeç in V. 19, auf letzteres die

Anweisung V. 23b, obwohl diese wegen der textkritischen Unsicherheit schwer zu deuten
ist. Zum handschriftlichen Befund vgl. C. D. Osburn, The Text of Jude 22-23, ZNW 63

(1972), 139-144. Seiner Bevorzugung der Lesart von p 72 kann ich nicht zustimmen; vgl.

zum Wert dieses Textes Schelkle (A.2), 144 und 171 A. 1. Wenn man nicht zu einer

Konjektur greifen will, wie dies Windisch (A. 12), 47, getan hat, folgt man am besten der
Lesart von A ; vgl. dazu R. Knopf, Die Briefe Petri und Judä (KEK XII), Göttingen 71912,

240-243. Literatur zu p 72 bei Wikenhauser-Schmid (A. 13), 579.
16 Es handelt sich dabei wegen des voranstehenden gemeinsamen Artikels um eine

einheitliche christologische Aussage. Das gilt um so mehr, als unmittelbar vorher von der
Gnade Gottes die Rede ist.

17 Jud 8b. 10a.
18 Jud 4b : àaéXyeia, V. 7 ; éx7topveûeiv, V. 8 ; adpxa pialvBtv, V. 16 : xaxà xàç 87ti-

Oupiaç sauxôv xopsûsaûxi. Vgl. auch V. 10 b. 11.

19 So z. B. N. Perrin, The New Testament. An Introduction, New York 1974, 260;
Grundmann (A.2), 1 f.; 18.



F.Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 213

auf prophetische Traumgesichte berufen haben, der Geistbesitz
überhaupt abgesprochen.20

Das eigentlich Interessante an der Auseinandersetzung ist die Art
der Ketzerbekämpfung: Paulus und auch noch die frühe Paulusschule
(2. Thessalonicher- und Kolosserbrief), ja selbst der Jakobusbrief haben

argumentativ gegen die Anschauungen der Irrlehrer gekämpft. Aufeine
derartige, um das Recht und Unrecht einzelner Aussagen streitende
Gedankenführung wird im Judasbriefverzichtet ; an ihre Stelle tritt eine
scharfe Verurteilung aufgrund der Abweichung von der massgebenden
Tradition, und zwar sowohl bezogen auf die Lehrtradition, also den
«ein für allemal überlieferten Glauben», als auch auf die paränetische
Tradition, die geltende Ordnung des christlichen Lebens.21 Daher gelten

die Irrlehrer als àoepeîç22, für die es, wenn sie an ihrem Irrtum
festhalten, keine Rettung mehr gibt.23

Darüber hinaus verweist der Verfasser des Judasbriefes in V. 14 f. und
V. 17 f. auf die längst ergangenen Ankündigungen für das Auftreten der
Irrlehrer, und er veranschaulicht seine Verurteilung ihrer Ketzerei in
einer sehr aufschlussreichen Weise durch die typologische Verwendung
alttestamentlicher Begebenheiten, wobei auch apokryphe Traditionen
mit herangezogen werden.24 Bemerkenswert ist dabei, dass er sich zur
Auseinandersetzung mit der zur Gnosis hinüberführenden Irrlehre im
besonderen apokalyptischer Vorstellungen einschliesslich der Angelo-
logie bedient.25 Hier wird eine Bindung an Überlieferung erkennbar, die

20 Vgl. Jud 8a (èvu7tviaÇô|xevoi) und demgegenüber V. 19b. Zu V. 8a sei verwiesen auf
Schräge (A.2), 225 f.

21 Bezeichnend ist, dass weder die Lehrtradition noch die Paränese im einzelnen
entfaltet werden, wie dies für die älteren urchristlichen Dokumente selbstverständlich

war, auch wenn es stets nur um eine der jeweiligen Intention entsprechende Auswahl
ging.

22 Hierzu vgl. Grundmann (A. 2), 6 f.
23 Jud 5b, unter Bezugnahme aufdas ungläubige Israel in der Wüste; vgl. dazu I Kor

10,1-13, aber auch Hebr 6,4-6.
24 An dieser Stelle hat II Petr 2 bei seiner Übernahme des Judasbriefes erheblich

reduziert und korrigiert, was die Abhängigkeit des 2. Petrusbriefes vom Judasbrief
eindeutig erkennen lässt: es werden nicht nur die herangezogenen alttestamentlichen
Begebenheiten in eine chronologisch «richtige» Reihenfolge gebracht, sondern auch alle

Bezugnahmen auf nachalttestamentlich-apokryphe Überlieferungen getilgt. Vgl. C. D.

Osburn, The Christological Use of I. Enoch 1.9 in Jude 14, 15, NTS 23 (1976/77),
334-341.

25 Vgl. Jud 6.8b.9.14f. Dazu D.J.Rowston, The Most Neglected Book in the New

Testament, NTS 21 (1974/75), 554-563, dort 561 f.



214 F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

über die urchristliche Tradition hinausgreift und das alttestamentlich-
jüdische Erbe mit einbezieht.26

Deutlich zu erkennen ist, dass die Auseinandersetzung generalisiert
und typisiert wird, ein Sachverhalt, der dem auf Fixierung bedachten
Traditionsverständnis entspricht.27 Doch darf auch dies nicht einseitig
negativ bewertet werden. Denn durch die mit Hilfe der Typologie
gewonnene Schematisierung28 werden die Anschauungen der Gegner
nicht in ihrer ephemeren Gestalt und in ihren konkreten Einzelheiten
gesehen, sondern sie werden in einen grösseren Zusammenhang
eingeordnet. In der Geschichte des alttestamentlichen Gottesvolkes und der
Geschichte der Kirche zeigen sich charakteristische Erscheinungen, die
gleichsam auf ihren Grundnenner zurückgeführt werden müssen.29

Ganz ähnlich haben sich dann auch die Kirchenväter, soweit sie sich
mit der Ketzerbekämpfung befasst haben, einer Typisierung und
Schematisierung bedient. Zwar berichten sie im Unterschied zum Judasbrief
sehr viel mehr über die speziellen Auffassungen der bekämpften Gegner,

aber die Tendenz ist dieselbe, selbst wenn alttestamentliche Typo-
logie nicht überall die gleiche Rolle spielt.30 Sicher steht uns die argu-

26 Zur Verwendung dieser alttestamentlich-jüdischen Überlieferungen vgl. Rowston
ebda. 557 f.

27 Das gilt ebenso für die Darstellung der Irrlehre in den Pastoralbriefen, auch wenn
dort Einzelzüge etwas deutlicher hervortreten. Vgl. W.G. Kümmel, Einleitung in das

Neue Testament, Heidelberg 201980, 333-335.
28 Rowston (A.25), 555ff., verweist darauf, dass eine exakte Identifikation der

Irrlehre nicht möglich ist, da sie vom Verfasser des Schreibens nicht beabsichtigt war. Vgl.
im einzelnen die Materialsammlung bei H. Werdermann, Die Irrlehrer des Judas- und
2. Petrusbriefes, Gütersloh 1913, 27-68.

29 Daher wird V. 5 auf den Unglauben der Wüstengeneration, V. 6 auf den Engelfall
(Gen 6,1-4), V.7 auf Sodom und Gomorrha (Serypa), V. 9 auf Michaels Kampf um den
Leichnam Moses, V. 11 auf Kain, Bileam und Korach und V. 14 f. auf die Prophétie
Henochs hingewiesen. Zusammenfassend wird V. 4a von den eingedrungenen Irrlehrern
als oi Kakai npoyeypappevoi siç toûto tô xptpa gesprochen.

30 Hierzu F. Wisse, The Epistle ofJude in the History ofHeresiology, in : Essays on the
Nag Hammadi Texts (in Honour of A. Böhlig), Leiden 1972, 133-143. "Our conclusion
has been that there are no certain historical references in the description of the opponents
in Jude, while the great majority of characteristics are without doubt stock phrases taken
from the description of the eschatological false prophets in Jewish and early-Christian
literature" (142). Wisse hat die Bedeutung traditioneller Züge mit Recht betont, aber an

einigen Stellen die konkrete Bezugnahme auf Grundmotive der Irrlehre unterschätzt (so

z.B. 141 f. bei \|/uxix.o(, wo er meint, mit einer Abhängigkeit von I Kor 2,13-3,3
auszukommen).



F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 215

mentative Auseinandersetzung des Paulus sehr viel näher; sie ist zweifellos

auch angemessener. Aber man darf die Bedeutung der im Judasbrief

besonders deutlich ausgeprägten typisierend-schematisierenden
Art der Auseinandersetzung nicht verkennen31; hierdurch wird
versucht aufzuzeigen, dass es bei ganz verschiedenen konkreten
Erscheinungsformen der Irrlehre letztlich doch immer um dieselben Grundfragen

geht und dass die Irrlehren der je eigenen Zeit ihre Vorgeschichte
und ihre «Vorfahren» in älterer Zeit haben.32 Hier liegt die positive
Funktion dieser Art der Irrlehrerbekämpfung, wie sie sich in der spät-
nachapostolischen Zeit neben dem Judasbriefauch im Zweiten Petrusbrief

abzeichnet, aber auch in den deuteropaulinischen Pastoralb riefen
erkennbar wird.

III.

Von den gewonnenen Beobachtungen her stellt sich abschliessend
die Frage nach der geschichtlichen Stellung des Judasbriefes. Dass er zu
den spätesten Dokumenten des Neuen Testamentes gehört, ist allgemein

anerkannt. Er dürfte an der Wende vom 1. zum 2. Jahrhundert
entstanden sein (zwischen 90 und 120)33, vermutlich nicht wesentlich
später als die Pastoralbriefe, während der von ihm abhängige 2.

Petrusbrief erheblich weiter in das 2. Jahrhundert hineinreicht (ca.

120-150)34. Warum ist es aber zu der Zuschreibung an den sonst fast

31 A.Meyer, Das Rätsel des Jacobusbriefes (BZNW 10), Berlin 1930, 83, bezeichnet
den Judasbriefals «eine Art Steckbrief» gegenüber häretischen Wanderlehrern, die in die
Gemeinden einzudringen versuchen (vgl. Jud 4a).

32 Für den Judasbriefgilt : "The author had placed the false prophets in a long line of
'heretics' beginning with Cain. This suggested that there is a tradition of falsehood and
godlessness parallel to the tradition of truth which culminated in the teaching of the
apostles"; so Wisse (A.30), 143.

33 Dies ist heute mit geringfügigen Varianten die allgemeine Auffassung der Exege-
ten; vgl. z.B. Reicke(A. 1), 191 : "The end of the first century A. D."; Schelkle(A. 2), 137 f.:

um 90; Kelly (A.2), 234: 80-90; Kümmel, Einleitung (A.27), 378: um die
Jahrhundertwende; P.Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin 1975, 594:
Wende vom 1. zum 2. Jh.

34 Der 2. Petrusbrief, der den Judasbrief vermutlich ersetzen sollte, ist das älteste

Zeugnis für diese Schrift. Zur sonstigen altkirchlichen Bezeugung vgl. F. Maier, Der
Judasbrief (Bibl. Studien XI, 1-2), Freiburg i.Br. 1906, 60-79; Wikenhauser-Schmid,
Einleitung (A. 13), 582 f.



216 F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

unbekannten Herrenbruder Judas gekommen?35 Hieran lässt sich m.E.
ein interessanter kirchengeschichtlicher Sachverhalt ablesen, und zwar
durch einen Vergleich zwischen den Pseudonymen Verfasserangaben
des Jakobus-, Judas- und 2. Petrusbriefes.36

Der Jakobusbrief entstand in einem Überlieferungsbereich, der von
Paulus unabhängig war und sich zugleich gegen eine bestimmte Form
des paulinischen Einflusses abgrenzte37, der zudem mit dem Judenchristentum

des palästinischen Raumes, vor allem Jerusalems, in Kontakt
stand oder sich zumindest dahin orientierte, weswegen die Zuschrei-
bung an den dort massgebenden Herrenbruder erfolgte.38 Dass der
Jakobusbrief erst in nachapostolischer Zeit entstanden ist und aus dem
hellenistischen Bereich des Judenchristentums stammt, ist aufgrund
der neueren Forschung kaum noch zu bestreiten.39 Aber die
Abfassungszeit liegt nicht nur, im Vergleich zum Judasbrief, um einiges früher

(ca. 80-90), sondern sein Verfasser ist sich der nachapostolischen
Situation nicht in gleichem Masse bewusst, kennzeichnet daher sein
Schreiben noch als ein Dokument der apostolischen Zeit selbst.40

Der Judasbrief ist später entstanden, ist ebenfalls nur aus den

Voraussetzungen einer hellenistisch-judenchristlichen, wenngleich schon
stärker heidenchristlich durchsetzten Gemeinde zu verstehen41, orientiert

sich jedoch ebenso wie der Jakobusbriefan dem Judenchristentum

35 Als angeblicher Verfasser des Pseudonymen Schreibens kommt nur der Herrenbruder

Judas in Frage, da allein in diesem Fall die Verwandtschaft mit Jakobus von
Bedeutung ist. Sein Name wird ausser in Jud 1 nur noch in der Liste der Geschwister Jesu

Mk 6,3 par genannt. Vgl. allgemein über die Herrenbrüder: Mk 3,20f.31-35 par; Joh

7,1-9; Act 1,14; I Kor 9,5; ferner Julius Africanus bei Euseb, HE I, 7,14.
36 Ohne nähere Begründung kann man davon ausgehen, dass der Judasbrief mit

seinem Präskript die Existenz des Jakobusbriefes voraussetzt.
37 Dass es sich um einen Missbrauch der paulinischen Botschaft handelt, ist

offensichtlich; allerdings fehlt dem Verfasser des Jakobusbriefes seinerseits eine sachgerechte
Kenntnis der Theologie des Paulus.

38 Der pseudonyme Charakter des Jakobusbriefes ist heute fast durchweg anerkannt,
auch wenn man eine deutliche Abhängigkeit von der Lehre des Herrenbruders annimmt ;

so Reicke (A. 1), 3 ff. 6.
39 Dies hat vor allem M. Dibelius, Der Briefdes Jakobus (KEK XV), Göttingen 1921,

nachgewiesen (Neubearbeitung von H.Greeven "1964).
40 Vgl. dazu Rowston (A.25), 559ff.
41 Dass der Verfasser Judenchrist ist, ist unbestreitbar; wieweit das auch für die Leser

uneingeschränkt gilt, ist trotz Bezugnahme auf Altes Testament und jüdische Tradition
schwer zu sagen. Bei den Gegnern wird man dagegen kaum eine judenchristliche Prägung
voraussetzen können.



F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief 217

Palästinas.42 Da die Zeit des Herrenbruders Jakobus längst der Vergangenheit

angehört - er starb im Jahre 62 den Märtyrertod - und im
Judasbrief sehr viel klarer die nachapostolische Situation ins Bewusst-
sein getreten ist, wird dieses pseudonyme Schreiben nun offensichtlich
mit Absicht nicht mehr dem Herrenbruder Jakobus, sondern dem
Herrenbruder Judas zugeschrieben.43 Er muss länger als Jakobus gelebt
haben und spielte vermutlich im palästinischen Judenchristentum eine
ähnlich führende Rolle.44 Sonst wäre diese Zuschreibung kaum
verständlich.

Wenn dann aber der 2. Petrusbrief bei der modifizierten Übernahme
des Judasbriefes als Verfasser nicht mehr einen der Herrenbrüder,
sondern den Apostel Petrus nennt, dann bedeutet dies, dass im
hellenistisch-judenchristlichen Raum der Kontakt zu Jerusalem und Palästina

inzwischen abgerissen ist, weswegen man die hier erhaltene
Überlieferung der im hellenistischen Bereich verbreiteten Petrustradition
zuweist.45 Denn dass der Apostel Petrus ausserhalb Palästinas gewirkt
hat und dass vor allem im nördlichen und westlichen Kleinasien sowie
in Rom traditionsgeschichtlich seine Spuren deutlich zu verfolgen sind,

42 Keinesfalls ist damit zu rechnen, dass der Judasbrief im Judenchristentum
Palästinas beheimatet ist und aus dem Kreis der Nachkommen und Freunde des Herrenbruders

Judas stammt, der im Unterschied zu Jakobus in Galiläa gewirkt haben soll; so

Grundmann (A. 2), 13.14 f. Dagegen spricht der Gebrauch der LXX und der griechischen
Tradition der Apokryphen sowie die gute Beherrschung der griechischen Sprache; vgl.
hierzu Kelly (A.2), 233f.

43 Judas war der Grossvater jener beiden Davididen, die nach Hegesipp (Euseb, HE

III, 20) Kaiser Domitian (81-96) zum Verhör vorgeführt wurden und bis in die Zeit
Trajans (98-117) lebten. Von ihnen wird gesagt, dass sie nach der Freilassung führende
Stellungen in der Kirche als Märtyrer und gleichzeitig als Verwandte des Herrn einnahmen

(toùç ôè àjtoA,i)ûsvTaç fiyf|0aai3ai tcöv èxxXr|auûv, cbç äv ôf| pàp-uupaç ô|xoù xai Ù7tô

yévouç ôviaç xoù xuplou). Judas selbst ist zu dieser Zeit offensichtlich nicht mehr am
Leben, aber seine Enkel repräsentieren die speziell auf ihn zurückgehende T radition. Vgl.
zu dem gesamten Fragenkomplex H. Frh.von Campenhausen, Die Nachfolge des Jakobus,

in: ders., Aus der Frühzeit des Christentums, Tübingen 1963, 135-151.
44 In der Jerusalemer «Bischofsliste», die Euseb, HE IV, 5, überliefert, wird er

allerdings nicht aufgeführt. Mit dem letzten Bischof vor 135, der ebenfalls den Namen Judas

trägt, kann der Verfasser des Briefes nicht identisch sein; so A.Adam, Erwägungen zur
Herkunft der Didache, ZKG 68 (1957), 1-47, dort 46; dagegen Kümmel, Einleitung
(A. 27), 377.

45 Dieser Sachverhalt ist ausschlaggebend; damit verbindet sich die Tatsache, dass

das Ansehen des Petrus in stetem Wachsen ist, worauf Grundmann (A.2), 2f.,
verweist.



218 F. Hahn, Randbemerkungen zum Judasbrief

zeigen der 1. Petrusbriefund der 1. Klemensbrief.46 Zwar lenkt man mit
dieser Zuschreibung an Petrus wieder zu einer Gestalt der «apostolischen»

Zeit zurück. (Judas gehört natürlich ebenfalls der Frühzeit an,
galt jedoch offensichtlich auch noch als Autorität in der nachapostolischen

Zeit); wichtiger als die Zuweisung an die Person des Petrus ist
aber die Vereinigung mit der Petrustradition des hellenistischen
Christentums.47 Man kann fragen, ob das mit der definitiven Zerstörung
Jerusalems im Jahre 135 n.Chr. und dem Verbot für Juden und
Judenchristen, in dieser Stadt fortan zu leben, zusammenhängt. Dann hätte

man für die Entstehungszeit des 2.Petrusbriefes einen weiteren
Anhaltspunkt : er könnte erst nach 135 entstanden sein. Aber dies lässt sich
nicht mehr definitiv entscheiden.

Für den Judasbrief ergibt sich, dass gerade durch die historische
Stellung zwischen dem Jakobus- und dem 2. Petrusbriefseine Intention
besonders klar wird: In Anlehnung an die palästinische Tradition seiner

Zeit will er für die eigene Generation und für die nachfolgenden
Generationen die bleibend gültige Basis der apostolischen
Glaubensüberlieferung herausstellen und hierdurch wie durch Typisierung der
Gegner eine wirksame Ketzerbekämpfung ermöglichen. Mag die
theologische Reflexion in diesem Schreiben zurücktreten, eine wesentliche
sachliche Grundentscheidung, wie sie für die nachapostolische Zeit
charakteristisch ist, ist auch hier getroffen.48 Kaum ohne Absicht wendet

er sich mit seiner Adscriptio an alle «Berufenen, die in Gott, dem

Vater, geliebt und für Jesus Christus bewahrt sind».49

Ferdinand Hahn, München

46 Hierzu vgl. L.Goppelt, Der Erste Petrusbrief (KEK XII/1), Göttingen 1978,
47 fF. 66ff. u.ö. Beachtung verdienen vor allem 1 Petr 1,1 und 5,13.

47 Das bedingt auch sachliche Veränderungen. Abgesehen von der anderen Stellung
zur Schrift des Alten Testamentes und der intertestamentarischen Literatur des Judentums

liegt im 2. Petrusbrief eine Eschatologie vor, die wesentlich stärker auf eine

«Fernerwartung» ausgerichtet ist. Vgl. E. Käsemann, Eine Apologie der urchristlichen
Eschatologie, in: ders., Exegetische Versuche und Besinnungen I, Göttingen 1960, 135-157.

Vgl. zu sonstigen Änderungen seitens des 2. Petrusbriefes Kelly (A.2), 228 ff.
48 Schräge (A.2), 217, urteilt: «Der kleine Judasbrief hat in der Kirche nicht zu

Unrecht meist nur ein Schattendasein gefuhrt, und auch die wissenschaftliche Exegese
lässt ihn meist links liegen. Das liegt nicht an dem bescheidenen Umfang (vgl. den

Philemonbrief, der ein ganz anderes Interesse findet), sondern eher an seiner bescheidenen

Theologie.» Aber vielleicht lässt sich doch etwas mehr über die sachliche Relevanz
des Judasbriefes sagen.

49 Nach Vielhauer (A. 33), 590, will der Verfasser des Judasbriefes mit dieser Adresse
«seinem Kampf gegen die Irrlehre ökumenische Bedeutung verschaffen».


	Randbemerkungen zum Judasbrief : Herrn Kollegen Bo Reicke, dem langjährigen Herausgeber der "Theologischen Zeitschrift", gewidment

