Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 4

Artikel: "Atheismus" als Wohlstandserscheinung? : Zephanja 1, 12
Autor: Rose, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 37 Heft 4 Juli/August 1981

«Atheismus» als Wohlstandserscheinung?
(Zephanja 1,12)*

Eine namhafte, neuere Darstellung, die «in das Denken der Profeten
Israels einfiihren» ! will, beginnt einmal nicht mit einem historischen
Abriss der Zeit der Propheten, sondern geht in ihrem ersten Kapitel
ganz vom Heute, von den «Problemen unseres Zeitalters»? aus. Das
grundlegende Problem unserer Zeit und Gesellschaft liege darin, dass
fiir den Durchschnittsbiirger die Lebenspraxis von keiner Theorie
mehr begleitet werde3. Diese Theorielosigkeit dussere sich auf der
Ebene der ethischen Lebensfiihrung in einem iiberhandnehmenden
Egoismus, und als logische Folge erscheinen schliesslich «praktischer
Atheismus» und «praktischer Nihilismus»*.

Es ist wichtig, dass diese Termini sachlich nicht zu vage bleiben;
denn mit ihrer Hilfe soll ja nicht nur eine moderne Geistesstromung
beschrieben werden, sondern auch ein Zugang zum Prophetismus des
vorexilischen Israel vor ca. 2500 Jahren ermoglicht werden: dort habe
es auch solchen «praktischen Atheismus» gegeben, dem die Propheten
ihren sogenannten «ethischen» oder «praktischen» «Monotheismus»
entgegengesetzt hitten?.

Religiose Befindlichkeiten heute und vor Jahrtausenden werden also
miteinander verglichen. Und je besser es gelingt, sie auf gemeinsame
Nenner zu bringen, desto mehr gewinnen uralte prophetische Texte
eine imponierende «Aktualitdt»¢. Es muss aber gepriift werden, ob dies

* Antrittsvorlesung vor der Universitdt Ziirich am 10. November 1980.
' K. Koch, Die Profeten I (Urban-Taschenbuch 280), Stuttgart 1978, 9.
Ebda.

A.a.O. 13.

A.a.0. 14f.

A.a.0. 22f.

A.a.0. 9.

(= N B O )



194 M. Rose, « Atheismus » als Wohlstandserscheinung?

nicht nur eine Schein-Aktualitit ist: Bei den mit der Nomenklatur
«Nihilismusy», «Atheismus» und «Monotheismus» bezeichneten reli-
giosen Befindlichkeiten geht es ja nicht um fundamental-anthropolo-
gische religiose Strukturen, nicht also darum, dass in jedem von uns, im
Menschen als solchem, nihilistische wie atheistische wie monotheisti-
sche Tendenzen angelegt und immer wieder in- und durcheinander
spiirbar werden. Sondern bei solchen Vergleichen soll es ja nach der
Intention jenes Exegeten eigentlich darum gehen, dass die konkrete
Religiositit einer bestimmten sozialen Schicht einer bestimmten ein-
malig-historischen Vergangenheit nun mit ganz bestimmten religiosen
Ausserungen einer konkreten gegenwirtigen Situation verglichen wer-
den kann.

Jeder Vergleich hinkt, sagt man; wichtig ist aber eine Reflexion
dariiber, wie sehr oder wie wenig dieser Vergleich hier hinkt. Was leistet
ein Vergleich zwischen einer religiosen Stimmung in prophetischer
Zeit und einer gewissen religiosen Stimmung unserer Tage — und was
leistet ein solcher Vergleich nicht? Dabei wiren beide Pole des Ver-
gleichs behutsam zu befragen, jener postulierte «praktische Atheis-
mus» der prophetischen Zeit und jener postulierte «praktische Atheis-
mus» unserer Zeit und Gesellschaft. Fiir die alttestamentliche Zeit
miisste man sich beispielsweise dariiber Rechenschaft ablegen, ob eine
solche Beschreibung wie «praktischer Atheismus» wirklich die Reli-
giositdt bzw. Areligiositdt der von den Propheten verurteilten sozialen
und religiésen Schicht trifft (z. B. auch in ithrem Selbstverstidndnis) oder
ob eine solche Charakterisierung einer liberzeichnenden oder gar ver-
unglimpfenden Polemik der Propheten entspringt.

Wir haben uns damit einer Konkretion unserer Fragestellung gena-
hert. Die Absicht des Vortrags liegt also nicht in Beschreibung und
Vergleich allgemeiner, zeitloser religioser Erscheinungsformen, son-
dern vor allem im Versuch, uns von einer bestimmten geschichtlichen
Situation im alten Israel noch einmal ein neues, sachgerechtes Bild zu
machen, die Herleitung und den Hintergrund zu erhellen und dann
auch die Ausserungen der Propheten in diese Situation hinein fiir uns
neu verstandlich zu machen. Die Zielvorstellung dieses Vortrags wiirde
erreicht, wenn diese erneute Betrachtung einer alten Konstellation
schliesslich dahin fiihrte, unsere eigene Zeit nicht nur in der Art der
allzu schnell verdeckenden Schlagworter zu beschreiben, sondern auch
ein Stiick weit besser zu verstehen.

Orientierungspunkt bei diesem ganzen Vorhaben soll ein Wort des



M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 195

Propheten Zephanja sein, der in der spidtvorexilischen Zeit in Juda
lebte und auf den «Tag Jahwes», auf den grossen Gerichtstag, voraus-
blickte. Zephanja ldsst Jahwe, den Gott Israels, von diesem Tag
sagen:

«Zu jener Zeit wird es geschehen,
da durchforsche ich Jerusalem mit Lampen
und suche die (feinen) Herren heim,
die dick werden auf ihren (Wein-)Hefen,
die da sprechen in ihrem Herzen:
‘Weder Gutes tut Jahwe noch Boses.’
Dann verfillt ihr Vermogen der Pliinderung
und ihre Hauser der Verwiistung.»
Zeph 1,12.13a’

Ich will unter drei Fragestellungen einen Zugang zum Prophetentext

und zum thematischen Problem versuchen:

— Erstens: Ist das beim Propheten Polemik gegen eine Wohlstandsge-
sellschaft? Und wenn ja: mit welcher Berechtigung?

— Zweitens: Wie steht es mit dem Vorwurf des «Atheismus» bzw.
«praktischen Atheismus»? Treffen diese Stichworter aus der alt-
testamentlichen Forschung den vom Propheten gemeinten Sachver-
halt?

— Beide Fragestellungen sollen nicht rein historisch erortert werden,
sondern vielleicht gelingt schon implizit etwas Transparenz auf das
zu Anfang schon angesprochene Heute hin. Dies soll dann in einem
dritten, einem Schlussteil, noch etwas expliziter zur Sprache kom-
men.

Jetzt also zum ersten Fragenkreis: Sind die Adressaten der prophe-
tischen Kritik als Vertreter einer Wohlstandsschicht zu bestimmen ?
Diese Frage wird man positiv beantworten miissen. Aus dem Kon-
text heraus, aufden ich hier allerdings nicht nidher eingehen kann, wird

7 Die Abgrenzung erfolgt entsprechend der Kleinen Einheit «E 6» bei H. Irsigler,
Gottesgericht und Jahwetag. Die Komposition Zef 1,1-2,3, untersucht auf der Grund-
lage der Literarkritik des Zefanjabuches, St. Ottilien 1977, 110f.; 243 ff. u.d.



196 M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

dies eindeutig klar. Aber auch in dem kurzen Text, den ich vorhin
vorgelesen habe, hat Zephanja eine besonders reiche Bevolkerungs-
schicht vor Augen. Hier ist nicht einfach von Hab und Gut die Rede,
von einer Wohnung, die jeder Normalbiirger hat; sondern der Prophet
bezieht sich ja ausdriicklich auf «Vermégen» (hajil), auf die Vermo-
genswerte seiner Adressaten. Und wer Vermadgen hat, der vermag auch
etwas, der hat politische und gesellschaftliche Macht. Das ist in der
hebriischen Sprache bei dem Wort fiir « Vermogen» nicht anders als im
deutschen Sprachgebrauch.?

Konkreter werden die Vermogenswerte, wenn der Prophet — als
besonderes Beispiel — von ihren Hidusern spricht (V.13). Von den
«Hiusern» der Reichen zu sprechen, hat schon eine lange prophetische
Tradition vor Zephanja. Amos verurteilt den Luxus dieser Villen; als
Beispiel fiir solchen Luxus nennt er Elfenbeinhduser und Ebenholz-
hiduser (Am 3,15); beim gleichfalls dlteren Propheten Jesaja ist es vor
allem die Kritik an der Anhdufung von Immobilienbesitz: «Wehe
denen, die Haus an Haus reihen und Acker an Acker riicken, bis kein
Platz mehr ist und ihr allein Besitzer seid mitten im Land» (Jes 5,8).
Zephanja wird manchmal geradezu zur «Schule» des Jesaja gerechnet?;
diese prophetische Tradition beim Stichwort « Hiuser» diirfen wir also
auch durchaus an unserer Zephanja-Stelle mitdenken.

Diese deutlich negative Einfarbung des Themas «Vermdgen und
Hiuser» bei den Propheten fdllt auf. Denn es gibt Belege im Alten
Testament, die durchaus positiv von Vermogen und Hausern sprechen ;
der prophetische Missklang meint deshalb auch nicht die Vermogens-
werte, den Reichtum als solchen, sondern die asoziale Expansion und
Kumulation von Reichtum und Macht. Bei den ilteren Propheten
Amos und Jesaja ist der Forschung immer wieder aufgefallen, wie stark
sie an die soziale Verantwortung des Reichtums erinnern bzw. mit dem
mahnenden Finger auf die Ungerechtigkeiten im gesellschaftlichen
Miteinander hinweisen.!?® Bei Zephanja, dem jiingeren Propheten, hat
sich die Kritik scheinbar geringfiigig, aber m.E. ganz signifikant ver-
schoben: In seinem Gerichtswort iiber die Reichen steht nichts von der

8 Vgl. M. Rose, Deuteronomist und Jahwist. Untersuchungen zu den Beriihrungs-
punkten beider Literaturwerke (AThANT 67), Ziirich 1981, 246.

9 M. Schwantes, Das Recht der Armen (BET 4), Frankfurt—Bern—Las Vegas 1977,
199.

10 Vgl. zuletzt K. Koch (A.1), 55fT. u. 126 ff. (und die Literaturangaben 183).



M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 197

verfehlten sozialen Relation dieser Menschen: dass diese Reichen etwa
ihrer mitmenschlichen Pflicht nicht mehr nachkommen; sondern Ze-
phanja unternimmt es, die Reichen zuinnerst in ihren eigenen Denk-
und Seinsdusserungen zu verurteilen («die da sprechen in ihrem Her-
zen» — gemeint 1st natlirlich: «die da schuldhafi sprechen in ihrem
Herzen»). Mit anderen Worten: In der prophetischen Kritik an den
Reichen hat sich auf dem Weg von Amos iiber Jesaja bis zu Zephanja
eine Verschiebung vollzogen: Wihrend die édlteren Propheten sich auf
das an ethischen Normen gemessen schuldhafte, amoralische Handeln
der Reichen konzentrierten, wie es fiir kritische Augen beobachtbar
und offenkundig war, schliesst nun der jlingere Prophet Zephanja vom
Handeln zuriick auf einen grundlegenden Defekt der Geisteshaltung
dieser Menschen selbst.

Diese geistige Defizienz ist es, die Zephanja in seinem Bild anspre-
chen will: «die dick werden auf ihren Weinhefen, die erstarren und
gerinnen» — Wein, der nicht zur rechten Zeit abgezapft, umgeschiittet
oder abgefiillt wird, dickt ein, wird unbrauchbar. Der Prophet denkt an
so etwas wie biirgerliche Sattheit; wer sich auf Immobilien ausruhe,
werde geistig immobil, erstarre. Das Bild vom Wein lasst wahrschein-
lich auch an die von den friiheren Propheten kritisierten Weingelage
denken, z. B. in der krassen Sprache des Amos: «Ihr Basankiihe, die ihr
zu euren Maiannern sagt: Schafft Wein her, dass wir zechen» (Am
4,1)!

Der Riickgriff auf die fundamentale geistige Vorfindlichkeit dieser
Menschen ist eine enorme Radikalisierung der prophetischen Kritik:
Bei verfehltem Handeln besteht noch eine gewisse Hoffnung auf Ande-
rung des sektorell falschen Verhaltens, das schlechte Gewissen konnte
dann signalisieren, dass etwas so ist, wie es eigentlich nicht sein sollte.
Werden Menschen aber in ihrer geistigen Grundstruktur verurteilt,
besteht wenig Hoffnung; Jesaja umgriff diese Hoffnungslosigkeit mit
der Redeweise von der Verstockung (Jes 6,10); auch Zephanja erwartet
keinen Nutzen und Sinn, keine Bewegtheit und geistige Disponiertheit
zur Umkehr mehr von jenen Reichen. Wohlstand ist dann nicht mehr
nur Akzidens amoralischen Verhaltens, sondern Wohlstandigkeit ist
dann per se negativ qualifiziert, weil sie die geistige Grundstruktur
verforme.

Wie kam es zu dieser Entwicklung? Ich kann jetzt keine Sozialge-
schichte des alten Israel entwerfen. Nur soviel: Der Jahwe-Glaube, den
die Israeliten aus der Steppe mitbrachten, ermoglichte bei der Sesshaft-



198 M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

werdung im Land!! eine Jahwesierung all der Reichtiimer, der Frucht-
barkeit und der himmlischen Segnungen, mit denen die israelitischen
Einwanderer nun im Kulturland umzugehen lernten. Die Bevolkerung,
die schon vor den Israeliten dort sesshaft war, verstand den Kulturland-
ertrag im weitesten Sinne als Gabe ihrer Fruchtbarkeitsgotter, beson-
ders des Gottes Baal in seinen verschiedenen Gestalten; ja, wir miissen
noch mehr sagen: nicht nur als Gabe verstanden sie es, sondern gera-
dezu als eine Art «Emanation» des Fruchtbarkeitsgottes: was der
Fruchtbarkeitsgott wesenhaft isz, das spiegelt sich in den einzelnen
Erscheinungsweisen der fruchtbaren Welt ab. Wenn Israel nun Reich-
tum und Wohlstand nicht mehr mit diesen kanaandischen Gottern in
Verbindung bringen kann, sondern einzig und allein Jahwe, dem eige-
nen und einzigen Gott, verdanken will, dann bedeutet solche Jahwe-
sierung zundchst Entgotterung bzw. Entbaalisierung, letztlich aber
sogar Entmythisierung des Wohlstands. Denn die fremden Fruchtbar-
keitsgbtter werden nicht nur als Gestalten und Kultobjekte verdrangt,
sondern auch das ganze mythische Erzidhlen, was sich um Wein und
Getreide, um Olivendl und Honig rankte, wurde von Israel weitgehend
abgestossen.

Entmythisierung des Wohlstands bedeutete (und bedeutet) ohne
Zweifel einen Aufbruch in eine grosse Freiheit: Fruchtbarkeit, Wohl-
stand, Fortschritt und technische Errungenschaften werden versach-
licht, entddmonisiert. In grosser Freiheit also 6ffnet sich der Jahwe-
Glaube der nomadischen Israeliten einer sedentiren Wohlstandsgesell-
schaft im Land. Diese Wohlstandsgesellschaft freilich beruhte auf einer
relativ differenzierten Gesellschafts- und Lebensform — das ist ja bis in
unsere Tage so, dass die Ausbildung einer Wohlstandsgesellschaft eng
mit einer deutlichen Differenzierung und Spezialisierung zusammen-
gehort.

Die relativ wenig strukturierte Sozialform der israelitischen Noma-
den begegnete also einer wesentlich differenzierteren Gesellschaft und
wuchs in diese Lebensform hinein. Aber der Jahwe-Glaube verhielt
sich abweisend gegeniiber einer dieser gesellschaftlichen Differenzie-
rung entsprechenden mythischen Differenzierung, oder mit einfachen

It Die folgenden kurzen Andeutungen ermoglichen es kaum, die eigene Position im
derzeitigen Streit um das Verstdndnis von « Landnahme Israels» sichtbar zu machen; zur
ausfiihrlicheren Darstellung sei wieder auf meine Habilitationsschrift verwiesen (vgl.
oben A.8).



M. Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 199

Worten: der irdischen Differenzierung entsprach keine Differenzierung
im Pantheon mehr. Die verschiedenen Formen von differenzierten
Berufs- und Standesethos waren damit auch befreit von einem je spe-
ziellen gottlichen Garanten, einem berufsbezogenen Fiirsprecher oder
Funktionsgott: fiir alle Israeliten galt nur die eine, allgemeine ethische
Norm des Jahwe-Glaubens.

Die Riickkoppelung des ganzen Lebens auf die gemeinsamen
Grundnormen anstelle partieller und manchmal geradezu kleinlicher
Partei- und Standesnormen bedeutet also eine grosse Freiheit, eine
weitgehende Integration des Gesellschaftsganzen. Nur so konnte Israel
im Land seine Identitdt durchhalten und ging nicht in den kanaandi-
schen Standes- und Religionsinteressen auf. Zugleich aber mit der
Freiheit war der Keim eines Konfliktes gegeben: Israel selbst wurde
nun mit der Zeit eine Wohlstandsgesellschaft, eine Gesellschaft mit
differenziertem Denken. So mussten sich auch die Vorstellungen vom
ethisch verantwortbaren Handeln je nach sozialer Schicht oder Berufs-
gruppe mehr oder weniger differenzieren, und es musste zum Streit um
die Vertraglichkeit oder Unvertraglichkeit mit den Grundnormen des
Jahwe-Glaubens kommen.

Keinen Streit gab es an den Punkten, wo ethisches Verhalten unmit-
telbar evident war, z.B. bei den Kapital-Delikten wie Mord und Tot-
schlag; aber Streit musste es dort geben, wo es solche unmittelbare
Evidenz nicht gab — und z. B. in der Frage des ethischen Umgangs mit
Wohlstand und Reichtum gab und gibt es solche unmittelbare Evidenz
nicht. Dann aber ist die Versuchung bei allen Konfliktpartnern gross,
dass man auf die gottliche Legitimierung der eigenen Position zuriick-
greift. Das ist Re-Mythisierung: Der Wohlstand, der einst entmythisiert
in die Freiheit des Jahwe-Glaubens hineingenommen, integriert war,
wird nun im Status des Streites fiir die einen zum Demonstrationsmittel
ihrer Gottwohlgefilligkeit, fiir die anderen bekommt der Reichtum
einen wesenhaft unjahwistischen oder sogar anti-jahwistischen Cha-
rakter. Von solcher Re-Mythisierung sind auch die prophetischen
Biicher nicht frei; ich verweise nur auf eine Ausfiihrung des Propheten
Zephanja gerade vor unserem Textstiick: dort werden alle Symbole des
Wohlstands und Reichtums, der Gold- und Silberhandel (V.11), die
prachtvolle Kleidung (V. 8) und bestimmte Praktiken (V.9), grundsitz-
lich als fremdldndischer Einfluss bezeichnet, als ausldndische Uber-
fremdung des eigenen Volkes. Im Status der Perversion wird der nega-
tive Einfluss des Wohlstands also dem Fremden, dem Un-Jahwisti-



200 M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

schen, angelastet. Der Spitzensatz einer solchen Re-Mythisierung, ja
geradezu Re-Didmonisierung von Geld und Wohlstand stammt aus
dem Neuen Testament: «Ilhr konnt nicht Gott dienen und dem Mam-
mon» (Mt 6,24) — «Mammon» als Re-Personifizierung der Macht des
Vermogens.

Es wire aber verfehlt, wenn man die prophetische Re-Mythisierung
schlechthin als religionsgeschichtlichen Regress bezeichnen wollte.
Anders sieht es aus, wenn man die Blickrichtung von der sozialen
Kritik der Propheten aus wahlt: ihr leidenschaftlicher Enthusiasmus
des Augenblicks und der Erfahrung konnte nur in der Mythisierung zur
Verbindlichkeit gebracht werden, nur dadurch konnte ihm eine iiber
die einmalig-kontingente Betroffenheit hinausreichende, absolute Be-
deutsamkeit zuwachsen. Als leidenschaftlicher Protest des Augen-
blicks musste die Kritik der Propheten in die Krise der Enttduschung
kommen, denn die Angesprochenen liessen sich erfahrungsgemaéss von
der Kritik ganz und gar nicht wirklich ansprechen. Aber indem das
prophetische Wort iiber den Augenblick hinaus auf eine Valenz my-
thischer Endgiiltigkeit hin tendiert, wird die Krise der Enttduschung
tiberwunden. Der Protest der Propheten hat dadurch eine neue Qua-
litdt gefunden. Das wiirde ich als Positivum bezeichnen.

Nun konnte es allerdings geschehen, dass bestimmte Kreise solche
mythische Endgiiltigkeit usurpierten. Im Klartext: So wie im Zephan-
ja-Buch die Vertreter des Wohlstands exemplarisch und extrem poin-
tiert zu Schuldigen erkliart werden, konnen sich diejenigen, die ohne
Wohlstand sind, als die Gerechten empfinden; wie Reichtum ddmoni-
siert werden kann, kann Armut idealisiert und zu einem «religiosen
Ehrentitel» '2 werden. Die jiidische Gemeinschaft von Qumran zur Zeit
Jesu ist dafiir ein besonders deutliches Beispiel, wie die idealisierte
Armut Hand in Hand mit einer apokalyptischen Erwartung des Heils
im Jenseits geht und sich damit jeder Mitwirkung bei einer Uberwin-
dung der diesseitigen Armut entzicht. Wieder anders klingt es in man-
cher klassenkdmpferisch vorgetragenen modernen Lehre von der Kir-
che der Armen: auch dort kann das Armsein theologisch verklart
geradezu zu einer Heilsqualitdt hochgepriesen werden. Fiir solche
Armenfrommigkeit beider Schattierungen kann man dann aber ge-
nauso den Vorwurf des Propheten Zephanja vom Erstarren, vom Ein-
dicken verwenden, von der geistigen Unbeweglichkeit und positionel-
len Verhértung.

12 Vgl. R. Martin-Achard, THAT II (1976), 343 u. 350.



M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 201
II

Wir haben in unserem ersten Teil verschiedene Formen des Um-
gangs mit Wohlstand und mit einer Wohlstandsgesellschaft beobachtet,
und am Schluss stand eine extreme religiose Aufladung bzw. Wieder-
aufladung wirtschaftlicher Kategorien. Damit sind wir schon 1n den
zweiten Teil unserer Abhandlung hiniibergefiihrt worden, ndmlich zur
Frage nach dem Vorwurf des «praktischen Atheismus» dieser Reichen.
Um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert sprachen die Exegeten
noch von den «Genussmenschen und Materialisten» '3, die Zephanja
verurteile, oder von den «Gottlosen»!'4 und «religios Gleichgiilti-
gen» 15. Jede Zeit hat wohl ihre eigenen, spezifischen Schimpfworter,
die man relativ unreflektiert verwenden kann — so spricht man heute
gern vom «praktischen Atheismus» 6. Es stellen sich dabei zwei Fra-
gen:

a) Ist der Begriff gliicklich gewihlt?
b) Trifft der gemeinte Vorwurf die Religiositit des vom Propheten
angesprochenen Personenkreises?

Diejenigen Alttestamentler, die hinsichtlich dieser Stelle bei Ze-
phanja von «praktischem Atheismus» sprechen, geben keine Defini-
tionen oder weiteren Erlduterungen, was sie unter dem Begriff verstan-
den wissen wollen. Wir sind also jeweils auf Vermutungen angewiesen.
Mir scheint, dass dieser zusammengesetzte Terminus «praktischer
Atheismus» ein Notbehelf ist. Denn der Begriff «Atheismus» allein
hatte sich je ldnger, je mehr als unsachgemaiss herausgestellt; der
beriihmte Ziircher Alttestamentler Ludwig Kohler formuliert es auf der
allerersten Seite seiner « Theologie» ganz entschieden, dass von einem
Atheismus im Sinne einer Leugnung der Existenz Gottes das Alte
Testament nichts weiss.!” Seitdem hat sich ziemlich eingebiirgert, die-
sen fiir das Alte Testament unmoglichen Atheismus als «theoretischen

13 E. Sellin, Das Zwdlfprophetenbuch (KAT XII), Leipzig 2/31929, 423; G. Gerle-
man, Zephanja, Lund 1942, 16.

14 J. Wellhausen, Die kleinen Propheten, 31898, 41963, 152 ; W. Nowack, Die kleinen
Propheten (HAT III, 4), Gottingen 1904, 308.

15 L. Sabottka, Zephanja. Versuch einer Neuiibersetzung mit philologischem Kom-
mentar, Rom 1972, 49.

16 Vgl. H. Irsigler (A.7) 254.

17 1. K6hler, Theologie des Alten Testaments, Tiibingen 41966, 1.



202 M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

Atheismusy» zu bezeichnen und den sogenannten «praktischen Atheis-
mus» als die im alten Israel tibliche Spielart des Atheismus zu dekla-
rieren. Noch einmal Ludwig Kd&hler: Der «praktische Atheismus»
zieht Gottes «Wirken.. ., aber nicht sein Dasein in Frage» '8; das «kon-
krete Wirken Gottes» '? wird geleugnet, die «praktische» Auswirkung
seiner gottlichen Existenz im Bereich der Welt.

Gemiss diesen und dhnlichen Definitionen soll im «praktischen
Atheismus» also nicht die Existenz Gottes geleugnet werden, aber es
bleibt dann in letzter Konsequenz ein vollig entweltlichter Gottesbe-
griff iibrig.

Bevor wir weiter nach der Hilfsfunktion solcher grizisierender
Begriffsbildungen fiir altisraelitische Sachverhalte und fiir religionsge-
schichtliche Phdnomene im alten Israel fragen, wollen wir versuchen,
erst einmal auf solche eher modern-wertende Vorzeichen zu verzich-
ten. Vielleicht konnen wir den Prophetentext des Zephanja, den alle
Exegeten dabei im Auge haben, auch einmal ohne diese vorangehende
Kategorisierung verstehen. Es geht also jetzt um das Wort, das der
Prophet Zephanja jenen satten Reichen in den Mund legt: «Der Herr
tut weder Gutes noch Boses» (so in der Ubersetzung der Ziircher Bibel).
Die erste Assoziation bei diesem Zitat ist: Jahwe tut weder Gutes noch
Boses — also tut er gar nichts, er ist absolut «inaktiv»2°, zumindest
hinsichtlich der menschlichen Existenz.

«Gut und Bose» erscheinen somit als antithetische Pole?!, mit deren
Hilfe nichts anderes als die Totalitidt ausgesagt werden soll. Man denke
nur an den Baum der Erkenntnis des «Guten und Bdsen» im Garten
Eden (Gen 2,9): «Sobald ihr davon esset (sagte die Schlange), werden
euch die Augen aufgehen, und ihr werdet sein wie Gott und werdet
wissen, was gut und bose ist» (Gen 3,5), d.h.: ihr werdet alles wis-
sen!?2

Dass fiir eine grosse Anzahl der ca. 80 Stellen mit der formelhaften
Verbindung «gut und bose» die Interpretation auf eine Totalitdt hin

18 Ebda.

19 H.-J. Kraus, Psalmen (BK XV/1), Neukirchen 51978, 248.

20 H. Irsigler (A.7), 250.

21 Bei H. Irsigler wird dies als «Merismus» bezeichnet (A.7), 249 mit A.106.

22 C. Westermann, Genesis (BK I/1), Neukirchen 1974, 331 u. 337 ;anders O. H. Steck,
Die Paradieserzihlung. Eine Auslegung von Genesis 2,4b—3,24 (BSt 60), Neukirchen
1970, 34 A.43.



M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 203

angemessen ist, scheint in der alttestamentlichen Forschung weithin
anerkannt zu sein.?* Aber kann man diese Deutungskategorie der Tota-
litat auch auf Zeph 1,12 iibertragen, wie dies gemeinhin in der Literatur
zu lesen 1ist?24

Schon indem ich diese Frage stelle, merken Sie meine Skepsis. Aus-
gangspunkt der Interpretation «Totalitédt» ist die Formel aus den bei-
den Adjektiven «gut» und «bose»; 1m Zitat des Zephanja aber begegnen
verbale Formen. Das l4sst sich freilich in keiner deutschen Ubersetzung
konform wiedergeben. Sprachlich unmoglich miisste es dann im Deut-
schen etwa heissen: «Jahwe gutet nicht, und er bost auch nicht.»

Nun bin ich der Meinung, dass der Gebrauch der verbalen Formen,
der Hifil-Formen, nicht lediglich eine Frage grammatikalischer Varia-
tion zur adjektivischen Formel «gut und bose» ist, sondern dass mit
diesen verbalen Hifil-Formen ein ganz anderer Vorstellungshorizont
als der der Totalitdt er6ffnet ist.

Ich will es vorab kurz andeuten, bevor ich es ausfiihrlich darstelle
und begriinde : Mir scheint, dass der Prophet Zephanja an unserer Stelle
nicht eine relativ formelhafte und profillose Meinung irgendwelcher
zeitgenossischer Kreise aufgreift («Jahwe tut weder Gutes noch Boses —
Jahwe tut also gar nichts»), sondern dass sich in diesem Zitat prophe-
tische Sprache widerspiegelt, die nun im Munde der Reichen anti-
prophetisch umgemiinzt wird. Es kime also eine gezielt anti-prophe-
tische Tendenz der zitierten Reichen zu Tage.

Zum Einzelnen: «Jahwe tut Gutes» (zunéchst also ohne die Nega-
tion) —in dieser verbalen Form, als Hifil #étib, findet sich diese Aussage
mehrfach in prophetischen (und deuteronomistischen) Texten, und
zwar jewells als zusammenfassender Begriff fiir die aktive geschichtli-
che Heilstat Gottes, fiir die Intervention Gottes fiir Israel. Diese ein-
zelnen Heils-Interventionen Jahwes in der Friihgeschichte Israels sind
immer wieder im kultischen Fest «reaktiviert»2*, vergegenwartigt wor-
den. Bei den Propheten dagegen wird nun diese selbstverstdndlich
gewordene legitimierende Funktion fiir die Gegenwart, diese iiber-
handnehmende kultische Domestizierung der Interventionskraft Jah-

23 C. Westermann, ThWAT III, 2/3 (1978), 330 ff. (mit Lit.).

24 Vgl. z.B. G. Gerleman (A.13), 17 («Gott tue nichts, weder Gutes noch Boses. . .»);
W. Rudolph, Micha—Nahum-Habakuk-Zephanja (KAT XIII/3), Giitersloh 1975, 260
(«Jahwe tut nichts weder im Guten noch im Bésen»); H. Irsigler s.o0. A.21.

25 K. Koch (A.1), 176.



204 M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

wes zerstort. Die Propheten konstatieren das Ende des Interventions-
willens Jahwes zu Israels Heil; die grossen Daten der Heils-Interven-
tionen aus der Friihzeit werden historisiert und relativiert.

In der negierten Form «Jahwe tut kein Gutes», d.h.: Jahwe inter-
veniert nicht zugunsten Israels, nimmt dieses Zitat der Reichen also
durchaus prophetische Gedanken auf, die prophetische Verkiindigung
der Entkultisierung der grossen Heilstaten Jahwes. Das bedeutet: Die
Intervention zum nationalen Heil Israels wird von den Propheten fiir
ihre gegenwirtige Zeit negiert, natiirlich aber nicht grundsitzlich die
Fahigkeit und Moglichkeit Gottes zum Gutes-Tun, zur positiven Akti-
vitdt, zur Erhaltung des Kosmos und des Rechts beispielsweise.

Hier gilt es also m. E. in dieser Weise zu differenzieren, und solche
Differenzierung ist in der bisherigen Auslegung zu Zeph 1,12 versaumt
worden. Diese Differenzierung scheint mir das Implikat der verbalen
Form, Hifil Aétih, in unserem Text zu sein: die verbale Form zielt nicht
auf einen allgemeinen, umfassenden gottlichen Heils- und Ordnungs-
willen und in der Negation nicht auf eine Leugnung jeder positiven
Aktionsbereitschaft Gottes; sondern nach ihrem sonstigen Vorkom-
men denkt die verbale Form zugespitzt an konkrete Einzelereignisse
der Nationalgeschichte Israels. Solche Intervention Jahwes zum natio-
nalen Heil Israels hatten die Propheten unter den gegenwartigen Um-
stinden in Abrede gestellt.

Analoges gilt fiir den Kontrir-Begriff, Hifil héra‘, «Jahwe tut Un-
heilvolles». Das meint in der Sprache der alttestamentlichen Propheten
nicht irgendwelches allgemein schidliches, missgiinstiges und willkiir-
liches Handeln eines gekrankten Gottes, sondern diese Verbform steht
fiir das genauso konkret gedachte Gerichtshandeln Jahwes an seinem
Volk. Die harte Ankiindigung der strafend-vernichtenden Intervention
Jahwes musste im Israel z.Z. der Propheten eine doppelte Verunsiche-
rung bedeuten: die eine ist durch das krasse negative Vorzeichen des
Gerichts gegeben ; die andere liegt in dem Rekurs der Propheten aufden
intervenierenden Jahwe der Friithzeit iiberhaupt. Denn in Israel hatte
sich ja inzwischen in Kult und Religiositit eingespielt, den Heilswillen
Jahwes viel domestizierter, viel mehr kontinuierlich stabil zu denken:
in der Fruchtbarkeit der Natur, in der Fortdauer des Konigshauses, in
der nationalen Integritdt usw.

Aus diesem allgemein Heil garantierenden Jahwe wurde in der Ver-
kiindigung der Propheten (wieder) der ganz konkret intervenierende
Jahwe. Gewiss: In einer Zeit hochster weltpolitischer, aussenpoliti-



M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 205

scher Instabilitidt und Angst war die Verkiindigung der Gerichtsprophe-
ten vom machtvoll intervenierenden Jahwe diejenige Verkiindigung,
die fiir das sich ankiindigende, umwilzende Weltgeschehen hochst
sensibel war. Aber mit der Abweisung des heilstheologisch intervenie-
renden Jahwe waren es doch eindeutig diese Propheten, die Unsicher-
heit, Unruhe und Zerrissenheit in den traditionellen Jahwe-Glauben
ihrer Zeit hineintrugen — und die den Beweis fiir einen solchen inter-
venierenden Jahwe zunéchst nicht erbringen konnten: «Wo bleibt denn
das Wort Jahwes», fragen die Gegner der Propheten, «es moge doch
kommen, damit wir es endlich glauben konnen» (Jer 17,15)! Und es gab
sogleich auch Propheten anderer Couleur, die daraufhin geméss der
Theologie des allumfassenden Heilswillen Jahwes erklarten: «Jahwe
kann lIsrael liberhaupt kein Unbheil tun» (M1 2,6f.; 3,11; Jer 5,12).

In einem renommierten Lexikon wird «Atheismus» mit «Leugnung
des geltenden Gottesbegriffs» umschrieben.2¢ Legt man eine solche
Definition zugrunde, dann wiren keine anderen als die sogenannten
Schriftpropheten des Alten Testaments die Atheisten im damaligen
Israel gewesen: Sie hatten mit ihrem eben beschriebenen Jahwe-Glau-
ben, den ich einmal kurz Interventions-Jahwismus nennen mochte,
den vorherrschenden Gottesglauben in Israel gestort; sie sind darin,
dass sie die Heilswerke Jahwes aus der Friihzeit als reine Vergangenheit
verkiinden, Veranlasser von religioser Verunsicherung, hoffnungs-
armer Zukunftserwartung und sogar auch fatalistisch-hedonistischer
Gegenwirtigkeit. Sie storen die Spielregeln einer Wohlstandsgesell-
schaft, die zum Funktionieren ihrer differenzierten Lebensformen, aber
auch ihrer differenzierten Religions- und Kultformen Stabilitdt beno-
tigt — und nicht irgendwelche Interventionen.

Ihren Interventions-Jahwismus verkiinden die Propheten aber nicht
deshalb, weil es einen himmelschreienden Atheismus gibe, der das
religiose Empfinden dieser feinfiihligen Ménner gekriankt hitte, und
auch nicht deshalb, weil die Propheten aus Missgunst und Neid etwas
gegen Reichtum und Wohlstand hétten, sondern weil sich das wirkliche
Funktionieren der differenzierten Wohlstandsgesellschaft nur noch auf
eine immer kleiner werdende Oberschicht bezog. Diese Reichen waren
dem Jahwe der Friihzeit, der je und je iiberraschend zum Heil Israels
intervenierte, entfremdet, und der zum Gericht intervenierende Jahwe
war ihnen noch fremder.

26 Brockhaus Enzyklopadie II (1967), 6.



206 M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

So spiegelt das Bild, das sich die Reichen von Gott machen, ihren
eigenen Zustand wider: jede stérende Intervention, jede politische oder
gottliche Intervention wiirde ihre eigene Welt zerstoren. In ihre Welt
passt keine unkalkulierbare Intervention. Deshalb miissen sie von
Jahwe so reden, wie es der Prophet Zephanja ihnen in den Mund legt:
«Jahwe interveniert nicht zum Heil, und er interveniert auch nicht zum
Gericht — denn Jahwe ist tiberhaupt kein Interventions-Gott, sondern
als unser Gott verlisslicher Garant unserer Heils- und Lebenssphire:
Jahwe ist auf unserer Seite!»

111

Im zweiten Teil meines Vortrags hat sich also eine Verschiebung im
Umgang mit dem Stichwort des «Atheismus» angedeutet: Plotzlich
ergab sich die Notwendigkeit, gerade auf die Propheten selbst Aspekte
des «Atheismus» anzuwenden. Soll dies nicht nur in einen Streit um
Begriffe und Definitionen fiihren, so miissen wir in der Charakterisie-
rung der gemeinten Sache und in der Transparenz auf unser Heute hin
noch etwas weiterkommen. Das wére jetzt die Aufgabe des Schluss-
teils.

Ein erster, kleiner Gewinn des bisherigen Durchgangs wire das
Bemiihen, jene Reichen einmal in ihrem eigenen, sicher positiven
Selbstverstindnis aufzuspiiren. Spricht man von ihnen einfach als von
«Atheisteny, so liest man ja nur allzu leicht auf der Linie der seit alters
iiblichen polemischen Verwendung des Wortes «Atheismus»?’ gleich
eine negative Qualifikation der Reichen mit. Die Ermittlung ihres
Selbstverstindnisses ist nicht nur eine Form von Gerechtigkeit — audia-
tur et altera pars! —, nachdem wir uns seit Jahrtausenden angewohnt
haben, selbstverstindlich die Kategorien der Propheten, der Verurtei-
lenden, zu ilibernehmen. Sondern mir scheint, dass auch nur so ange-
messene Aktualitit des Propheten-Textes zu gewinnen ist. Denn wir
konnen doch nicht so selbstverstiandlich tun, wie dies allerorts zu lesen
ist, als ob wir auf der Seite der Propheten stiinden, dass wir in ihr
Urteilen und Kategorisieren selbstverstindlich einstimmen konnten,
dass wir ihre Parteigianger wiren. Sondern niichtern genug miissen wir
doch feststellen, dass, wenn wir uns mit einer altisraelitischen Grup-

27 Vgl. M. Schmidt, TRE IV (1979), 351



M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 207

pierung zu identifizieren hitten, wir eher auf der Seite der Wohlstands-
schicht stliinden — ganz zweifelsfrei materiell gesehen und weithin auch
geistig-geistlich gesehen: der Interventions-Jahwismus der Propheten
1st auch unserer Zeit relativ fremd geworden.

Ein Zweites miissen wir daran gleich anschliessen: der Interven-
tions-Jahwismus erwies sich keineswegs als Schopfung des israeliti-
schen Prophetismus, die Propheten hatten darin lediglich wieder an die
urspriingliche Kraft des Jahwe-Glaubens angekniipft. Jetzt konnen wir
sogar noch weiter gechen: Mithin gehort jenes atheistische Moment, das
wir schliesslich fiir die Propheten konstatierten, zu den Eigentiimlich-
keiten des Jahwe-Glaubens. Die Freiheit der Propheten, sich ausser-
halb der wiahrend der Konigszeit Israels inzwischen durch Alter legi-
timierten Kult- und Religiosititsformen Israels zu stellen, ist keine
andere als die Freiheit der einwandernden Israeliten, die kanaaniische
Kultur- und Wohlstandswelt zu entbaalisieren, zu entgdttern.

In Auseinandersetzung mit dem kanaandisch-baalistischen Theis-
mus, der das Goéttliche wesentlich an seinen Emanationen in Schop-
fung und Kosmos bemisst 28, redet der jahwistische A- Theismus so von
Gott, dass dieser zwar flir die Welt interveniert, aber von der Welt strikt
unterschieden bleibt. Die Freiheit in der Welt, die das frithe Israel
entgegen den Normen und Praktiken seiner neuen Umwelt lebte, hatte
also ihr unabdingbares Korrelat in der Freiheit Gottes, oder anders
formuliert: in der Interventionsfahigkeit Gottes. Wo Unfreiheit in der
Welt iiberhandnimmt, wo Freiheit zum erstarrten Gruppenegoismus
pervertiert, da spielt jene Korrelation des Verhiltnisses zu Gott auch
nicht mehr. So wird Freiheit entweder zum elitdren Totalitarismus
oder zur hemmungslosen Anarchie. Das gilt freilich nicht nur fiir die
politischen und wirtschaftlichen Konsequenzen, sondern auch im reli-
gidsen Bereich: auch dort kann es solchen elitdren Totalitarismus eini-
ger weniger geben, der dann nur zu oft gerade nicht im iiblicherweise als
atheistisch disqualifizierten Umkreis zu finden ist, sondern der durch-
aus im Gewande eines ganz traditionell-frommen Gottes-Verhéltnisses
einhergehen kann.

Die alttestamentlichen Propheten dagegen lebten und predigten aus
einer korrelativen Freiheit heraus; und zu dieser Korrelation gehorte

28 Hier ist zum Vergleich durchaus auch noch auf Thomas von Aquin zu verweisen,
der die Schépfung als «emanationem totius entis a causa universali, quae Deus est»
erklart (Summa theologica I g 45 a.l).



208 M. Rose, « Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

fiir sie so selbstverstdndlich auch die gesellschaftliche und wirtschaft-
liche Wirklichkeit ihrer Zeit und Wohlstandsgesellschaft, dass solches
Reden von Gott damals aufstorend a-theistisch wirken musste. Und
auch im Hinblick auf moderne Geistesstromungen wiére zu fragen, ob
jenes prophetische Reden den heute propagierten Atheismus nicht in
diesem Sinne als verkappten Theismus entlarvt, der genauso aufzu-
sprengen ware wie der religiose Theismus frommer, theorieloser Gott-
ergebenheit?o,

Die im Titel des Vortrags formulierte Frage «Atheismus als Wohl-
standserscheinung ?» zielt jetzt auf der Linie der prophetischen Ver-
kiindigung geradezu auf eine Antwort: «Atheismus contra Wohl-
standserscheinung». Denn indem der prophetische A-Theismus die
theistischen Riickschliisse von Emanationen zuriick auf feste Gottes-
vorstellungen durchkreuzt, wird jeder Gottesbeweis aus der Welt und
ithren Wohlstandserscheinungen, aus dem Heil und aus tragenden
Grundordnungen der Welt unmoglich. Was bei den Propheten im Bild
des Interventions-Jahwismus zutage tritt, wire heute vielleicht als Ver-
weis auf den Anspruch Gottes selbst zu formulieren, der erstarrte,
«eingedickte» Gottesfixierungen, alle Theismen, immer wieder durch-
bricht.

Martin Rose, Ziirich

2 K. Koch (A.1), 12.



	"Atheismus" als Wohlstandserscheinung? : Zephanja 1, 12

