
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 4

Artikel: "Atheismus" als Wohlstandserscheinung? : Zephanja 1, 12

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 37 Heft 4 Juli/August 1981

«Atheismus» als Wohlstandserscheinung?
(Zephanja 1,12)*

Eine namhafte, neuere Darstellung, die «in das Denken der Profeten
Israels einführen»1 will, beginnt einmal nicht mit einem historischen
Abriss der Zeit der Propheten, sondern geht in ihrem ersten Kapitel
ganz vom Heute, von den «Problemen unseres Zeitalters»2 aus. Das

grundlegende Problem unserer Zeit und Gesellschaft liege darin, dass

für den Durchschnittsbürger die Lebenspraxis von keiner Theorie
mehr begleitet werde3. Diese Theorielosigkeit äussere sich auf der
Ebene der ethischen Lebensführung in einem überhandnehmenden
Egoismus, und als logische Folge erscheinen schliesslich «praktischer
Atheismus» und «praktischer Nihilismus»4.

Es ist wichtig, dass diese Termini sachlich nicht zu vage bleiben;
denn mit ihrer Hilfe soll ja nicht nur eine moderne Geistesströmung
beschrieben werden, sondern auch ein Zugang zum Prophetismus des

vorexilischen Israel vor ca. 2500 Jahren ermöglicht werden: dort habe

es auch solchen «praktischen Atheismus» gegeben, dem die Propheten
ihren sogenannten «ethischen» oder «praktischen» «Monotheismus»
entgegengesetzt hätten5.

Religiöse Befindlichkeiten heute und vor Jahrtausenden werden also
miteinander verglichen. Und je besser es gelingt, sie auf gemeinsame
Nenner zu bringen, desto mehr gewinnen uralte prophetische Texte
eine imponierende «Aktualität»6. Es muss aber geprüft werden, ob dies

* Antrittsvorlesung vor der Universität Zürich am 10. November 1980.
1 K. Koch, Die Profeten I (Urban-Taschenbuch 280), Stuttgart 1978, 9.
2 Ebda.
3 A.a.O. 13.
4 A.a.O. 14 f.
5 A.a.O. 22 f.

6 A.a.O. 9.



194 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

nicht nur eine Schein-Aktualität ist: Bei den mit der Nomenklatur
«Nihilismus», «Atheismus» und «Monotheismus» bezeichneten
religiösen Befindlichkeiten geht es ja nicht um fundamental-anthropologische

religiöse Strukturen, nicht also darum, dass in jedem von uns, im
Menschen als solchem, nihilistische wie atheistische wie monotheistische

Tendenzen angelegt und immer wieder in- und durcheinander
spürbar werden. Sondern bei solchen Vergleichen soll es ja nach der
Intention jenes Exegeten eigentlich darum gehen, dass die konkrete
Religiosität einer bestimmten sozialen Schicht einer bestimmten
einmalig-historischen Vergangenheit nun mit ganz bestimmten religiösen
Äusserungen einer konkreten gegenwärtigen Situation verglichen werden

kann.
Jeder Vergleich hinkt, sagt man; wichtig ist aber eine Reflexion

darüber, wie sehr oder wie wenig dieser Vergleich hier hinkt. Was leistet
ein Vergleich zwischen einer religiösen Stimmung in prophetischer
Zeit und einer gewissen religiösen Stimmung unserer Tage - und was
leistet ein solcher Vergleich nicht? Dabei wären beide Pole des

Vergleichs behutsam zu befragen, jener postulierte «praktische Atheismus»

der prophetischen Zeit und jener postulierte «praktische Atheismus»

unserer Zeit und Gesellschaft. Für die alttestamentliche Zeit
müsste man sich beispielsweise darüber Rechenschaft ablegen, ob eine
solche Beschreibung wie «praktischer Atheismus» wirklich die
Religiosität bzw. Areligiosität der von den Propheten verurteilten sozialen
und religiösen Schicht trifft (z. B. auch in ihrem Selbstverständnis) oder
ob eine solche Charakterisierung einer überzeichnenden oder gar
verunglimpfenden Polemik der Propheten entspringt.

Wir haben uns damit einer Konkretion unserer Fragestellung genähert.

Die Absicht des Vortrags liegt also nicht in Beschreibung und
Vergleich allgemeiner, zeitloser religiöser Erscheinungsformen,
sondern vor allem im Versuch, uns von einer bestimmten geschichtlichen
Situation im alten Israel noch einmal ein neues, sachgerechtes Bild zu
machen, die Herleitung und den Hintergrund zu erhellen und dann
auch die Äusserungen der Propheten in diese Situation hinein für uns
neu verständlich zu machen. Die Zielvorstellung dieses Vortrags würde
erreicht, wenn diese erneute Betrachtung einer alten Konstellation
schliesslich dahin führte, unsere eigene Zeit nicht nur in der Art der
allzu schnell verdeckenden Schlagwörter zu beschreiben, sondern auch
ein Stück weit besser zu verstehen.

Orientierungspunkt bei diesem ganzen Vorhaben soll ein Wort des



M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 195

Propheten Zephanja sein, der in der spätvorexilischen Zeit in Juda

lebte und auf den «Tag Jahwes», auf den grossen Gerichtstag, vorausblickte.

Zephanja lässt Jahwe, den Gott Israels, von diesem Tag

sagen :

«Zu jener Zeit wird es geschehen,
da durchforsche ich Jerusalem mit Lampen
und suche die (feinen) Herren heim,

die dick werden auf ihren (Wein-)Hefen,
die da sprechen in ihrem Herzen :

'Weder Gutes tut Jahwe noch Böses.'

Dann verfallt ihr Vermögen der Plünderung
und ihre Häuser der Verwüstung.»

Zeph 1,12.13a7

Ich will unter drei Fragestellungen einen Zugang zum Prophetentext
und zum thematischen Problem versuchen:

- Erstens: Ist das beim Propheten Polemik gegen eine Wohlstandsgesellschaft?

Und wenn ja: mit welcher Berechtigung?

- Zweitens: Wie steht es mit dem Vorwurf des «Atheismus» bzw.

«praktischen Atheismus»? Treffen diese Stichwörter aus der alt-
testamentlichen Forschung den vom Propheten gemeinten Sachverhalt?

- Beide Fragestellungen sollen nicht rein historisch erörtert werden,
sondern vielleicht gelingt schon implizit etwas Transparenz auf das

zu Anfang schon angesprochene Heute hin. Dies soll dann in einem
dritten, einem Schlussteil, noch etwas expliziter zur Sprache kommen.

I

Jetzt also zum ersten Fragenkreis: Sind die Adressaten der prophetischen

Kritik als Vertreter einer Wohlstandsschicht zu bestimmen?
Diese Frage wird man positiv beantworten müssen. Aus dem Kontext

heraus, auf den ich hier allerdings nicht näher eingehen kann, wird

7 Die Abgrenzung erfolgt entsprechend der Kleinen Einheit «E 6» bei H. Irsigler,

Gottesgericht und Jahwetag. Die Komposition Zef 1,1-2,3, untersucht auf der Grundlage

der Literarkritik des Zefanjabuches, St. Ottilien 1977, 110f.; 243ff. u.ö.



196 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

dies eindeutig klar. Aber auch in dem kurzen Text, den ich vorhin
vorgelesen habe, hat Zephanja eine besonders reiche Bevölkerungsschicht

vor Augen. Hier ist nicht einfach von Hab und Gut die Rede,

von einer Wohnung, die jeder Normalbürger hat; sondern der Prophet
bezieht sich ja ausdrücklich auf «Vermögen» (hajil), auf die
Vermögenswerte seiner Adressaten. Und wer Vermögen hat, der vermag auch

etwas, der hat politische und gesellschaftliche Macht. Das ist in der
hebräischen Sprache bei dem Wort für «Vermögen» nicht anders als im
deutschen Sprachgebrauch.8

Konkreter werden die Vermögenswerte, wenn der Prophet - als

besonderes Beispiel - von ihren Häusern spricht (V. 13). Von den

«Häusern» der Reichen zu sprechen, hat schon eine lange prophetische
Tradition vor Zephanja. Arnos verurteilt den Luxus dieser Villen; als

Beispiel für solchen Luxus nennt er Elfenbeinhäuser und Ebenholzhäuser

(Am 3,15); beim gleichfalls älteren Propheten Jesaja ist es vor
allem die Kritik an der Anhäufung von Immobilienbesitz: «Wehe

denen, die Haus an Haus reihen und Acker an Acker rücken, bis kein
Platz mehr ist und ihr allein Besitzer seid mitten im Land» (Jes 5,8).
Zephanja wird manchmal geradezu zur «Schule» des Jesaja gerechnet9 ;

diese prophetische Tradition beim Stichwort «Häuser» dürfen wir also
auch durchaus an unserer Zephanja-Stelle mitdenken.

Diese deutlich negative Einfarbung des Themas «Vermögen und
Häuser» bei den Propheten fallt auf. Denn es gibt Belege im Alten
Testament, die durchaus positiv von Vermögen und Häusern sprechen ;

der prophetische Missklang meint deshalb auch nicht die Vermögenswerte,

den Reichtum als solchen, sondern die asoziale Expansion und
Kumulation von Reichtum und Macht. Bei den älteren Propheten
Arnos und Jesaja ist der Forschung immer wieder aufgefallen, wie stark
sie an die soziale Verantwortung des Reichtums erinnern bzw. mit dem
mahnenden Finger auf die Ungerechtigkeiten im gesellschaftlichen
Miteinander hinweisen.10 Bei Zephanja, dem jüngeren Propheten, hat
sich die Kritik scheinbar geringfügig, aber m.E. ganz signifikant
verschoben : In seinem Gerichtswort über die Reichen steht nichts von der

8 Vgl. M. Rose, Deuteronomist und Jahwist. Untersuchungen zu den Berührungspunkten

beider Literaturwerke (AThANT 67), Zürich 1981, 246.
9 M. Schwantes, Das Recht der Armen (BET 4), Frankfurt-Bern-Las Vegas 1977,

199.
10 Vgl. zuletzt K. Koch (A. 1), 55 ff. u. 126ff. (und die Literaturangaben 183).



M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 197

verfehlten sozialen Relation dieser Menschen : dass diese Reichen etwa
ihrer mitmenschlichen Pflicht nicht mehr nachkommen; sondern Ze-
phanja unternimmt es, die Reichen zuinnerst in ihren eigenen Denk-
und Seinsäusserungen zu verurteilen («die da sprechen in ihrem
Herzen» - gemeint ist natürlich: «die da schuldhaft sprechen in ihrem
Herzen»), Mit anderen Worten: In der prophetischen Kritik an den
Reichen hat sich auf dem Weg von Arnos über Jesaja bis zu Zephanja
eine Verschiebung vollzogen: Während die älteren Propheten sich auf
das an ethischen Normen gemessen schuldhafte, amoralische Handeln
der Reichen konzentrierten, wie es für kritische Augen beobachtbar
und offenkundig war, schliesst nun der jüngere Prophet Zephanja vom
Handeln zurück auf einen grundlegenden Defekt der Geisteshaltung
dieser Menschen selbst.

Diese geistige Defizienz ist es, die Zephanja in seinem Bild ansprechen

will: «die dick werden auf ihren Weinhefen, die erstarren und
gerinnen» - Wein, der nicht zur rechten Zeit abgezapft, umgeschüttet
oder abgefüllt wird, dickt ein, wird unbrauchbar. Der Prophet denkt an
so etwas wie bürgerliche Sattheit; wer sich auf Immobilien ausruhe,
werde geistig immobil, erstarre. Das Bild vom Wein lässt wahrscheinlich

auch an die von den früheren Propheten kritisierten Weingelage
denken, z. B. in der krassen Sprache des Arnos: «Ihr Basankühe, die ihr
zu euren Männern sagt: Schafft Wein her, dass wir zechen» (Am
4,1)!

Der Rückgriff auf die fundamentale geistige Vorfindlichkeit dieser
Menschen ist eine enorme Radikalisierung der prophetischen Kritik:
Bei verfehltem Handeln besteht noch eine gewisse Hoffnung auf Änderung

des sektoreil falschen Verhaltens, das schlechte Gewissen könnte
dann signalisieren, dass etwas so ist, wie es eigentlich nicht sein sollte.
Werden Menschen aber in ihrer geistigen Grundstruktur verurteilt,
besteht wenig Hoffnung; Jesaja umgriff diese Hoffnungslosigkeit mit
der Redeweise von der Verstockung (Jes 6,10); auch Zephanja erwartet
keinen Nutzen und Sinn, keine Bewegtheit und geistige Disponiertheit
zur Umkehr mehr von jenen Reichen. Wohlstand ist dann nicht mehr
nur Akzidens amoralischen Verhaltens, sondern Wohlständigkeit ist
dann per se negativ qualifiziert, weil sie die geistige Grundstruktur
verforme.

Wie kam es zu dieser Entwicklung? Ich kann jetzt keine Sozialgeschichte

des alten Israel entwerfen. Nur soviel : Der Jahwe-Glaube, den

die Israeliten aus der Steppe mitbrachten, ermöglichte bei der Sesshaft-



198 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

werdung im Land11 eine Jahwesierung all der Reichtümer, der Fruchtbarkeit

und der himmlischen Segnungen, mit denen die israelitischen
Einwanderer nun im Kulturland umzugehen lernten. Die Bevölkerung,
die schon vor den Israeliten dort sesshaft war, verstand den Kulturlandertrag

im weitesten Sinne als Gabe ihrer Fruchtbarkeitsgötter, besonders

des Gottes Baal in seinen verschiedenen Gestalten; ja, wir müssen
noch mehr sagen : nicht nur als Gabe verstanden sie es, sondern geradezu

als eine Art «Emanation» des Fruchtbarkeitsgottes: was der
Fruchtbarkeitsgott wesenhaft ist, das spiegelt sich in den einzelnen
Erscheinungsweisen der fruchtbaren Welt ab. Wenn Israel nun Reichtum

und Wohlstand nicht mehr mit diesen kanaanäischen Göttern in
Verbindung bringen kann, sondern einzig und allein Jahwe, dem eigenen

und einzigen Gott, verdanken will, dann bedeutet solche
Jahwesierung zunächst Entgötterung bzw. Entbaalisierung, letztlich aber

sogar Entmythisierung des Wohlstands. Denn die fremden Fruchtbarkeitsgötter

werden nicht nur als Gestalten und Kultobjekte verdrängt,
sondern auch das ganze mythische Erzählen, was sich um Wein und
Getreide, um Olivenöl und Honig rankte, wurde von Israel weitgehend
abgestossen.

Entmythisierung des Wohlstands bedeutete (und bedeutet) ohne
Zweifel einen Aufbruch in eine grosse Freiheit: Fruchtbarkeit, Wohlstand,

Fortschritt und technische Errungenschaften werden versachlicht,

entdämonisiert. In grosser Freiheit also öffnet sich der Jahwe-
Glaube der nomadischen Israeliten einer sedentären Wohlstandsgesellschaft

im Land. Diese Wohlstandsgesellschaft freilich beruhte auf einer
relativ differenzierten Gesellschafts- und Lebensform - das ist ja bis in
unsere Tage so, dass die Ausbildung einer Wohlstandsgesellschaft eng
mit einer deutlichen Differenzierung und Spezialisierung zusammengehört.

Die relativ wenig strukturierte Sozialform der israelitischen Nomaden

begegnete also einer wesentlich differenzierteren Gesellschaft und
wuchs in diese Lebensform hinein. Aber der Jahwe-Glaube verhielt
sich abweisend gegenüber einer dieser gesellschaftlichen Differenzierung

entsprechenden mythischen Differenzierung, oder mit einfachen

11 Die folgenden kurzen Andeutungen ermöglichen es kaum, die eigene Position im
derzeitigen Streit um das Verständnis von «Landnahme Israels» sichtbar zu machen ; zur
ausführlicheren Darstellung sei wieder auf meine Habilitationsschrift verwiesen (vgl.
oben A. 8).



M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 199

Worten : der irdischen Differenzierung entsprach keine Differenzierung
im Pantheon mehr. Die verschiedenen Formen von differenzierten
Berufs- und Standesethos waren damit auch befreit von einem je
speziellen göttlichen Garanten, einem berufsbezogenen Fürsprecher oder
Funktionsgott: für alle Israeliten galt nur die eine, allgemeine ethische
Norm des Jahwe-Glaubens.

Die Rückkoppelung des ganzen Lebens auf die gemeinsamen
Grundnormen anstelle partieller und manchmal geradezu kleinlicher
Partei- und Standesnormen bedeutet also eine grosse Freiheit, eine

weitgehende Integration des Gesellschaftsganzen. Nur so konnte Israel
im Land seine Identität durchhalten und ging nicht in den kanaanäi-
schen Standes- und Religionsinteressen auf. Zugleich aber mit der
Freiheit war der Keim eines Konfliktes gegeben: Israel selbst wurde
nun mit der Zeit eine Wohlstandsgesellschaft, eine Gesellschaft mit
differenziertem Denken. So mussten sich auch die Vorstellungen vom
ethisch verantwortbaren Handeln je nach sozialer Schicht oder Berufsgruppe

mehr oder weniger differenzieren, und es musste zum Streit um
die Verträglichkeit oder Unverträglichkeit mit den Grundnormen des

Jahwe-Glaubens kommen.
Keinen Streit gab es an den Punkten, wo ethisches Verhalten unmittelbar

evident war, z.B. bei den Kapital-Delikten wie Mord und
Totschlag; aber Streit musste es dort geben, wo es solche unmittelbare
Evidenz nicht gab - und z. B. in der Frage des ethischen Umgangs mit
Wohlstand und Reichtum gab und gibt es solche unmittelbare Evidenz
nicht. Dann aber ist die Versuchung bei allen Konfliktpartnern gross,
dass man auf die göttliche Legitimierung der eigenen Position zurückgreift.

Das ist Re-Mythisierung: Der Wohlstand, dereinst entmythisiert
in die Freiheit des Jahwe-Glaubens hineingenommen, integriert war,
wird nun im Status des Streites für die einen zum Demonstrationsmittel
ihrer Gottwohlgefalligkeit, für die anderen bekommt der Reichtum
einen wesenhaft unjahwistischen oder sogar anti-jahwistischen
Charakter. Von solcher Re-Mythisierung sind auch die prophetischen
Bücher nicht frei ; ich verweise nur auf eine Ausführung des Propheten
Zephanja gerade vor unserem Textstück : dort werden alle Symbole des

Wohlstands und Reichtums, der Gold- und Silberhandel (V. 11), die

prachtvolle Kleidung (V. 8) und bestimmte Praktiken (V. 9), grundsätzlich

als fremdländischer Einfluss bezeichnet, als ausländische
Überfremdung des eigenen Volkes. Im Status der Perversion wird der negative

Einfluss des Wohlstands also dem Fremden, dem Un-Jahwisti-



200 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

sehen, angelastet. Der Spitzensatz einer solchen Re-Mythisierung, ja
geradezu Re-Dämonisierung von Geld und Wohlstand stammt aus
dem Neuen -Testament: «Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon»

(Mt 6,24) - «Mammon» als Re-Personifizierung der Macht des

Vermögens.
Es wäre aber verfehlt, wenn man die prophetische Re-Mythisierung

schlechthin als religionsgeschichtlichen Regress bezeichnen wollte.
Anders sieht es aus, wenn man die Blickrichtung von der sozialen
Kritik der Propheten aus wählt: ihr leidenschaftlicher Enthusiasmus
des Augenblicks und der Erfahrung konnte nur in der Mythisierung zur
Verbindlichkeit gebracht werden, nur dadurch konnte ihm eine über
die einmalig-kontingente Betroffenheit hinausreichende, absolute
Bedeutsamkeit zuwachsen. Als leidenschaftlicher Protest des Augenblicks

musste die Kritik der Propheten in die Krise der Enttäuschung
kommen, denn die Angesprochenen Hessen sich erfahrungsgemäss von
der Kritik ganz und gar nicht wirklich ansprechen. Aber indem das

prophetische Wort über den Augenblick hinaus auf eine Valenz
mythischer Endgültigkeit hin tendiert, wird die Krise der Enttäuschung
überwunden. Der Protest der Propheten hat dadurch eine neue Qualität

gefunden. Das würde ich als Positivum bezeichnen.
Nun konnte es allerdings geschehen, dass bestimmte Kreise solche

mythische Endgültigkeit usurpierten. Im Klartext: So wie im Zephan-
ja-Buch die Vertreter des Wohlstands exemplarisch und extrem pointiert

zu Schuldigen erklärt werden, können sich diejenigen, die ohne
Wohlstand sind, als die Gerechten empfinden ; wie Reichtum dämoni-
siert werden kann, kann Armut idealisiert und zu einem «religiösen
Ehrentitel»12 werden. Die jüdische Gemeinschaft von Qumran zurZeit
Jesu ist dafür ein besonders deutliches Beispiel, wie die idealisierte
Armut Hand in Hand mit einer apokalyptischen Erwartung des Heils
im Jenseits geht und sich damit jeder Mitwirkung bei einer Überwindung

der diesseitigen Armut entzieht. Wieder anders klingt es in mancher

klassenkämpferisch vorgetragenen modernen Lehre von der Kirche

der Armen: auch dort kann das Armsein theologisch verklärt
geradezu zu einer Heilsqualität hochgepriesen werden. Für solche

Armenfrömmigkeit beider Schattierungen kann man dann aber
genauso den Vorwurf des Propheten Zephanja vom Erstarren, vom
Eindicken verwenden, von der geistigen Unbeweglichkeit und positioneilen

Verhärtung.
12 Vgl. R. Martin-Achard, THAT II (1976), 343 u. 350.



M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 201

II

Wir haben in unserem ersten Teil verschiedene Formen des

Umgangs mit Wohlstand und mit einer Wohlstandsgesellschaft beobachtet,
und am Schluss stand eine extreme religiöse Aufladung bzw.
Wiederaufladung wirtschaftlicher Kategorien. Damit sind wir schon in den

zweiten Teil unserer Abhandlung hinübergeführt worden, nämlich zur
Frage nach dem Vorwurfdes «praktischen Atheismus» dieser Reichen.

Um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert sprachen die Exegeten
noch von den «Genussmenschen und Materialisten»13, die Zephanja
verurteile, oder von den «Gottlosen»14 und «religiös Gleichgültigen»15.

Jede Zeit hat wohl ihre eigenen, spezifischen Schimpfwörter,
die man relativ unreflektiert verwenden kann - so spricht man heute

gern vom «praktischen Atheismus»16. Es stellen sich dabei zwei
Fragen:

a) Ist der Begriff glücklich gewählt?
b) Trifft der gemeinte Vorwurf die Religiosität des vom Propheten

angesprochenen Personenkreises?

Diejenigen Alttestamentler, die hinsichtlich dieser Stelle bei
Zephanja von «praktischem Atheismus» sprechen, geben keine Definitionen

oder weiteren Erläuterungen, was sie unter dem Begriff verstanden

wissen wollen. Wir sind also jeweils aufVermutungen angewiesen.
Mir scheint, dass dieser zusammengesetzte Terminus «praktischer
Atheismus» ein Notbehelf ist. Denn der Begriff «Atheismus» allein
hatte sich je länger, je mehr als unsachgemäss herausgestellt; der
berühmte Zürcher Alttestamentler Ludwig Köhler formuliert es aufder
allerersten Seite seiner «Theologie» ganz entschieden, dass von einem
Atheismus im Sinne einer Leugnung der Existenz Gottes das Alte
Testament nichts weiss.17 Seitdem hat sich ziemlich eingebürgert, diesen

für das Alte Testament unmöglichen Atheismus als «theoretischen

13 E. Sellin, Das Zwölfprophetenbuch (KAT XII), Leipzig 2/31929, 423; G. Gerle-

man, Zephanja, Lund 1942, 16.

14 J. Wellhausen, Die kleinen Propheten, 31898,41963,152 ; W. Nowack, Die kleinen

Propheten (HAT III, 4), Göttingen 1904, 308.
15 L. Sabottka, Zephanja. Versuch einer Neuübersetzung mit philologischem

Kommentar, Rom 1972, 49.
16 Vgl. H. Irsigler (A. 7) 254.
17 L. Köhler, Theologie des Alten Testaments, Tübingen 41966, 1.



202 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

Atheismus» zu bezeichnen und den sogenannten «praktischen Atheismus»

als die im alten Israel übliche Spielart des Atheismus zu
deklarieren. Noch einmal Ludwig Köhler: Der «praktische Atheismus»
zieht Gottes «Wirken..., aber nicht sein Dasein in Frage»18; das «konkrete

Wirken Gottes»19 wird geleugnet, die «praktische» Auswirkung
seiner göttlichen Existenz im Bereich der Welt.

Gemäss diesen und ähnlichen Definitionen soll im «praktischen
Atheismus» also nicht die Existenz Gottes geleugnet werden, aber es

bleibt dann in letzter Konsequenz ein völlig entweltlichter Gottesbegriff

übrig.
Bevor wir weiter nach der Hilfsfunktion solcher gräzisierender

Begriffsbildungen für altisraelitische Sachverhalte und für
religionsgeschichtliche Phänomene im alten Israel fragen, wollen wir versuchen,
erst einmal auf solche eher modern-wertende Vorzeichen zu verzichten.

Vielleicht können wir den Prophetentext des Zephanja, den alle
Exegeten dabei im Auge haben, auch einmal ohne diese vorangehende
Kategorisierung verstehen. Es geht also jetzt um das Wort, das der
Prophet Zephanja jenen satten Reichen in den Mund legt: «Der Herr
tut weder Gutes noch Böses» (so in der Übersetzung der Zürcher Bibel).
Die erste Assoziation bei diesem Zitat ist: Jahwe tut weder Gutes noch
Böses - also tut er gar nichts, er ist absolut «inaktiv»20, zumindest
hinsichtlich der menschlichen Existenz.

«Gut und Böse» erscheinen somit als antithetische Pole21, mit deren
Hilfe nichts anderes als die Totalität ausgesagt werden soll. Man denke

nur an den Baum der Erkenntnis des «Guten und Bösen» im Garten
Eden (Gen 2,9): «Sobald ihr davon esset (sagte die Schlange), werden
euch die Augen aufgehen, und ihr werdet sein wie Gott und werdet
wissen, was gut und böse ist» (Gen 3,5), d.h.: ihr werdet alles
wissen!22

Dass für eine grosse Anzahl der ca. 80 Stellen mit der formelhaften
Verbindung «gut und böse» die Interpretation auf eine Totalität hin

18 Ebda.
19 H.-J. Kraus, Psalmen (BK XV/1), Neukirchen 51978, 248.
20 H. Irsigler (A. 7), 250.
21 Bei H. Irsigler wird dies als «Merismus» bezeichnet (A. 7), 249 mit A. 106.
22 C. Westermann, Genesis (BKI/1), Neukirchen 1974,33 lu. 337 ; anders O. H. Steck,

Die Paradieserzählung. Eine Auslegung von Genesis 2,4b-3,24 (BSt 60), Neukirchen
1970, 34 A. 43.



M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 203

angemessen ist, scheint in der alttestamentlichen Forschung weithin
anerkannt zu sein.23 Aber kann man diese Deutungskategorie der Tota-
lität auch aufZeph 1,12 übertragen, wie dies gemeinhin in der Literatur
zu lesen ist?24

Schon indem ich diese Frage stelle, merken Sie meine Skepsis.
Ausgangspunkt der Interpretation «Totalität» ist die Formel aus den beiden

Adjektiven «gut» und «böse» ; im Zitat des Zephanja aber begegnen
verbale Formen. Das lässt sich freilich in keiner deutschen Übersetzung
konform wiedergeben. Sprachlich unmöglich müsste es dann im Deutschen

etwa heissen: «Jahwe gutet nicht, und er böst auch nicht.»
Nun bin ich der Meinung, dass der Gebrauch der verbalen Formen,

der Hifil-Formen, nicht lediglich eine Frage grammatikalischer Variation

zur adjektivischen Formel «gut und böse» ist, sondern dass mit
diesen verbalen Flifil-Formen ein ganz anderer Vorstellungshorizont
als der der Totalität eröffnet ist.

Ich will es vorab kurz andeuten, bevor ich es ausführlich darstelle
und begründe : Mir scheint, dass der Prophet Zephanja an unserer Stelle
nicht eine relativ formelhafte und profillose Meinung irgendwelcher
zeitgenössischer Kreise aufgreift («Jahwe tut weder Gutes noch Böses -
Jahwe tut also gar nichts»), sondern dass sich in diesem Zitat prophetische

Sprache widerspiegelt, die nun im Munde der Reichen
antiprophetisch umgemünzt wird. Es käme also eine gezielt anti-prophetische

Tendenz der zitierten Reichen zu Tage.
Zum Einzelnen : «Jahwe tut Gutes» (zunächst also ohne die Negation)

- in dieser verbalen Form, als Hifil hëiïb, findet sich diese Aussage
mehrfach in prophetischen (und deuteronomistischen) Texten, und
zwar jeweils als zusammenfassender Begriff für die aktive geschichtliche

Heilstat Gottes, für die Intervention Gottes für Israel. Diese
einzelnen Heils-Interventionen Jahwes in der Frühgeschichte Israels sind
immer wieder im kultischen Fest «reaktiviert»25, vergegenwärtigt worden.

Bei den Propheten dagegen wird nun diese selbstverständlich
gewordene legitimierende Funktion für die Gegenwart, diese
überhandnehmende kultische Domestizierung der Interventionskraft Jah-

23 C. Westermann, ThWAT III, 2/3 (1978), 330ff. (mit Lit.).
24 Vgl. z. B. G. Gerleman (A. 13), 17 («Gott tue nichts, weder Gutes noch Böses...») ;

W. Rudolph, Micha-Nahum-Habakuk-Zephanja (KAT XIII/3), Gütersloh 1975, 260

(«Jahwe tut nichts weder im Guten noch im Bösen»); H. Irsigler s.o. A.21.
25 K. Koch (A. 1), 176.



204 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

wes zerstört. Die Propheten konstatieren das Ende des Interventionswillens

Jahwes zu Israels Heil; die grossen Daten der Heils-Interventionen

aus der Frühzeit werden historisiert und relativiert.
In der negierten Form «Jahwe tut kein Gutes», d.h.: Jahwe

interveniert nicht zugunsten Israels, nimmt dieses Zitat der Reichen also
durchaus prophetische Gedanken auf, die prophetische Verkündigung
der Entkultisierung der grossen Heilstaten Jahwes. Das bedeutet: Die
Intervention zum nationalen Heil Israels wird von den Propheten für
ihre gegenwärtige Zeit negiert, natürlich aber nicht grundsätzlich die

Fähigkeit und Möglichkeit Gottes zum Gutes-Tun, zur positiven Aktivität,

zur Erhaltung des Kosmos und des Rechts beispielsweise.
Hier gilt es also m.E. in dieser Weise zu differenzieren, und solche

Differenzierung ist in der bisherigen Auslegung zu Zeph 1,12 versäumt
worden. Diese Differenzierung scheint mir das Implikat der verbalen
Form, Hifil hëtïb, in unserem Text zu sein : die verbale Form zielt nicht
auf einen allgemeinen, umfassenden göttlichen Heils- und Ordnungswillen

und in der Negation nicht auf eine Feugnung jeder positiven
Aktionsbereitschaft Gottes; sondern nach ihrem sonstigen Vorkommen

denkt die verbale Form zugespitzt an konkrete Einzelereignisse
der Nationalgeschichte Israels. Solche Intervention Jahwes zum nationalen

Heil Israels hatten die Propheten unter den gegenwärtigen
Umständen in Abrede gestellt.

Analoges gilt für den Konträr-Begriff, Hifil hëra «Jahwe tut
Unheilvolles». Das meint in der Sprache deralttestamentlichen Propheten
nicht irgendwelches allgemein schädliches, missgünstiges und willkürliches

Handeln eines gekränkten Gottes, sondern diese Verbform steht
für das genauso konkret gedachte Gerichtshandeln Jahwes an seinem
Volk. Die harte Ankündigung der strafend-vernichtenden Intervention
Jahwes musste im Israel z.Z. der Propheten eine doppelte Verunsicherung

bedeuten: die eine ist durch das krasse negative Vorzeichen des

Gerichts gegeben ; die andere liegt in dem Rekurs der Propheten aufden

intervenierenden Jahwe der Frühzeit überhaupt. Denn in Israel hatte
sich ja inzwischen in Kult und Religiosität eingespielt, den Heilswillen
Jahwes viel domestizierter, viel mehr kontinuierlich stabil zu denken:
in der Fruchtbarkeit der Natur, in der Fortdauer des Königshauses, in
der nationalen Integrität usw.

Aus diesem allgemein Heil garantierenden Jahwe wurde in der
Verkündigung der Propheten (wieder) der ganz konkret intervenierende
Jahwe. Gewiss: In einer Zeit höchster weltpolitischer, aussenpoliti-



M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 205

scher Instabilität und Angst war die Verkündigung der Gerichtspropheten

vom machtvoll intervenierenden Jahwe diejenige Verkündigung,
die für das sich ankündigende, umwälzende Weltgeschehen höchst
sensibel war. Aber mit der Abweisung des heilstheologisch intervenierenden

Jahwe waren es doch eindeutig diese Propheten, die Unsicherheit,

Unruhe und Zerrissenheit in den traditionellen Jahwe-Glauben
ihrer Zeit hineintrugen - und die den Beweis für einen solchen
intervenierenden Jahwe zunächst nicht erbringen konnten : «Wo bleibt denn
das Wort Jahwes», fragen die Gegner der Propheten, «es möge doch

kommen, damit wir es endlich glauben können» (Jer 17,15)! Und es gab

sogleich auch Propheten anderer Couleur, die daraufhin gemäss der
Theologie des allumfassenden Heilswillen Jahwes erklärten: «Jahwe
kann Israel überhaupt kein Unheil tun» (Mi 2,6f.; 3,11; Jer 5,12).

In einem renommierten Lexikon wird «Atheismus» mit «Leugnung
des geltenden Gottesbegriffs» umschrieben.26 Legt man eine solche

Definition zugrunde, dann wären keine anderen als die sogenannten
Schriftpropheten des Alten Testaments die Atheisten im damaligen
Israel gewesen: Sie hatten mit ihrem eben beschriebenen Jahwe-Glauben,

den ich einmal kurz Interventions-Jahwismus nennen möchte,
den vorherrschenden Gottesglauben in Israel gestört; sie sind darin,
dass sie die Heilswerke Jahwes aus der Frühzeit als reine Vergangenheit
verkünden, Veranlasser von religiöser Verunsicherung, hoffnungsarmer

Zukunftserwartung und sogar auch fatalistisch-hedonistischer
Gegenwärtigkeit. Sie stören die Spielregeln einer Wohlstandsgesellschaft,

die zum Funktionieren ihrer differenzierten Lebensformen, aber
auch ihrer differenzierten Religions- und Kultformen Stabilität benötigt

- und nicht irgendwelche Interventionen.
Ihren Interventions-Jahwismus verkünden die Propheten aber nicht

deshalb, weil es einen himmelschreienden Atheismus gäbe, der das

religiöse Empfinden dieser feinfühligen Männer gekränkt hätte, und
auch nicht deshalb, weil die Propheten aus Missgunst und Neid etwas

gegen Reichtum und Wohlstand hätten, sondern weil sich das wirkliche
Funktionieren der differenzierten Wohlstandsgesellschaft nur noch auf
eine immer kleiner werdende Oberschicht bezog. Diese Reichen waren
dem Jahwe der Frühzeit, der je und je überraschend zum Heil Israels

intervenierte, entfremdet, und der zum Gericht intervenierende Jahwe

war ihnen noch fremder.

26 Brockhaus Enzyklopädie II (1967), 6.



206 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

So spiegelt das Bild, das sich die Reichen von Gott machen, ihren
eigenen Zustand wider: jede störende Intervention, jede politische oder
göttliche Intervention würde ihre eigene Welt zerstören. In ihre Welt
passt keine unkalkulierbare Intervention. Deshalb müssen sie von
Jahwe so reden, wie es der Prophet Zephanja ihnen in den Mund legt:
«Jahwe interveniert nicht zum Heil, und er interveniert auch nicht zum
Gericht - denn Jahwe ist überhaupt kein Interventions-Gott, sondern
als unser Gott verlässlicher Garant unserer Heils- und Lebenssphäre:
Jahwe ist auf unserer Seite!»

III

Im zweiten Teil meines Vortrags hat sich also eine Verschiebung im
Umgang mit dem Stichwort des «Atheismus» angedeutet: Plötzlich
ergab sich die Notwendigkeit, gerade auf die Propheten selbst Aspekte
des «Atheismus» anzuwenden. Soll dies nicht nur in einen Streit um
Begriffe und Definitionen führen, so müssen wir in der Charakterisierung

der gemeinten Sache und in der Transparenz auf unser Heute hin
noch etwas weiterkommen. Das wäre jetzt die Aufgabe des Schlussteils.

Ein erster, kleiner Gewinn des bisherigen Durchgangs wäre das

Bemühen, jene Reichen einmal in ihrem eigenen, sicher positiven
Selbstverständnis aufzuspüren. Spricht man von ihnen einfach als von
«Atheisten», so liest man ja nur allzu leicht auf der Linie der seit alters
üblichen polemischen Verwendung des Wortes «Atheismus»27 gleich
eine negative Qualifikation der Reichen mit. Die Ermittlung ihres
Selbstverständnisses ist nicht nur eine Form von Gerechtigkeit - audiatur

et altera pars! -, nachdem wir uns seit Jahrtausenden angewöhnt
haben, selbstverständlich die Kategorien der Propheten, der Verurteilenden,

zu übernehmen. Sondern mir scheint, dass auch nur so

angemessene Aktualität des Propheten-Textes zu gewinnen ist. Denn wir
können doch nicht so selbstverständlich tun, wie dies allerorts zu lesen

ist, als ob wir auf der Seite der Propheten stünden, dass wir in ihr
Urteilen und Kategorisieren selbstverständlich einstimmen könnten,
dass wir ihre Parteigänger wären. Sondern nüchtern genug müssen wir
doch feststellen, dass, wenn wir uns mit einer altisraelitischen Grup-

27 Vgl. M. Schmidt, TRE IV (1979), 351.



M.Rose. «Atheismus» als Wohlstandserscheinung? 207

pierung zu identifizieren hätten, wir eher aufder Seite der Wohlstandsschicht

stünden - ganz zweifelsfrei materiell gesehen und weithin auch
geistig-geistlich gesehen : der Interventions-Jahwismus der Propheten
ist auch unserer Zeit relativ fremd geworden.

Ein Zweites müssen wir daran gleich anschliessen: der
Interventions-Jahwismus erwies sich keineswegs als Schöpfung des israelitischen

Prophetismus, die Propheten hatten darin lediglich wieder an die
ursprüngliche Kraft des Jahwe-Glaubens angeknüpft. Jetzt können wir
sogar noch weiter gehen : Mithin gehört jenes atheistische Moment, das

wir schliesslich für die Propheten konstatierten, zu den Eigentümlichkeiten

des Jahwe-Glaubens. Die Freiheit der Propheten, sich ausserhalb

der während der Königszeit Israels inzwischen durch Alter
legitimierten Kult- und Religiositätsformen Israels zu stellen, ist keine
andere als die Freiheit der einwandernden Israeliten, die kanaanäische
Kultur- und Wohlstandswelt zu entbaalisieren, zu entgöttern.

In Auseinandersetzung mit dem kanaanäisch-baalistischen Theismus,

der das Göttliche wesentlich an seinen Emanationen in Schöpfung

und Kosmos bemisst28, redet der jahwistische A- Theismus so von
Gott, dass dieser zwar für die Welt interveniert, aber von der Welt strikt
unterschieden bleibt. Die Freiheit in der Welt, die das frühe Israel
entgegen den Normen und Praktiken seiner neuen Umwelt lebte, hatte
also ihr unabdingbares Korrelat in der Freiheit Gottes, oder anders
formuliert: in der Interventionsfähigkeit Gottes. Wo Unfreiheit in der
Welt überhandnimmt, wo Freiheit zum erstarrten Gruppenegoismus
pervertiert, da spielt jene Korrelation des Verhältnisses zu Gott auch
nicht mehr. So wird Freiheit entweder zum elitären Totalitarismus
oder zur hemmungslosen Anarchie. Das gilt freilich nicht nur für die
politischen und wirtschaftlichen Konsequenzen, sondern auch im
religiösen Bereich : auch dort kann es solchen elitären Totalitarismus einiger

weniger geben, der dann nur zu oft gerade nicht im üblicherweise als
atheistisch disqualifizierten Umkreis zu finden ist, sondern der durchaus

im Gewände eines ganz traditionell-frommen Gottes-Verhältnisses
einhergehen kann.

Die alttestamentlichen Propheten dagegen lebten und predigten aus
einer korrelativen Freiheit heraus; und zu dieser Korrelation gehörte

28 Hier ist zum Vergleich durchaus auch noch auf Thomas von Aquin zu verweisen,
der die Schöpfung als «emanationem totius entis a causa universali, quae Deus est»

erklärt (Summa theologica I q 45 a. I).



208 M.Rose, «Atheismus» als Wohlstandserscheinung?

für sie so selbstverständlich auch die gesellschaftliche und wirtschaftliche

Wirklichkeit ihrer Zeit und Wohlstandsgesellschaft, dass solches
Reden von Gott damals aufstörend a-theistisch wirken musste. Und
auch im Hinblick auf moderne Geistesströmungen wäre zu fragen, ob
jenes prophetische Reden den heute propagierten Atheismus nicht in
diesem Sinne als verkappten Theismus entlarvt, der genauso
aufzusprengen wäre wie der religiöse Theismus frommer, theorieloser
Gottergebenheit29.

Die im Titel des Vortrags formulierte Frage «Atheismus als

Wohlstandserscheinung?» zielt jetzt auf der Linie der prophetischen
Verkündigung geradezu auf eine Antwort: «Atheismus contra
Wohlstandserscheinung». Denn indem der prophetische A-Theismus die
theistischen Rückschlüsse von Emanationen zurück auf feste

Gottesvorstellungen durchkreuzt, wird jeder Gottesbeweis aus der Welt und
ihren Wohlstandserscheinungen, aus dem Heil und aus tragenden
Grundordnungen der Welt unmöglich. Was bei den Propheten im Bild
des Interventions-Jahwismus zutage tritt, wäre heute vielleicht als Verweis

auf den Anspruch Gottes selbst zu formulieren, der erstarrte,
«eingedickte» Gottesfixierungen, alle Theismen, immer wieder durchbricht.

Martin Rose, Zürich

29 K. Koch (A. 1), 12.


	"Atheismus" als Wohlstandserscheinung? : Zephanja 1, 12

