
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 3

Artikel: Oecolampads Reformprogramm

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oecolampads Reformprogramm*

«Oecolampads Reformprogramm» - mit diesem etwas unorthodoxen

Titel geht es mir darum, einmal mehr den Versuch zu unternehmen,

den eigentlichen Intentionen des Basler Reformators aus Weinsberg

bei seinem Reformationswerk nachzufragen. Gibt es in dem von
Ernst Staehelin 1917 in seiner Oekolampad-Bibliographie1 auf etwa
230 Titel geschätzten theologischen Gesamtwerk so etwas wie einen
roten Faden oder präziser, gar eine gerade Linie, die ihn trotz aller
Wandlungen seiner inneren und äusseren Laufbahn durchgängig leitete,

auf die er sein Reformwerk abstützte? Und wenn es so etwas gibt:
wie weit kam der früh Vollendete damit praktisch?

Wenn in diesem Sinn also nach Genese und Schicksal von
Oecolampads Reformprogramm gefragt wird, so ist klar, dass in dieser
Stunde nicht dasselbe geleistet werden kann, was Ernst Staehelin in
seinem Standardwerk von 1939 «Das theologische Lebenswerk Johannes

Oekolampads»2 vorgelegt hat. Es soll auch nicht in Kürze die
Summe dieses Lebenswerks gezogen werden, sondern mehr die Frage
nach Schwerpunkten darin gestellt werden, die so etwas wie ein
Reformprogramm andeuten lassen. Die seit langem etwas in den
Hintergrund der Reformationsforschung geratene Frage nach der persönlichen

Eigenart Oecolampads, der schon von Karl RudolfHagenbach3
vor ca. 150 Jahren als vierter Hauptreformator neben Luther, Zwingli
und Calvin gestellt wurde, einer Originalität, welche ihn eventuell von
anderen Reformatoren unterscheidet, soll wiederaufgenommen werden.

In folgende Teile ist dieser Versuch zu gliedern:
1. Die nichtbaslerischen Lebensstationen Oecolampads - die basleri-

schen kann ich hier als bekannt voraussetzen - sollen in kurzen
Zügen memoriert werden.

2. Aus dem literarischen Gesamtwerk sollen die immer wiederkehrenden

Hauptanliegen Oecolampads benannt werden und
3. daraus das Vermächtnis seines Reformwerks abgeleitet werden.

* Wenig veränderte Fassung eines am 4.6.1980 in Basel gehaltenen Vortrags.
1 Ernst Staehelin, Oekolampad-Bibliographie, Basel '1917 (Nieuwkoop 21963).
2 Ernst Staehelin, Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads, Basel

1939.
3 Carl Rudolf Hagenbach, Vorlesungen über Wesen und Geschichte der Reformation,

Leipzig 1834ff.; ders., Das Leben Joh. Oekolampads, ThStKr XVIII, 1845.



150 Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm

Da das Schicksal dieses Reformprogramms und -werks schon zu
Lebzeiten Oecolampads von zahlreichen sozialen, politischen und
weiteren untheologischen Faktoren abhängig war, auf die hier nur bedingt
eingegangen werden kann, liegt der Hauptakzent dieses Referats -
entgegen meinem sonstigen Anliegen, Kirchengeschichte möglichst
interdisziplinär, integriert in die Gesamtgeschichte zu betrachten - aus
Zeitgründen vorwiegend auf der theologiegeschichtlichen Seite des
Themas.

1.

Der Lebensgang Oecolampads ist in dieser Stadt durch die teilweise
schon erwähnten Standardwerke Ernst Staehelins4 vor ca. 50 Jahren so

gründlich erschlossen worden, dass er dem älteren Zuhörer eigentlich
nicht unbekannt sein sollte. Dem jüngeren hat ihn René Teuteberg5 in
den ersten Kurzbiographien des jüngsten Jubiläumsbandes wieder so

plastisch werden lassen, dass ich mich darauf beschränke, nur die für
Oecolampads Werdegang wichtigsten Schwer- und Wendepunkte
zusammenzufassen.

Der Altersgenosse Zwingiis und Luthers wird 1482 in Weinsberg bei
Heilbronn geboren. Das ist etwa ein Drittel des Wegs von Zürich nach

Wittenberg und damit näher an der Schweiz, mit der er durch die
Herkunft seiner Mutter aus Basel auch verwandtschaftlich verknüpft
war, als am Kurfürstentum Sachsen gelegen, was für die spätere
Orientierung des Basler Reformators, auch für seine theologische Orientierung,

vielleicht doch nicht ganz ohne Einfluss sein sollte, da sich auch
sein weiteres Leben fast nie über den süddeutsch-deutschschweizerischen

Raum hinaus bewegt hat. Die ausserordentliche Begabung des

Heidelberger Studenten und Magisters lässt nicht nur aus dem
deutschen Hanns Huszschynn ein allgemein bewundertes «Hauslicht» -
noch nicht «Kirchenlicht» -, einen des Griechischen und Hebräischen

mächtigen Oecolampadius werden, sondern 1506 auch Prinzenerzieher
im Dienst seines Landesherrn Kurfürst Philipp von der Pfalz. Dass er

4 Siehe A. 1 u. 2. Ausserdem E. Staehelin, Das Buch der Basler Reformation, Basel
1929; ders., Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, Leipzig 1927, 1934 (zwei Bände).

5 Der Reformation verpflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft
Basel aus fünf Jahrhunderten, hrsg. von René Teuteberg und Peter Rotach, Basel 1979,
13 ff. u. 39 ff.



Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm 151

dessen Söhnen in Mainz nicht nur die alten Sprachen als ihr exzellenter
Kenner, sondern auch «gute Sitten beibringen und sie beim Kirchgang
begleiten soll»6, weist in nuce schon auf drei bleibende Schwerpunkte
seines späteren Lebens und Werks.

Bessere Sitten will er ab 1510 auch seiner Heimatgemeinde Weinsberg

beibringen, die eigens für ihn eine Pfarrstelle errichtet und ihn zu
gleichen Teilen, gemeinsam mit dem Bischof von Würzburg und dem
Herzog von Württemberg besoldet - als ernsthafterer Prediger, als man
es bis anhin gewohnt war. Die von Anfang eigenartige Strenge und
Konsequenz, mit der er das Schriftwort exegesiert, wendet sich nicht
nur ab von den volkstümlichen, oft derben Spässen und Schauspielereien

seiner Kollegen, sondern je länger, je mehr gegen diese.

Die erste Schrift, mit der er Aufsehen und Anstoss erregt, 1518 bei
Froben «in inclyta Germaniae Basilea» gedruckt, ist dem «Osterge-
lächter»7 gewidmet, einer volkstümlichen Unsitte im Ostergottes-
dienst, welche die biblische Osterfreude in allerlei theatralischen
Schabernack verfremdet hatte. Diese Schrift «De risu paschali» kann als

ebenso eigenständige wie folgenreiche Erstlingsschrift für das
allgemeine Anliegen der Reformation gelten, zur ursprünglichen Reinheit
der Wortverkündigung durch die Wucherungen der spätmittelalterlichen

Zutaten zurückzufinden und alles, was dieser Reinheit der
Verkündigung im Kirchenraum oder Gottesdienst im Wege steht, zu
entfernen. Es unterscheidet Oecolampad von Luther, den er vielleicht im
selben Jahr 1518 anlässlich der Heidelberger Disputation vor der
Jahresversammlung der Augustiner erlebt und kennengelernt hat und der
bis dahin nur mit exegetischen und dogmatischen, kaum mit praktischen

Fragen der Gottesdienstreform beschäftigt gewesen war, dass

Oecolampads erstes Reformanliegen die Reinheit der gottesdienstlichen

Praxis betraf. Hingegen scheint er von Luthers erster These in den
95 Thesen, die damals ganz Mitteleuropa überschwemmten und
entzündeten, gleich die erste originelle Nutzanwendung gezogen zu
haben.

Wenn Luther hier fordert: «Wenn unser Herr und Meister Jesus Christus sagt: Tut
Busse so will er, dass unser ganzes Leben eine immerwährende Reue und Busse sei !»
und wenn Oecolampad in «De risu paschali» antwortet: «Wer des Busspredigers Amt
übernommen hat, was hat der mit Spiel und Gelächter zu schaffen ?» und die Apostel als

6 Zit. nach R. Teuteberg (siehe A.5), 22.
7 De risu paschali (siehe A.l, Nr. 6).



152 Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm

Vorbilder der Prediger darstellt, die «dem Lachen und Singen abhold»8 gewesen seien

- einem Singen freilich, das sich nach damaligem Brauch an Ostern der Nachahmung von
Vogelstimmen wie der Gans und des Kuckucks befleissigte und weniger dem Singen von
Psalmen -, dann dürfte hier ein erster Schwerpunkt der persönlichen Intentionen
Oecolampads bei der späteren Reformation auszumachen sein. Ernst sollte der Pfarrer sein,

Prediger und nicht Schauspieler!

Luther hat zu solchen praktischen Fragen erst drei Jahre später
Stellung bezogen, beziehen müssen, als ihm die selbsternannten
Laienreformatoren aus Zwickau in Wittenberg allzu radikal bei der
Kirchenrenovation vorgingen, und er hat damals seinen bekannten Kompro-
miss gefunden zwischen der Art der Altgläubigen, Gottesdienst zu
feiern und den Kirchenraum auszugestalten, und jener der Oberdeutschen
und Schweizer, die mit ähnlicher Strenge wie Oecolampad alles daraus
entfernten, was nicht primär der reinen Wortverkündigung allein diente.

Bekanntlich hat die katholische Barock-Frömmigkeit und
-Fröhlichkeit kontinuierlich auf der vor-Oecolampadschen Linie noch 250
Jahre, unbeeindruckt von reformiertem Radikalismus, mit mehr oder
weniger Geschmack die Sinnenfreude der Gläubigen anzuregen
versucht. Und noch Goethes Mephisto konnte den eitlen Wagner, der sich
im Deklamieren übt und prahlt : «könnt' wohl gar noch einen Pfarrer
lehren», ironisch zurechtweisen : «Ja, wenn der Pfarrer ein Komödiant
ist!»

Fest steht, dass Oecolampad, auch wenn er in seinen Vorworten und
Briefen vom panegyrischen Renaissancestil der Humanisten, der uns
nüchternen Heutigen wohl allgemein übertrieben vorkommt, zweifellos

nicht unberührt war, aufder Kanzel sich in erster Linie als Bussprediger

verstand und nie als Schauspieler, wie es dann in reformierter
Predigttradition ebenso wie in lutherischer und katholischer doch
immer welche gegeben hat. Anderseits stehen wir heute, am Ende der
verschiedenen konfessionellen Traditionen und in einer Periode der
Anpassung derselben aneinander, auch kritischer jener einseitig auf
den Intellekt ausgerichteten Ernsthaftigkeit des reformierten
Gottesdienstes gegenüber, der der Sinnenfreude so ganz entbehrt, und allen
Fragen, wie sie der von der Reformation abgewandte und zu wenig
verstandene Erasmus noch in seinem letzten Werk, dem «Ecclesiastes»

von 1536, angesichts der auf Fabeln und albernen Scherze erpichten
Pfarrer und Gläubigen seiner Zeit gestellt hat.

8 Zit. nach R. Teuteberg (siehe A. 5), 22.



Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm 153

1518 wird Oecolampad aus erasmisch-humanistischer Umgebung in
Basel als Domprediger nach Augsburg berufen. Das Weinsberger
Problem der Predigtweise seiner Kollegen findet für ihn in der Domstadt
seine Fortsetzung. Es ist nicht mehr die Veräusserlichung der Botschaft
durch theatralische Unsitten wie das Ostergelächter. Andere Äusser-

lichkeiten wie die Eitelkeit der Prediger regen ihn auf, wenn er schreibt :

«Die wahre Theologie versteckt sich, indessen Schmeichelei, Prahlerei
und andere Ungeheuer die Kanzel besetzt halten. Das tollste Zeug wird
in hochtrabenden Worten vorgetragen, kein Raum bleibt übrig zur
Verkündigung des Evangeliums.» Das sind für einen Mann, der ansonsten

bekannt ist für seine Milde in der Wahl seiner Worte über andere,
ungewöhnlich scharfe Töne. Da ist quasi «keiner, der Gutes tue, auch
nicht einer!» Aber Oecolampad hat noch einen ebenso wissenschaftlichen

wie persönlichen Grund, über die Predigtweise seiner Augsburger
Kollegen so pauschal abschätzig zu urteilen. Bekanntlich hatte er in
Basel zuvor Erasmus bei der Herausgabe des griechischen Neuen Testa-
ments beigestanden, indem er die hebräischen Anmerkungen korrigierte.

Und nun war dieses mit Privileg des Kaisers Maximilian im berühmten

Basel 1516 bei Froben herausgekommene «Novum testamentum
omne, diligenter ab Erasmo Roterodamo recognitum et emendatum»9,
(zum Neuen Testament nicht allein mit den Anmerkungen der
Kirchenväter, sondern mit Oecolampads hebräischen Korrekturen) frisch
auf dem Markt, und die angesehenen Prediger der Domstadt Augsburg
nahmen dies überhaupt nicht zur Kenntnis! Oecolampads exklusive
Entrüstung: «Jetzt hat man das Neue Testament des Erasmus und
niemand macht davon Gebrauch»10, ist verständlich.

Die Enttäuschung darüber mag es nicht zuletzt gewesen sein, die den

gelehrten Wissenschafter und ernsthaften Bussprediger schon zwei
Jahre später einen weniger weltlichen Ort als Augsburg in dessen

Umgebung suchen hiess, zumal er inzwischen natürlich, wie alle
aufgeweckten Leute, von der lautstark diskutierten Luthersache ergriffen
war. Über diesen Klostereintritt Oecolampads in Altomünster,
ausgerechnet zu einem Zeitpunkt, da die Mönche begannen eher die
umgekehrte Richtung aus dem Kloster heraus zu wählen und sich damit ihrer
neuen Freiheit von den Gelübden und besonderen Werken bewusst
wurden, ist viel gerätselt worden.

9 Siehe A.l, Nrn.4 u. 9.
10 Zit. nach R. Teuteberg (siehe A. 5), 24.



154 Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm

Dass Oecolampad seit seiner ersten Basler Zeit an der wissenschaftlichen

Publikation griechischer und lateinischer Kirchenväter interessiert

war und darum lieber einen stilleren Ort mit mehr Zeit für diese

Beschäftigung suchte als die Augsburger Domkanzel, mag ein wesentlicher

Grund gewesen sein. Dass er sich Bedenkzeit und Distanz
verschaffen wollte, um sich über die Wahrheit der neuen Lehre und
Reformprogramme von Luther besser klar zu werden, ein anderer. Ob
jedoch nicht von allen drei Gründen der erstgenannte, nämlich der
Unmut über die verweltlichte Predigtweise seiner Kollegen in Augsburg,

der hauptsächlichste, innerste war? Da seine damaligen
Augsburger, Strassburger und Nürnberger Freunde über Oecolampads Eintritt

in ein Kloster, «wo Frauen alles leiten», wie sich einer mokierte,
nicht wenig spöttelten, fühlte er sich auch herausgefordert, diesen
Schritt vor ihnen zu rechtfertigen. In einem Brief an den Nürnberger
Humanisten Willibald Pirckheimer äussert er sich rückblickend, nach
seinem Austritt aus dem Kloster:

«Ich glaubte, wegen meiner schwachen Stimme, wegen meinem Mangel an
Lebensklugheit und wegen anderer Ursachen zum Predigtamte nicht geeignet zu sein und hielt es

für recht, einem Besseren Platz zu machen. Und da schien es mir besser, in der Verborgenheit

zu leben, als zu meinem und anderer Leute Schaden in der Öffentlichkeit zu
stehen. Da galt es Laster zu rügen; aber mir fehlte Geist und Talent. Da galt es die

Wahrheit zu verkündigen; aber mich schreckten die Gefahren. Ich gestehe es ein, dass

meine damalige Kleinmütigkeit nicht zu billigen war. Ich hätte mehr aufGott vertrauen
sollen..., der mich zur Verkündigung seines Worts nach Augsburg gerufen, er hätte auch
den Mund und die Weisheit gegeben. Ich gestehe meine Sünde, aber ich vertraue auch,
dass mir mein Gott längst verziehen. Und welcher Mensch, und wenn es auch der weiseste

ist, ist es allzeit? Bei der Stimmung, in der ich mich damals befand, war es besser, als

Privatmann in einem Fasse zu leben» (Anspielung auf Diogenes?), «als auf solcher
Schaubühne zu stehen. O dass doch alle Prediger, die lau sind und nur das Ihre suchen, die

gleiche Gesinnung hätten, sodass sie solange schwiegen, bis Gott sie sendet und dann
begännen das Werk des Herrn mit Sorgfalt auszuführen! Jedenfalls suchte ich damals
nichts Irdisches, denn ich hätte etwas bedeuten können nach der Vorstellung dieser
Welt.»11

Weit entfernt davon, es hier mit einem zeitüblichen humanistischen
Understatement voller Über- und Untertreibungen zu tun zu haben,
halte ich dieses Dokument für einen «Schlüsselbrief» erster Ordnung,

11 Im Brief Oecolampads an Adelmann von Adelmannsfelden, zit. nach Andreas
Bigelmair, Ökolampadius im Kloster Altomünster, in: Beiträge zur Geschichte der
Renaissance und Reformation, Jos. Schlecht zum 60. Geburtstag, Freising 1917, 14ff.



Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm 155

der uns die zwiespältige, jedenfalls aber ehrlich unprätentiöse Natur
Oecolampads wie kein zweiter offenbart. Während die Aussenwelt,
auch seine besten Freunde, zur Zeit des Klostereintritts noch darüber
verweilen, «was für ein unbeständiger Mensch er ist, wie wenig er seine

Stimmungen beherrschen kann, wie ängstlich er ist», während sie

förmlich darauf warten, dass ihren Freund «sein Vorgehen in kurzer
Zeit reut», indem er nach seinen Klagen darüber, am Augsburger Dom
«in eine Stampfmühle geraten zu sein... nun sehen möge, ob er sich
nicht selbst in einen Kerker Verstössen hat!» - so sein Freund
Adelmann von Adelmannsfelden12 -, kommt der so Fehleingeschätzte in der
Abgeschiedenheit der Klosterjahre in Altomünster innerlich zur Ruhe
und Einheit mit sich selber.

Oecolampads oben zitierter Bekenntnisbrief ist klar von jenem
theologischen Reformprogramm diktiert, das sich durchgängig in seinem
Leben, gerade auch in Altomünster, nachweisen lässt und das man in
der Sprache der traditionellen Dogmatik damals in Reue (contritio),
Beichte (confessio) und Busse (poenitentia) untergliedern kann. Der
Selbsterkenntnis eigner, vermeintlicher Mängel (schwache Stimme,
Mangel an Lebensklugheit, Ängstlichkeit, Kleinmütigkeit) folgt das

Geständnis und Bekenntnis, diesem wiederum das Vertrauen auf Gottes

Verzeihung und diesem wiederum der nicht ganz selbstverständliche

Wunsch, es möchten doch alle in gleicher Lage «die gleiche Gesinnung

haben», «nicht das Ihre suchen, sondern das Werk des Herrn mit
Sorgfalt ausführen».

Man darf diesen Bekenntnisbrief darum kaum isoliert betrachten
von jener Schrift, die schliesslich - diesmal unfreiwillig - zum Abbruch
seiner Zelte in Altomünster geführt hat, von jenem «Libellus de con-
fessionis obligatione» von 120 Quartseiten, zunächst lateinisch seinem
erwähnten Lreund Adelmann gewidmet und alsbald deutsch 1521 in
Augsburg gedruckt als «ein sonderliche lere und Bewerung dass die
beicht einem Christenmenschen nit burdlich oder schwer sei, beschri-
ben durch Johannes Hausschein, sust genannt Oecolampadius St.

Birgittenordens».13

Die Beichte, so lehrt Oecolampad in dieser Schrift, sollte nicht eine
äusserliche Verpflichtung ins Ohr der Geistlichen sein, sondern
freiwillig von Herzen direkt zu Gott gelangen und den Menschen froh und

12 Adelmann v. Adelmannsfelden (siehe A. 11), 17 ff.
13 Libellus de confessionis obligatione (siehe A.l) Nr.43.



156 Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm

frei machen, wie schon die Überschrift auffordert (Loetaberis Oeco-

lampad selber freilich hätte sie beinahe nicht frei gemacht, sondern ins

Gefängnis gebracht, wenn er nicht, frühzeitig genug noch gewarnt, zwei

Tage vor seiner Verhaftung, aus Altomünster, aus dem Herrschaftsbereich

des altgläubig bleibenden Herzogs von Wittelsbach-Bayern, dem
Bereich auch des Ingolstädter Professors und mächtigsten Antipoden
Luthers, Johannes Eck, nach Basel entflohen wäre.

Da die Basler Etappen Oecolampads hier als weitaus bekannter
vorauszusetzen sind als jene entscheidende Zwischenphase von Augsburg

und Altomünster, darf ich hier bereits zu Teil 2 übergehen und
einen kurzen Überblick über sein Werk und die daraus ersichtlichen
Schwerpunkte einschalten.

2.

Unternimmt man den Versuch, in die von Ernst Staehelin erstmals
1917 in zeitliche Reihenfolge gebrachte, 1963 wiederaufgelegte Oeko-
lampad-Bibliographie1 eine systematische Ordnung nach Inhalt und
Literaturgattung zu bringen, so können die Editionen theologischer
Väter des Altertums in der griechischen oder lateinischen Ursprache
samt wissenschaftlichem Kommentar, die Beiträge zu Erasmus'
griechischem Neuen Testament sowie die wissenschaftlichen Kommentare
und Vorlesungen zu biblischen Büchern Alten und Neuen Testaments
klar von jenen Schriften auf deutsch und lateinisch abgegrenzt werden,
die sich mit den theologischen Problemen seiner Gegenwart, den

Tagesfragen der Reformation wissenschaftlich und praktisch befassen.

Aus ihnen zuvörderst dürften auch die Schwerpunkte seines eigenen
Reformprogramms ersichtlich sein. Unter diesen wiederum stechen als

singulär behandelte Themen folgende Schriften hervor: Als erste
Schrift vom Jahre 1512 die «Declamationes Jo Icolampadij De passione
& ultimo sermone»14, d. h. über den Sinn der sieben letzten Worte Jesu

am Kreuz, die schon erwähnte Schrift «De risupaschali»7 von 1518, die
ihn erstmals weitherum bekannt machte als ernstmeinenden Bussprediger;

1520 widmet er der Äbtissin von Altomünster ein Gutachten
über die Ablassfrage Martin Luthers, «Quantum defunctis prosint
viventium bona opera sermo» l5. Eine positive Darstellung der Oster-

14 Siehe A.l, Nr.2.
15 Siehe A.l, Nr.28.



Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm 157

freude, «De gaudio resurrectionis sermo»16, sowie ein Marienlob, «De
laudando in Maria Deo sermo»17, gibt er auch deutsch heraus. Das
letztere Thema wird 1521 in einer Auslegung des «Magnificat» 18

weitergesponnen. In diesem Jahr ist Oecolampads theologische Themenweite

von der Beichte über das «Magnificat» und die Wucherer bis zu
den verschiedenen Litaneien für Sterbende, die Auslegung des «Nunc
dimittis» und die Verdeutschung der Messe wohl am grössten.191524

muss er zur Eheschliessung seines Kollegen Stephan Stör in Liestal20

Stellung nehmen sowie zu den Wiedertäufern21. Das Thema des rechten

Betens wird besonders 1529 wiederaufgenommen.22
Suchen wir jedoch jene Themen, zu denen Oecolampad am häufigsten

und von 1518 bis zu seinem Tod kontinuierlich Stellung bezieht, so

werden wir - von den exegetischen Schriften abgesehen - auf zwei
Themen stossen : Auf das Thema vom Abendmahl, Fronleichnam und
von der Messe einerseits, dem wir in gut 20 Schriften begegnen23, und
auf das der (damit zusammenhängenden) Poenitenz und Confessio,
also das Thema der Busse, Beichte und der «reinigkeit des Lebens, der
lere und der Gebräuche allenthalben» andererseits, wie er es im Sendbrief

an die Baselbieter Pfarrer von 1528 formuliert, insgesamt in ca.

zehn Schriften.24
Das erste dieser beiden Themen, das des Abendmahls, war nun

zweifellos dasjenige, zu dem Stellung zu beziehen, sich die Reformatoren

insgesamt in den 20er Jahren des 16. Jahrhunderts am häufigsten
herausgefordert sahen. Denn ihr Hauptangriff von Wittenberg bis
Zürich ging ja seit 1519 gegen die römische Messtheorie und -praxis.
Weil nun jeder namhafte Reformator hier von seinen jeweiligen
theologischen Voraussetzungen aus einen eigenen Weg suchte, ist hier auch
die Vielfalt der Lösungsversuche naturgemäss am grössten, damit freilich

auch ihre so folgenschwere Zwistigkeit und Uneinigkeit. Es ist also

16 Siehe A.l, Nr. 39.
17 Siehe A.l, Nrn.45f.
18 Siehe A.l, Nrn.54f.
19 Siehe A. 1, Nrn.56-60.
20 Siehe A. 1, Nr.92.
21 Siehe A.l, Nrn. 114; 145; 154.
22 Siehe A.l, Nrn. 170, 178.
23 Siehe A.l, Nrn.40, 44, 66f., 85-91,117,123f., 126-131,135,143,148ff., 155,161,

164, 186.
24 Siehe A.l, Nrn.8, 22, 38, 42f., 50, 82ff, 102.



158 Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm

nicht unbedingt das originellste Thema Oecolampads, wenn es sich in
seinem theologischen Werk am häufigsten findet. Originell hingegen
scheint mir - und dies wurde schon in der kurzen Persönlichkeitsskizze
angedeutet - der durchgehende Cantus firmus der Beichte und der
Reinheit von Verkündigung und Lehre, von Wandel und Gebräuchen
in Oecolampads Werk. Da darauf auch das gesamtschweizerische
Reformbemühen seiner letzten Lebensjahre von 1528-1531 ausgerichtet

war, scheint es mir der originelle Schwerpunkt seines Reformprogramms

zu sein, auf den näher einzugehen ist.

3.

Memorieren wir zuvor kurz die wichtigsten Titel jener Thematik
zwischen 1518 und 1528: Schon in «De poenitentia»25 1518 - damals
übrigens vorübergehend als bischöflicher Poenitentiar in Basel aktiv -
macht sich Oecolampad zum Interpreten der östlichen Kirchenväter,
etwa des Petrus von Alexandria; auch gibt er den Briefdes Erzbischofs
Nikephorus von Konstantinopel «De ligandi et solvendi potestate»
heraus. 1520 folgen drei Schriften zum Thema: a) «Christiani poeni-
tentis confessio e decern praeceptis», b) der Nachweis, «quod non sit
onerosa christiani confessio Paradoxon», seinem Freund Adelmann in
Augsburg gewidmet, und c) «De confessionis obligatione»26. Der Reigen

dieser Schriften setzt sich 1521 fort mit «eine sonderliche Lere und
bewerung dass die beicht einem Christenmenschen nid burdlich und
schwer sey».27 Den Klosterfrauen zu Altomünster empfiehlt er zum
Neujahr 1524 eine «kurze tägliche Beicht zu Gott und von Erkenntnis
sein selbst falschen grundts und des alten Adams»28 (ausgerechnet den

Klosterfrauen empfiehlt er das Studium des alten Adams, nicht der
alten Eva!). Man kann selbstverständlich einwenden, es sei nur natürlich,

dass der Beichtvater der Nonnen, der Birgittinnen von Altomünster,

sich wiederholt mit diesem Thema auseinandersetzt und auch da
reformerische Gedanken entwickelt. Dass sich das Thema jedoch in
seiner letzten Basler und für sein Reformwerk ausschlaggebendsten

25 Siehe A.l, Nr.8.
26 Siehe A.l, Nrn.22, 38,43, 44.
27 Siehe A.l, Nr.50.
28 Siehe A.l, Nr. 102.



Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm 159

Zeit fortsetzt, dass es Oecolampad ebenso öffentlich in Diskussionen
mit dem Rat von Basel wie auf Disputationen mit anderen Schweizer
Orten propagiert und dass (und wie) er es in den Briefen mit den
Freunden und Kollegen Zwingli, Capito, Bucer, Berchtold Haller
verteidigt, ist schon nicht mehr so selbstverständlich. Die wachsende
Kenntnis der Väterliteratur kam ihm dabei ebenso zustatten, wie ihre
Umsetzung in die Gegenwart sein eigentliches Anliegen wurde. Seinen

neuen Beruf in Basel als Gemeindepfarrer zu St. Martin sah er als

Aufforderung zur Wiedereinführung der öffentlichen Busse nach dem
Muster der Alten Kirche. Wie andere Reformatoren auch, war er in den
20er Jahren um die Realisation einer allgemeinen Disziplin in der
Kirche bemüht. Bei den Norddeutschen hiess man sie «Kirchenzucht».

Seine diesbezüglichen Bemühungen gipfeln in jener längeren öffentlichen

«Oratio de reducenda excommunicatione» vor dem Basler Rat
nach der Frühjahrssynode von 1530, wovon er ein Exemplar an Zwingli
geschickt hat. In drei Teile zerfällt diese wohl auf deutsch gehaltene,
jedoch nur lateinisch erhaltene Rede : 1. Die Notwendigkeit der
Exkommunikation, 2. deren Möglichkeit in der Gegenwart und 3. das
konkrete Programm, wie eine solche «cum fructu et laude» bewerkstelligt
werden könne.

«Die Gottesfurcht», so beginnt er, sei in der Gegenwart fast überall
im Schwinden, neue und giftige (pestiferae) Sekten seien am Werk, die
Sakramente gerieten in Verachtung und damit die ganze Kirche in
Gefahr. Darum geht klar aus dem Befehl Christi die Verpflichtung zur
Strenge der Exkommunikation hervor. Aus Mt 18, vor allem den Versen

15-18, folgert er, dass Christus seinen Jüngern nicht nur mit seiner
Weisheit und seinen neuen Lehren und Wundern Bewunderung abnötigte,

sondern dass er ihnen die Schlüssel und die Gewalt zu binden und
lösen gab. Auch wenn der Sakramentbegriff in diesem Zusammenhang
nicht auftaucht, so war Oecolampad doch wie Luther davon überzeugt,
dass der Befehl Christi zu dieser Binde- und Lösegewalt die Kirche
ebenso zum Gehorsam verpflichte wie etwa der Taufbefehl oder die

Einsetzungsworte des Abendmahls. Anders vielleicht als wir heute hielt
Oecolampad das Mittel der Exkommunikation auch für wirksam und
geeignet - die beiden für Calvins Theologie so bezeichnenden Adjektive
efficax und idoneum werden dabei von ihm verwendet -, Ordnung in
der Kirche aufrechtzuerhalten. Freilich verstand er sie auf biblischem
Grund auch anders als die päpstliche Tradition und Praxis, gegen deren



160 Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm

«Tyrannei» er sich unablässig wendet. Der Basler Reformator versteht
die Kirchenzucht in erster Linie nicht als Strafaktion in Natur und
Absicht, sondern als Heilmittel der Seele. Es ist für ihn kein Wunder,
dass die Exkommunikation alten Stils nichts mehr fruchtete. Denn sie

war abgewichen vom Pfad der Heiligen Schrift. «Wir erhoffen Besseres,
indem wir zu ihm zurückkehren», sagt er.

Drei Missbräuche wirft er der päpstlichen Exkommunikation
vor:
1. Sie hätte ihre Autorität sich allein angemasst, während sie sie doch

mit andern hätte gemeinsam haben sollen.
2. Sie war streng, wo kein Anlass zur Strenge gewesen wäre, und bela¬

stete oft Unschuldige.
3. Sie verletzte mit ungestümem Eifer, statt mit der Vernunft der Liebe

(charitatis ratione) vorzugehen.
Die ehrwürdigen Basler Stadtväter (viri clarissimi) beschwört er

förmlich, nicht die alte römische klerikale Tyrannei unter neuem,
säkularem Gewand wiederkehren zu lassen, was er für den Fall befürchtet,

dass eine staatliche Zensurbehörde nach Zürichs Vorbild an die
Stelle der klerikalen treten sollte. Sein Vorschlag lautet darum: Die
Priester mögen richten mit der Kirche. Dazu führt er das Amt der
Presbyter wieder ein, die er allerdings lateinisch «quidam seniores»

nennt, in deren Urteil, als von klugen Menschen, der Sinn der ganzen
Kirchenzucht besteht. Älteste können darum nur solche sein, die
niemand wegen ihres guten Zeugnisses verachten kann. «Es scheint uns
ratsam, dass... auch einige aus eurer Ältestenbehörde (aliquot e sena-
torio vestro ordine), der Kirchgemeinde beigeordnet werden und einige
aus dem Volk (ex plebe).» Oecolampads Traum von der Basler

Kirchenneuordnung sieht darum für die vier Kirchgemeinden, welche die
Reformation 1529 noch übrig liess, je vier Älteste und Pfarrer aus den

Kirchgemeinden (zusammen acht) sowie vier plebeii vor, also ein
ehrenwertes Collegium von zwölf Zensoren, die magna cum gravitate
den Dingen vorstehen könnten.

Die Beobachtung Walther Köhlers29, Oecolampads origineller
Vorschlag für die Basler Kirchenzuchtordnung von 1530 sei präzis der erste
Versuch gewesen, seit den Zeiten der Apostel mit der biblischen
Konzeption der Presbyter wieder Ernst zu machen, geriet leider wieder

29 Walther Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium, Leipzig 1942,
284.



Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm 161

lange in Vergessenheit. Die Streitfrage der Forscher lautete vielmehr,
wieweit wir in den «Ältesten» Oecolampads mit ihrer Binde- und
Lösegewalt «Laien» oder «Geistliche» vor uns haben, zumal dieser

selber den biblischen Titel ins lateinische «seniores» und ins deutsche
«Bannherren» umwandelte.

Wo sieht nun Oecolampad den Unterschied zwischen solchen
geistlichen und weltlichen Bannherren, die es ja längst gab? Obwohl er die
Basler Gesetze für die gerechtesten hält, die denkbar sind, und den
Basler Magistrat auch für christlich, ist für ihn ein unabhängiges kirchliches

Gericht von vitaler Notwendigkeit, weil diese beiden Jurisdiktionen

verschiedenen Funktionen dienen.

Folgende Passage aus jener denkwürdigen Rede, die Ernst Staehelin
«ein kirchegeschichtliches Ereignis»30 genannt hat, zeigt die ganze
Spannweite der Oecolampadschen Vision für die weitere Kirchen- und
Weltgeschichte der Neuzeit symptomatisch auf:

«Der Magistrat kann Heiden, Juden und exkommunizierte Christen tolerieren (ferre

potest), wenn sie den Staatsfrieden nicht stören und sich in ihrer Ordnung bescheiden.

Aber die Kirche kann sie in ihre Gemeinschaft (consortium nicht aufnehmen. Straft der

weltliche Magistrat aber, wenn auch als christlicher, diejenigen, die sich straffällig

gemacht haben, so kann die Kirche dennoch ihnen ihr Erbarmen zuwenden... Darum
sind es verschiedene Aktionen, die sich auf euer Tribunal, andere, die sich auf das

Tribunal der Kirche erstrecken und diese beiden Jurisdiktionen differieren beträchtlich.»

Das Amt der kirchlichen Zensurbehörde sieht er konsequent
biblisch : Irrt ein Bruder, so macht sich erst einer der gewählten Senioren
zu ihm auf, um ihn zur Umkehr von seinem Laster zu bewegen; bleibt
er dabei, so versuchen es zwei bis drei Senioren zusammen. Hat auch
das keinen Erfolg, so wird der Sünder vor die ganze Bannbehörde der
zwölfHerren geladen und erst, wenn er sich auch dann nicht reuig zeigt,
exkommuniziert.

Soweit Oecolampads Ideal einer kirchlichen Bannbehörde. Wie
aber sah der Erfolg dieses biblisch und patristisch fundierten
Reformprogramms der letzten Jahre aus Zwei Ziele galt es zu verfolgen : 1. Den
Basler Rat von seiner Notwendigkeit zu überzeugen und gleichzeitig -
weil dieser sich mit Neuerungen in weiser Vorsicht Zeit Hess - 2. die mit
Basel im von Zürich angeführten protestantischen christlichen Burgrecht

verbündeten Orte davon zu überzeugen - ein harter Weg, an dem
der Reformator schliesslich zerbrach.

30 Ernst Staehelin, Ökolampads Lebénswerk (siehe A.2), 511.



162 Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm

Da wir diesen doppelten, harten Weg hier nicht in der minutiösen
Breite nachzeichnen können, wie es eine amerikanische Dissertation
des Japaners Akira Demura31 für die Jahre 1527-1531 getan hat, sei

anhand einiger Zitate Oecolampads Ideal einer Trennung von Kirche
und Staat in diesem, beiden verschieden eigentümlichen Amt des

Banns vorgeführt, dem sich Zwingli 1530 schon so stark genähert hatte,
dass der Zürcher Rat misstrauisch wurde und ihn nicht auf die Aarauer
Konferenz der protestantischen Stände gehen liess.32

Einen Staat, der den Kirchen ihre Autorität nimmt, bezeichnet Oecolampad - visionär

für das 20. Jahrhundert! - in einem Brief vom September 1530 an Zwingli als

«unterträglicher als den Antichrist selber. Der Staat führt das Schwert und das zurecht.
Aber Christus gab eine Medizin und ein Heilmittel, durch das wir gefallene Brüder heilen
können... Wir betrügen die Brüder, wenn wir sie dem Staat ausliefern. Christus sprach
nicht: <Wenn sie nicht hören wollen, sag es dem Staat>, sondern <der Kirche>» (Mt
18,17).

Die heilsame Funktion der brüderlichen Ermahnung in einer
Gemeinde, die man in der ganzen Kirchengeschichte ausserhalb der
Klostermauern so selten realisiert findet, wird demnach als konstitutives
Merkmal der Kirche, als ihre Würde gegenüber dem nur strafenden

Amt des Staates herausgestellt. Selbst im amtlichen Bericht des Zürcher
Rats an den Basels von der Aarauer Konferenz, wo Oecolampad diese

Theorie der Gewaltenteilung vorbrachte, wird dieser «grosz under-
scheyd zwischen weltlichen gwalt und der kilchen gwalt» genauso
definiert:

«die Kilch Christi keret alle mittel an, den nächsten zu gewännen... und sy hat vil
mer ein ertzny, damit der sünder nit geschediget. Der weltlich gwalt zwingt mit forcht die
bösen, die kirch aber mit aller frintlichkeyt. Der weltlich gwalt mag under im gedulden
Juden, schnöde wyber und etliche ander übeldätter, und ist dennoch christlich, die kirch
Christi mag die nit gedulden noch gemeinschafft mit in han. Der weltlich gwalt, so sy ein
übeldätter strafft, ist zufriden. Es ist aber darumb nit gnug geschechen, wo hüt ein
eebrecher und schon von weltlicher oberkeyt gestrafft solt glich desz anderen tags
gemeinschafift ans Herren disch han.. ,»33

Demura zufolge ist Oecolampads Plan, die protestantischen
Partnerstände für seine Kirchenzuchtautonomie zu begeistern, am meisten

31 Akira Demura, Church Discipline according to Johannes Oecolampadius in the
Setting of his Life and Thought, Dissertation, Princeton 1964.

32 A. Demura (siehe A. 31), 97.
33 A. Demura (siehe A. 31), 100.



Karl Hammer, Oecolampads Reformprogramm 163

an der Berner Opposition unter Berchtold Haller gescheitert. Es könnte
jedoch auch sein, dass der Ansatz zum Scheitern schon in Oecolampads
eigener notorischen Bescheidenheit und Konzilianz begründet lag.
Schlug dieser doch eine Art Dreistufenplan vor, wobei er mit der
höchsten begann und mit der minimalsten höflich schloss. Ich zitiere
aus seinem Bericht an Zwingli vom 27.9.1530:

«Dreierlei erbat ich: 1) Dass (die anderen) in dieser Sache der Basler gemäss der
Vorschrift Christi zustimmen möchten. 2) Wenn dies weniger akzeptabel schien, dass sie

aus den einzelnen Städten des Christlichen Burgrechts den Gesandten Prediger mitgäben,
die gemäss dem Wort Gottes die ganze Sache darlegten, damit das beste daraus gewählt
werden könnte. 3) Wenn wir von allem uns auf nichts einigen könnten, dass die Basler

nicht fallen gelassen würden, wenn sie weiterhin an ihrer Sache auf dem Grund des

Wortes Gottes festhielten.»34

Dass sich unter dieser förmlichen Einladung, nicht zuviel zu riskieren

für eine neue Eigenständigkeit der Kirche, die Partnerstädte für den

Weg des geringsten Widerstands entschieden, nämlich es bei ihrer
bisherigen Anlehnung der kirchlichen Neuordnung an die staatlichen
Kräfte zu belassen, ist evident. Mehr Glück als mit den Schweizer
Bundesgenossen jenseits des Juras sollte Oecolampad in der Folge mit
seinen nördlichen Nachbarn haben. Suchten doch auch Strassburg und
Ulm mit ihrer von Oecolampadfreunden geleiteten Reformkirche
politischen Anschluss an das protestantische Bündnissystem der Schweizer.

So konnte das Basler Modell vom 14. bzw. 15. Dezember 1530 für
Stadt und Landschaft Basel auch in die Reformationsordnungen der
Städte Ulm, Biberach, Memmingen und Strassburg Eingang finden
unter persönlicher Mitwirkung des Basler Initianten. Sein plötzlicher
Tod am 24.11.1531 machte freilich allen weiteren Plänen ein verfrühtes
Ende.35 Doch sollte die Ankunft Calvins fünfJahre später in Basel auch
zu einer Weiterführung derselben in der Schweiz führen, was freilich
bereits ein neues Thema darstellt.

Karl Hammer, Basel

34 A. Demura (siehe A.31), 101, zit. nach CR 98, No. 1106, 158f.
35 Ausführlich beschrieben von A. Demura (siehe A.31), 133ff.


	Oecolampads Reformprogramm

