Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 37 (1981)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Graham Hughes, Hebrews and Hermeneutics, Society for New Testament Studies Mon.

Ser. 36, Cambridge University Press 1979, 218 S.

Es ist eine Freude, dies Erstlingswerk anzuzeigen, obwohl die dichtgewobene Argumen-
tationsweise erhebliche Anforderungen an den Leser stellt. G. Hughes, einst Landpfarrer
in Neuseeland, jetzt Dozent am United Theological College in Sydney, Australien, hat
seine unter C. F. D. Moule 1971 abgeschlossene Dissertation so bearbeitet, dass sie gleich-
zeitig einen fruchtbaren Beitrag zum besseren Verstandnis des Hebraerbriefes und zur
Diskussion iiber biblische Hermeneutik leistet. Der Verf. erweist sich als ein ebenso
kompetenter und sorgféltiger Neutestamentler wie passionierter, begabter und umsich-
tiger Theologe. Wer immer sich in der neueren deutschen und angelsidchsischen Hebr-
Forschung und in den hermeneutischen Debatten einen Namen gemacht hat, kommt zur
Sprache und zu seinem Recht. Doch folgt der Verf. nicht den (ungeschriebenen) Statuten
jenes Zitaten-Kartells, laut denen Glieder einer bestimmten Schule nur sich selbst durch
Beschrankung auf wechselseitige Zitierungen bestitigen. Nicht nur bekannte Viter von
Descartes und Lessing bis zu Bultmann und K. Barth, auch nicht nur Hebr-Ausleger von
Westcott bis Theissen und theoretische Hermeneutiker wie Gadamer, Fuchs, Ebeling,
Funk, Via, sondern auch Einzelgénger, z. B. Minear, Stendahl, Barr, Childs, Smart, E. D.
Hirsch, Morna Hooker, Klappert, werden sorgfiltig angehort. Doch fehlen in diesem
Buch apologetische Nebelschwaden. Ungleich anderen modernen Werken zum Thema
Hermeneutik wird hier kein Exerzitium in mehr oder weniger koketten Verbeugungen
vor dem «modernen Menschen» vollzogen — enthélt doch laut Verf. (schon und gerade)
der Hebr eine Alternative zur «Apotheose» einer ganz oder vornehmlich anthropolo-
gisch bestimmten Hermeneutik, ob sie nun einen absoluten Geist, die Erfahrung, die
Existenz oder eine Sprach- oder Strukturphilosophie auf ihre Fahnen geschrieben habe.
H. arbeitet historisch-kritisch und bejaht —an ihrem Platz, nicht als Allerweltsheilmittel -
die vom Rationalismus entwickelte Auslegungsmethode. Unterwerfung unter das «Ri-
siko», das sie fiir den Glauben bedeute, wird als notwendig bezeichnet, wenn der Glaube
nicht zu einer zeit- und geschichtslosen Ideologie werden soll.

Wie kommt H. zu seiner Arbeitshypothese, laut welcher der Hebr heutige herme-
neutische Fragestellungen antizipiert und einer Losung zufiihrt, und welche Alternative
glaubt er vom Hebr zu lernen?

Die Geschichtlichkeit (1) der Offenbarung des ewigen Gottes, (2) der Gestalt Jesu
Christi, und (3) der Existenz der gldubigen Gemeinde, dazu die Verheissung und Tatsache
der Uberwindung der durch die Geschichtlichkeit bedingten garstigen Griben, wird als
das Hauptproblem dargestellt, dem sich der auctor ad Hebraeos stellt. Der fiir das Ver-
stindnis des ganzen Briefes massgebliche Prolog (Hebr 1,1-4) bestitigt das: es gibt
Kontinuitdt und Diskontinuitit zwischen den vielen Gestalten und der einen endgiiltigen
Form der Selbstoffenbarung Gottes durch sein Wort. Wortcharakter haben nicht nur die
Spriiche Gottes, sondern auch das Leben der Patriarchen, Israels Weg durch die Wiiste
auf das verheissene Land zu, die Institution von Priestern und Opfern, endlich das
Priestertum und das Opfer Christi. Das Wort Gottes schafft sich seine eigene Geschichte
im Rahmen dessen, was sonst Geschichte genannt wird, doch auch in Freiheit gegeniiber
seinen Bedingungen. — Auch Jesus Christus ist nicht ein geschichtloser Monolyth: vie-
lerlei Traditionen und Kerygmata erzdhlen und deuten seine Erniedrigung und Erho-



124 Rezensionen

hung, und es geniigt nicht fiir eine wirkliche Verkiindigung des Herrn, sie einfach zu
zitieren. Sie geben, so gut wie der Inhalt des Alten Testaments, die Erlaubnis und Freiheit
zu schopferischen Neuinterpretationen angesichts neuer Situationen. Im Hebr ist zum
ersten Mal die Person und das Werk Christi priesterlich gedeutet worden. — Endlich lebt
auch die Gemeinde in einer geschichtlichen «Bipolaritdt»: sie existiert — trotz der gegen-
wirtigen Bedrohung ihres Glaubens — dank der einmaligen Kronung von Gottes Offen-
barung und Wort durch das Kommen und den Tod Christi. Doch wartet sie gleichzeitig
auch noch auf die Erreichung des Zieles ihres Weges, gleich wie Israel ganz von der
verheissenen Zukunft bestimmt war. Bildet die Christus-Tradition den Grundstock des
Bekenntnisses der Gemeinde und der kerygmatisch-lehrhaften Bestidrkung der Gemeinde
im Hebr, so liefert das Alte Testament die Substanz der Parinese. Mittel und Inhalt des
Glaubens ist das Einmalige, das durch Christus ein- fiir allemal gebracht und vollzogen
wurde. Derselbe Glaube aber ist ethisch und hat in Christus den endgiiltigen «Pionier».
Einheit, Angelpunkt und Kriterium filir bleibende Giiltigkeit, doch auch flir Ausschei-
dungen aus der Tradition und fiir Diskontinuititen, ist der noch immer redende Gott und
Jesus Christus, der vollkommene Hohepriester.

Die Autoritit der Bibel beruht (fiir den Verf. des Hebr und fiir uns) nicht auf dem
technischen Wunder einer Inspiration oder auf den Wiederbelebungstechniken, welche
Zeitgenossen des Hebr-Verf. oder heutige Interpreten alten Texten angedeihen lassen,
sondern darauf, dass Gott damals so gut wie heute Schriftausleger dazu benutzt, die alten
Logia zum lebendigen Wort werden zu lassen. Wie G. von Rad von der Freiheit der
Propheten sprach, in neuen Situationen alte Traditionen neu zur Sprache zu bringen oder
Neues aus ihnen zu entwickeln, so erkldrt H. den Schriftgebrauch des Hebr als Ereignis
und Werk schopferischer Freiheit. Hier gibt es — allen gegenteiligen Behauptungen und
entsprechenden Polemiken zum Trotz — keinen «Schriftbeweis», wohl aber die «Erlaub-
nis» zu einem festen Stand auf dem Boden der Traditionen, die durch das Alte Testament
und durch Jesus Christus gepragt sind. Aus diesem Stand wird eine Bewegung, wenn der
Schriftausleger mit der Anfechtung des Glaubens, eben mit «Freunden in Not» kon-
frontiert ist, wie es beim Hebr-Verf. der Fall war. Die Bewegung geschieht auf dem Weg
«vom Glauben zur Geschichte». Die umgekehrte Bewegung — von anthropologisch statt
offenbarungstheologisch verstandener Geschichte zum Glauben - ist absurd. H.s herme-
neutisches Anliegen und These wird wohl am besten mit Anselms Formel fides quaerens
intellectum zusammengefasst.

Es ist unvermeidlich, dass der Verf. aufgrund seiner theologischen Vertiefung in den
Hebr zu grossen Bedenken kommt gegeniiber den Rollen, welche in Hebr-Kommentaren
und -Monographien gewisse Einleitungsfragen und ihre vorschnelle oder mittels Zirkel-
schliissen erreichte Beantwortung gespielt haben. Z. B. in Sachen Spétdatierung (Ende des
1.Jh.), alexandrinisch-dualistisches Denkmodell, enttduschte Parusieerwartung, jiidi-
scher Glaubens- und Erlosungsbegriff, gnostische Einfliisse weigert er sich, den heute
vorherrschenden Tendenzen zu folgen. Nicht nur die heutige hermeneutische Diskus-
sion, sondern auch grosse Teile der Einleitungswissenschaft vergleicht er mit einem
Dschungel. Besonders E. Grissers «Glaube im Hebraerbrief» wird einer vernichtenden
Kritik unterzogen. Viel sanftere Kritik konnte allerdings auch gegen H.s Buch angemel-
det werden. Hatte der Verf. des Hebr wirklich einen «Geschichtsbegriff» oder unter-
schiebt H. eine Hypothese, die nachher Hauptstiitze seiner eigenen These wird? Kann
man angesichts von Rom 3,25 und Joh 17 definitiv behaupten, die hohepriesterliche
Christologie des Hebr sei ohne Prizedenzfille?



Rezensionen 125

Aufalle Fille vermindern solche kleinen Fragen in keiner Weise den Dank, den man
dem Verf. fiir die Wiederentdeckung des Hebr fiir unsere Zeit schuldig ist.
Markus Barth, Basel

Hans Stickelberger, Ipsa assumptione creatur. Karl Barths Riickgriff auf die klassische
Christologie und die Frage nach der Selbstidndigkeit des Menschen. Basler und Berner
Studien zur historischen und systematischen Theologie Band 38, Bern 1979,
2468S.

Es diirfte kaum eine Ubertreibung sein, von einer merkwiirdigen Stille zu sprechen, die

sich heute tiber Karl Barths Werk und Weg gelegt hat. Harte Auseinandersetzungen um

seine theologischen Positionen im grossen Stil finden nicht mehr statt. Um so mehr bietet
diese distanzierte Ruhe die Chance, sich desto griindlicher und sachndher mit Barth selbst
zu beschiftigen. In diesem Sinn erscheinen unauffillig laufend Studien zu Aspekten
seiner Theologie, die die Stille wohl kaum zu durchbrechen vermdégen, denen es aber
gegeben ist, zum soliden Studium anzuleiten. Dazu gehort ohne Zweifel auch die kennt-
nisreiche und in klarer Sprache und Linie abgefasste Arbeit Stickelbergers. So sehr sie sich
einem nach giangigem Mass recht eigenartigen Aspekt von Barths Christologie widmet, so
sehr gelingt es ihr, im Brennpunkt von Barths Rezeption der altkirchlichen An- und
Enhypostasielehre den grossangelegten inneren Duktus dieser Christologie als auch
deren charakteristische Verankerung in der klassischen Uberlieferung durchsichtig zu
machen. Neben diesen beiden ersten, die Aufarbeitung leitenden Schwerpunkten schob
sich fiir S. zunehmend mehr noch eine dritte Frage in den Vordergrund, der die Schluss-
abschnitte gewidmet sind: «Wie kommt es, dass Barths so stark an die kirchliche Tra-
dition zuriickgebundene Theologie gleichzeitig iiber alle bestehende Wirklichkeit hinweg

in die kirchliche und politische Zukunft drangt ?» (5).

Methodisch korrekt geht der Autor in den beiden Hauptteilen je von einer dogmen-
geschichtlichen Aufarbeitung der einschldgigen Fragen aus. Darin weist er sich, soweit
ich dies beurteilen kann, als guter Kenner von einzelnen Facetten der altkirchlichen
Christologie aus, der sich von einem «wenig gebrochenen Vertrauen auf die Anwend-
barkeit der klassischen Christologie» leiten lasst (12). Auf diesem Hintergrund gelingt es
ihm, das Besondere und Wesentliche von Barths Rezeption dieser Tradition scharf pro-
filiert herauszuarbeiten. Auch wenn sich die Studie nur auf einen einzelnen Zug dieser
Christologie im Rahmen der kirchlichen Dogmatik beschrinkt — die Lehre von der
assumptio carnis in Verbindung mit der Lehre von der an- und enhypostatischen Exi-
stenz Jesu Christi — wird man sich, von einigen eher originellen Einsichten abgesehen, der
Stringenz der Darlegung kaum entziehen kénnen. Dabei fillt auf, dass dieses an sich
sinnvolle Verstehen von Barths doch recht selbstindiger Position von der sie leitenden
Tradition her nirgends zu deren kritischer Hinterfragung fiihrt. Barths Christologie
erscheint vielmehr im Licht der einzig angemessenen Bewailtigung der aus der Tradition
anstehenden Probleme. Nur einmal greift der Autor immanent kritisch in Barths Dar-
stellung ein, indem er im Anschluss an E. Jiingels Kreuzestheologie auch die Akzente von
Barths Kreuzesverstdndnis anders zu setzen wiinscht. Doch es darf dies wohl als legitime
Vertiefung von Barths Absichten und Einsichten gesehen werden.

Gemessen an der hohen Qualitit dieser bei Max Geiger eingereichten Dissertation
stimmen die letzten Abschnitte jedoch eher nachdenklich. Im Licht der Christologie fragt
S. weiterhin griindlich auf den Spuren Barths nach dem Wesen des Menschen, insbe-



126 Rezensionen

sondere nach seiner Autonomie, um dann ziemlich pauschal polemisch gegen eine
«Theologie der Welt» — im Visier liegt das Sidkularisationsverstdndnis von Metz — und
gegen die neuzeitlichen Humanwissenschaften ganz allgemein auszuholen. «Dialog und
Solidaritdt mit der Welt heisst also fiir die Gemeinde niemals: mit der Welt am gleichen
Strick ziehen, sich selbst auf das Niveau herunterlassen, aufdem sich die Welt. .. verstellt.
Dies wire die Methode, die sich hochstens im Gespriach mit unheilbaren Geisteskranken
empfiehlt» (203). Diese elitdre Haltung wirkt der Absicht des Autors entgegen, doch
weniger als «ein Akt der Liebe», sondern eher als «Geringschidtzung», unter anderem
etwa auch dort, wo Theologie gar als «die urspriingliche Erfahrungswissenschaft» gegen
samtliche empirischen Humanwissenschaften ins Feld gefiihrt wird (224).

Alfred Jéiiger, St.Gallen



	Rezensionen

