
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Graham Hughes, Hebrews and Hermeneutics, Society for New Testament Studies Mon.
Ser. 36, Cambridge University Press 1979, 218 S.

Es ist eine Freude, dies Erstlingswerk anzuzeigen, obwohl die dichtgewobene
Argumentationsweise erhebliche Anforderungen an den Leser stellt. G. Hughes, einst Landpfarrer
in Neuseeland, jetzt Dozent am United Theological College in Sydney, Australien, hat
seine unter C. F. D. Moule 1971 abgeschlossene Dissertation so bearbeitet, dass sie gleichzeitig

einen fruchtbaren Beitrag zum besseren Verständnis des Hebräerbriefes und zur
Diskussion über biblische Hermeneutik leistet. Der Verf. erweist sich als ein ebenso

kompetenter und sorgfältiger Neutestamentier wie passionierter, begabter und umsichtiger

Theologe. Wer immer sich in der neueren deutschen und angelsächsischen Hebr-
Forschung und in den hermeneutischen Debatten einen Namen gemacht hat, kommt zur
Sprache und zu seinem Recht. Doch folgt der Verf. nicht den (ungeschriebenen) Statuten

jenes Zitaten-Kartells, laut denen Glieder einer bestimmten Schule nur sich selbst durch
Beschränkung auf wechselseitige Zitierungen bestätigen. Nicht nur bekannte Väter von
Descartes und Lessing bis zu Bultmann und K. Barth, auch nicht nur Hebr-Ausleger von
Westcott bis Theissen und theoretische Hermeneutiker wie Gadamer, Fuchs, Ebeling,
Funk, Via, sondern auch Einzelgänger, z. B. Minear, Stendahl, Barr, Childs, Smart, E. D.
Hirsch, Morna Hooker, Klappert, werden sorgfältig angehört. Doch fehlen in diesem

Buch apologetische Nebelschwaden. Ungleich anderen modernen Werken zum Thema
Hermeneutik wird hier kein Exerzitium in mehr oder weniger koketten Verbeugungen

vor dem «modernen Menschen» vollzogen - enthält doch laut Verf. (schon und gerade)
der Hebr eine Alternative zur «Apotheose» einer ganz oder vornehmlich anthropologisch

bestimmten Hermeneutik, ob sie nun einen absoluten Geist, die Erfahrung, die
Existenz oder eine Sprach- oder Strukturphilosophie auf ihre Fahnen geschrieben habe.

H. arbeitet historisch-kritisch und bejaht- an ihrem Platz, nicht als Allerweltsheilmittel -
die vom Rationalismus entwickelte Auslegungsmethode. Unterwerfung unter das

«Risiko», das sie für den Glauben bedeute, wird als notwendig bezeichnet, wenn der Glaube
nicht zu einer zeit- und geschichtslosen Ideologie werden soll.

Wie kommt H. zu seiner Arbeitshypothese, laut welcher der Hebr heutige herme-
neutische Fragestellungen antizipiert und einer Lösung zuführt, und welche Alternative
glaubt er vom Hebr zu lernen?

Die Geschichtlichkeit (1) der Offenbarung des ewigen Gottes, (2) der Gestalt Jesu

Christi, und (3) der Existenz der gläubigen Gemeinde, dazu die Verheissung und Tatsache
der Überwindung der durch die Geschichtlichkeit bedingten garstigen Gräben, wird als

das Hauptproblem dargestellt, dem sich der auctor ad Hebraeos stellt. Der für das

Verständnis des ganzen Briefes massgebliche Prolog (Hebr 1,1-4) bestätigt das: es gibt
Kontinuität und Diskontinuität zwischen den vielen Gestalten und der einen endgültigen
Form der Selbstofifenbarung Gottes durch sein Wort. Wortcharakter haben nicht nur die

Sprüche Gottes, sondern auch das Leben der Patriarchen, Israels Weg durch die Wüste
auf das verheissene Land zu, die Institution von Priestern und Opfern, endlich das

Priestertum und das Opfer Christi. Das Wort Gottes schafft sich seine eigene Geschichte
im Rahmen dessen, was sonst Geschichte genannt wird, doch auch in Freiheit gegenüber
seinen Bedingungen. - Auch Jesus Christus ist nicht ein geschichtloser Monolyth :

vielerlei Traditionen und Kerygmata erzählen und deuten seine Erniedrigung und Erhö-



124 Rezensionen

hung, und es genügt nicht für eine wirkliche Verkündigung des Herrn, sie einfach zu
zitieren. Sie geben, so gut wie der Inhalt des Alten Testaments, die Erlaubnis und Freiheit
zu schöpferischen Neuinterpretationen angesichts neuer Situationen. Im Hebr ist zum
ersten Mal die Person und das Werk Christi priesterlich gedeutet worden. - Endlich lebt
auch die Gemeinde in einer geschichtlichen «Bipolarität» : sie existiert - trotz der
gegenwärtigen Bedrohung ihres Glaubens - dank der einmaligen Krönung von Gottes
Offenbarung und Wort durch das Kommen und den Tod Christi. Doch wartet sie gleichzeitig
auch noch auf die Erreichung des Zieles ihres Weges, gleich wie Israel ganz von der
verheissenen Zukunft bestimmt war. Bildet die Christus-Tradition den Grundstock des

Bekenntnisses der Gemeinde und der kerygmatisch-lehrhaften Bestärkung der Gemeinde
im Hebr, so liefert das Alte Testament die Substanz der Paränese. Mittel und Inhalt des

Glaubens ist das Einmalige, das durch Christus ein- für allemal gebracht und vollzogen
wurde. Derselbe Glaube aber ist ethisch und hat in Christus den endgültigen «Pionier».
Einheit, Angelpunkt und Kriterium für bleibende Gültigkeit, doch auch für Ausscheidungen

aus der Tradition und für Diskontinuitäten, ist der noch immer redende Gott und
Jesus Christus, der vollkommene Hohepriester.

Die Autorität der Bibel beruht (für den Verf. des Hebr und für uns) nicht auf dem
technischen Wunder einer Inspiration oder auf den Wiederbelebungstechniken, welche
Zeitgenossen des Hebr-Verf. oder heutige Interpreten alten Texten angedeihen lassen,
sondern darauf, dass Gott damals so gut wie heute Schriftausleger dazu benutzt, die alten

Logia zum lebendigen Wort werden zu lassen. Wie G. von Rad von der Freiheit der
Propheten sprach, in neuen Situationen alte Traditionen neu zur Sprache zu bringen oder
Neues aus ihnen zu entwickeln, so erklärt H. den Schriftgebrauch des Hebr als Ereignis
und Werk schöpferischer Freiheit. Hier gibt es - allen gegenteiligen Behauptungen und
entsprechenden Polemiken zum Trotz - keinen «Schriftbeweis», wohl aber die «Erlaubnis»

zu einem festen Stand aufdem Boden der Traditionen, die durch das Alte Testament
und durch Jesus Christus geprägt sind. Aus diesem Stand wird eine Bewegung, wenn der

Schriftausleger mit der Anfechtung des Glaubens, eben mit «Freunden in Not»
konfrontiert ist, wie es beim Hebr-Verf. der Fall war. Die Bewegung geschieht auf dem Weg
«vom Glauben zur Geschichte». Die umgekehrte Bewegung - von anthropologisch statt
offenbarungstheologisch verstandener Geschichte zum Glauben - ist absurd. H.s herme-
neutisches Anliegen und These wird wohl am besten mit Anselms Formel fides quaerens
intellectum zusammengefasst.

Es ist unvermeidlich, dass der Verf. aufgrund seiner theologischen Vertiefung in den

Hebr zu grossen Bedenken kommt gegenüber den Rollen, welche in Hebr-Kommentaren
und -Monographien gewisse Einleitungsfragen und ihre vorschnelle oder mittels
Zirkelschlüssen erreichte Beantwortung gespielt haben. Z. B. in Sachen Spätdatierung (Ende des

1. Jh.), alexandrinisch-dualistisches Denkmodell, enttäuschte Parusieerwartung,
jüdischer Glaubens- und ErlösungsbegrifF, gnostische Einflüsse weigert er sich, den heute
vorherrschenden Tendenzen zu folgen. Nicht nur die heutige hermeneutische Diskussion,

sondern auch grosse Teile der Einleitungswissenschaft vergleicht er mit einem

Dschungel. Besonders E. Grässers «Glaube im Hebräerbrief» wird einer vernichtenden
Kritik unterzogen. Viel sanftere Kritik könnte allerdings auch gegen H.s Buch angemeldet

werden. Hatte der Verf. des Hebr wirklich einen «Geschichtsbegriff» oder
unterschiebt H. eine Hypothese, die nachher Hauptstütze seiner eigenen These wird? Kann
man angesichts von Rom 3,25 und Joh 17 definitiv behaupten, die hohepriesterliche
Christologie des Hebr sei ohne Präzedenzfalle?



Rezensionen 125

Aufalle Fälle vermindern solche kleinen Fragen in keiner Weise den Dank, den man
dem Verf. für die Wiederentdeckung des Hebr für unsere Zeit schuldig ist.

Markus Barth, Basel

Hans Stickelberger, Ipsa assumptione creatur. Karl Barths Rückgriff auf die klassische

Christologie und die Frage nach der Selbständigkeit des Menschen. Basler und Berner
Studien zur historischen und systematischen Theologie Band 38, Bern 1979,
246 S.

Es dürfte kaum eine Übertreibung sein, von einer merkwürdigen Stille zu sprechen, die
sich heute über Karl Barths Werk und Weg gelegt hat. Harte Auseinandersetzungen um
seine theologischen Positionen im grossen Stil finden nicht mehr statt. Um so mehr bietet
diese distanzierte Ruhe die Chance, sich desto gründlicher und sachnäher mit Barth selbst

zu beschäftigen. In diesem Sinn erscheinen unauffällig laufend Studien zu Aspekten
seiner Theologie, die die Stille wohl kaum zu durchbrechen vermögen, denen es aber
gegeben ist, zum soliden Studium anzuleiten. Dazu gehört ohne Zweifel auch die
kenntnisreiche und in klarer Sprache und Linie abgefasste Arbeit Stickelbergers. So sehr sie sich
einem nach gängigem Mass recht eigenartigen Aspekt von Barths Christologie widmet, so

sehr gelingt es ihr, im Brennpunkt von Barths Rezeption der altkirchlichen An- und
Enhypostasielehre den grossangelegten inneren Duktus dieser Christologie als auch
deren charakteristische Verankerung in der klassischen Überlieferung durchsichtig zu
machen. Neben diesen beiden ersten, die Aufarbeitung leitenden Schwerpunkten schob

sich für S. zunehmend mehr noch eine dritte Frage in den Vordergrund, der die
Schlussabschnitte gewidmet sind: «Wie kommt es, dass Barths so stark an die kirchliche
Tradition zurückgebundene Theologie gleichzeitig über alle bestehende Wirklichkeit hinweg
in die kirchliche und politische Zukunft drängt?» (5).

Methodisch korrekt geht der Autor in den beiden Hauptteilen je von einer
dogmengeschichtlichen Aufarbeitung der einschlägigen Fragen aus. Darin weist er sich, soweit
ich dies beurteilen kann, als guter Kenner von einzelnen Facetten der altkirchlichen
Christologie aus, der sich von einem «wenig gebrochenen Vertrauen auf die Anwendbarkeit

der klassischen Christologie» leiten lässt (12). Auf diesem Hintergrund gelingt es

ihm, das Besondere und Wesentliche von Barths Rezeption dieser Tradition scharf
profiliert herauszuarbeiten. Auch wenn sich die Studie nur auf einen einzelnen Zug dieser

Christologie im Rahmen der kirchlichen Dogmatik beschränkt - die Lehre von der

assumptio carnis in Verbindung mit der Lehre von der an- und enhypostatischen
Existenz Jesu Christi - wird man sich, von einigen eher originellen Einsichten abgesehen, der

Stringenz der Darlegung kaum entziehen können. Dabei fällt auf, dass dieses an sich
sinnvolle Verstehen von Barths doch recht selbständiger Position von der sie leitenden
Tradition her nirgends zu deren kritischer Hinterfragung führt. Barths Christologie
erscheint vielmehr im Licht der einzig angemessenen Bewältigung der aus der Tradition
anstehenden Probleme. Nur einmal greift der Autor immanent kritisch in Barths
Darstellung ein, indem er im Anschluss an E. Jüngels Kreuzestheologie auch die Akzente von
Barths Kreuzesverständnis anders zu setzen wünscht. Doch es darfdies wohl als legitime
Vertiefung von Barths Absichten und Einsichten gesehen werden.

Gemessen an der hohen Qualität dieser bei Max Geiger eingereichten Dissertation
stimmen die letzten Abschnitte jedoch eher nachdenklich. Im Licht der Christologie fragt
S. weiterhin gründlich auf den Spuren Barths nach dem Wesen des Menschen, insbe-



126 Rezensionen

sondere nach seiner Autonomie, um dann ziemlich pauschal polemisch gegen eine

«Theologie der Welt» - im Visier liegt das Säkularisationsverständnis von Metz - und

gegen die neuzeitlichen Humanwissenschaften ganz allgemein auszuholen. «Dialog und
Solidarität mit der Welt heisst also für die Gemeinde niemals : mit der Welt am gleichen
Strick ziehen, sich selbst aufdas Niveau herunterlassen, aufdem sich die Welt... verstellt.
Dies wäre die Methode, die sich höchstens im Gespräch mit unheilbaren Geisteskranken

empfiehlt» (203). Diese elitäre Haltung wirkt der Absicht des Autors entgegen, doch

weniger als «ein Akt der Liebe», sondern eher als «Geringschätzung», unter anderem

etwa auch dort, wo Theologie gar als «die ursprüngliche Erfahrungswissenschaft» gegen
sämtliche empirischen Humanwissenschaften ins Feld geführt wird (224).

Alfred Jäger, St. Gallen


	Rezensionen

