Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 2

Artikel: Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers
Autor: Staats, Reinhart

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adolf von Harnack
1m Leben Dietrich Bonhoefters!

«Man soll sich nicht trdumen lassen,
... durch Paraden, Hakenkreuze und
Stahlhelm die Schéiden der Zeit heilen
zu konnen» (Adolf v.Harnack 1924).

Am 10. Juni 1930, heute vor fiinfzig Jahren, i1st Adolf von Harnack in
Heidelberg gestorben.2 Von Berlin war der fast Achtzigjahrige nach
Heidelberg gereist, um als Prasident der Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft
auf deren Jahrestagung die Freiheit der Forschung gegeniiber staatli-
cher Lenkung zu behaupten. Auch sollte das Heidelberger Institut fiir
medizinische Forschung eingeweiht werden, das grosste aller bis dahin
gegriindeten Kaiser-Wilhelm-Institute, das, noch heute als Heidelber-
ger «Max-Planck-Institut fiir medizinische Forschung» fortbestehend,
in seiner nun flinfzigjahrigen grossen Geschichte mehrere Nobelpreis-
trager besitzt.? Der Internist und Physiologe Ludolf von Krehl, der erste
Direktor dieses Instituts, hatte Harnack am 25. Mai, zwei Tage vor der
feierlichen Institutsgriindung, in seine Klinik aufnehmen miissen und
hatte ithn wahrend der nur vierzehntagigen Krankheit bis zum letzten
Atemzug betreut. Krehl, selbst «Sohn einer alten Pfarrerfamilie» und
theologisch interessiert, war ein Bewunderer und Freund Harnacks
gewesen und hatte mit ihm gemeinsam fiir die «Einheit der Wissen-
schaft» gekdmpft. Durch Harnacks Marcion-Buch (1921) war Krehl
sogar zu der Erkenntnis gelangt, dass auch die Mediziner in ihrer
praktischen Tétigkeit und in ihrer Wissenschaft den verborgenen Gott
verkiinden diirfen.# «Bei der schlichten Trauerfeier fiir Harnack in
Heidelberg sprach sein Schiiler Professor Martin Dibelius; die Rede bei
der Eindscherung in Berlin hielt Professor Heinrich Weinel. Die Kai-
ser-Wilhelm-Gesellschaft, die in Harnack <ithren Griinder und grossen

I Vortrag in der kirchengeschichtlichen Sozietit zu Heidelberg am 10. Juni 1980. Fiir
wichtige Hinweise bin ich Eberhard Bethge sehr dankbar. Wenn ich im folgenden Har-
nacks Einfluss auf Bonhoeffer fiir weitreichender halte, als dies Bethge in seiner grossen
Gesamtdarstellung tut (s. u. Bethge-Biogr.), so steht auch dieses Urteil im wesentlichen
nur auf Bethges editorischen und biographischen Leistungen (siehe hier A.9 u. 32).
Dankbar bin ich auch fiir miindliche und schriftliche Kritik und Anregungen von Frau
Bertha Schulze, der mit Bonhoeffer letzten Seniorin im Harnack-Seminar, von Hans
Christoph von Hase und von Albrecht Schonherr. Literatur kiirze ich folgendermassen
ab:



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 95

Fiihrer> betrauerte, versammelte am 15. Juni im Goethesaal des Har-
nack-Hauses ihre Mitglieder und eine grosse Zahl von Gésten zu einer
Gedichtnisfeier. Es sprachen Minister Schmidt-Ott fiir die Gesell-
schaft, Professor D. Lietzmann fiir die Universitdt, die Minister Wirth
und Grimme fiir das Reich und Preussen, Generaldirektor Kriiss fiir die
Staatsbibliothek, Lic. Dietrich Bonhoeffer fiir den letzten Schiilerkreis
des Heimgegangenen. Seine Asche wurde auf dem Alten Matthéaikirch-
hof beigesetzt, ein schlichter Stein bezeichnet die Stelle; seine Inschrift
ist die eine grosse Bitte, unter die Harnack sein ganzes Leben gestellt
hat: «Veni creator spiritus».»®

AZH = Agnes von Zahn-Harnack, Adolf von Harnack, Berlin 21951.

Bethge-Biogr. =E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer, Theologe. Christ. Zeitgenosse, Miinchen
41978.

DG = A. v. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte I-III, Tiibingen 41909-1910.

E = D. Bonhoeffer, Ethik, hg. v. E. Bethge, Miinchen 81975.

Fr = D. Bonhoeffer, Fragmente aus Tegel. Drama und Roman, hg. v. R. u. E. Bethge,
Miinchen 1978.

GS = Dietrich Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, hg. v. E. Bethge, Band 1-6, Miinchen
11958-1974.

Kaltenborn=C.-J. Kaltenborn, Adolf von Harnack als Lehrer Dietrich Bonhoeffers, ThA
31, Berlin 1973.

KVR = A. v. Harnack, Entstehung und Entwicklung der Kirchenverfassung und des
Kirchenrechts in den ersten Jahrhunderten (1910). Nachdr. Darmstadt 1980.

Maron = G. Maron, Harnack und der romische Katholizismus, ZKG 80 (1969),
176-193.

N = Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge, hg. v. E. Bethge, Miinchen ''1976.

Neufeld = K. H. Neufeld, Adolf von Harnack. Theologie als Suche nach der Kirche,
KKTS 41, Paderborn 1977.

RA und RANF = A. v. Harnack, Reden und Aufsitze, Band I/II bis VII, Giessen
1906-1930. Die Bande RA III bis RA VII haben in der «Neuen Folge» (= RANF) die
Bandzahl -V, was hier berticksichtigt ist.

ThDg = A. v. Harnack, Die Entstehung der christlichen Theologie und des kirchlichen
Dogmas, Gotha 1927.

WdAC = A. v. Harnack, Das Wesen des Christentums mit einem Geleitwort von W,
Trillhaas (Siebenstern TB 227), 1977.

WEN = D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der
Haft, Neuausgabe Miinchen 21977.

2 Zum Folgenden vgl. AZH 437-442.

3 Vgl. R. Kuhn, 25 Jahre Max-Planck-Institut fiir Medizinische Forschung in Hei-
delberg. In: Mitt. a. d. Max-Planck-Ges. 1955/2, 80f. Mitarbeiter am Institut und
Nobelpreistriger waren Otto Meyerhof (Nobelpreis fiir Medizin 1922), Richard Kuhn
(Chemie 1938), F. A. Lippmann (Medizin 1953), Walter Bothe (Physik 1954).

4 Kuhn a.0. AZH.

5 AZH 442,



96 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

In dem Schiilerkreis, der damals von Harnack Abschied nahm, ist
Dietrich Bonhoeffer nun gewiss derjenige gewesen, der zum wenigsten
ein Kirchenhistoriker war und am ehesten ein systematischer Theolo-
ge, ganz im Gegensatz, wie es scheint, zu seinem Lehrer. Aber hat
Bonhoeffer bei Harnack nur eine «gelehrte Theologie im Sinne histo-
risch-philologischer Forschung» studiert?¢ Schon .jene Gedenkrede
Bonhoeffers fiir Harnack in der Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft lasst auf-
horchen.” Da steht der letzte Harnack-Schiiler, 24jdhrig, wenige Wo-
chen vor seiner Habilitation im Fach Systematische Theologie, dazu
auserwahlt, fiir «tausende von jungen Theologen» das zu sagen, «was
Adolf v.Harnack der jiingsten Theologiegeneration bleibt», und dieses
«Vermachtnis» Harnacks fiir die Zukunft soll merkwiirdigerweise
nicht die historische Kritik und ein weltoffener liberaler Kulturprote-
stantismus sein, womit man Harnacks Lebenswerk so oft meint kenn-
zeichnen zu diirfen, sondern sein Vermachtnis besteht eigentlich nur
darin, dass Harnack ein sehr guter Lehrer war und vor allem, dass er ein
«bewusster Theologe» war.

Die Gedéachtnisrede Bonhoeffers erkiihnt sich zu folgenden Sait-
zen:

«Er wurde unser Lehrer: Er kam uns nahe, wie ein echter Lehrer dem Schiiler
nahekommt. Er trat uns fragend an die Seite und in iiberlegenem Urteil gegeniiber. Die
Stunden der ernsten Arbeit an der alten Kirchengeschichte, zu denen er unsin den letzten
Jahren in seinem Hause versammelte, liessen uns ihn erkennen in seinem unbeirrbaren
Streben nach Wahrheit und Klarheit. Dem Geiste seines Seminars war die blosse Redens-
art fremd. Es musste um jeden Preis klar zugehen. Das schloss nicht aus, dass Fragen
innerlichster und personlichster Art hier Raum fanden und in ihm einen immer bereiten
Horer und Beantworter fanden, dem es um nichts als um die Wahrhaftigkeit der Antwort
ging. Aber es wurde uns an ihm deutlich, dass Wahrheit nur aus Freiheit geboren wird.
Wir sahen in ihm den Vorkdmpfer des freien Ausdrucks einmal erkannter Wahrheit, der

sein freies Urteil je und je neu bildete und es ungeachtet der dngstlichen Gebundenheit der
vielen je wieder deutlich zum Ausdruck brachte. .. Aber Adolf v. Harnack — und das war

¢ Dieses verbreitete Urteil jetzt auch bei C. F. v. Weizsdcker, Der Garten des Mensch-
lichen, Miinchen 1977,457 : Weizsidcker hat zwar treffend die vier Grundaspekte namhaft
gemacht, die Bonhoeffers innere Entwicklung bestimmen, namlich Elternhaus, Harnack,
Barth und Okumene, doch ist das ebenso treffend beobachtete Prinzip in Bonhoeffers
theologischer Methode, nicht zu fragen, «wer was getan oder gesagt hat», sondern «was
wahr ist und was das wirkliche Leben», auch das Ziel von Harnacks Methode. S. dazu u.
S. 103f.

7 GS 3, 59-61.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoefjers 97

uns das Grosste — war Theologe, bewusster Theologe, und wir glaubten nur von hier aus
ihn ganz verstehen zu kénnen. Und darum soll das auch in diesem Kreise noch einmal
deutlich gesagt werden. Er war Theologe, das heisst zundchst nicht, dass er seine Dog-
mengeschichte schrieb. Theologie heisst Rede von Gott. Um nichts Geringeres geht es
irgendwie in der Arbeit jedes Theologen. In Harnack, dem Theologen, sahen wir die
Einheit der Welt seines Geistes beschlossen; hier fanden Wahrheit und Freiheit ihre echte
Bindung, ohne die sie zur Willkiir wiirden. Es entsprach seiner Art, hier nur wenig zu
sagen, lieber viele Worte zu wenig, als in diesen Dingen ein Wort zu viel. Hier musste alles
ganz wahrhaftig und einfach zugehen. Aber das Wenige, was er sagte, im Seminar oder
lieber noch draussen im Freien, im Grunewald, wo er Sommer fiir Sommer alteste und
Jjiingste Schiiler um sich versammelte, hat uns gentigt. Er meinte, dass im heiligen Geiste
des Christentums aller Zeitgeist seine Bestimmung finde, und dass die Botschaft von dem
Vatergott und dem Menschenkind ewiges Recht und somit Recht auch aufuns habe. Hier
liegt Adolf v. Harnacks Verméchtnis an uns: echte Freiheit des Forschens, des Schaffens
und des Lebens und tiefstes Gehalten- und Gebundensein durch den ewigen Grund alles
Denkens und Lebens liberhaupt.» Die Rede schliesst mit einem Lieblingswort Harnacks,
das der greise Lehrer seinem Seminar als letztes Wort mitgegeben hatte und worin
zugleich das Thema einer auf Bonhoeffers Anregung entstandenen Gemeinschaftsarbeit
der Seminarteilnehmer zu Harnacks 75. Geburtstag noch einmal anklang: die «Freude
im Urchristentumy»: «non potest non laetari, qui sperat in dominum.»3#

Mag Harnacks Bedeutung fiir viele Zeitgenossen vor allem darin
liegen, dass sein wissenschaftliches Verstindnis von Theologie einen
Briickenschlag zu den anderen Wissenschaften ermdoglichte und er
darum auch einer der letzten neueren evangelischen Theologen war,
der bei anderen Wissenschaftlern, auch bei Naturwissenschaftlern,
grosse Reputation genoss — fiir Bonhoeffer war Harnack ernst zu neh-
men vor allem als «bewusster Theologe», weil Harnack meinte, «dass
1m heiligen Geiste des Christentums aller Zeitgeist seine Bestimmung
fande».

Allein diese Bemerkung des jungen Bonhoeffer ldsst erwarten, dass
auch der spitere Bonhoeffer der Erbschaft seines grossen Lehrers ver-
pflichtet blieb. Und tatsidchlich wird diese Erwartung durch zahlreiche
Zeugnisse bestitigt. Der in der DDR lebende Theologe Carl-Jiirgen
Kaltenborn hat dazu in seinem 1973 erschienenen Buch «Adolfv. Har-
nack als Lehrer Dietrich Bonhoeffers» reiches Material vorgelegt. Das
Buch diirfte allein wegen seiner Stoffiille fiir alle weitere Forschung
zum Thema unverzichtbar sein, mogen einem auch Bedenken an Kal-
tenborns sehr systematischer und von der marxistischen Christentums-
kritik nicht unabhdngiger Darstellung kommen.

8 GS 5, 106-115, Bethge-Biogr. 96.



98 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

So scheint mir bei Kaltenborn die Harnack-Rezeption viel zu wenig historisch-
biographisch in ihrer unterschiedlichen Gewichtung im Leben Bonhoeffers erfasst, der
Einfluss Harnacks auf Bonhoeffers Sicht der Universalgeschichte vollig unentdeckt
geblieben und die Bedeutung der Arkandisziplin bei Bonhoeffer, die Kaltenborn zwar als
ein eigenstandig verarbeitetes Erbe Harnackscher Theologie nachweisen kann, doch zu
einseitig als eine antiklerikale Kampfformel interpretiert worden zu sein. Auch erschlies-
sen sich in den jetzt endlich publizierten Bonhoeffer-Fragmenten zu einem Drama und zu
einem Roman, geschrieben im Tegeler Gefdngnis 1943, ganz neue Quellen, worin Bon-
hoeffer u. a. einmal den deutschen Patriotismus und zum anderen den Kompromisscha-
rakter der Weltgeschichte in eigentiimlicher Ndhe zu Gedanken Harnacks als theologi-
sche Probleme der Gegenwart dichterisch entfaltet.

Jede wirkungsgeschichtliche Untersuchung wird immer auch den
weiten zeitlichen Abstand zwischen dem Wirkenden und dem von ihm
Bewirkten berticksichtigen miissen, wird die Briiche und neuen pra-
genden Einfliisse wahrzunehmen haben, die der Annahme einer allzu
direkten Kontinuitidt entgegenstehen. So wurde fiir Bonhoeffer seit
1930 Karl Barth ein wichtiger Gespriachspartner. Aber auch da bleibt
zu beachten, dass Bonhoeffer kein einziges Semester bei Barth studiert
hatte und dass zwischen den beiden Kirchenkdmpfern von Anfang an
auch eine Beziehung wechselseitiger Kritik obwaltete.® Bonhoeffer hat

9 Bethge vermutet, dass Bonhoeffer schon in seiner Berliner Studentenzeit
(1924-1929) ein «Propagandist» und «Bundesgenosse» von Karl Barth gewesen sei
(Bethge-Biogr. 96, 102-107). Aber diese These ist durch die vorliegenden Quellen nicht
abgesichert: Wenn Bonhoeffer 1924 seinem Patenonkel das Buch Barths «Das Wort
Gottes und die Theologie» schenkte, so kann aus diesem Geschenk keine Parteinahme
fiir Barth gelesen werden (s. aber Bethge-Biogr. 102); denn der so beschenkte Superinten-
dent Hans von Hase war selbst seit 1922 an Barth lebhaft interessiert, wie mir sein Sohn
Hans Christoph von Hase berichtet. Hans Christoph von Hase, der 1925 durch die
Begegnung gerade mit Barth fiir das Studium der Theologie begeistert wurde, schrieb mir
am 25.7.80 u.a. auch folgendes: «Bei dem allen hat mein Vetter Dietrich, der mir sonst
sehr imponierte und dem ich viel abnahm, gar keinen Einfluss ausgeiibt. Wire er von
Barth fasziniert gewesen wie ich spéter, so hétte er mir gewiss geraten : <Geh da doch mal
hin, das ist ein interessanter Mann!> Wie ich dann im WS 1925/1926 in das Bonhoef-
fersche Haus nach Berlin kam und dort den Winter {iber wohnte, haben wir gewiss iiber
Barth gesprochen, aber von einer Art theologischer Jiingerschaft Dietrichs konnte gewiss
nicht die Rede sein. Zumindest standen neben Luther und Kierkegaard, Gogarten,
Brunner u.a. fiir ihn auf gleichem Rang. Fiir letzte Fragen fiihlte er sich bei seinen
Berliner Lehrern — trotz enger Kontakte — allein gelassen. — Aber er liess sich auch nicht
zureden, die neuen Propheten in Miinster (Barth), Marburg (Bultmann) oder Jena (Go-
garten) aufzusuchen. Er war so stark mit seinen eigenen Fragestellungen beschiftigt, dass
es ihm gentigte, den einzigartigen Berliner Fundus an Gelehrten und wissenschaftlichem
Apparat zur Verfligung zu haben. An Geld lag es nicht, am Mut fehlte es ihm noch
weniger. Ob er Scheu hatte, abhidngig zu werden. ..» — Ganz im Sinne Harnacks wagt z. B.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 99

sich niemals fiir einen Barth-Schiiler gehalten, so wie er sich freilich
auch tiber eine iibertriebene Harnack-Verehrung lustig machen konn-
te.19 Aber selbst diese seine geistige Unabhéngigkeit von Schulmeinun-
gen passt nun besonders gut zur Schule Harnacks. Dennoch gibt es eine
Reihe nicht zu libersehender theologischer Differenzen zwischen Har-
nack und Bonhoeffer.

Bonhoeffers philosophisch-spekulative Neigungen standen von
vornherein in Widerspruch zu Harnacks Interesse an historischer
Begriindung der Theologie. Erinnert sei ferner an Bonhoeffers christo-

Bonhoeffer in einer Seminararbeit ausgerechnet bei R. Seeberg (SS 1925) zu fragen nach
dem «innersten Wesen» in der «christlichen Religion», nach dem Verhéltnis von «Ge-
schichte und Geist», und er schliesst schwungvoll mit einem echten Harnack-Bekennt-
nis: «Veni creator spiritus» (Bethge-Biogr. 109). In der Dissertation «Sanctorum Com-
munio» (17.12.1927 bei R. Seeberg) spielt Barth nicht nur eine geringe Rolle (so auch
Bethge-Biogr. 114), sondern Bonhoeffer bemiiht sich darin immer wieder sogar um Kkri-
tische Distanz zu Barth. Noch wihrend des Studienaufenthaltes in New York 1930 wird
er sich der Qualitdt des deutschen «Liberalismus» bewusst, «der doch ganz zweifellos
eine durchaus kriftige Erscheinung in seinen guten Vertretern war» (GS 1, 76). Nicht
einmal die nun ganz offensichtliche Hinwendung zu Barth seit der kurzen personlichen
Begegnung in Bonn im Juli 1931 scheint mir die voriibergehende Kennzeichnung Bon-
hoeffers als «Barthianer» (Bethge-Biogr. 195) zuzulassen. Auch in dieser Periode war ja
Bonhoeffer wohl dankbar fiir Barths Anregungen, die er in Berlin so vollig vermisste,
stellte aber immer wieder Fragen an Barth (vgl. GS 1,17 ff.). Hinzu kam der faszinierende
Charme, der vom Menschen Barth ausstrahlte. B. Schulze teilt mir aus ihrer Erinnerung
dazu mit: «Ich bekam damals aus Bonn eine Karte von Bonhoeffer, die ungefdhr so
begann: <Hier muss man fast schwidrmen!> Er war von der iiberaus liebenswiirdigen
Personlichkeit von Barth fasziniert. Es war anfangs wohl nur der personliche Eindruck.
Beriihrungspunkte im theologischen Denken kamen dazu. Der Dogmatiker Barth lag
Bonhoeffer eben niher als der Historiker Harnack mit seiner Uberzeugung: res Chri-
stiana est res historica!» Vgl. auch GS 1,19 : Bonhoeffer méchte sich iiber den Bonner
Kreis der eingeweihten Barth-Adepten lustig machen, wagt es aber nicht wegen seiner
«theologischen Bastard-Herkunft». Das sei «vollig anders, wenn es an Karl Barth selbst
geht», und er bereut, dass er nicht frither hingegangen sei. Bei der Interpretation dieser
entscheidenden Briefe an Erwin Sutz muss auch bedacht bleiben, dass Bonhoeffer hier
dem echten Barthianer Sutz womdaglich selbst wie ein Barthianer erscheinen wollte. Der
Spott tiber Otto Dibelius, der von Theologiestudenten mehr Bereitschaft zum Martyrium
verlangte (25.12.1931, GS 1,26), steht in auffallendem Kontrast zu der Bemerkung Bon-
hoeffers drei Jahre spéter, wo er ganz ebenso wie Dibelius argumentiert (GS 1,40). In der
Sakramentstheologie, in der Frage der Auslegung der potestas clavium, des Kultus, der
Stellung der theol. Fakultiten, der Begriindbarkeit der Gebote bleibt Bonhoeffer von
Anfang an in kritischer Distanz zu Barth. Und das ist nicht wenig! (GS 1,20; 31f.; 42,
64f).
10 Nach Mitteilung von B. Schulze.



100 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

logische Auslegung des Alten Testaments unter Einschluss sogar der
Rachepsalmen und der Biicher Esra und Nehemia'!!, die be1 Harnack
gewiss auf volliges Unverstandnis gestossen wire, wie nicht minder die
letzten Ausserungen iiber die nichtreligiose Interpretation biblischer
Begriffe und iiber ein «religionsloses Christentum», die nun eindeutig
1im Banne der Barthschen Kritik am neuzeitlichen Religionsbegriff ste-
hen.'? Und auch Bonhoeffers ganz von Martin Luther herkommende
Erfahrung von der Radikalitit des Bosen in der Geschichte passt wenig
zu Harnacks optimistischer Weltanschauung. Unerschiitterlich hielt ja
Harnack am Gedanken des Fortschritts fest.!> Andererseits war Har-
nack doch auch kein frohgemuter Utopist. Eine fortschreitende Ent-
wicklung war fiir ihn am ehesten in der Technik nachweisbar. Wo es auf
ein christliches Verstehen von Geschichte und Gegenwart ankam,
konnte ihn manchmal sogar tiefe Klage und Wehmut erfassen. Das
Gestandnis «Ich weiss vor grosser Traurigkeit nicht, wo ich mich hin-
wende» aus dem Lied «O Ewigkeit, du Donnerwort» kam am Ende
seines Lebens aus der Tiefe seines ehrlichen Herzens. Wohl wusste er
zeitlebens um die christliche Hoffnung, aber diese war auf ein ganz
jenseitiges Ziel gerichtet. Mitunter mochte er dem Wort zustimmen:
«Der Gott, der tief mein Innerstes bewegt, er kann nach aussen nichts
bewegen.» Dementsprechend war eines der Lieblingslieder Harnacks
der Choral «Jerusalem, du hochgebaute Stadt».!4

Freilich, die reformatorische Einsicht von der christlichen Notwendigkeit des Bosen
war Harnack ganz fremd. Dietrich Bonhoeffer konnte dagegen an der Wende zum Jahr
1943 in einem Rechenschaftsbericht an seine Mitverschworenen Hans von Dohnany,
Hans Oster und Eberhard Bethge schreiben: «Die grosse Maskerade des Bosen hat alle
ethischen Begriffe durcheinander gewirbelt. Dass das Bose in der Gestalt des Lichts, der
Wohltat, des geschichtlich Notwendigen, des sozial Gerechten erscheint, ist fiir den aus

11 GS 4, 294 ff., 321ff., 544 fF.

12 Bethge-Biogr. 977 .

13 Man lese nur die letzten Seiten von WdC und man beachte die bei Harnack iiberall
zu findende Vorliebe fiir die Bilder von Kern und Schale, Baum und Rinde, besonders
von Stufen. Aber das Evangelium bleibt Norm, und das Verhiltnis der Reformation zur
Moderne darf nur so, wie es Troeltsch tut, untersucht werden: «Denn denjenigen
Gelehrten, die sonst diesen Standort einnehmen, fehlt bei threr Kulturseligkeit in der
Regel jedes Verstindnis fiir Christentum und Kirche» (DG III, 690). Darum auch trifft
der Vorwurf eines «biologischen Geschichtsbegriffs» Harnack nicht. Vgl. K. Blaser,
Harnack in der Kritik Overbecks, ThZ 21 (1965), 96-112. Dagegen richtig Neufeld 76,
233f.

14 Nach Mitteilung von B. Schulze. Vgl. auch AZH 440.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 101

unserer tradierten ethischen Begriffswelt Kommenden schlechthin verwirrend, fiir den
Christen, der aus der Bibel lebt, ist es gerade die Bestitigung der abgriindigen Bosheit des
Bésen.» 'S Damals stand Bonhoeffer lange schon in personlicher Verbindung zu seinem
Mitkonfirmanden Hans-Bernd von Haeften, jenem Widerstandskdmpfer, der im Volks-
gerichtshof1944 Roland Freisler ins Gesicht zu sagen wagte, dass Hitler «der Vollstrecker
des Bosen in der Geschichte» sei.'s Auch Bonhoeffer hitte in derselben Situation ver-
mutlich einen solchen Satz sprechen kdnnen.!”

Schliesslich muss beachtet bleiben, dass Bonhoeffer, der in seinem
antiklerikalen Tatchristentum so sehr mit Harnack iibereinstimmte,
doch von Anfang an neu und anders iiber Wesen und Auftrag der
Kirche nachdachte. Mehr noch als die Dissertation von 1927 «Sancto-
rum Communio» und die Habilitationsschrift von 1930 «Akt und
Sein» konnte uns die Vorlesung von 1932 iiber «Das Wesen der Kir-
che» wie eine Fortfiihrung und Ersetzung von Harnacks « Wesen des
Christentums» erscheinen. Der Vetter und Studienfreund Hans-Chri-
stoph von Hase unterstreicht dieses durchgingige Interesse an prakti-
scher Ekklesiologie: «Dietrich war ja wahrhaftig kein Klerikaler. Was
haben wir iiber die Berlin-Brandenburgische Kirche und ihr Konsisto-
rium auch geldstert. Und wie viele gute Theologen wurden oder blieben
Wissenschaftler, um sich mit der landeskirchlichen Praxis und ihrem
Betrieb nicht identifizieren zu miissen. Aber eben das tat Dietrich
nicht. Er dachte liber die Kirche nach — und beobachtete von Rom bis
New York die Praxis, um die Kirche zum Gehorsam zuriickzurufen.
Diese Linie hat er vom Anfang bis zum bitteren Ende durchgehalten»
(Brief vom 23.7.80).

Bei Beriicksichtigung aller Differenzpunkte, die Bonhoeffer nach
1930 von Harnack trennen, wird man doch fragen diirfen, ob Harnack,
ein liberaler Theologe im besten Sinne, diesen Bonhoeffer nicht sogar
hitte gewihren lassen, obwohl sich der Schiiler von ihm hier und da
entfernt hatte. Jedenfalls konnte Harnacks fritherer Vorwurfgegen Karl
Barth, dass er den theologischen Lehrstuhl in einen Predigtstuhl ver-
wandle, Bonhoeffer nicht treffen, weil Bonhoeffer notgedrungen nie-

15 WEN 12.

16 Ein erst kiirzlich gefundener Dokumentarfilm hat diese Szene iiberliefert. 1934
nennt Bonhoeffer den Legationssekretdar von Haeften seinen «sehr guten Freund» (GS, 1,
206). 1935 heisst es, Haeften sei «ganz bei uns», d. h. bei der Bek. Kirche (226).

17 Vgl. WEN 12, GS 1, 358 und Bethge-Biogr. 811f.: Hitler als «Vollstrecker histo-
rischer Gerechtigkeit» wird von der kleinen Schar der Verschworer erkannt als «der
Satan in der Gestalt des Engels des Lichtes».



102 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoefjers

mals einen akademischen Lehrstuhl innehatte, sondern als Privatdo-
zent und schliesslich als Pfarrer so handelte, wie es auch Harnack in der
Predigt unbedingt fiir richtig hielt; nimlich «die reine Darstellung der
Aufgabe des Christen als Zeugen Christi» zu bieten.'®* Auch darf Har-
nacks Bemiihen zu guter Letzt um Versohnung mit Barth und der
dialektischen Theologie nicht verachtet werden, ging es doch auch
Harnack in seiner eigenen wissenschaftlichen Arbeit um die «Haupt-
sache» der christlichen Religion, so dass er auch sein Seminar bewusst
als «eine religiose Gemeinschaft» auffasste. Harnack konnte 1928 — zu
einer Zeit, als Bonhoeffer zu seinem Seminar gehorte — tiber die dialek-
tische Theologie zwar klagen, wie «schwach» sie sei als Wissenschaft:
«wie eng und sektiererisch» ihr Horizont sei, «wie expressionistisch
ihre logische Methode, und wie kurzsichtig ihre Auffassung der Ge-
schichte» und wie sie den «Zusammenhang mit der universitas littera-
rum und der Kultur» verloren habe. Andererseits zollt er thr doch
uneingeschrinkt Anerkennung darin, «dass sie es ernst meint und auf
die Hauptsache geht». Harnack dussert schliesslich in einem fiir ihn
typischen Bilde die Hoffnung, «dass das alles nur ein Verpuppungssta-
dium» sein moge und «ein wirklich evangelischer Schmetterling einst
diesen Hiillen entsteigen» werde.!* Wenn wir im folgenden einige Wir-
kungen Harnacks im Leben Bonhoeffers betrachten, konnte uns diese
Hoffnung fast wie in Erfiillung gegangen erscheinen.

2.

Harnacks eigenes Verstandnis von Wissenschaft, das nach heutigem
Begriff durchaus in ein «theologisches» Verstehen von Geschichte und
Ethik miindet, kann m.E. dem Historiker, der zugleich Theologe ist,
eine verniinftige methodische Hilfe bei der Untersuchung auch dieses
besonderen Themas geben. Harnack kennt «Stufen wissenschaftlicher
Erkenntnis». Anfang 1930, kurz vor seinem Tode, hat er diesen Stufen-
ausbau der Wissenschaft noch einmal dargelegt.2? Die unterste Stufe

18 Harnack, Fiinfzehn Fragen an die Verdchter der Wissenschaftlichen Theologie
unter den Theologen; in: ChW 1923, 6-8, 142-144, 305-306 (bes. 142).

19 Vgl. schon a.O. 142 und dann besonders Harnacks Brief an Rade (13.9.28), AZH
417f.

20 Zum Folg. s. A. v. Harnack, Stufen wissenschaftlicher Erkenntnis (1930), in:
RANF V, 202-205. Kaltenborn 91-93.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 103

besteht im «Feststellen, Analysieren und im Ordnen». Mit dieser Ope-
ration beginnt alle Erkenntnis. Die zweite Stufe «ist bezeichnet durch
die Erkenntnis des ursdchlichen Zusammenhangs der Dinge». Hier
geht es um «die Feststellung von Ursachen und Wirkungen... um die
Zuriickfiihrung komplizierter Grossen auf einfache.» Die dritte Stufe
der Erkenntnis ist, «das Leben zu erforschen». Auf dieser Stufe ist
schon die rein mechanische, determinierende Erkldrung verlassen.
Harnack hat zwar jene ersten beiden Stufen sehr ernst genommen, hier
muss sich die Wissenschaft jedes Dreinreden verbitten. «Allein die
Téauschung soll aufhéren, als konnten diese Stufen alles Wissenswiir-
dige umfassen und eine vollkommene Welterkldrung bieten. Es gibt
neben ihr ein Wissen vom konkret Wirklichen und vom Leben... Die-
ses Wissen vom Leben ebenso bewusst zu treiben wie die Mechanik, es
im ganzen und im einzelnen zu suchen, ist die Aufgabe der dritten Stufe
wissenschaftlicher Erkenntnis.» Unwillkiirlich méchte sich der Leser
hier an die Lebensphilosophie, besonders an Dilthey, erinnert fiihlen,
in dem ja auch manche Forscher einen stillen geistigen Partner Har-
nacks vermutet haben.?! Schliesslich: «Die vierte Stufe der Erkenntnis
— der dritten sehr nahe verwandt - ist auf die Erkenntnis des Menschen
gerichtet. Hier tritt uns der bewusste Geist entgegen mit seinen Ideen,
Normen und Werten. Auf dieser Stufe ist die Wissenschaft von der
Geschichte gegeben...» Nach einer friiheren Ausserung Harnacks
mogen hier z.B. auch die Erkenntnis von «Siinde und Schuld, Siihne
und Vergebung, Strafleiden und Stellvertretung» ihren Ort haben.22
Hier kann Harnack dann auch in Anlehnung an die christliche Aufer-
stehungsterminologie, aber ohne den Begriff der Auferstehung selbst zu
verwenden, von der Schaffung eines neuen Menschen reden, dass wir
als «Biirger und Schopfer eines Geistesreiches ewiges Leben in uns
tragen».23 «Der empirische Mensch zerstdubt, und der neue, der die
Ewigkeit im Busen triagt, wird wach!»?* «Alles was die Geburt und
Entwicklung dieses neuen, iliberempirischen Menschen und dieser
wahren Menschheit fordert, ist wertvoll, ist die Norm, ist das Gute; alles
was da hindert, ist das Schlechte...»?5 «Das hohere geistige Leben wird

2l Vgl. Maron 177. AZH 426.
2 RANF 3, 198f.

2 A.0. (A.22), 194.

24 A.0. (A.22), 195.

% A.0. (A.22).



104 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

als Geschichte und als Ethik erkannt.»?6 Nur wer sich diesem «hGheren
geistigen Leben» nicht verschliesst, kann dann auch Harnacks Spitzen-
satz in seiner ganzen Tragweite ermessen: « Wissenschaft ist die Er-
kenntnis des Wirklichen zu zweckvollem Handeln.»*

Allein dieses Stufenmodell, gipfelnd im Begriff des eigentlich «Wirklichen», des
«Lebens» und des neuen Menschen, zeigt, dass Harnack gefeit war gegen eine einseitige
Orientierung an historischer Kontinuitit. Er konnte sagen: «Vergessen Sie nie, dass alle
Geschichte als Entwicklungsgeschichte verlduft, aber bleiben Sie eingedenk, dass kein
geschichtliches Problem mit diesem Schliissel allein erschlossen werden kann. Jede Zeit,
jede Stufe ist Ubergangszeit, aber sie ist auch sie selbst.»?8 Oder mit einem seiner Apho-
rismen gesagt : « An der Frucht erkennt man den Baum ; man darfaber die Frucht nicht an
der Wurzel suchen.»?? Sein Stufenmodell widerspricht andererseits auch dem verbreite-
ten Vorurteil, dass Harnacks wissenschaftliche Arbeit hauptsidchlich antiquarisch-archi-
varisch ausgerichtet war. Mit dem Pathos des alten Goethe konnte er auch dieses sagen:
«Nicht in dem Scheine der Fackeln quantitativ nachzupriifender Einzelerkenntnisse hat
die Menschheit ihren Weg nach aufwirts gefunden, sondern unter der Fiihrung von
Minnern, die eine Zentralsonne ahnten und den Mut hatten, von der Physik zur Meta-
physik, von der Historie zur Methistorie, von der Ethik zur Metethik vorzudrin-
gen. »30

Freilich muss in Entsprechung zu Harnacks Modell nun zunéchst
die Sammlung und Ordnung der Harnack-Zeugnisse in Bonhoeffers
Werk vorgenommen werden.

2% A Q. (A.22), 199.

27 RANF 5, 202. Diese beriihmte Definition muss im Zusammenhang gelesen wer-
den. Naturwissenschaftler wie Ludolf von Krehl und Richard Kuhn haben sie zu einseitig
jeaufihr Fach bezogen. S. auch jetzt die «Kleine Geschichte des Max-Planck-Instituts fiir
medizinische Forschung Heidelberg» (Ber. u. Mitt. d. Max-Planck-Ges. 1980, 9). Man
kann zwar mit Kuhn sagen, diese Definition sei «ein Leitsatz fiir das Zeitalter der
Technik, in dem wir leben, ein Leitsatz fiir die Entwicklung unserer Wirtschaft». Aber
kann diese Definition, wie Kuhn argwohnt, sogar die Entwicklung der «Militdrwissen-
schaften» mit ihrem Ziel der totalen Vernichtung menschlicher Kultur rechtfertigen?
Das hiesse, man wiirde sie aus dem Kontext reissen und sie dem Christen Harnack
wegnehmen. Vgl. Kuhn (A.3), 70f.

28 Handschriftlicher Nachlass, Kasten 13. Mitgeteilt von Kaltenborn 91.

2% AZH 277.

30 RANF 35, 205. Allein dieser Stufenbau wissenschaftlicher Erkenntnis, den man in
Harnacks Werk iiberall beobachten kann, widerlegt die harte Kritik Fr. Overbecks
(Christentum und Kultur, 1919, 204), dass Harnack ein « Apostel der Arbeit» sei, dem der
Sinn fiir Meditation abginge. Kaltenborn (157) hat diese Kritik zu Recht fiir unbegriindet
gehalten.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 105
3.

Nicht zu unterschitzen sind die privaten, familidren Beziehungen
der Familien Harnack und Bonhoeffer.3! Die Wohnhiuser im Berliner
Grunewald standen dicht beieinander, ums Eck herum. Spétestens seit
1923 gehorten die Bonhoeffers auch zum Harnackschen Haus-«Krinz-
chen». Studienpldne der Bonhoefferkinder wurden im Hause Harnack
durchgesprochen. Dietrich Bonhoeffers Bruder Klaus heiratete im
Sommer 1930 die Tochter des Historikers Hans Delbriick, der selbst
mit Harnack verschwigert war. Als 1931 die Memoiren des ehemaligen
Reichskanzlers Biilow erschienen mit ihren siiffisanten auf einen an-
geblichen politischen Opportunismus Harnacks zielenden Margina-
lien, da war es Vater Karl Bonhoeffer, der bekannte Psychiater, der
Harnack in einem Artikel der «Deutschen Allgemeinen Zeitung»
(24.3.31) vorbehaltlos in Schutz nahm.

Dietrich Bonhoeffers Studium bei Adolf v. Harnack hatte sich also
wie von selbst nahegelegt. Er hat dann wenigstens sechs Semester lang
intensiv im Harnack-Seminar mitgearbeitet: Vom Sommer-Semester
1924 bis zu Harnacks letztem Sommersemester 1929, unterbrochen
durch die Vikariatszeit in Barcelona (15.2.1928-17.2.1929). Bei keinem
anderen theologischen Lehrer hat Bonhoeffer ebenso anhaltend stu-
diert! Eine Kommilitonin, die damalige Seniorin des Seminars Bertha
Schulze, hat mir in einem Brief (v. 21.5.80) einiges aus jenen Jahren
erziahlt:

«Da erschien als ein uns bisher unbekannter Theologie-Student ein durch sein fri-
sches freimiitiges Wesen uns sofort fiir sich einnehmender Achtzehnjéhriger. Man merkte
gleich an den ersten Abenden, dass da einer mit innerer Anteilnahme und Lerneifer zu
uns gestossen war. Harnack selbst fasste ja sein Seminar weithin als religiése Gemein-
schaft auf. Er beklagte sich, dass die Kirche flir derartige Gemeinschaften keinen Sinn
aufbrichte. Bonhoeffer schloss sich diesem Geist des Seminars voll und ganz an. Ich
wunderte mich, dass er spdter zur Dogmatik iiberging und bei Reinhold Seeberg...
promovierte... Fiir Harnack war Bonhoeffer ein sehr hochgeschitzter Schiiler, das
merkte man an der Art, wie er ihn behandelte. Besonders gelobt wurde in Harnacks
Seminar ja nicht... Bonhoeffers Teilnahme war regelmaéssig und sehr rege...».3

31 Zum Folg. Bethge-Biogr. 95-101, 108-111, 173 ff. Kaltenborn 106.

32 Wenigstens 6, hochstens 9 Sem. studierte Bonhoeffer bei Harnack. B. Schulze hat
mir mitgeteilt (Brief v. 22.6.80), dass ihr Gedéchtnis eine genaue Auskunft heute ver-
biete. Immerhin verteilen sich die von Bonhoeffer bei Harnack belegten und durch
Urkunden belegbaren Lehrveranstaltungen auf mindestens 6 Sem., so dass die Angabe
«mindestens drei Semester» (Bethge-Biogr. 95) korrigiert werden muss: SS /924, Vor-



106 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

Nicht gemessen werden kann, was alles Bonhoeffer dem Lehrer
durch die private Lektiire seiner Werke und was er ihm durch private
Gespriche verdankt. In Harnacks letztem Brief an Bonhoeffer vom 22.

lesung « Dogmengeschichte» (GS 6,23); Privatseminar iiber «Die Kirchengeschichte des
Eusebius» (Bonhoeffers Teilnahme gleich in seinem ersten Berliner Semester wird von
B.Schulze bezeugt). — WS 1924/25, Privatseminar iiber «Clemensbriefe». Bonhoeffer
schreibt eine Seminararbeit tiber «Das jlidische Element im 1. Clemensbrief» (Bethge-
Biogr. 96, GS 5,17-63; WEN 145). — SS 1925, Vorlesung iiber «Die Geschichte der
Entstehung des NT’s und der apokryphen Evangelien», Bonhoeffers Testat belegt, Ab-
testat fehlt (GS 6, 24). Thema des Privatseminars unbekannt, Bonhoeffers Teilnahme
vermutet v. Hase. WS 1925/26, Privatseminar iiber « Augustins De Civitate Dei». B.
Schulze erinnert sich an ein Referat Bonhoeffers: «Das Referat fiel durch den Kennt-
nisreichtum und vor allem durch die vornehme und doch auf das Menschliche einge-
hende Art der Berichterstattung aus dem Rahmen der sonstigen Referate heraus — die
verschiedenen Biicher des Augustinwerkes waren unter verschiedene Referenten ver-
teilt» (Brief v. 21.5.80). Vgl. Bethge-Biogr. 95. Die in diesem Semester begonnene Dis-
sertation «Sanctorum Communio» hat iibrigens nicht Barth «im Riicken» (Bethge-
Biogr. 114), sondern den Kirchenvater Augustin! Schon ein Vergleich des letzten Kap.
«Kirche und Eschatologie» mit dem letzten Kap. von Augustins «De civitate» ist auf-
schlussreich. — SS 1926. Privatseminar wieder iiber «Eusebs Kirchengeschichte» mit
einer auf Bonhoeffers Anregung verfassten Gemeinschafisarbeit der Sodalen zu Harnacks
75. Geburtstag am 7.5.1926 und Bonhoeffers Zusammenfassung: «Die Freude im
Urchristentum» (GS 5, 106-115). Bonhoeffer war schon im WS 25/26 mit dieser Arbeit
beschiftigt (v. Hase). Die Sozietit selbst begann wohl erst nach dem Geburtstag. In
diesem Sommer 1926 fiihrte, wie von Hase sich erinnert, der berithmte Sozietatsausflug in
ein nahes Café, «wo die alte Exzellenz uns mit Kaffee und Kuchen bewirtete, richtige alte
Burschenschaftslieder gesungen wurden und Harnack einiges Geist- und Humorvolle
bot». In diesem Zusammenhang ist erwdhnenswert, dass Bonhoeffer, der nie ein Mili-
tarist, aber stets auch ein leiser Patriot war, als Student eine grosse Vorliebe fiir die
Freiheitslieder Theodor Korners hatte (nach B. Schulze). — WS 1926/27, Privatseminar
iiber «Die Auferstehungsberichte und das Muratorische Fragment» (Mitteilung Schulze,
Bonhoeffers Teilnahme nicht belegbar, aber von v. Hase vermutet). — SS /927, Thema
unbekannt. Bonhoeffers Teilnahme legt sein Brief des darauffolgenden Jahres an Har-
nack nahe (13.7.1928; GS 6, 135f): «...jdhrt sich doch wieder einmal die Zeit der ersten
Julitage, an deren einem Sie seit langen Jahren mit IThrem Seminar nachmittags in den
Grunewald hinauszogen...» Und: «...durfte ich in den vergangenen Jahren manch
einmal im Namen des Seminars das Wort ergreifen und zu Ihnen offen von dem reden,
was wir IThnen gegeniiber unausgesprochen auf dem Herzen hatten...» Schliesslich ist
dem Satz «So kommen auch in diesem Jahr, wo ich dem allen fern bin, grade um diese
Zeit oft und immer wieder die Stunden der Dankbarkeit tiber mich» (136), am ehesten zu
entnehmen, dass nur dieses eine Jahr des Spanienaufenthaltes die Mitarbeit im Harnack-
Seminar ldnger unterbrach. — WS 1927/28, Thema unbekannt, Bonhoeffers Teilnahme
ungewiss. Promotion am 17.12.1927 und 1. theol. Examen am 17.1.1928! - S5 /928 und
WS 1928/29. Bonhoeffers Vikariat in Spanien. Im o.a. Briefan Harnack v. 13.7.1928 (GS
6, 135-137) freut sich Bonhoeffer, «dass ich das alles wieder haben soll». — SS 1929,



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 107

Dezember 1929 heisst es aufschlussreich genug: «Hoffentlich lassen Sie
sich Ofters bei mir sehen; darum bitte ich».3?

Aufeinem Thesenblatt zur Promotion (17.12.1927) hatte Bonhoeffer
seinem Lehrer mit liberschwenglichen Dankesworten gehuldigt: «Zu
eng mit meiner ganzen Person verbunden ist das, was ich in Threm
Seminar gelernt und verstanden habe, als dass ich es je vergessen konn-
te.»34 Seine Briefe an Harnack lassen erkennen, wie man Harnacks
Pramisse, dass Bildung nichts anderes sei1 als «wiedergewonnene Nai-
vitdt» 3%, auch theologisch begreifen konnte; denn Bonhoeffer meinte
bei Harnack etwas «von christlicher Selbstbescheidung in Theologie
und Leben» gelernt zu haben.3 Dementsprechend hat Bonhoeffer bis
1930 die Warnungen des Lehrers vor Verachtung der «echten Wissen-
schaft» durch die dialektische Theologie sehr ernst genommen und
schliesslich auch den Lehrer in der eingangs genannten Gedenkrede
gegeniiber diesen «jiingsten Entwicklungen» verteidigt.’” Auch spiter,
in den dreissiger Jahren, als Bonhoeffer die Unbrauchbarkeit einer
liberalen kulturprotestantischen Haltung im Kampf fiir eine Beken-
nende Kirche erfuhr und sich stirker Barth und besonders Luther
zugewandt hatte, bleibt Harnack auffallend geschont.?® Die von Bon-

Privatseminar, Thema wahrscheinlich «Possidius, Vita Augustini», denn Harnack
bedauert nachtriglich im Brief an Bonhoeffer v. 22.12.1929 (GS 3,20), dass er nun an
diesem Thema «keine Sozietdt mehr teilnehmen lassen kann». Bonhoeffer war Senior
dieses letzten Harnack-Seminars. Durch einen Fehler bei der Post konnte Harnack die
langjdhrige Seniorin, B. Schulze, nicht erreichen und bat Bonhoeffer um die Organisa-
tion. Bei der bewegten Abschiedsfeier auf dem Ausflug in ein Grunewaldlokal hielt
Bonhoeffer eine Rede (Bethge-Biogr. 175). Harnack hat der Sozietét seine «Einfiihrung in
die alte Kirchengeschichte» (I. Clem.) gewidmet, worauf Bonhoeffer am 17.12.1929 im
Namen des Seminars schriftlich dankte und Harnack an Bonhoeffer erwiderte (GS
3,18-20). — Mehr ist vorldufig nicht mit Sicherheit auszumachen. Auch die Durchsicht
des Harnack-Nachlasses ergab keinen weiteren Aufschluss. Prof. G. A. v. Harnack (Diis-
seldorf) bin ich fiir Hilfe dankbar.

33 GS 3,20.

34 Bethge-Biogr. 97.

3 RA 2, 374.

36 Brief an Harnack v. 18.12.1929 (GS 3,19).

37 GS 3,60.
8 Der Stipendiat Bonhoeffer in den USA 1930/31 erschien seinem damaligen Lehrer
John Baillie im Riickblick 1956 als «the most convinced disciple of Dr. Barth» (Bethge-
Biogr. 196). Aber wenn man Bonhoeffers Heimatbriefe mit ihrem vernichtenden Urteil
iiber die Diirftigkeit des Theologiestudiums in den USA berticksichtigt, dann war dort die
Situation zum barthianisch werden. Aber selbst dort mochte er den amerikanischen
Liberalismus keineswegs mit dem deutschen Liberalismus gleichsetzen, «der doch ganz

w



108 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

hoeffer im Predigerseminar Finkenwalde geradezu klosterlich geregelte
Vita communis verlangte als allgemeine Tischlektiire Agnes von Zahn-
Harnacks Biographie ihres Vaters.?

Immer wieder taucht theologisch Aphoristisches auf, wie es ebenso Harnack vertraut
war: So pflegte Bonhoeffer die schriftliche Fixierung einer Predigt mit Harnacks Satz zu
begriinden: «Meine Feder ist viel kliiger als mein Kopf.»* — Harnack hatte gegeniiber
Barth das Recht einer lebenslangen theologischen Bildung betont, welche geschichtliches
Wissen und kritisches Nachdenken mit dem Gotteserlebnis verbindet, und er konnte
darum Goethes Uberzeugung teilen: «Es wire nicht der Miihe wert, 70 Jahre alt zu
werden, wenn alle Weisheit der Welt Torheit wire vor Gott.»*' Derselbe Gedanke
Goethes, der bei Harnack den Sinn einer lebenslangen wissenschaftlichen Arbeit veran-
schaulichen soll, dient bei Bonhoeffer zur Erkldrung der Gnade, die sich erst in prakti-
scher, lebenslanger Nachfolge Jesu als eigentliche, als teure Gnade erweist: « Wenn Faust
am Ende seines Lebens in der Arbeit an der Erkenntnis sagt: <Ich sehe, dass wir nichts
wissen konnemny, so ist das Resultat, und etwas durchaus anderes, als wenn dieser Satz von
einem Studenten im ersten Semester gesprochen wird, um damit seine Faulheit zu
rechtfertigen.»*? — Einmal gewinnt man sogar den Eindruck, dass umgekehrt Harnack
eine theologische Modeformel von seinen Studenten {ibernommen und fiir sich selbst
zurechtgelegt haben konnte. Es ist das Oetinger-Wort: «Leiblichkeit ist das Ende der
Wege Gottes», welches Bonhoeffer seit 1929 gern zitierte und z.B. 1939 auch sinnent-
sprechend auf ein lutherisches Verstindnis vom Leibe Christi im Abendmahl bezog.4?
Harnack verkiirzt den Sinn des Oetinger-Wortes zu einer Entschuldigung, warum er am
Ende seines Lebens bei gleichbleibender Produktionskraft dennoch fiir die literarische
Formgebung mehr Zeit benotige : «Das hangt damit zusammen, dass im Alter die Sorgfalt
wichst und man die Form von Jahr zu Jahr hoher bewertet. . .» 4

zweifellos eine durchaus kriftige Erscheinung in seinen guten Vertretern war» (GS 1,76;
vgl. auch 0.A.9). Bonhoeffer leitet eine vorsichtige Kritik an Harnacks «Wesen des
Christentums» in der Vorlesung «Geschichte der systematischen Theologie des 20. Jahr-
hunderts» (WS 1931/32. GS 5,200f.) so ein: «Grosse innere Wiarme und echtes Wahr-
heitsstreben zeichnen das (Wesen des Christentums) wie Harnacks gesamte Arbeit aus.
Seinerzeit wurde das Buch sehr geschmiht. Dabei waren nur wenige Theologen ernst-
haftem Widerspruch so offen wie Harnack selbst.»

39 Bethge-Biogr. 491f.

40 GS 4, 261.

41 AZH 415. S. auch die 11. von Harnacks «Fiinfzehn Fragen an die Verichter der
Wissenschaftlichen Theologie unter den Theologen», ChW 1923, 7f.

42 N22. Bonhoeffer setzt den Namen «Kierkegaard» in Klammern hinzu, womit er
an die Folge von Existenzstadien theologischer Erkenntnis bei Kierkegaard als Climacus
und Anticlimacus, besonders in Kierkegaards «Einiibung im Christentum», erinnert (A.
Peters danke ich fiir diesen Hinweis). Aber diese Kierkegaard-Rezeption kontaminiert ja
mit dem Faust-Zitat, das zur Harnack-Schule passt.

43 (S 3, 387f. Bethge-Biogr. 174.

4 AZH 419. Harnack meint ungenau, das Wort stamme von Blumhardt. Auch das
weist auf unreflektierte Ubernahme eines Wanderzitats, nicht eigene Lektiire.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 109

Freilich tritt in den Jahren des Kirchenkampfes die Erinnerung an
Harnack merklich zuriick. Albrecht Schénherr schreibt mir (1.7.1980):
«In der Phase, in der ich mit Bonhoeffer zu tun hatte (1932-1940),
spielte Harnack, jedenfalls in den Gespridchen mit ihm, nur eine sehr
geringe Rolle.» — Bewusster und eindeutiger wird Bonhoeffers Bezug-
nahme auf Harnack erst wieder seit 1940, nachdem Bonhoeffers Arbeit
fiir die Pfarrerausbildung in der Bekennenden Kirche ein gewaltsames
Ende gefunden und er sich konspirativ und aktiv der Widerstands-
gruppe um Canaris und Oster angeschlossen hatte, besonders seit der
Verhaftung am 5. April 1943.45

Ein Signal setzt Bonhoeffers Brief zum Reformationstag 1943, geschrieben an die
Eltern.* Da dussert er sich sehr nachdenklich iiber die Folgen von Luthers Reformation.
Bonhoeffer fragt sich, «warum aus Luthers Tat Folgen entstehen mussten, die genau das
Gegenteil von dem waren, was er wollte... Er wollte eine echte Einheit der Kirche und
des Abendlandes, d. h. der christlichen Volker, und die Folge war der Zerfall der Kirche
und Europas; er wollte die <Freiheit des Christenmenschen» und die Folge war Gleich-
giiltigkeit und Verwilderung...» Dieser Gedanke iiber die «steckengebliebene Reforma-
tion» ist nun fiir Harnack ganz typisch. Er findet sich bei ihm breit gestreut, ist bei ihm
jedoch nicht nur Ausdruck neuprotestantischer Resignation, sondern auch Ausdruck
einer 6kumenischen Hoffnung auf die neue Gestalt der Kirche zwischen evangelisch und
katholisch, das «tertium genus ecclesiae».4’ Bonhoeffer selbst erinnert an Harnacks
These, wie sie Harnack auch 1926 gegeniiber Karl Holl einmal formuliert hatte. Bon-
hoeffer schreibt: «Ich kann mich aus meiner Studentenzeit an eine Auseinandersetzung
zwischen Holl und Harnack erinnern, ob die grossen geistesgeschichtlichen Bewegungen
sich durch ihre priméren oder ihre sekundiren Motive durchsetzten. Damals glaubte ich,
Holl, der das erste behauptete, miisse Recht haben. Heute denke ich, dass er unrecht
hatte.»*8 Bonhoeffer bekundet hier ein ganz neues, ganz historisches Interesse am Wirk-

4 Ich verzichte hier aus Raumgriinden auf eine Untersuchung von Bonhoeffers
«Ethik». M. E. konnte E fiir unsere Fragestellung ertragreich sein, besonders Bonhoeffers
Wiederentdeckung des Begriffs der « Wirklichkeit». Vgl. schon Kaltenborn 125ff.

4 WEN 140f.

47 DG III, 680, 817. Der Schluss von WdC. KVR schliesst (120): «Einstweilen leben
die Volker Westeuropas noch immer als Katholiken oder als Protestanten. Tertium
adhuc non datur!... Diesen Zustand hat Luther geschaffen, und einstweilen warten die
Volker noch auf ein tertium genus ecclesiae als Grundlage ihres hGheren Lebens.» Wie
attraktiv Harnacks Ekklesiologie fiir den modernen Katholizismus ist, demonstriert
Neufelds Buch unter eben diesem Titel « Tertium genus ecclesiae», 1977. Dort bes.
156-170. — Aus der Spitzeit vgl. Elmauer Vortrag vom 22.3.1928, «Was kostet der
Fortschritt in der Geschichte», Nachlass (Regest bei Kaltenborn 77f.), RANF 1, 241. Die
reformatorische Resignation des alten Harnack spiegelt schliesslich der Briefwechsel mit
E. Peterson (in: Theologische Traktate, Miinchen 1950, 293-321).

4 WEN 141. Harnack nimmt 1926 in einem Bonner Vortrag Bezug auf seine Kon-
troverse mit Holl in: ThDg 17-20. S. auch Holl-Gedéichtnisrede RANF 5,286.



110 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

lichen in der Geschichte, verbindet es aber mit einer ethischen Zeitsetzung, wie man
schon dem grossen Kapitel iiber «Die Geschichte und das Gute» in Bonhoeffers Ethik
lesen kann : Gott macht die menschliche Tat in der Geschichte gut, so dass selbst das Bose
zum Heil wirkt.# — Wenig spiter, am Busstag, erinnert sich Bonhoeffer an ein Konzert
mit Bachs h-Moll-Messe. Die Reminiszenz ist verbunden mit einer emotionsgeladenen,
fast komischen, doch wenn man die Bonhoeffer-Biographie verfolgt, neuartigen Erinne-
rung an Harnacks?: «Ich war 18 Jahre alt, kam aus einem Harnackseminar, in dem er
meine erste Seminararbeit sehr freundlich besprochen hatte und die Bemerkung fallen
liess, er hoffe, ich wiirde mich einmal fiir Kirchengeschichte habilitieren’!; ich war noch
ganz erfiillt davon, als ich in der Philharmonie ankam; dann setzte das grosse «Kyrie
Eleison» ein...»

Seit August 1943 hatte Bonhoeffer neben aller theologischen Arbeit
auch einen Roman zu schreiben versucht, zur geistigen Entspannung,
wie es scheint: «Die Geschichte einer biirgerlichen Familie».5? In die-
sem erst vor kurzem zusammen mit einem Dramenfragment publizier-
ten Stiick, an dem Bonhoeffer noch bis in den Februar 1944 arbeitete,
kann man unschwer einige Personen aus seinem Leben wiedererken-
nen, was Bonhoeffer in einem Brief an Bethge auch nicht verheim-
licht33: Sogar Erinnerungen an den alten Harnack hat sein Schiiler da
moglicherweise hineingewoben. Er hidtte ihm dann ein schones Denk-
mal gesetzt, wenn wir nimlich manche Ubereinstimmungen mit dem

49 GS 3, 455-477. Gerade dieser «Entwurf» fiir E, worin Bonhoeffer «ein tiefes
Geheimnis der Geschichte» erkennt und er die Geschichtsauffassung des «Ideologen»
abweist, hat verwandte Ziige mit der von Bonhoeffer in WEN 141 genannten Harnack-
Holl-Kontroverse. Ob diese lange Darstellung in GS 3,455-477 gegeniiber dem sehr
kurzen Kap. in E227-237 vorzuziehen ist, der Text in der Originalausgabe von E also
gerade der «Entwurf» sein konnte? Die von Bethge (E16) im Blick auf die Textrekon-
struktion genannten Schwierigkeiten stehen freilich einer Antwort im Wege. ‘

0 WEN 17.11.43; WEN 145.

51 Dieses gewaltige Lob Harnacks wiegt um so schwerer, als in Harnacks Seminar
sonst nicht besonders gelobt wurde und die Bevorzugung eines Kollegensohnes fiir Har-
nack ganz und gar nicht in Frage kam (Mitteilung B. Schulze). Nach meinem patristi-
schen Urteil hat Bonhoeffers sehr fleissige und ideenreiche Seminararbeit {iber «Das
jidische Element im 1. Clemensbrief» (GS 5,17-63) die Note «sehr gut» verdient, diirfte
aber fiir sich noch nicht Hoffnungen auf eine kirchenhistorische Habilitation des Stu-
denten wecken. Wichtige jiidisch-christliche Elemente wie das Motiv des «Neides» und
die Auferstehung des Fleisches (1. Clem 1-4, 24-26) wurden iibersehen. Es wird wohl
hauptsdchlich der hochbegabte, offenherzige Student und der junge Christ gewesen sein,
den Harnack gerade fiir sein Fach zu gewinnen suchte, nicht aber dessen Seminararbeit,
die zu Recht in der Clemens-Forschung keine Rolle spielt.

52 Fr 65-169. Vgl. WEN 109, 148f., 224.

53 WEN 148,



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 111

Harnack-Bild in Bonhoeffers Studentenzeit und mit der eben erwahn-
ten Holl-Harnack-Kontroverse beachten, die ja bei Bonhoeffer einen
nachhaltigen Eindruck hinterlassen hat. Der Dichter Bonhoeffer er-
zahlt von einem «alten Geschichtslehrer»’:

«Der sei der einzige Lehrer gewesen, den er sehr geliebt und verehrt habe; er sei ein
sehr kluger und im Unterschied zu den iibrigen Lehrern, die er gehabt habe (und die er
leider immer nur schreckliche Phrasen habe reden horen), ein wirklich gebildeter und
feiner, stiller Mann gewesen. Dabei habe aus seinem ganzen Wesen ein grosses Wohl-
wollen, ja eine verstandnisvolle Giite flir jeden seiner Schiiler gesprochen. Er habe sich
darum bemiiht, jedem gerecht zu werden, der es mit irgendetwas ernst meinte. Nur wenn
einer nachgeredete, angelernte Phrasen drosch, konnte er furchtbar zornig werden. .. Ich
werde es nie vergessen, wie er uns die grossen Bewegungen in der Geschichte, die Fran-
zosische Revolution, die Entstehung des Christentums dargestellt hat. Dann aber, wenn
der Professor einen dieser Stoffe beendet hatte, folgten jedesmal einige Stunden, in denen
das Fazit gezogen werden sollte. Es war, als wire der Geschichtslehrer in diesen Stunden
ein anderer Mensch geworden; wihrend er vorher mit Feuer und Leidenschaft erzidhlt
hatte, lag nun eine gewisse Schwermut tiber ihm. Er sagte, die Geschichte zeige, dass alle
diese grossen Bewegungen und Ideen iiber die Menschen zuletzt Ungliick gebracht hitten.
... die Reformation habe die geistige Einheit des Abendlandes endgiiltig zerrissen und es
schliesslich gegeniiber dem Materialismus wehrlos gemacht. .. Um aber die Katastrophe
zu verhindern, sei es jedesmal zu guter Letzt zu einem mittelméssigen Kompromiss
zwischen der Welt und den neuen Ideen gekommen und in diesen Kompromissen sei
immer gerade das Eigentliche und urspriinglich Bewegende begraben worden... Aber
wahrscheinlich sei das alles im Grunde auch richtig und gut so, und jedenfalls sei es das
Ergebnis der Lehre der Geschichte und des Lebens. . ., dass man nur mit dem Kompro-
miss leben kann.» Auf die kecke Frage des Schiilers, «ob denn die Menschen dazu
geschaffen seien, gliicklich zu werden», malt Bonhoeffer noch einmal ein Bild des
Geschichtslehrers in einem Ton, der uns an ein Portrat des alten Harnack erinnern
konnte: «Da sah er mich mit einem unbeschreiblich freundlichen und traurigen Blick,
hinter dem ein kleines Licheln stand, an, und sagte fast wie ein Kind: das wisse er
wirklich nicht... Nun, er ist bald darauf gestorben. Vielleicht weiss er jetzt mehr.»

Seit der Adventszeit 1943, wihrend dieser schriftstellerischen Ne-
benarbeit, formuliert Bonhoeffer dann immer dichter seine Gedanken
iiber die Kraftreserven, die aus dem Erbe der Vergangenheit kommen;
iiber «das Bewusstsein, von einer geistigen Uberlieferung, die durch
Jahrhunderte reicht, getragen zu sein», liber die «Werte» der Vergan-
genheit.’* Im Januar 1944 dussert Bonhoeffer ganz neue, bei ihm sonst

54 Fr152-156. Ich zitiere nur diejenigen Passagen, die auf Harnack hindeuten. Nicht
ganz auszuschliessen ist, dass Bonhoeffers Erzdhlung ausserdem andere Personen aus
seinem Leben im Bild des Geschichtslehrers verdichtete. Vgl. Bethges Einleitung (Fr 12):
«In jeder Figur der beiden Stiicke mischen sich &fters durchaus verschiedene Perso-
nen.»

55 7.12.43. WEN 185.



112 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

ungewohnte Gedanken iiber Kultur und Bildung, und er gelangt zu
einer merkwiirdigen Feststellung, die wie eine Synthese von reforma-
torischen Gedanken mit denen Harnacks anmuten konnte: Unter den
Mandaten von Ehe, Arbeit, Staat und Kirche sei es gerade der Begriff
der Kirche, «von dem aus allein das Verstdndnis fiir den Spielraum der
Freiheit (Kunst, Bildung, Freundschaft, Spiel) wiederzugewinnen» sei,
«asthetische Existenz» sei gerade in der Kirche neu zu begriinden.5¢ Im
selben Monat Januar ldsst er sich ins Gefdngnis das seiner Meinung
nach beste Harnack-Buch schicken. Er schreibt am 29./30. Januar>7;
«Ich habe gerade angefangen, Harnacks Geschichte der Preussischen
Akademie zu lesen, sehr schon. Ich glaube, in diesem Thema schlagt
eigentlich sein Herz und er hat mehrfach gesagt, dass er sie fiir sein
bestes Buch halte.» Bonhoeffer gibt damit zu erkennen, dass ihm die
Beschiftigung mit Harnack keineswegs nebenher einfillt, sondern dass
er dieses Buch gezielt bestellt hat, weil er bewusst das Gesprach mit
Harnack sucht, und zwar das Gesprach mit dem «besten» Harnack!
Drei Tage spiter,am 2. Februar, kommt die Nachricht, dass er jetzt das
19. Jahrhundert in Deutschland griindlich kennenlernen wolle.’® Er
vermisst Literatur von Dilthey und empfindet die eigene naturwissen-
schaftliche Unbildung als peinliche Liicke — eine Bemerkung, die sehr
wohl durch die Lektiire von Harnacks Akademiegeschichte veranlasst
sein kann. Wieder zwei Tage spater, am 4. Februar — es ist sein
Geburtstag —, schreibt er u.a. an Bethge’?: «Vor 8 Jahren sassen wir...
zusammen, dann musste ich Euch etwas von Harnack und vergangenen
Zeiten erzahlen...» — Die nidchste Harnack-Erinnerung wird zwar erst
nach drei Wochen (am 23.2.) horbar; sie belegt aber, dass die Lektiire
von Harnacks Akademiegeschichte inzwischen iiber einen Monat lang
das Denken und Studieren in der Gefangniszelle begleitet hat®*: Bon-
hoeffer wird sich nun schmerzhaft bewusst, «das unser Leben — im

56 23.1.44. WEN 216f. Die Mandaten-Lehre in der Ethik kennt diese fast «kultur-
protestantische» Ausweitung des Kirchenbegriffs noch nicht (E 303 ff.). Die Bedeutung
dieser Selbstkorrektur ist von J. Moltmann m. E. nicht voll erfasst worden: Herrschaft
Christi und soziale Wirklichkeit nach Dietrich Bonhoeffer, TEH NS 71,1959, 59f. s. auch
R. Mayer, Christuswirklichkeit. Grundlagen, Entwicklung und Konsequenzen der Theo-
logie Dietrich Bonhoeffers, Stuttgart 1969, 179-187, 204-206.

57 WEN 225.

58 WEN 229.

59 WEN 232.

60 WEN 245f.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 113

Unterschied zu dem unserer Eltern — fragmentarischen Charakter hat».
Harnacks Darstellung der grossen Gelehrtengestalten des vorigen Jahr-
hunderts mache ihm das besonders deutlich: «Wo gibt es heute noch
ein geistiges <Lebenswerk»>? Wo gibt es das Sammeln, Verarbeiten und
Entfalten, aus dem ein solches entsteht? Wo gibt es noch die schone
Zwecklosigkeit und doch die grosse Planung, die zu einem solchen
Leben gehort?» Am 2. Mirz scheint die Lektiire beendet zu sein. Bon-
hoeffer schreibt an die Eltern®!':

«Die Harnacksche Akademiegeschichte hat mich sehr beeindruckt und mich teils
glicklich, teils wehmiitig gestimmt. Es gibt heute so wenige Menschen, die an das 19. und
18. Jahrhundert noch innerlich und geistig Anschluss suchen. .. Ich glaube, die Menschen

werden eines Tages aus dem Staunen iiber die Fruchtbarkeit dieser jetzt vielfach so
missachteten und kaum gekannten Zeit nicht herauskommen.»

Der anschliessend gedusserte Wunsch, die Eltern mochten thm Dil-
theys Buch « Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renais-
sance und Reformation» verschaffen, ist nach dieser seiner Wiederbe-
gegnung mit Harnack nur verstindlich. Im néchsten Brief ganz theo-
logischen Inhalts berichtet Bonhoeffer am 9. Mirz, wie thm nun die
«hilaritas» als ein notwendiges Attribut der « Grosse» in der abendlan-
dischen Kulturgeschichte aufgegangen sei, was man in Jacob Burck-
hardts Bestimmung von historischer «Grosse» vermisst, und wie es im
Abendland immer wieder eine spezifisch «christliche, aber antikleri-
kale Weltlichkeit» zu entdecken gebe, die nicht mit «emanzipierter»
Weltlichkeit zu verwechseln sei.2

«Es wire sehr wichtig, hier zu einer guten Ahnenreihe zu kommen.» Er nennt auch
Namen : « Walther von der Vogelweide, der Bamberger Reiter, Luther, Lessing, Rubens,
Hugo Wolf, Karl Barth haben etwas von der hilaritas, die ich auch als Zuversicht zum
eigenen Werk, als Kiihnheit und Herausforderung der Welt und des vulgéren Urteils, als
feste Gewissheit, der Welt mit dem eigenen Werk, auch wenn es ihr nicht gefillt, etwas
Gutes zu erweisen, als hochgemute Selbstgewissheit beschreiben mdchte.»

Der Name Barths am Ende jener Ahnenreihe kann kaum verwun-
dern. Denn weniger Barths dogmatische Positionen als viel mehr seine
«hilaritas», seine froh und gewiss machende Strahlkraft, hat ihn von
Anfang an zu Barth hingezogen, und diese «hilaritas» musste er natiir-
lich beim alt gewordenen, gegen politische und theologische Resigna-

o1 WEN 255.
62 WEN 256-261.



114 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

tion kdmpfenden Harnack vermissen.®® Im selben Brief wagt es Bon-
hoeffer, einen «Anschluss an das Mittelalter» zu gewinnen, weil dort
schon diese christliche Weltlichkeit, besonders in der «Kaiseridee»,
spiirbar ist. Er entdeckt die «irdische Schonheit» in der Kunstge-
schichte und er lernt die Formel Leopold von Rankes zu begreifen,
«dass jeder geschichtliche Augenblick unmittelbar zu Gott ist». Entge-
gen der idealistischen Sicht Hegels stellt Bonhoeffer fest: « Aus diesem
Satz (Rankes) hitte sich eine Korrektur der Gesamtkonzeption des
Entwicklungskontinuums ergeben konnen.»%*

Endlich ab April 1944 formuliert Bonhoeffer jene beriihmten Ge-
danken, die man als seine eigentlich «neue Theologie» zu bestimmen
suchte®: Es ist im wesentlichen die Vorstellung eines spannungsvollen
Gegeniibers von miindiger Welt und Arkandisziplin.

Vorsichtig fragend wird das nun gewonnene Wissen mit den Erfah-
rungen und personlichen Gesprachen im Gefingnisalltag verbunden
und auf die Gegenwart bezogen®: «Wie kann Christus der Herr auch
der Religionslosen werden?» Und: «Wie sind wir «religionslos-welt-
lich» Christen?» «Christus ist dann nicht mehr Gegenstand der Reli-
gion, sondern etwas ganz anderes, wirklich Herr der Welt. Aber was
heisst das? Was bedeutet in der Religionslosigkeit der Kultus und das
Gebet? Bekommt hier die Arkandisziplin bzw. die Unterscheidung...
von Vorletztem und Letztem neue Wichtigkeit ?»

In diesem neuen, fragend formulierten Entwurf wird der eigene
theologische Standort genau verglichen mit anderen Positionen, beson-
ders mit denjenigen, die Bonhoeffer sehr viel bedeuten. Karl Barths
«grosstes Verdienst» bleibt, dass er gegen die liberale Theologie den
Religionsbegriff zu kritisieren begonnen hatte. Aber seine Grenze liegt
nunmehr am Tage: Barths Offenbarungstheologie fiihrt zu einem «Of-
fenbarungspositivismus» und damit ungewollt zu einer klerikalen Re-
stauration.f” Andererseits wird bei Bultmann gerade der liberale Ansatz
akzeptiert. Hatte Bonhoeffer schon 1942 seine Freude an Bultmanns

63 Vgl. 0.A.9.

64 Im Gedichtniszitat des beriihmten Ranke-Wortes (WEN 258) wurde aus Rankes
«Epoche» bei Bonhoeffer der « Augenblick». Bonhoeffer urteilt damit unbewusst histo-
ristischer als Ranke selbst. Vgl. L. v. Ranke, Uber die Epochen der modernen Geschichte.
In: Th. Schieder/H. Berding, L. v. Ranke, Aus Werk und Nachlass, Bd.2,62.

65 Bethge-Biogr. 958 ff.

66 30.4.44. WEN 306.

67 6.6.44. WEN 359f.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 115

Entmythologisierungsprogramm bekundet, weil Bultmann «die libe-
rale Katze aus dem Bekenntnissack» gelassen habe, und hatte er seine
Parteinahme flir Bultmann damals sogar mit dem aufschlussreichen
Satz motiviert: «Soweit bin ich also vielleicht noch ein Schiiler Har-
nacks geblieben»% — so wird nun Bultmanns Ansatz als noch nicht
weitreichend genwug kritisiert: die «mythologischen» Begriffe des
Neuen Testaments, einschliesslich der Auferstehung, sollen stehenblei-
ben, aber alle theologische Begrifflichkeit miisste «nichtreligios inter-
pretiert» werden. Damit erst ist, wie Bonhoeffer sagt, «die liberale
Theologie (durch welche auch Barth, wenn auch negativ, noch be-
stimmt ist) iiberwunden, zugleich aber ist ihre Frage wirklich aufge-
nommen und beantwortet».® Schliesslich erinnert er am 3. August
1944, auf dem Hohepunkt dieser neuen Uberlegungen indirekt und
doch ganz klar an das verpflichtende Erbe Adolf von Harnacks: «Ich
fiihle mich als ein «moderner» Theologe, der doch noch das Erbe der
liberalen Theologie in sich trigt, verpflichtet, diese Fragen anzuschnei-
den. Es wird unter den Jiingeren nicht viele geben, die das beides in sich
verbinden.» — Ist tatsdchlich zwischen dieser seit April 1944 formulier-
ten neuen Theologie und den friiheren Erkenntnissen «eine spiirbare
Zisur» festzustellen, wie man gemeint hat, oder sind da nicht einfach
Friichte an einem schon lange dastehenden Baume zur Reife gekom-
men ?7!

Hier halten wir inne: Beobachtungen, die ausschliesslich auf die
Wirkungen Harnacks im Leben Bonhoeffers reduziert sind, konnen
keineswegs den ganzen Bonhoeffer erkldren, hat sich ja Bonhoeffer
allein in jenen bedeutsamen Monaten auch mit anderen Themen
beschiftigt. Aber diese Beobachtungen konnen vielleicht doch einige
Vorurteile korrigieren und ein tieferes Verstehen hervorrufen; sie riik-

% GS 6, 570.

69 WEN 360. Es geht Bonhoeffer um mehr als um eine neue Bibelhermeneutik und
um eine neue Verkiindigung. So aber konnte man schon G. Ebeling verstehen, der die
«nicht-religiose Interpretation biblischer Begriffe» — ein Ausdruck, der bei Bonhoeffer
nur ein einziges Mal in einer Bethgeanfrage (!) in WEN 377 steht — zum Ausgangspunkt
weitreichender Reflexion machte. G. Ebeling, Die «nichtreligitse Interpretation bi-
blischer Begriffe», ZThK 52 (1955), 296-360. Jetzt in: Ders., Wort und Glaube, Tiibin-
gen 1960, 90-160.

70 WEN 411.

71 Besonders gegen Hanfried Miiller und J.A. T. Robinson. Schon Bethge betonte
ihnen gegeniiber das Konstante in Bonhoeffers Denken, wenngleich auch er eine «Zasur»
erkennt. Bethge-Biogr. 964-969.



116 R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

ken uns Bonhoeffer mehr in die Ferne, zu Harnack hin, und sie bringen
diesen selbst uns ndher. Denn ein klares Ergebnis zeichnet sich ab: Seit
1924 hat vor anderen Adolf von Harnack das theologische Denken
Bonhoeffers massgebend beeinflusst, seit 1931 Karl Barth. Doch die
positive Harnack- Evinnerung bleibt bemerkenswert konstant. Seit Ok-
tober 1943 erinnert sich Bonhoeffer sogar wieder sehr bewusst an seinen
Lehrer. Personliche Erlebnisse mit Harnack werden in ihm wach. Die
Relevanz des Ethischen in der Geschichte wird ihm deutlich, wie sie
Harnacks Theorie vom Sieg der sekunddren Motive in der Geschichte
veranschaulicht hatte. Gezielt studiert er Harnacks Akademiegeschich-
te. Er entdeckt einen theologischen Sinn in der Kultur- und Geistesge-
schichte und tiberhaupt in der Universalgeschichte, indem er gerade
dort «christliche Weltlichkeit» wahrnimmt. Schliesslich hdlt er die Auf-
nahme von Fragen der liberalen Theologie und ihre Beantwortung fiir
die Hauptsache einer neuen Theologie.

4.

Wenn wir Harnacks Stufen wissenschaftlicher Erkenntnis auch bei
dieser Untersuchung zugrunde legen, haben wir mit dem zuletzt Gesag-
ten die ersten beiden Stufen schon zu iibersteigen gewagt. Das wiire erst
recht der Fall, wenn nach weiteren Konvergenzen im Denken und
Handeln Harnacks und Bonhoeffers gefragt wiirde, was lohnen konnte,
wenn man noch einmal den alten Harnack der zwanziger Jahre umfas-
send mit Bonhoeffer vergliche. Hat nicht schon Kaltenborn etwas
Richtiges gesehen, wenn er Bonhoeffers optimistische Sicht der «einen
Wirklichkeit», Bonhoeffers Ethik «aufs Handeln gerichtet» und Bon-
hoeffers Antiklerikalismus fiir ein Erbe Harnacks hidlt?7? Wire dann
nicht auch die schon genannte theologische Auffassung von Geschichte

2 Kaltenborn 125 ff. Nicht {iberzeugt hat mich (neben den oben S. 97/98 genannten
Bedenken) die Festlegung Harnacks und des ihm angeblich darin folgenden Bonhoeffers
aufeinen «Jesuanismusy, d. h. aufeine adoptianische Christologie (Kaltenborn 122-125).
Bonhoeffers patristisches Herz schlug fiir Irendus, dessen Rekapitulationstheorie mit
adoptianischer Christologie nichts zu tun hat. Vgl. WEN 190 und in der « Nachfolge» das
ganz irendisch anmutende «Bild Christi» (N 275-282). Liegt auch hier ein Erbe Harnacks
vor? Von R. Seeberg wird Bonhoeffer die Vorliebe fiir Irendus schwerlich haben; denn
Seeberg bietet liberwiegend eine Kritik an Irendus (Lehrb. d. Dogmengesch., 31920,
410—413). Wie positiv dagegen Harnacks Urteil, DG I, 556 ff!



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 117

eines ausfiihrlichen Vergleichs mit Harnack wert? Auch schon Bon-
hoeffers kirchliches und politisches Handeln, seine offizielle Mitarbeit
in der Okumene seit 1931 im Rahmen der «Bewegung fiir praktisches
Christentum», auch sein aktiver Widerstand gegen Hitler-Deutsch-
land, der von ihm selbst patriotisch begriindet werden konnte, namlich
als ein «Teilnehmen an dem Schicksal Deutschlands»? Auch sein
betont «aristokratisches Christentum» und sein distanziertes Verhdlt-
nis zu politischen Parteien und zur westlichen Demokratie 773

Es heisst nun tatsdchlich zur letzten Stufe der Erkenntnis aufzustei-
gen, wenn die Arkandisziplin als ein fiir Bonhoeffer wichtiges Thema
verstanden werden soll; denn hier geht es Bonhoeffer um das Geheim-
nis des Lebens. Von vornherein ist jedoch zu betonen, dass eine positive
theologische Aufnahme der urspriinglich altkirchlichen Arkandiszi-
plin gerade beim Lehrer Harnack nirgends nachweisbar zu sein scheint.
Bonhoeffer hat zwar sehr wahrscheinlich den Sachverhalt bei Harnack
kennengelernt, ist aber in der theologischen Aktualisierung des Begriffs
weit liber Harnack hinausgegangen.” Vielleicht wirken hier Erfahrun-
gen der Kirchenkampfzeit nach, als sich Bonhoeffer um eine Erneue-
rung der Kirchenzucht bemiiht hatte. Denn die altkirchliche Arkan-
disziplin ist ja zundchst auch ein Thema der Kirchenzucht und somit
des Kirchenrechts. Doch lassen sich darum die letzten Ausserungen
Bonhoeffers iiber die Arkandisziplin noch nicht vollig mit der alten
Kirche vereinbaren; der Begriftf scheint von ihm mehr spirituell ge-
meint zu sein: Das freiwillige Hiiten und Bewahren der christlichen
Grundwahrheiten als eines anvertrauten Geheimnisses.” Das wie-
derum passt auffallend zu Harnack. Denn ebenso wie Bonhoeffer — und

3 Hier wére viel zu tun. Symptomatisch ist, dass M. Kwiran in seinem «Index to
Literature on Barth, Bonhoeffer and Bultmann» (Basel 1977) unter 774 Bonhoeffer-
Veroffentlichungen nur einen einzigen Titel nennt, in dem Harnack thematisiert ist,
namlich Kaltenborns Buch.

4 B. Schulze kann sich an eine Diskussion iiber Arkandisziplin im Harnack-Seminar
nicht erinnern. Doch pflegte Harnack zu betonen, dass nicht jeder Christ liber echte
religidse Erfahrung verfiige und dass man sich aufdie wenigen erfahrenen Christen getrost
verlassen diirfe. Zum Geheimnis bei Harnack s.u. A.81.

75 Schon das Urchristentum kennt eine vergleichbare « Arkandisziplin», z.B. in der
Geheimnistheorie iiber die Gleichnisse (Mk 4,10-13) oder im Ruf « Maranatha» vor der
Eucharistie (vgl. K.G. Kuhn, ThW 4, 1944, 470-475), ferner das altkirchliche Ménch-
tum, wie die dogmatische Arkandisziplin eines Basilius von Caesarea zeigt (R. Staats, Die
basilianische Verherrlichung des hl. Geistes auf dem Konzil von Konstantinopel, KuD
25 [1979], 232-253, bes. 2351f.) und vorziiglich die altkirchliche Seelsorge. So gesehen
kommt das Phinomen des Geheimnisses als ein Grundzug altkirchlicher Theologie nicht



118 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

im Unterschied etwa zu Barth und Bultmann - hat Harnack den
Geheimnischarakter im Christusbekenntnis durchaus beachtet. Schon
Harnacks stete Warnung vor einer marktschreierischen Missionspre-
digt und vor billiger Apologetik weist darauf hin. Bonhoeffer selbst
erinnerte daran in seiner Gedenkrede (s.0.): «Es entsprach seiner Art,
hier nur wenig zu sagen, lieber viele Worte zu wenig, als in diesen
Dingen ein Wort zu viel.» Das wird man bei der Untersuchung der
Arkandisziplin in Bonhoeffers letzten Ausserungen von vornherein zu
beachten haben.

Zuerst taucht die Sache in Bonhoeffers Vorlesung liber «das Wesen
der Kirche» 1932 auf. Hier bezieht sich Bonhoeffer bis in den Wortlaut
hinein auf Ausserungen Harnacks iiber das Apostolikum6: «Das Apo-
stolikum reicht als Bekenntnis nicht zu. Hier sind die Fragen der libe-
ralen Theologie und Harnacks bei weitem nicht erledigt. Bekenntnis ist
Sache unseres wahren, gegenwartigen Stehens vor Gott.» «Es ist eine
Sache zwischen Gott und Gemeinde, nicht zwischen Gemeinde und
Welt; Parole zum Erkennen zwischen Freund und Freund, nicht gegen
den Feind anzuwenden. In der alten Kirche hat man es sogar vor dem
Feind gehiitet. Man erfuhr es erst bei der Taufe. Allein die Tat ist unser
Bekenntnis vor der Welt.» — Die Verkiindigung Christi ist zu allererst
ein «rechtes Reden der Kirche aus rechtem Schweigen»: «Die Lehre
von Christus beginnt im Schweigen» — so lautet der erste Satz der
Christologie-Vorlesung von 1933. Sehr schon hat Bonhoeffer dann den
Geheimnischarakter gerade des trinitarischen Dogmas in einer Trini-
tatispredigt 1934 erldutert.”” Immer wieder wird das Thema von ihm

voll in den Blick, wenn «Arkandisziplin» fast nur in Parallelitdt zur hellenistischen
Mysterienreligiositdt untersucht wird, wie jetzt bei D. Powell, Arkandisziplin, TRE 4
(1979), 1-8. Bonhoeffer hat die Arkandisziplin als Haltung und als Lebensvollzug durch-
aus auch im altkirchlichen Sinne verstanden, sofern man sich nur einmal frei macht vom
engen Fachterminus und die altkirchliche Tradition von Busse, Beichte und Seelsorge
bedenkt (gegen G. Meuss, Arkandisziplin und Weltlichkeit bei Dietrich Bonhoeffer. In:
Miindige Welt 3, 1960, 113, A.45).

76 GS 5, 258 f. Harnack hatte im Apostolikumsstreit u.a. erkldrt: «Ich bin der Mei-
nung, dass die Generalsynoden der evangelischen Kirchen keine ernstere und brennen-
dere Aufgaben haben als die, die Bekenntnisfrage freimiitig zu erwigen» (ChW
18.8.1892). Auf direkte Abhingigkeit 14dsst Bonhoeffers Formulierung schliessen: «Die
Frage nach dem Bekenntnis bleibt eine offene Frage. Hier liegen echte Aufgaben fiir
Generalsynoden» (GS 5, 259). Vgl. das Regest bei AZH 146, das aber Bonhoeffer 1932
noch nicht kennen konnte.

7 GS 3, 167; 5, 151t



R. Staats, Adolf' von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 119

aufgenommen, so in der Seelsorge-Vorlesung in Finkenwalde und in
seiner Homiletik, und ausfiihrlich in der « Nachfolge» von 1937, wobei
es Bonhoeffer zugleich auch immer wieder darum geht, eine profane
Zurschaustellung des christlichen Bekenntnisses, einen «christlichen»
Exhibitionismus abzuweisen.” Eng beriihrt sich seine Warnung vor
Profanierung und Verbilligung des christlichen Glaubens mit seiner
hohen Wertschiatzung des Beichtgeheimnisses. Bis zuletzt hat er von
der Beichte sehr viel gehalten und zugleich sehr heftig gegen die moder-
nen psychologischen, existentialistischen Bestrebungen polemisiert,
die eine Verdffentlichung des menschlichen Seelenlebens und ein Hin-
terherschniiffeln hinter den Siinden des Menschen und ein Aufspionie-
ren von « Kammerdienergeheimnissen» zum Programm erheben.” Das
christliche Bekenntnis soll ein Geheimnis bleiben, weil der Mensch
selbst ein Geheimnis ist: Denn im Bekenntnis zu Christus kommt der
Mensch selbst zur Aussprache. Die Aussprache der tiefsten menschli-
chen Wahrheit ist aber durch Diskretion bedingt. Wo es am einen
mangelt, mangelt es auch am anderen. Das ist eine hohe Stufe theolo-
gischer Erkenntnis. Darum auch findet Bonhoeffer in den Gefangen-
schaftsbriefen zuriick zu Adalbert Stifter, dem Lieblingsdichter schon
seiner Jugend, weil Stifter «das Geheimnis des Lebens» respek-
tiert.80

In dieselbe Richtung weisen nun einige der hochsten, wenn auch
verborgensten Erkenntnisse Harnacks.8!

8 GS 5, 374f.; GS 4, 239 (Hinweis auf die Entstehung der Arkandisziplin unter
Origenes); N 25, 1371f., 161f.

79 Bethge-Biogr. 532. S. jetzt: G. L. Miiller, Wiederversohnung in der Gemeinde. Das
streitbare Engagement Dietrich Bonhoeffers filir die Erneuerung der Einzelbeichte, Ca-
tholica 33 (1979),292-382. - WEN 377 heisst es u.a.: «Die Kammerdienergeheimnisse —
um es grob zu sagen —d. h. also der Bereich des Intimen (vom Gebet bis zur Sexualitét) —
wurden das Jagdgebiet der modernen Seelsorger...» Vgl. damit Harnacks Urteil {iber den
Biographen: er solle «unausstehliche Kleinkrdmerei und gemeine Kammerdienerspio-
nage aufs tiefste verbannen» (RANF 4,23) und sein standiger Protest gegen «die Scham-
losigkeit in der Zurschaustellung des nackten Lasters» (RANF 5, 168). Kaltenborn
(50-58) hat zahlreiche Belege gesammelt fiir Harnacks Auffassung von der Religion als
«etwas Innerliches, Zartes und Verborgenes». — Die Auswiichse moderner Psychothera-
pie, zumal der Gruppentherapie, stehen im Gegensatz zur Seelsorge bei Harnack und erst
recht bei Bonhoeffer!

80 2. Advent 1943 (WEN 177). Mit Abstand ist Stifter der meistzitierte Dichter in
WEN!

81 Die Christologie bleibt fiir Harnack ein Geheimnis, welches auch ihr Wesen ist:
«Nicht auf die Fassung kommt es an, sondern auf die Ehrfurcht, mit der man das



120 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

Es ist in diesem Zusammenhang daran zu erinnern, dass auch Harnack einmal ein
warmes Votum fiir eine evangelische Erneuerung der Beichte abgegeben hatte82: Wohl
lehnt er (wie ja auch Bonhoeffer) eine obligatorische Ohrenbeichte bei einem Amtsprie-
ster und bei offentlichen kirchlichen Einrichtungen ab, aber er mochte, «dass man es
auch den Erwachsenen eindringlich einprigt, welch ein Mittel fiir die Gesundheit der
Seele und welch ein Mittel fiir eine geistige Gemeinschaft sie damit preisgeben, dass ein
jeder seine eigene Last trdagt und darauf verzichtet, sich auszusprechen ... Gewiss gibt es
Menschen, so stark und so zart, dass sie mit sich und ihrem Gott allein fertig werden
konnen und miissen; aber sie sind nicht in der Mehrzahl. Fiir die meisten gilt es, dass sie
sich von sich selbst und béser Schuld nur in dem Masse zu befreien vermadgen, als sie offen
gegen andere sind und ihre Seele von der Liebe eines Bruders fiihren lassen...» Harnack
fragt: « Konnen wir hier nicht von der katholischen Kirche lernen 7» Die Diskretion, die
Wahrung des Beichtgeheimnisses scheint von Harnack selbstverstindlich vorausgesetzt.
Noch in den letzten Seminaren meinte er vor seinen Studenten den katholischen Vorwurf
ganz ernst nehmen zu miissen, dass sich der Protestant jeweils selbst seine Schuld ver-
gibt.8?

Unter diesen Vorgaben kann sich auch Bonhoeffers merkwiirdige
Verwendung des Bégriffes Arkandisziplin in seinen Gefingnisbriefen
ab April 1944 als eine neue Fortfiihrung von eigenen fritheren Gedan-
ken erschliessen, die urspriinglich seinem Lehrer Harnack gar nicht so
fern standen. Hinzu kommt die neue Lebenssituation Bonhoeffers im
politischen Widerstand gegen Hitler. In der Konspiration zur Vorbe-
reitung des Umsturzes hingen tagtdglich Menschenleben davon ab, ob
Geheimnisse gehiitet und nicht verraten wurden. Die geforderte <poli-
tische» Arkandisziplin konnte die Frage nach dem Sinn einer theolo-
gischen Arkandisziplin neu aufnétigen. Bonhoeffer fragt nun: «Was
bedeutet eine Kirche, eine Gemeinde, eine Predigt, eine Liturgie, ein
christliches Leben in einer religionslosen Welt?... Was bedeutet in der
Religionslosigkeit der Kultus und das Gebet? Bekommt hier die Arkan-
disziplin bzw. die Unterscheidung... von Vorletztem und Letztem
neue Wichtigkeit 7»%4 — «Es gibt Stufen der Erkenntnis und Stufen der

Geheimnis der Person Christi umfasst und das eigene Leben unter den Geist Christi
beugt» (RA1, 296). «Nach meiner geschichtlichen Einsicht und meinem Empfinden
ist... die Formel <Mensch und Gott> (Gottmenschlichkeit) nicht iiber jeden Einwurf
erhaben, weil bereits sie iibergreifen in ein Geheimnis, in das uns kein Einblick gestattet
ist. Aber diese Formel mag doch bestehen bleiben, weil sie im Grunde nichts erklaren
will, sondern nur das Ausserordentliche vor Profanierung schiitzt, Zhnlich wie der Aus-
druck «Sohn Gottes»» (RA 2, 15). Vgl. Kaltenborn 43f.; Neufeld 319-321.

82 Was wir von der romischen Kirche lernen und nicht lernen sollen, in: RA 2,
249-264 (bes. 255-257).

8 Mitteilung von B. Schulze.

84 30.4.44. WEN 306.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 121

Bedeutsamkeit; d.h. es muss eine Arkandisziplin wieder hergestellt
werden, durch die die Geheimnisse des christlichen Glaubens vor Pro-
fanierung behiitet werden.»® — «Unser Christsein wird heute nur in
zweierlei bestehen: im Beten und im Tun des Gerechten unter den
Menschen. Alles Denken, Reden und Organisieren in den Dingen des
Christentums muss neugeboren werden aus diesem Beten und aus die-
sem Tun.»8¢

Mit dem Wunsch um die Wiederherstellung einer Arkandisziplin
zielt Bonhoeffer hin auf eine hohe «Stufe» der theologisch-wissen-
schaftlichen Erkenntnis und eine hohe «Stufe» der Bedeutsamkeit. —
Bonhoeffer, ein musikalischer Mensch, konnte im Mai 1944 die so
weltliche, irdische Liebe mit der Christusliebe musikalisch vergleichen,
indem er die Christusliebe als Cantus firmus zur Grundlage macht und
indem er als Kontrapunkt dazu die weltliche Liebe und auch «die
anderen Stimmen des Lebens» voll selbstandig erklingen lassen wollte.
«Wo der Cantus firmus klar und deutlich ist, kann sich der Kontra-
punkt so gewaltig entfalten wie nur moglich. Beide sind <ungetrennt
und doch geschieden>, um mit dem Chalcedonense zu reden, wie in
Christus seine gottliche und seine menschliche Natur.»®” In der Poly-
phonie des Lebens ist das zu hiitende Geheimnis Christus wie ein
Cantus firmus und die wirkliche Welt wie sein Kontrapunkt. Selbst
diesen Gedanken hitte Harnack unter der Uberschrift «Die Freude im
Urchristentum» gewiss dankbar und wohl auch ein wenig erstaunt zur
Kenntnis genommen.

8 5.5.44. WEN 312.

86 Gedanken zum Tauftag, Mai 1944. WEN 328,

87 20.5.44. WEN 331. Bethge nennt die Arkandisziplin den Kontrapunkt zum
Thema des nichtreligiosen Interpretierens (Bethge-Biogr. 989). Ich mochte vorschlagen,
im Blick auf Bonhoeffers eigene Deutung der Christusliebe als Cantus firmus (WEN 333),
die Sache umzudrehen, und nenne daher die nichtreligiose Interpretation den Kontra-
punkt und die Arkandisziplin den Cantus firmus. — Bethge selbst weist auch auf die
spirituelle Seite der Arkandisziplin hin: «Die disciplina in Gebet, Meditation, Gottes-
dienst und Versammlung (im <echten Kultusy) ist fiir Bonhoeffer so unaufgebbar -
wenngleich natiirlich reformierbar — wie tégliches Essen und Trinken» (Bethge-Biogr.
989). Diese einfache und doch so wichtige Tatsache, die durchaus einer altkirchlichen
Arkandisziplin nahekommt, haben einschldgige Untersuchungen zum Problem gewiss
zu gering geachtet: Hanfried Miiller, Von der Kirche zur Welt, Leipzig 1961, 393-400; G.
Meuss (s.0. A.75);J. M. Meier, Weltlichkeit und Arkandisziplin bei Dietrich Bonhoeffer,
TEH NS 136, 1966; R. Mayer (A.56), 261-263.



122 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

Alle Theologen, die sich zu Harnack als ihrem Lehrer bekannten,
sind 1hre je eigenen Wege gegangen, frei von zwanghafter Bindung an
den Lehrer. Aber was sie merkwiirdig verbindet, ist die Tatsache, dass
sie nach 1933 ausnahmslos, wie es scheint, gegen die unmenschliche
Hitler-Diktatur Haltung bewahrten, Widerstand leisteten wie beispiel-
haft Martin Dibelius, Otto Dibelius, Hermann Sasse, Hans von Soden,
selbst Karl Barth, und dass sie sogar ihr Leben opferten wie Dietrich
Bonhoeffer. Schliesslich hat sich Harnacks eigene Familie in jener
rechtlosen Zeit dafiir eingesetzt, «dass der Mensch dem Menschen
wieder eine res sacra, ein Heiligtum werden miisse»: der Neffe Arvid
Harnack mit seiner Frau Mildred und der Sohn Ernst von Harnack, der
als Christ bis in die Todeszelle «das Evangelium verantwortete» (Phil
1,7) und so auch ein Zeugnis geben wollte fiir die christliche Religion
seines Vaters.s8

Reinhart Staats, Heidelberg

88 Vgl. Axel von Harnack, Ernst von Harnack (1888-1945). Ein Kdmpfer fiir
Deutschlands Zukunft, Schwenningen 1951. Darin auch die Gedenkrede von Agnes von
Zahn-Harnack, 73-76. Der Neffe Arvid Harnack ist zwar als Kommunist und Fiihrer der
«Roten Kapelle» einen Weg gegangen, den sein sozialdemokratischer Vetter Ernst von
Harnack nicht fiir richtig hielt. Aber in der Katastrophe haben beide zueinander gehalten
(a.0. 56-58, 64,76).



	Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

