
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 2

Artikel: Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

Autor: Staats, Reinhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf von Harnack
im Leben Dietrich Bonhoeffers1

«Man soll sich nicht träumen lassen,

durch Paraden, Hakenkreuze und
Stahlhelm die Schäden der Zeit heilen

zu können» (Adolf v. Harnack 1924).

Am 10. Juni 1930, heute vor fünfzig Jahren, ist Adolfvon Harnack in
Heidelberg gestorben.2 Von Berlin war der fast Achtzigjährige nach
Heidelberg gereist, um als Präsident der Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft
auf deren Jahrestagung die Freiheit der Forschung gegenüber staatlicher

Lenkung zu behaupten. Auch sollte das Heidelberger Institut für
medizinische Forschung eingeweiht werden, das grösste aller bis dahin
gegründeten Kaiser-Wilhelm-Institute, das, noch heute als Heidelberger

«Max-Planck-Institut für medizinische Forschung» fortbestehend,
in seiner nun fünfzigjährigen grossen Geschichte mehrere
Nobelpreisträgerbesitzt.3 Der Internist und Physiologe Ludolfvon Krehl, der erste

Direktor dieses Instituts, hatte Harnack am 25. Mai, zwei Tage vor der
feierlichen Institutsgründung, in seine Klinik aufnehmen müssen und
hatte ihn während der nur vierzehntägigen Krankheit bis zum letzten
Atemzug betreut. Krehl, selbst «Sohn einer alten Pfarrerfamilie» und
theologisch interessiert, war ein Bewunderer und Freund Harnacks

gewesen und hatte mit ihm gemeinsam für die «Einheit der Wissenschaft»

gekämpft. Durch Harnacks Marcion-Buch (1921) war Krehl
sogar zu der Erkenntnis gelangt, dass auch die Mediziner in ihrer
praktischen Tätigkeit und in ihrer Wissenschaft den verborgenen Gott
verkünden dürfen.4 «Bei der schlichten Trauerfeier für Harnack in
Heidelberg sprach sein Schüler Professor Martin Dibelius ; die Rede bei
der Einäscherung in Berlin hielt Professor Heinrich Weinel. Die
Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft, die in Harnack <ihren Gründer und grossen

1 Vortrag in der kirchengeschichtlichen Sozietät zu Heidelberg am 10. Juni 1980. Für
wichtige Hinweise bin ich Eberhard Bethge sehr dankbar. Wenn ich im folgenden
Harnacks Einfluss auf Bonhoeffer für weitreichender halte, als dies Bethge in seiner grossen
Gesamtdarstellung tut (s.u. Bethge-Biogr.), so steht auch dieses Urteil im wesentlichen

nur auf Bethges editorischen und biographischen Leistungen (siehe hier A.9 u. 32).

Dankbar bin ich auch für mündliche und schriftliche Kritik und Anregungen von Frau
Bertha Schulze, der mit Bonhoeffer letzten Seniorin im Harnack-Seminar, von Hans

Christoph von Hase und von Albrecht Schönherr. Literatur kürze ich folgendermassen
ab:



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 95

Führen betrauerte, versammelte am 15. Juni im Goethesaal des Har-
nack-Hauses ihre Mitglieder und eine grosse Zahl von Gästen zu einer
Gedächtnisfeier. Es sprachen Minister Schmidt-Ott für die Gesellschaft,

Professor D. Lietzmann für die Universität, die Minister Wirth
und Grimme für das Reich und Preussen, Generaldirektor Krüss für die

Staatsbibliothek, Lie. Dietrich Bonhoefifer für den letzten Schülerkreis
des Heimgegangenen. Seine Asche wurde auf dem Alten Matthäikirch-
hof beigesetzt, ein schlichter Stein bezeichnet die Stelle; seine Inschrift
ist die eine grosse Bitte, unter die Harnack sein ganzes Leben gestellt
hat: <Veni creator spiritus>.»5

AZH Agnes von Zahn-Harnack, Adolf von Harnack, Berlin 21951.

Bethge-Biogr. E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer, Theologe. Christ. Zeitgenosse, München
"1978.

DG A. v. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte I—III, Tübingen 41909—1910.

E D. Bonhoeffer, Ethik, hg. v. E. Bethge, München 81975.

Fr= D. Bonhoeffer, Fragmente aus Tegel. Drama und Roman, hg. v. R. u. E. Bethge,
München 1978.

GS Dietrich Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, hg. v. E. Bethge, Band 1-6, München
4958-1974.
Kaltenborn C.-J. Kaltenborn, Adolfvon Harnack als Lehrer Dietrich Bonhoeffers, ThA
31, Berlin 1973.

KVR A. v. Harnack, Entstehung und Entwicklung der Kirchenverfassung und des

Kirchenrechts in den ersten Jahrhunderten (1910). Nachdr. Darmstadt 1980.

Maron G. Maron, Harnack und der römische Katholizismus, ZKG 80 (1969),
176-193.

N Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge, hg. v. E. Bethge, München n1976.
Neufeld K. H. Neufeld, Adolf von Harnack. Theologie als Suche nach der Kirche,
KKTS 41, Paderborn 1977.

RA und RANF A. v. Harnack, Reden und Aufsätze, Band I/II bis VII, Giessen
1906-1930. Die Bände RA III bis RA VII haben in der «Neuen Folge» RANF) die
Bandzahl I-V, was hier berücksichtigt ist.

ThDg A. v. Harnack, Die Entstehung der christlichen Theologie und des kirchlichen
Dogmas, Gotha 1927.

WdC A. v. Harnack, Das Wesen des Christentums mit einem Geleitwort von W.
Trillhaas (Siebenstern TB 227), 1977.

WEN D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der

Haft, Neuausgabe München 4977.
2 Zum Folgenden vgl. AZH 437^442.
3 Vgl. R. Kuhn, 25 Jahre Max-Planck-Institut für Medizinische Forschung in

Heidelberg. In: Mitt. a. d. Max-Planck-Ges. 1955/2, 80f. Mitarbeiter am Institut und
Nobelpreisträger waren Otto Meyerhof (Nobelpreis für Medizin 1922), Richard Kuhn
(Chemie 1938), F.A. Lippmann (Medizin 1953), Walter Bothe (Physik 1954).

4 Kuhn a.O. AZH.
5 AZH 442.



96 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoejfers

1.

In dem Schülerkreis, der damals von Harnack Abschied nahm, ist
Dietrich Bonhoeffer nun gewiss derjenige gewesen, der zum wenigsten
ein Kirchenhistoriker war und am ehesten ein systematischer Theologe,

ganz im Gegensatz, wie es scheint, zu seinem Lehrer. Aber hat
Bonhoeffer bei Harnack nur eine «gelehrte Theologie im Sinne
historisch-philologischer Forschung» studiert?6 Schon jene Gedenkrede
Bonhoeffers für Harnack in der Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft lässt
aufhorchen.7 Da steht der letzte Harnack-Schüler, 24jährig, wenige
Wochen vor seiner Habilitation im Fach Systematische Theologie, dazu

auserwählt, für «tausende von jungen Theologen» das zu sagen, «was
Adolf v. Harnack der jüngsten Theologiegeneration bleibt», und dieses

«Vermächtnis» Harnacks für die Zukunft soll merkwürdigerweise
nicht die historische Kritik und ein weltoffener liberaler Kulturprotestantismus

sein, womit man Harnacks Lebenswerk so oft meint
kennzeichnen zu dürfen, sondern sein Vermächtnis besteht eigentlich nur
darin, dass Harnack ein sehr guter Lehrer war und vor allem, dass er ein
«bewusster Theologe» war.

Die Gedächtnisrede Bonhoeffers erkühnt sich zu folgenden
Sätzen:

«Er wurde unser Lehrer: Er kam uns nahe, wie ein echter Lehrer dem Schüler

nahekommt. Er trat uns fragend an die Seite und in überlegenem Urteil gegenüber. Die
Stunden der ernsten Arbeit an der alten Kirchengeschichte, zu denen er uns in den letzten
Jahren in seinem Hause versammelte, Hessen uns ihn erkennen in seinem unbeirrbaren
Streben nach Wahrheit und Klarheit. Dem Geiste seines Seminars war die blosse Redensart

fremd. Es musste um jeden Preis klar zugehen. Das schloss nicht aus, dass Fragen
innerlichster und persönlichster Art hier Raum fanden und in ihm einen immer bereiten
Hörer und Beantworter fanden, dem es um nichts als um die Wahrhaftigkeit der Antwort
ging. Aber es wurde uns an ihm deutlich, dass Wahrheit nur aus Freiheit geboren wird.
Wir sahen in ihm den Vorkämpfer des freien Ausdrucks einmal erkannter Wahrheit, der
sein freies Urteil je und je neu bildete und es ungeachtet der ängstlichen Gebundenheit der
vielen je wieder deutlich zum Ausdruck brachte... Aber Adolf v. Harnack - und das war

6 Dieses verbreitete Urteil jetzt auch bei C. F. v. Weizsäcker, Der Garten des Menschlichen,

München 1977,457 : Weizsäcker hat zwar treffend die vier Grundaspekte namhaft
gemacht, die Bonhoeffers innere Entwicklung bestimmen, nämlich Elternhaus, Harnack,
Barth und Ökumene, doch ist das ebenso treffend beobachtete Prinzip in Bonhoeffers

theologischer Methode, nicht zu fragen, «wer was getan oder gesagt hat», sondern «was
wahr ist und was das wirkliche Leben», auch das Ziel von Harnacks Methode. S. dazu u.
S. 103 f.

7 GS 3, 59-61.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 97

uns das Grösste - war Theologe, bewusster Theologe, und wir glaubten nur von hier aus

ihn ganz verstehen zu können. Und darum soll das auch in diesem Kreise noch einmal
deutlich gesagt werden. Er war Theologe, das heisst zunächst nicht, dass er seine

Dogmengeschichte schrieb. Theologie heisst Rede von Gott. Um nichts Geringeres geht es

irgendwie in der Arbeit jedes Theologen. In Harnack, dem Theologen, sahen wir die
Einheit der Welt seines Geistes beschlossen ; hier fanden Wahrheit und Freiheit ihre echte

Bindung, ohne die sie zur Willkür würden. Es entsprach seiner Art, hier nur wenig zu

sagen, lieber viele Worte zu wenig, als in diesen Dingen ein Wort zu viel. Hier musste alles

ganz wahrhaftig und einfach zugehen. Aber das Wenige, was er sagte, im Seminar oder
lieber noch draussen im Freien, im Grunewald, wo er Sommer für Sommer älteste und
jüngste Schüler um sich versammelte, hat uns genügt. Er meinte, dass im heiligen Geiste
des Christentums aller Zeitgeist seine Bestimmung fände, und dass die Botschaft von dem

Vatergott und dem Menschenkind ewiges Recht und somit Recht auch aufuns habe. Hier
liegt Adolf v. Harnacks Vermächtnis an uns : echte Freiheit des Forschens, des Schaffens
und des Lebens und tiefstes Gehalten- und Gebundensein durch den ewigen Grund alles
Denkens und Lebens überhaupt.» Die Rede schliesst mit einem Lieblingswort Harnacks,
das der greise Lehrer seinem Seminar als letztes Wort mitgegeben hatte und worin
zugleich das Thema einer auf Bonhoeffers Anregung entstandenen Gemeinschaftsarbeit
der Seminarteilnehmer zu Harnacks 75. Geburtstag noch einmal anklang: die «Freude
im Urchristentum»: «non potest non laetari, qui sperat in dominum.»8

Mag Harnacks Bedeutung fur viele Zeitgenossen vor allem darin
liegen, dass sein wissenschaftliches Verständnis von Theologie einen
Brückenschlag zu den anderen Wissenschaften ermöglichte und er
darum auch einer der letzten neueren evangelischen Theologen war,
der bei anderen Wissenschaftlern, auch bei Naturwissenschaftlern,
grosse Reputation genoss - für Bonhoeffer war Harnack ernst zu nehmen

vor allem als «bewusster Theologe», weil Harnack meinte, «dass

im heiligen Geiste des Christentums aller Zeitgeist seine Bestimmung
fände».

Allein diese Bemerkung des jungen Bonhoeffer lässt erwarten, dass

auch der spätere Bonhoeffer der Erbschaft seines grossen Lehrers
verpflichtet blieb. Und tatsächlich wird diese Erwartung durch zahlreiche
Zeugnisse bestätigt. Der in der DDR lebende Theologe Carl-Jürgen
Kaltenborn hat dazu in seinem 1973 erschienenen Buch «Adolf v.
Harnack als Lehrer Dietrich Bonhoeffers» reiches Material vorgelegt. Das
Buch dürfte allein wegen seiner Stoffülle für alle weitere Forschung
zum Thema unverzichtbar sein, mögen einem auch Bedenken an
Kaltenborns sehr systematischer und von der marxistischen Christentumskritik

nicht unabhängiger Darstellung kommen.

8 GS 5, 106-115, Bethge-Biogr. 96.



98 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

So scheint mir bei Kaltenborn die Harnack-Rezeption viel zu wenig
historischbiographisch in ihrer unterschiedlichen Gewichtung im Leben Bonhoeffers erfasst, der
Einfluss Harnacks auf Bonhoeffers Sicht der Universalgeschichte völlig unentdeckt
geblieben und die Bedeutung der Arkandisziplin bei Bonhoeffer, die Kaltenborn zwar als

ein eigenständig verarbeitetes Erbe Harnackscher Theologie nachweisen kann, doch zu
einseitig als eine antiklerikale Kampfformel interpretiert worden zu sein. Auch erschlies-

sen sich in den jetzt endlich publizierten Bonhoeffer-Fragmenten zu einem Drama und zu
einem Roman, geschrieben im Tegeler Gefängnis 1943, ganz neue Quellen, worin
Bonhoeffer u. a. einmal den deutschen Patriotismus und zum anderen den Kompromisscharakter

der Weltgeschichte in eigentümlicher Nähe zu Gedanken Harnacks als theologische

Probleme der Gegenwart dichterisch entfaltet.

Jede wirkungsgeschichtliche Untersuchung wird immer auch den
weiten zeitlichen Abstand zwischen dem Wirkenden und dem von ihm
Bewirkten berücksichtigen müssen, wird die Brüche und neuen
prägenden Einflüsse wahrzunehmen haben, die der Annahme einer allzu
direkten Kontinuität entgegenstehen. So wurde für Bonhoeffer seit
1930 Karl Barth ein wichtiger Gesprächspartner. Aber auch da bleibt
zu beachten, dass Bonhoeffer kein einziges Semester bei Barth studiert
hatte und dass zwischen den beiden Kirchenkämpfern von Anfang an
auch eine Beziehung wechselseitiger Kritik obwaltete.9 Bonhoeffer hat

9 Bethge vermutet, dass Bonhoeffer schon in seiner Berliner Studentenzeit

(1924-1929) ein «Propagandist» und «Bundesgenosse» von Karl Barth gewesen sei

(Bethge-Biogr. 96, 102-107). Aber diese These ist durch die vorliegenden Quellen nicht
abgesichert: Wenn Bonhoeffer 1924 seinem Patenonkel das Buch Barths «Das Wort
Gottes und die Theologie» schenkte, so kann aus diesem Geschenk keine Parteinahme
für Barth gelesen werden (s. aber Bethge-Biogr. 102); denn der so beschenkte Superintendent

Hans von Hase war selbst seit 1922 an Barth lebhaft interessiert, wie mir sein Sohn

Hans Christoph von Hase berichtet. Hans Christoph von Hase, der 1925 durch die

Begegnung gerade mit Barth für das Studium der Theologie begeistert wurde, schrieb mir
am 25.7.80 u. a. auch folgendes: «Bei dem allen hat mein Vetter Dietrich, der mir sonst
sehr imponierte und dem ich viel abnahm, gar keinen Einfluss ausgeübt. Wäre er von
Barth fasziniert gewesen wie ich später, so hätte er mir gewiss geraten : <Geh da doch mal
hin, das ist ein interessanter Mann!> Wie ich dann im WS 1925/1926 in das Bonhoef-
fersche Haus nach Berlin kam und dort den Winter über wohnte, haben wir gewiss über
Barth gesprochen, aber von einer Art theologischer Jüngerschaft Dietrichs konnte gewiss

nicht die Rede sein. Zumindest standen neben Luther und Kierkegaard, Gogarten,
Brunner u.a. für ihn auf gleichem Rang. Für letzte Fragen fühlte er sich bei seinen

Berliner Lehrern - trotz enger Kontakte - allein gelassen. - Aber er liess sich auch nicht
zureden, die neuen Propheten in Münster (Barth), Marburg (Bultmann) oder Jena

(Gogarten) aufzusuchen. Er war so stark mit seinen eigenen Fragestellungen beschäftigt, dass

es ihm genügte, den einzigartigen Berliner Fundus an Gelehrten und wissenschaftlichem

Apparat zur Verfugung zu haben. An Geld lag es nicht, am Mut fehlte es ihm noch

weniger. Ob er Scheu hatte, abhängig zu werden...» - Ganz im Sinne Harnacks wagt z.B.



R. Staats, Adolfvon Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 99

sich niemals für einen Barth-Schüler gehalten, so wie er sich freilich
auch über eine übertriebene Harnack-Verehrung lustig machen konnte.10

Aber selbst diese seine geistige Unabhängigkeit von Schulmeinungen

passt nun besonders gut zur Schule Harnacks. Dennoch gibt es eine
Reihe nicht zu übersehender theologischer Differenzen zwischen
Harnack und Bonhoeffer.

Bonhoeffers philosophisch-spekulative Neigungen standen von
vornherein in Widerspruch zu Harnacks Interesse an historischer
Begründung der Theologie. Erinnert sei ferner an Bonhoeffers christo-

Bonhoeffer in einer Seminararbeit ausgerechnet bei R. Seeberg (SS 1925) zu fragen nach
dem «innersten Wesen» in der «christlichen Religion», nach dem Verhältnis von
«Geschichte und Geist», und er schliesst schwungvoll mit einem echten Harnack-Bekennt-
nis: «Veni creator spiritus» (Bethge-Biogr. 109). In der Dissertation «Sanctorum Com-
munio» (17.12.1927 bei R. Seeberg) spielt Barth nicht nur eine geringe Rolle (so auch

Bethge-Biogr. 114), sondern Bonhoeffer bemüht sich darin immer wieder sogar um
kritische Distanz zu Barth. Noch während des Studienaufenthaltes in New York 1930 wird
er sich der Qualität des deutschen «Liberalismus» bewusst, «der doch ganz zweifellos
eine durchaus kräftige Erscheinung in seinen guten Vertretern war» (GS 1, 76). Nicht
einmal die nun ganz offensichtliche Hinwendung zu Barth seit der kurzen persönlichen
Begegnung in Bonn im Juli 1931 scheint mir die vorübergehende Kennzeichnung
Bonhoeffers als «Barthianer» (Bethge-Biogr. 195) zuzulassen. Auch in dieser Periode war ja
Bonhoeffer wohl dankbar für Barths Anregungen, die er in Berlin so völlig vermisste,
stellte aber immer wieder Fragen an Barth (vgl. GS 1,17 ff.). Hinzu kam der faszinierende
Charme, der vom Menschen Barth ausstrahlte. B. Schulze teilt mir aus ihrer Erinnerung
dazu mit: «Ich bekam damals aus Bonn eine Karte von Bonhoeffer, die ungefähr so

begann: <Hier muss man fast schwärmen!) Er war von der überaus liebenswürdigen
Persönlichkeit von Barth fasziniert. Es war anfangs wohl nur der persönliche Eindruck.
Berührungspunkte im theologischen Denken kamen dazu. Der Dogmatiker Barth lag
Bonhoeffer eben näher als der Historiker Harnack mit seiner Überzeugung: res
Christiana est res historical» Vgl. auch GS 1,19: Bonhoeffer möchte sich über den Bonner
Kreis der eingeweihten Barth-Adepten lustig machen, wagt es aber nicht wegen seiner

«theologischen Bastard-Herkunft». Das sei «völlig anders, wenn es an Karl Barth selbst

geht», und er bereut, dass er nicht früher hingegangen sei. Bei der Interpretation dieser
entscheidenden Briefe an Erwin Sutz muss auch bedacht bleiben, dass Bonhoeffer hier
dem echten Barthianer Sutz womöglich selbst wie ein Barthianer erscheinen wollte. Der
Spott über Otto Dibelius, der von Theologiestudenten mehr Bereitschaft zum Martyrium
verlangte (25.12.1931, GS 1,26), steht in auffallendem Kontrast zu der Bemerkung
Bonhoeffers drei Jahre später, wo er ganz ebenso wie Dibelius argumentiert (GS 1,40). In der
Sakramentstheologie, in der Frage der Auslegung der potestas clavium, des Kultus, der

Stellung der theol. Fakultäten, der Begründbarkeit der Gebote bleibt Bonhoeffer von
Anfang an in kritischer Distanz zu Barth. Und das ist nicht wenig! (GS 1,20; 31 f.; 42,
64 f.).

10 Nach Mitteilung von B. Schulze.



100 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

logische Auslegung des Alten Testaments unter Einschluss sogar der
Rachepsalmen und der Bücher Esra und Nehemia", die bei Harnack
gewiss aufvölliges Einverständnis gestossen wäre, wie nicht minder die
letzten Äusserungen über die nichtreligiöse Interpretation biblischer
Begriffe und über ein «religionsloses Christentum», die nun eindeutig
im Banne der Barthschen Kritik am neuzeitlichen Religionsbegriff
stehen.12 Und auch Bonhoeffers ganz von Martin Luther herkommende
Erfahrung von der Radikalität des Bösen in der Geschichte passt wenig
zu Harnacks optimistischer Weltanschauung. Unerschütterlich hielt ja
Harnack am Gedanken des Fortschritts fest.13 Andererseits war
Harnack doch auch kein frohgemuter Utopist. Eine fortschreitende
Entwicklung war für ihn am ehesten in der Technik nachweisbar. Wo es auf
ein christliches Verstehen von Geschichte und Gegenwart ankam,
konnte ihn manchmal sogar tiefe Klage und Wehmut erfassen. Das
Geständnis «Ich weiss vor grosser Traurigkeit nicht, wo ich mich
hinwende» aus dem Lied «O Ewigkeit, du Donnerwort» kam am Ende
seines Lebens aus der Tiefe seines ehrlichen Herzens. Wohl wusste er
zeitlebens um die christliche Hoffnung, aber diese war auf ein ganz
jenseitiges Ziel gerichtet. Mitunter mochte er dem Wort zustimmen:
«Der Gott, der tief mein Innerstes bewegt, er kann nach aussen nichts
bewegen.» Dementsprechend war eines der Lieblingslieder Harnacks
der Choral «Jerusalem, du hochgebaute Stadt».14

Freilich, die reformatorische Einsicht von der christlichen Notwendigkeit des Bösen

war Harnack ganz fremd. Dietrich Bonhoeffer konnte dagegen an der Wende zum Jahr
1943 in einem Rechenschaftsbericht an seine Mitverschworenen Hans von Dohnany,
Hans Oster und Eberhard Bethge schreiben : «Die grosse Maskerade des Bösen hat alle
ethischen Begriffe durcheinander gewirbelt. Dass das Böse in der Gestalt des Lichts, der
Wohltat, des geschichtlich Notwendigen, des sozial Gerechten erscheint, ist für den aus

11 GS 4, 294ff., 321 ff., 544ff.
12 Bethge-Biogr. 977 ff.
13 Man lese nur die letzten Seiten von WdC und man beachte die bei Harnack überall

zu findende Vorliebe für die Bilder von Kern und Schale, Baum und Rinde, besonders

von Stufen. Aber das Evangelium bleibt Norm, und das Verhältnis der Reformation zur
Moderne darf nur so, wie es Troeltsch tut, untersucht werden: «Denn denjenigen
Gelehrten, die sonst diesen Standort einnehmen, fehlt bei ihrer Kulturseligkeit in der

Regel jedes Verständnis für Christentum und Kirche» (DG III, 690). Darum auch trifft
der Vorwurf eines «biologischen Geschichtsbegriffs» Harnack nicht. Vgl. K. Blaser,
Harnack in der Kritik Overbecks, ThZ 21 (1965), 96-112. Dagegen richtig Neufeld 76,
233 f.

14 Nach Mitteilung von B. Schulze. Vgl. auch AZH 440.



R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 101

unserer tradierten ethischen Begriffswelt Kommenden schlechthin verwirrend, für den

Christen, der aus der Bibel lebt, ist es gerade die Bestätigung der abgründigen Bosheit des

Bösen.»15 Damals stand Bonhoeffer lange schon in persönlicher Verbindung zu seinem

Mitkonfirmanden Hans-Bernd von Haeften, jenem Widerstandskämpfer, der im
Volksgerichtshof 1944 Roland Freisler ins Gesicht zu sagen wagte, dass Hitler «der Vollstrecker
des Bösen in der Geschichte» sei.16 Auch Bonhoeffer hätte in derselben Situation
vermutlich einen solchen Satz sprechen können.17

Schliesslich muss beachtet bleiben, dass Bonhoeffer, der in seinem
antiklerikalen Tatchristentum so sehr mit Harnack übereinstimmte,
doch von Anfang an neu und anders über Wesen und Auftrag der
Kirche nachdachte. Mehr noch als die Dissertation von 1927 «Sanctorum

Communio» und die Habilitationsschrift von 1930 «Akt und
Sein» könnte uns die Vorlesung von 1932 über «Das Wesen der
Kirche» wie eine Fortführung und Ersetzung von Harnacks «Wesen des

Christentums» erscheinen. Der Vetter und Studienfreund Hans-Christoph

von Hase unterstreicht dieses durchgängige Interesse an praktischer

Ekklesiologie : «Dietrich war ja wahrhaftig kein Klerikaler. Was
haben wir über die Berlin-Brandenburgische Kirche und ihr Konsistorium

auch gelästert. Und wie viele gute Theologen wurden oder blieben
Wissenschaftler, um sich mit der landeskirchlichen Praxis und ihrem
Betrieb nicht identifizieren zu müssen. Aber eben das tat Dietrich
nicht. Er dachte über die Kirche nach - und beobachtete von Rom bis
New York die Praxis, um die Kirche zum Gehorsam zurückzurufen.
Diese Linie hat er vom Anfang bis zum bitteren Ende durchgehalten»
(Brief vom 23.7.80).

Bei Berücksichtigung aller Differenzpunkte, die Bonhoeffer nach
1930 von Harnack trennen, wird man doch fragen dürfen, ob Harnack,
ein liberaler Theologe im besten Sinne, diesen Bonhoeffer nicht sogar
hätte gewähren lassen, obwohl sich der Schüler von ihm hier und da
entfernt hatte. Jedenfalls konnte Harnacks früherer Vorwurfgegen Karl
Barth, dass er den theologischen Lehrstuhl in einen Predigtstuhl
verwandle, Bonhoeffer nicht treffen, weil Bonhoeffer notgedrungen nie-

15 WEN 12.
16 Ein erst kürzlich gefundener Dokumentarfilm hat diese Szene überliefert. 1934

nennt Bonhoeffer den Legationssekretär von Haeften seinen «sehr guten Freund» (GS, 1,

206). 1935 heisst es, Haeften sei «ganz bei uns», d.h. bei der Bek. Kirche (226).
17 Vgl. WEN 12, GS 1, 358 und Bethge-Biogr. 811 f.: Hitler als «Vollstrecker

historischer Gerechtigkeit» wird von der kleinen Schar der Verschwörer erkannt als «der
Satan in der Gestalt des Engels des Lichtes».



102 R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

mais einen akademischen Lehrstuhl innehatte, sondern als Privatdozent

und schliesslich als Pfarrer so handelte, wie es auch Harnack in der
Predigt unbedingt für richtig hielt; nämlich «die reine Darstellung der
Aufgabe des Christen als Zeugen Christi» zu bieten.18 Auch darf Har-
nacks Bemühen zu guter Letzt um Versöhnung mit Barth und der
dialektischen Theologie nicht verachtet werden, ging es doch auch
Harnack in seiner eigenen wissenschaftlichen Arbeit um die «Hauptsache»

der christlichen Religion, so dass er auch sein Seminar bewusst
als «eine religiöse Gemeinschaft» auffasste. Harnack konnte 1928 - zu
einer Zeit, als Bonhoeffer zu seinem Seminar gehörte - über die dialektische

Theologie zwar klagen, wie «schwach» sie sei als Wissenschaft:
«wie eng und sektiererisch» ihr Horizont sei, «wie expressionistisch
ihre logische Methode, und wie kurzsichtig ihre Auffassung der
Geschichte» und wie sie den «Zusammenhang mit der universitas littera-
rum und der Kultur» verloren habe. Andererseits zollt er ihr doch
uneingeschränkt Anerkennung darin, «dass sie es ernst meint und auf
die Hauptsache geht». Harnack äussert schliesslich in einem für ihn
typischen Bilde die Hoffnung, «dass das alles nur ein Verpuppungssta-
dium» sein möge und «ein wirklich evangelischer Schmetterling einst
diesen Hüllen entsteigen» werde.19 Wenn wir im folgenden einige
Wirkungen Harnacks im Leben Bonhoeffers betrachten, könnte uns diese

Hoffnung fast wie in Erfüllung gegangen erscheinen.

2.

Harnacks eigenes Verständnis von Wissenschaft, das nach heutigem
Begriff durchaus in ein «theologisches» Verstehen von Geschichte und
Ethik mündet, kann m.E. dem Historiker, der zugleich Theologe ist,
eine vernünftige methodische Hilfe bei der Untersuchung auch dieses

besonderen Themas geben. Harnack kennt «Stufen wissenschaftlicher
Erkenntnis». Anfang 1930, kurz vor seinem Tode, hat er diesen Stufenausbau

der Wissenschaft noch einmal dargelegt.20 Die unterste Stufe

18 Harnack, Fünfzehn Fragen an die Verächter der Wissenschaftlichen Theologie
unter den Theologen; in: ChW 1923, 6-8, 142-144, 305-306 (bes. 142).

19 Vgl. schon a.O. 142 und dann besonders Harnacks Brief an Rade (13.9.28), AZH
417 f.

20 Zum Folg. s. A. v. Harnack, Stufen wissenschaftlicher Erkenntnis (1930), in:
RANF V, 202-205. Kaltenborn 91-93.



R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 103

besteht im «Feststellen, Analysieren und im Ordnen». Mit dieser
Operation beginnt alle Erkenntnis. Die zweite Stufe «ist bezeichnet durch
die Erkenntnis des ursächlichen Zusammenhangs der Dinge». Hier
geht es um «die Feststellung von Ursachen und Wirkungen... um die

Zurückführung komplizierter Grössen auf einfache.» Die dritte Stufe
der Erkenntnis ist, «das Leben zu erforschen». Auf dieser Stufe ist
schon die rein mechanische, determinierende Erklärung verlassen.
Harnack hat zwar jene ersten beiden Stufen sehr ernst genommen, hier
muss sich die Wissenschaft jedes Dreinreden verbitten. «Allein die

Täuschung soll aufhören, als könnten diese Stufen alles Wissenswürdige

umfassen und eine vollkommene Welterklärung bieten. Es gibt
neben ihr ein Wissen vom konkret Wirklichen und vom Leben... Dieses

Wissen vom Leben ebenso bewusst zu treiben wie die Mechanik, es

im ganzen und im einzelnen zu suchen, ist die Aufgabe der dritten Stufe
wissenschaftlicher Erkenntnis.» Unwillkürlich möchte sich der Leser
hier an die Lebensphilosophie, besonders an Dilthey, erinnert fühlen,
in dem ja auch manche Forscher einen stillen geistigen Partner Har-
nacks vermutet haben.21 Schliesslich: «Die vierte Stufe der Erkenntnis

- der dritten sehr nahe verwandt - ist auf die Erkenntnis des Menschen
gerichtet. Hier tritt uns der bewusste Geist entgegen mit seinen Ideen,
Normen und Werten. Auf dieser Stufe ist die Wissenschaft von der
Geschichte gegeben...» Nach einer früheren Äusserung Harnacks
mögen hier z.B. auch die Erkenntnis von «Sünde und Schuld, Sühne
und Vergebung, Strafleiden und Stellvertretung» ihren Ort haben.22

Hier kann Harnack dann auch in Anlehnung an die christliche
Auferstehungsterminologie, aber ohne den Begriff der Auferstehung selbst zu
verwenden, von der Schaffung eines neuen Menschen reden, dass wir
als «Bürger und Schöpfer eines Geistesreiches ewiges Leben in uns
tragen».23 «Der empirische Mensch zerstäubt, und der neue, der die
Ewigkeit im Busen trägt, wird wach!»24 «Alles was die Geburt und
Entwicklung dieses neuen, überempirischen Menschen und dieser
wahren Menschheitfördert, ist wertvoll, ist die Norm, ist das Gute ; alles

was da hindert, ist das Schlechte.. ,»25 «Das höhere geistige Leben wird

21 Vgl. Maron 177. AZH 426.
22 RANF 3, 198 f.
23 A.O. (A.22), 194.
24 A.O. (A.22), 195.
25 A.O. (A.22).



104 R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

als Geschichte und als Ethik erkannt.»26 Nur wer sich diesem «höheren
geistigen Leben» nicht verschliesst, kann dann auch Harnacks Spitzensatz

in seiner ganzen Tragweite ermessen : « Wissenschaft ist die
Erkenntnis des Wirklichen zu zweckvollem Handeln.»21

Allein dieses Stufenmodell, gipfelnd im Begriff des eigentlich «Wirklichen», des

«Lebens» und des neuen Menschen, zeigt, dass Harnack gefeit war gegen eine einseitige
Orientierung an historischer Kontinuität. Er konnte sagen : «Vergessen Sie nie, dass alle
Geschichte als Entwicklungsgeschichte verläuft, aber bleiben Sie eingedenk, dass kein
geschichtliches Problem mit diesem Schlüssel allein erschlossen werden kann. Jede Zeit,
jede Stufe ist Übergangszeit, aber sie ist auch sie selbst.»28 Oder mit einem seiner
Aphorismen gesagt : «An der Frucht erkennt man den Baum ; man darfaber die Frucht nicht an
der Wurzel suchen.»29 Sein Stufenmodell widerspricht andererseits auch dem verbreiteten

Vorurteil, dass Harnacks wissenschaftliche Arbeit hauptsächlich antiquarisch-archivarisch

ausgerichtet war. Mit dem Pathos des alten Goethe konnte er auch dieses sagen:
«Nicht in dem Scheine der Fackeln quantitativ nachzuprüfender Einzelerkenntnisse hat
die Menschheit ihren Weg nach aufwärts gefunden, sondern unter der Führung von
Männern, die eine Zentralsonne ahnten und den Mut hatten, von der Physik zur
Metaphysik, von der Historie zur Methistorie, von der Ethik zur Metethik vorzudringen.»30

Freilich muss in Entsprechung zu Harnacks Modell nun zunächst
die Sammlung und Ordnung der Harnack-Zeugnisse in Bonhoeffers
Werk vorgenommen werden.

20 A.O. (A. 22), 199.
27 RANF 5, 202. Diese berühmte Definition muss im Zusammenhang gelesen werden.

Naturwissenschaftler wie Ludolfvon Krehl und Richard Kuhn haben sie zu einseitig
je aufihr Fach bezogen. S. auch jetzt die «Kleine Geschichte des Max-Planck-Instituts für
medizinische Forschung Heidelberg» (Ber. u. Mitt. d. Max-Planck-Ges. 1980, 9). Man
kann zwar mit Kuhn sagen, diese Definition sei «ein Leitsatz für das Zeitalter der

Technik, in dem wir leben, ein Leitsatz für die Entwicklung unserer Wirtschaft». Aber
kann diese Definition, wie Kuhn argwöhnt, sogar die Entwicklung der «Militärwissenschaften»

mit ihrem Ziel der totalen Vernichtung menschlicher Kultur rechtfertigen?
Das hiesse, man würde sie aus dem Kontext reissen und sie dem Christen Harnack
wegnehmen. Vgl. Kuhn (A.3), 70f.

28 Handschriftlicher Nachlass, Kasten 13. Mitgeteilt von Kaltenborn 91.
29 AZH 277.
30 RANF 5,205. Allein dieser Stufenbau wissenschaftlicher Erkenntnis, den man in

Harnacks Werk überall beobachten kann, widerlegt die harte Kritik Fr. Overbecks

(Christentum und Kultur, 1919,204), dass Harnack ein «Apostel der Arbeit» sei, dem der
Sinn für Meditation abginge. Kaltenborn (157) hat diese Kritik zu Recht für unbegründet
gehalten.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 105

3.

Nicht zu unterschätzen sind die privaten, familiären Beziehungen
der Familien Harnack und Bonhoeffer.31 Die Wohnhäuser im Berliner
Grunewald standen dicht beieinander, ums Eck herum. Spätestens seit
1923 gehörten die Bonhoeffers auch zum Harnackschen Haus-«Kränz-
chen». Studienpläne der Bonhoefferkinder wurden im Hause Harnack
durchgesprochen. Dietrich Bonhoeffers Bruder Klaus heiratete im
Sommer 1930 die Tochter des Historikers Hans Delbrück, der selbst

mit Harnack verschwägert war. Als 1931 die Memoiren des ehemaligen
Reichskanzlers Bülow erschienen mit ihren süffisanten auf einen
angeblichen politischen Opportunismus Harnacks zielenden Marginalien,

da war es Vater Karl Bonhoeffer, der bekannte Psychiater, der
Harnack in einem Artikel der «Deutschen Allgemeinen Zeitung»
(24.3.31) vorbehaltlos in Schutz nahm.

Dietrich Bonhoeffers Studium bei Adolf v. Harnack hatte sich also
wie von selbst nahegelegt. Er hat dann wenigstens sechs Semester lang
intensiv im Harnack-Seminar mitgearbeitet: Vom Sommer-Semester
1924 bis zu Harnacks letztem Sommersemester 1929, unterbrochen
durch die Vikariatszeit in Barcelona (15.2.1928-17.2.1929). Bei keinem
anderen theologischen Lehrer hat Bonhoeffer ebenso anhaltend
studiert! Eine Kommilitonin, die damalige Seniorin des Seminars Bertha
Schulze, hat mir in einem Brief (v. 21.5.80) einiges aus jenen Jahren
erzählt :

«Da erschien als ein uns bisher unbekannter Theologie-Student ein durch sein
frisches freimütiges Wesen uns sofort für sich einnehmender Achtzehnjähriger. Man merkte
gleich an den ersten Abenden, dass da einer mit innerer Anteilnahme und Lerneifer zu
uns gestossen war. Harnack selbst fasste ja sein Seminar weithin als religiöse Gemeinschaft

auf. Er beklagte sich, dass die Kirche für derartige Gemeinschaften keinen Sinn
aufbrächte. Bonhoeffer schloss sich diesem Geist des Seminars voll und ganz an. Ich
wunderte mich, dass er später zur Dogmatik überging und bei Reinhold Seeberg...
promovierte... Für Harnack war Bonhoeffer ein sehr hochgeschätzter Schüler, das

merkte man an der Art, wie er ihn behandelte. Besonders gelobt wurde in Harnacks
Seminar ja nicht... Bonhoeffers Teilnahme war regelmässig und sehr rege...».32

31 Zum Folg. Bethge-Biogr. 95-101, 108-111, 173 ff. Kaltenborn 106.

32 Wenigstens 6, höchstens 9 Sem. studierte Bonhoeffer bei Harnack. B. Schulze hat

mir mitgeteilt (Brief v. 22.6.80), dass ihr Gedächtnis eine genaue Auskunft heute
verbiete. Immerhin verteilen sich die von Bonhoeffer bei Harnack belegten und durch
Urkunden belegbaren Lehrveranstaltungen auf mindestens 6 Sem., so dass die Angabe
«mindestens drei Semester» (Bethge-Biogr. 95) korrigiert werden muss: SS 1924, Vor-



106 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

Nicht gemessen werden kann, was alles Bonhoeffer dem Lehrer
durch die private Lektüre seiner Werke und was er ihm durch private
Gespräche verdankt. In Harnacks letztem Brief an Bonhoeffer vom 22.

lesung «Dogmengeschichte» (GS 6,23); Privatseminar über «Die Kirchengeschichte des

Eusebius» (Bonhoeffers Teilnahme gleich in seinem ersten Berliner Semester wird von
B. Schulze bezeugt). - WS 1924/25, Privatseminar über «Clemensbriefe». Bonhoeffer
schreibt eine Seminararbeit über «Das jüdische Element im 1. Clemensbrief» (Bethge-
Biogr. 96, GS 5,17-63; WEN 145). - SS 1925, Vorlesung über «Die Geschichte der
Entstehung des NT's und der apokryphen Evangelien», Bonhoeffers Testat belegt, Ab-
testat fehlt (GS 6, 24). Thema des Privatseminars unbekannt, Bonhoeffers Teilnahme
vermutet v. Hase. WS 1925/26, Privatseminar über «Augustins De Civitate Dei». B.

Schulze erinnert sich an ein Referat Bonhoeffers: «Das Referat fiel durch den
Kenntnisreichtum und vor allem durch die vornehme und doch auf das Menschliche eingehende

Art der Berichterstattung aus dem Rahmen der sonstigen Referate heraus - die
verschiedenen Bücher des Augustinwerkes waren unter verschiedene Referenten
verteilt» (Brief v. 21.5.80). Vgl. Bethge-Biogr. 95. Die in diesem Semester begonnene
Dissertation «Sanctorum Communio» hat übrigens nicht Barth «im Rücken» (Bethge-
Biogr. 114), sondern den Kirchenvater Augustin! Schon ein Vergleich des letzten Kap.
«Kirche und Eschatologie» mit dem letzten Kap. von Augustins «De civitate» ist
aufschlussreich. - SS 1926. Privatseminar wieder über «Eusebs Kirchengeschichte» mit
einer aufBonhoeffers Anregung verfassten Gemeinschaftsarbeit der Sodalen zu Harnacks
75. Geburtstag am 7.5.1926 und Bonhoeffers Zusammenfassung: «Die Freude im
Urchristentum» (GS 5,106-115). Bonhoeffer war schon im WS 25/26 mit dieser Arbeit
beschäftigt (v. Hase). Die Sozietät selbst begann wohl erst nach dem Geburtstag. In
diesem Sommer 1926 führte, wie von Hase sich erinnert, der berühmte Sozietätsausflug in
ein nahes Café, «wo die alte Exzellenz uns mit Kaffee und Kuchen bewirtete, richtige alte
Burschenschaftslieder gesungen wurden und Harnack einiges Geist- und Humorvolle
bot». In diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, dass Bonhoeffer, der nie ein
Militarist, aber stets auch ein leiser Patriot war, als Student eine grosse Vorliebe für die
Freiheitslieder Theodor Körners hatte (nach B. Schulze). - WS 1926/27, Privatseminar
über «Die Auferstehungsberichte und das Muratorische Fragment» (Mitteilung Schulze,
Bonhoeffers Teilnahme nicht belegbar, aber von v. Hase vermutet). - SS 1927, Thema
unbekannt. Bonhoeffers Teilnahme legt sein Brief des darauffolgenden Jahres an
Harnack nahe (13.7.1928; GS 6,135 f.): «.. .jährt sich doch wieder einmal die Zeit der ersten

Julitage, an deren einem Sie seit langen Jahren mit Ihrem Seminar nachmittags in den

Grunewald hinauszogen...» Und: «...durfte ich in den vergangenen Jahren manch
einmal im Namen des Seminars das Wort ergreifen und zu Ihnen offen von dem reden,

was wir Ihnen gegenüber unausgesprochen auf dem Herzen hatten...» Schliesslich ist

dem Satz «So kommen auch in diesem Jahr, wo ich dem allen fern bin, grade um diese

Zeit oft und immer wieder die Stunden der Dankbarkeit über mich» (136), am ehesten zu
entnehmen, dass nur dieses eine Jahr des Spanienaufenthaltes die Mitarbeit im Harnack-
Seminar länger unterbrach. - WS 1927/28, Thema unbekannt, Bonhoeffers Teilnahme
ungewiss. Promotion am 17.12.1927 und 1. theol. Examen am 17.1.1928 - SS 1928 und
WS 1928/29. Bonhoeffers Vikariat in Spanien. Im o. a. Briefan Harnack v. 13.7.1928 (GS

6, 135-137) freut sich Bonhoeffer, «dass ich das alles wieder haben soll». - SS 1929,



R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 107

Dezember 1929 heisst es aufschlussreich genug: «Hoffentlich lassen Sie

sich öfters bei mir sehen; darum bitte ich».33

Aufeinem Thesenblatt zur Promotion (17.12.1927) hatte Bonhoeffer
seinem Lehrer mit überschwenglichen Dankesworten gehuldigt: «Zu
eng mit meiner ganzen Person verbunden ist das, was ich in Ihrem
Seminar gelernt und verstanden habe, als dass ich es je vergessen könnte.»34

Seine Briefe an Harnack lassen erkennen, wie man Harnacks
Prämisse, dass Bildung nichts anderes sei als «wiedergewonnene
Naivität»35, auch theologisch begreifen konnte; denn Bonhoeffer meinte
bei Harnack etwas «von christlicher Selbstbescheidung in Theologie
und Leben» gelernt zu haben.36 Dementsprechend hat Bonhoeffer bis
1930 die Warnungen des Lehrers vor Verachtung der «echten Wissenschaft»

durch die dialektische Theologie sehr ernst genommen und
schliesslich auch den Lehrer in der eingangs genannten Gedenkrede

gegenüber diesen «jüngsten Entwicklungen» verteidigt.37 Auch später,
in den dreissiger Jahren, als Bonhoeffer die Unbrauchbarkeit einer
liberalen kulturprotestantischen Haltung im Kampf für eine Bekennende

Kirche erfuhr und sich stärker Barth und besonders Luther
zugewandt hatte, bleibt Harnack auffallend geschont.38 Die von Bon-

Privatseminar, Thema wahrscheinlich «Possidius, Vita Augustini», denn Harnack
bedauert nachträglich im Brief an Bonhoeffer v. 22.12.1929 (GS 3,20), dass er nun an
diesem Thema «keine Sozietät mehr teilnehmen lassen kann». Bonhoeffer war Senior
dieses letzten Harnack-Seminars. Durch einen Fehler bei der Post konnte Harnack die
langjährige Seniorin, B. Schulze, nicht erreichen und bat Bonhoeffer um die Organisation.

Bei der bewegten Abschiedsfeier auf dem Ausflug in ein Grunewaldlokal hielt
Bonhoeffer eine Rede (Bethge-Biogr. 175). Harnack hat der Sozietät seine «Einführung in
die alte Kirchengeschichte» (I. Clem.) gewidmet, worauf Bonhoeffer am 17.12.1929 im
Namen des Seminars schriftlich dankte und Harnack an Bonhoeffer erwiderte (GS
3,18-20). - Mehr ist vorläufig nicht mit Sicherheit auszumachen. Auch die Durchsicht
des Harnack-Nachlasses ergab keinen weiteren Aufschluss. Prof. G. A. v. Harnack
(Düsseldorf) bin ich für Hilfe dankbar.

« GS 3,20.
34 Bethge-Biogr. 97.
35 RA 2, 374.
36 Brief an Harnack v. 18.12.1929 (GS 3,19).
37 GS 3,60.
38 Der Stipendiat Bonhoeffer in den USA 1930/31 erschien seinem damaligen Lehrer

John Baillie im Rückblick 1956 als «the most convinced disciple of Dr. Barth» (Bethge-
Biogr. 196). Aber wenn man Bonhoeffers Heimatbriefe mit ihrem vernichtenden Urteil
über die Dürftigkeit des Theologiestudiums in den USA berücksichtigt, dann war dort die
Situation zum barthianisch werden. Aber selbst dort möchte er den amerikanischen
Liberalismus keineswegs mit dem deutschen Liberalismus gleichsetzen, «der doch ganz



108 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoejfers

hoeffer im Predigerseminar Finkenwalde geradezu klösterlich geregelte
Vita communis verlangte als allgemeine Tischlektüre Agnes von Zahn-
Harnacks Biographie ihres Vaters.39

Immer wieder taucht theologisch Aphoristisches auf, wie es ebenso Harnack vertraut
war: So pflegte Bonhoefifer die schriftliche Fixierung einer Predigt mit Harnacks Satz zu
begründen: «Meine Feder ist viel klüger als mein Kopf.»40 - Harnack hatte gegenüber
Barth das Recht einer lebenslangen theologischen Bildung betont, welche geschichtliches
Wissen und kritisches Nachdenken mit dem Gotteserlebnis verbindet, und er konnte
darum Goethes Überzeugung teilen: «Es wäre nicht der Mühe wert, 70 Jahre alt zu
werden, wenn alle Weisheit der Welt Torheit wäre vor Gott.»41 Derselbe Gedanke

Goethes, der bei Harnack den Sinn einer lebenslangen wissenschaftlichen Arbeit
veranschaulichen soll, dient bei Bonhoeffer zur Erklärung der Gnade, die sich erst in praktischer,

lebenslanger Nachfolge Jesu als eigentliche, als teure Gnade erweist : «Wenn Faust

am Ende seines Lebens in der Arbeit an der Erkenntnis sagt: <Ich sehe, dass wir nichts
wissen können>, so ist das Resultat, und etwas durchaus anderes, als wenn dieser Satz von
einem Studenten im ersten Semester gesprochen wird, um damit seine Faulheit zu
rechtfertigen.»42 - Einmal gewinnt man sogar den Eindruck, dass umgekehrt Harnack
eine theologische Modeformel von seinen Studenten übernommen und für sich selbst

zurechtgelegt haben könnte. Es ist das Oetinger-Wort: «Leiblichkeit ist das Ende der

Wege Gottes», welches Bonhoeffer seit 1929 gern zitierte und z.B. 1939 auch
sinnentsprechend auf ein lutherisches Verständnis vom Leibe Christi im Abendmahl bezog.43

Harnack verkürzt den Sinn des Oetinger-Wortes zu einer Entschuldigung, warum er am
Ende seines Lebens bei gleichbleibender Produktionskraft dennoch für die literarische
Formgebung mehr Zeit benötige : «Das hängt damit zusammen, dass im Alter die Sorgfalt
wächst und man die Form von Jahr zu Jahr höher bewertet...»44

zweifellos eine durchaus kräftige Erscheinung in seinen guten Vertretern war» (GS 1,76;
vgl. auch o.A. 9). Bonhoeffer leitet eine vorsichtige Kritik an Harnacks «Wesen des

Christentums» in der Vorlesung «Geschichte der systematischen Theologie des 20.
Jahrhunderts» (WS 1931/32. GS 5,200f.) so ein: «Grosse innere Wärme und echtes
Wahrheitsstreben zeichnen das <Wesen des Christentums) wie Harnacks gesamte Arbeit aus.
Seinerzeit wurde das Buch sehr geschmäht. Dabei waren nur wenige Theologen
ernsthaftem Widerspruch so offen wie Harnack selbst.»

39 Bethge-Biogr. 491 f.

40 GS 4, 261.
41 AZH 415. S. auch die 11. von Harnacks «Fünfzehn Fragen an die Verächter der

Wissenschaftlichen Theologie unter den Theologen», ChW 1923, 7f.
42 N22. Bonhoeffer setzt den Namen «Kierkegaard» in Klammern hinzu, womit er

an die Folge von Existenzstadien theologischer Erkenntnis bei Kierkegaard als Climacus
und Anticlimacus, besonders in Kierkegaards «Einübung im Christentum», erinnert (A.
Peters danke ich für diesen Hinweis). Aber diese Kierkegaard-Rezeption kontaminiert ja
mit dem Faust-Zitat, das zur Harnack-Schule passt.

43 GS 3, 387f. Bethge-Biogr. 174.
44 AZH 419. Harnack meint ungenau, das Wort stamme von Blumhardt. Auch das

weist auf unreflektierte Übernahme eines Wanderzitats, nicht eigene Lektüre.



R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 109

Freilich tritt in den Jahren des Kirchenkampfes die Erinnerung an
Harnack merklich zurück. Albrecht Schönherr schreibt mir (1.7.1980):
«In der Phase, in der ich mit Bonhoeffer zu tun hatte (1932-1940),
spielte Harnack, jedenfalls in den Gesprächen mit ihm, nur eine sehr

geringe Rolle.» - Bewusster und eindeutiger wird Bonhoeffers Bezugnahme

auf Harnack erst wieder seit 1940, nachdem Bonhoeffers Arbeit
für die Pfarrerausbildung in der Bekennenden Kirche ein gewaltsames
Ende gefunden und er sich konspirativ und aktiv der Widerstandsgruppe

um Canaris und Oster angeschlossen hatte, besonders seit der
Verhaftung am 5. April 1943.45

Ein Signal setzt Bonhoeffers Brief zum Reformationstag 1943, geschrieben an die
Eltern.46 Da äussert er sich sehr nachdenklich über die Folgen von Luthers Reformation.
Bonhoeffer fragt sich, «warum aus Luthers Tat Folgen entstehen mussten, die genau das

Gegenteil von dem waren, was er wollte... Er wollte eine echte Einheit der Kirche und
des Abendlandes, d. h. der christlichen Völker, und die Folge war der Zerfall der Kirche
und Europas; er wollte die <Freiheit des Christenmenschen> und die Folge war
Gleichgültigkeit und Verwilderung...» Dieser Gedanke über die «steckengebliebene Reformation»

ist nun für Harnack ganz typisch. Er findet sich bei ihm breit gestreut, ist bei ihm
jedoch nicht nur Ausdruck neuprotestantischer Resignation, sondern auch Ausdruck
einer ökumenischen Hoffnung aufdie neue Gestalt der Kirche zwischen evangelisch und
katholisch, das «tertium genus ecclesiae».47 Bonhoeffer selbst erinnert an Harnacks
These, wie sie Harnack auch 1926 gegenüber Karl Holl einmal formuliert hatte.
Bonhoeffer schreibt: «Ich kann mich aus meiner Studentenzeit an eine Auseinandersetzung
zwischen Holl und Harnack erinnern, ob die grossen geistesgeschichtlichen Bewegungen
sich durch ihre primären oder ihre sekundären Motive durchsetzten. Damals glaubte ich,
Holl, der das erste behauptete, müsse Recht haben. Heute denke ich, dass er unrecht
hatte.»48 Bonhoeffer bekundet hier ein ganz neues, ganz historisches Interesse am Wirk-

45 Ich verzichte hier aus Raumgründen auf eine Untersuchung von Bonhoeffers
«Ethik». M. E. könnte E für unsere Fragestellung ertragreich sein, besonders Bonhoeffers

Wiederentdeckung des Begriffs der «Wirklichkeit». Vgl. schon Kaltenborn 125 ff.
46 WEN 140 f.
47 DG III, 680, 817. Der Schluss von WdC. KVR schliesst (120): «Einstweilen leben

die Völker Westeuropas noch immer als Katholiken oder als Protestanten. Tertium
adhuc non datur!... Diesen Zustand hat Luther geschaffen, und einstweilen warten die

Völker noch auf ein tertium genus ecclesiae als Grundlage ihres höheren Lebens.» Wie
attraktiv Harnacks Ekklesiologie für den modernen Katholizismus ist, demonstriert
Neufelds Buch unter eben diesem Titel «Tertium genus ecclesiae», 1977. Dort bes.

156-170. - Aus der Spätzeit vgl. Elmauer Vortrag vom 22.3.1928, «Was kostet der
Fortschritt in der Geschichte», Nachlass (Regest bei Kaltenborn 77 f.), RANF1,241. Die
reformatorische Resignation des alten Harnack spiegelt schliesslich der Briefwechsel mit
E. Peterson (in: Theologische Traktate, München 1950, 293-321).

48 WEN 141. Harnack nimmt 1926 in einem Bonner Vortrag Bezug auf seine

Kontroverse mit Holl in: ThDg 17-20. S. auch Holl-Gedächtnisrede RANF 5,286.



110 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

liehen in der Geschichte, verbindet es aber mit einer ethischen Zeitsetzung, wie man
schon dem grossen Kapitel über «Die Geschichte und das Gute» in Bonhoeffers Ethik
lesen kann : Gott macht die menschliche Tat in der Geschichte gut, so dass selbst das Böse

zum Heil wirkt.49 - Wenig später, am Busstag, erinnert sich Bonhoeffer an ein Konzert
mit Bachs h-Moll-Messe. Die Reminiszenz ist verbunden mit einer emotionsgeladenen,
fast komischen, doch wenn man die Bonhoeffer-Biographie verfolgt, neuartigen Erinnerung

an Harnack50: «Ich war 18 Jahre alt, kam aus einem Harnackseminar, in dem er
meine erste Seminararbeit sehr freundlich besprochen hatte und die Bemerkung fallen
liess, er hoffe, ich würde mich einmal für Kirchengeschichte habilitieren51 ; ich war noch

ganz erfüllt davon, als ich in der Philharmonie ankam; dann setzte das grosse <Kyrie
Eleison> ein...»

Seit August 1943 hatte Bonhoeffer neben aller theologischen Arbeit
auch einen Roman zu schreiben versucht, zur geistigen Entspannung,
wie es scheint: «Die Geschichte einer bürgerlichen Familie».52 In
diesem erst vor kurzem zusammen mit einem Dramenfragment publizierten

Stück, an dem Bonhoeffer noch bis in den Februar 1944 arbeitete,
kann man unschwer einige Personen aus seinem Feben wiedererkennen,

was Bonhoeffer in einem Brief an Bethge auch nicht verheimlicht53:

Sogar Erinnerungen an den alten Harnack hat sein Schüler da

möglicherweise hineingewoben. Er hätte ihm dann ein schönes Denkmal

gesetzt, wenn wir nämlich manche Übereinstimmungen mit dem

49 GS 3, 455—477. Gerade dieser «Entwurf» für E, worin Bonhoeffer «ein tiefes
Geheimnis der Geschichte» erkennt und er die Geschichtsauffassung des «Ideologen»
abweist, hat verwandte Züge mit der von Bonhoeffer in WEN 141 genannten Harnack-
Holl-Kontroverse. Ob diese lange Darstellung in GS 3,455-477 gegenüber dem sehr

kurzen Kap. in E227-237 vorzuziehen ist, der Text in der Originalausgabe von E also

gerade der «Entwurf» sein könnte? Die von Bethge (E16) im Blick auf die Textrekonstruktion

genannten Schwierigkeiten stehen freilich einer Antwort im Wege.
50 WEN 17.11.43; WEN 145.
51 Dieses gewaltige Lob Harnacks wiegt um so schwerer, als in Harnacks Seminar

sonst nicht besonders gelobt wurde und die Bevorzugung eines Kollegensohnes für
Harnack ganz und gar nicht in Frage kam (Mitteilung B. Schulze). Nach meinem patristi-
schen Urteil hat Bonhoeffers sehr fleissige und ideenreiche Seminararbeit über «Das
jüdische Element im 1. Clemensbrief» (GS 5,17-63) die Note «sehr gut» verdient, dürfte
aber für sich noch nicht Hoffnungen auf eine kirchenhistorische Habilitation des

Studenten wecken. Wichtige jüdisch-christliche Elemente wie das Motiv des «Neides» und
die Auferstehung des Fleisches (1. Clem 1-4, 24-26) wurden übersehen. Es wird wohl
hauptsächlich der hochbegabte, offenherzige Student und der junge Christ gewesen sein,
den Harnack gerade für sein Fach zu gewinnen suchte, nicht aber dessen Seminararbeit,
die zu Recht in der Clemens-Forschung keine Rolle spielt.

52 Fr 65-169. Vgl. WEN 109, 148 f., 224.
55 WEN 148.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 111

Harnack-Bild in Bonhoeffers Studentenzeit und mit der eben erwähnten

Holl-Harnack-Kontroverse beachten, die ja bei Bonhoeffer einen

nachhaltigen Eindruck hinterlassen hat. Der Dichter Bonhoeffer
erzählt von einem «alten Geschichtslehrer»54:

«Der sei der einzige Lehrer gewesen, den er sehr geliebt und verehrt habe; er sei ein
sehr kluger und im Unterschied zu den übrigen Lehrern, die er gehabt habe (und die er
leider immer nur schreckliche Phrasen habe reden hören), ein wirklich gebildeter und
feiner, stiller Mann gewesen. Dabei habe aus seinem ganzen Wesen ein grosses
Wohlwollen, ja eine verständnisvolle Güte für jeden seiner Schüler gesprochen. Er habe sich
darum bemüht, jedem gerecht zu werden, der es mit irgendetwas ernst meinte. Nur wenn
einer nachgeredete, angelernte Phrasen drosch, konnte er furchtbar zornig werden... Ich
werde es nie vergessen, wie er uns die grossen Bewegungen in der Geschichte, die
Französische Revolution, die Entstehung des Christentums dargestellt hat. Dann aber, wenn
der Professor einen dieser Stoffe beendet hatte, folgten jedesmal einige Stunden, in denen
das Fazit gezogen werden sollte. Es war, als wäre der Geschichtslehrer in diesen Stunden
ein anderer Mensch geworden; während er vorher mit Feuer und Leidenschaft erzählt
hatte, lag nun eine gewisse Schwermut über ihm. Er sagte, die Geschichte zeige, dass alle
diese grossen Bewegungen und Ideen über die Menschen zuletzt Unglück gebracht hätten.

die Reformation habe die geistige Einheit des Abendlandes endgültig zerrissen und es

schliesslich gegenüber dem Materialismus wehrlos gemacht... Um aber die Katastrophe
zu verhindern, sei es jedesmal zu guter Letzt zu einem mittelmässigen Kompromiss
zwischen der Welt und den neuen Ideen gekommen und in diesen Kompromissen sei

immer gerade das Eigentliche und ursprünglich Bewegende begraben worden... Aber
wahrscheinlich sei das alles im Grunde auch richtig und gut so, und jedenfalls sei es das

Ergebnis der Lehre der Geschichte und des Lebens..., dass man nur mit dem Kompromiss

leben kann.» Auf die kecke Frage des Schülers, «ob denn die Menschen dazu

geschaffen seien, glücklich zu werden», malt Bonhoeffer noch einmal ein Bild des

Geschichtslehrers in einem Ton, der uns an ein Porträt des alten Harnack erinnern
könnte: «Da sah er mich mit einem unbeschreiblich freundlichen und traurigen Blick,
hinter dem ein kleines Lächeln stand, an, und sagte fast wie ein Kind: das wisse er
wirklich nicht... Nun, er ist bald darauf gestorben. Vielleicht weiss er jetzt mehr.»

Seit der Adventszeit 1943, während dieser schriftstellerischen
Nebenarbeit, formuliert Bonhoeffer dann immer dichter seine Gedanken
über die Kraftreserven, die aus dem Erbe der Vergangenheit kommen;
über «das Bewusstsein, von einer geistigen Überlieferung, die durch
Jahrhunderte reicht, getragen zu sein», über die «Werte» der
Vergangenheit.55 Im Januar 1944 äussert Bonhoeffer ganz neue, bei ihm sonst

54 Fr 152-156. Ich zitiere nur diejenigen Passagen, die aufHarnack hindeuten. Nicht
ganz auszuschliessen ist, dass Bonhoeffers Erzählung ausserdem andere Personen aus
seinem Leben im Bild des Geschichtslehrers verdichtete. Vgl. Bethges Einleitung (Fr 12) :

«In jeder Figur der beiden Stücke mischen sich öfters durchaus verschiedene Personen.»

55 7.12.43. WEN 185.



112 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

ungewohnte Gedanken über Kultur und Bildung, und er gelangt zu
einer merkwürdigen Feststellung, die wie eine Synthese von
reformatorischen Gedanken mit denen Harnacks anmuten könnte: Unter den
Mandaten von Ehe, Arbeit, Staat und Kirche sei es gerade der Begriff
der Kirche, «von dem aus allein das Verständnis für den Spielraum der
Freiheit (Kunst, Bildung, Freundschaft, Spiel) wiederzugewinnen» sei,
«ästhetische Existenz» sei gerade in der Kirche neu zu begründen.56 Im
selben Monat Januar lässt er sich ins Gefängnis das seiner Meinung
nach beste Harnack-Buch schicken. Er schreibt am 29./30. Januar57:
«Ich habe gerade angefangen, Harnacks Geschichte der Preussischen
Akademie zu lesen, sehr schön. Ich glaube, in diesem Thema schlägt
eigentlich sein Herz und er hat mehrfach gesagt, dass er sie für sein
bestes Buch halte.» Bonhoeffer gibt damit zu erkennen, dass ihm die
Beschäftigung mit Harnack keineswegs nebenher einfallt, sondern dass

er dieses Buch gezielt bestellt hat, weil er bewusst das Gespräch mit
Harnack sucht, und zwar das Gespräch mit dem «besten» Harnack!
Drei Tage später, am 2. Februar, kommt die Nachricht, dass er jetzt das

19. Jahrhundert in Deutschland gründlich kennenlernen wolle.58 Er
vermisst Literatur von Dilthey und empfindet die eigene naturwissenschaftliche

Unbildung als peinliche Lücke - eine Bemerkung, die sehr
wohl durch die Lektüre von Harnacks Akademiegeschichte veranlasst
sein kann. Wieder zwei Tage später, am 4. Februar - es ist sein

Geburtstag -, schreibt er u. a. an Bethge59 : «Vor 8 Jahren sassen wir...
zusammen, dann musste ich Euch etwas von Harnack und vergangenen
Zeiten erzählen...» - Die nächste Harnack-Erinnerung wird zwar erst
nach drei Wochen (am 23.2.) hörbar; sie belegt aber, dass die Lektüre
von Harnacks Akademiegeschichte inzwischen über einen Monat lang
das Denken und Studieren in der Gefängniszelle begleitet hat60 :

Bonhoeffer wird sich nun schmerzhaft bewusst, «das unser Leben - im

56 23.1.44. WEN 216 f. Die Mandaten-Lehre in der Ethik kennt diese fast

«kulturprotestantische» Ausweitung des Kirchenbegriffs noch nicht (E 303 ff.). Die Bedeutung
dieser Selbstkorrektur ist von J. Moltmann m. E. nicht voll erfasst worden : Herrschaft
Christi und soziale Wirklichkeit nach Dietrich Bonhoeffer, TEH NS 71,1959,59 f. s. auch

R. Mayer, Christuswirklichkeit. Grundlagen, Entwicklung und Konsequenzen der Theologie

Dietrich Bonhoeffers, Stuttgart 1969, 179-187, 204-206.
5' WEN 225.
s» WEN 229.
5« WEN 232.
60 WEN 245 f.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 113

Unterschied zu dem unserer Eltern - fragmentarischen Charakter hat».
Harnacks Darstellung der grossen Gelehrtengestalten des vorigen
Jahrhunderts mache ihm das besonders deutlich: «Wo gibt es heute noch
ein geistiges <Lebenswerk>? Wo gibt es das Sammeln, Verarbeiten und
Entfalten, aus dem ein solches entsteht? Wo gibt es noch die schöne

Zwecklosigkeit und doch die grosse Planung, die zu einem solchen
Leben gehört?» Am 2. März scheint die Lektüre beendet zu sein. Bon-
hoelfer schreibt an die Eltern61 :

«Die Harnacksche Akademiegeschichte hat mich sehr beeindruckt und mich teils

glücklich, teils wehmütig gestimmt. Es gibt heute so wenige Menschen, die an das 19. und
18. Jahrhundert noch innerlich und geistig Anschluss suchen... Ich glaube, die Menschen
werden eines Tages aus dem Staunen über die Fruchtbarkeit dieser jetzt vielfach so
missachteten und kaum gekannten Zeit nicht herauskommen.»

Der anschliessend geäusserte Wunsch, die Eltern möchten ihm Dil-
theys Buch «Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance

und Reformation» verschaffen, ist nach dieser seiner Wiederbegegnung

mit Harnack nur verständlich. Im nächsten Brief ganz
theologischen Inhalts berichtet Bonhoeffer am 9. März, wie ihm nun die
«hilaritas» als ein notwendiges Attribut der «Grösse» in der abendländischen

Kulturgeschichte aufgegangen sei, was man in Jacob Burck-
hardts Bestimmung von historischer «Grösse» vermisst, und wie es im
Abendland immer wieder eine spezifisch «christliche, aber antiklerikale

Weltlichkeit» zu entdecken gebe, die nicht mit «emanzipierter»
Weltlichkeit zu verwechseln sei.62

«Es wäre sehr wichtig, hier zu einer guten Ahnenreihe zu kommen.» Er nennt auch
Namen : «Walther von der Vogelweide, der Bamberger Reiter, Luther, Lessing, Rubens,
Hugo Wolf, Karl Barth haben etwas von der hilaritas, die ich auch als Zuversicht zum
eigenen Werk, als Kühnheit und Herausforderung der Welt und des vulgären Urteils, als
feste Gewissheit, der Welt mit dem eigenen Werk, auch wenn es ihr nicht gefällt, etwas
Gutes zu erweisen, als hochgemute Selbstgewissheit beschreiben möchte.»

Der Name Barths am Ende jener Ahnenreihe kann kaum verwundern.

Denn weniger Barths dogmatische Positionen als viel mehr seine

«hilaritas», seine froh und gewiss machende Strahlkraft, hat ihn von
Anfang an zu Barth hingezogen, und diese «hilaritas» musste er natürlich

beim alt gewordenen, gegen politische und theologische Resigna-

61 WEN 255.
62 WEN 256-261.



114 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

tion kämpfenden Harnack vermissen.63 Im selben Brief wagt es Bon-
hoeffer, einen «Anschluss an das Mittelalter» zu gewinnen, weil dort
schon diese christliche Weltlichkeit, besonders in der «Kaiseridee»,
spürbar ist. Er entdeckt die «irdische Schönheit» in der Kunstgeschichte

und er lernt die Formel Leopold von Rankes zu begreifen,
«dass jeder geschichtliche Augenblick unmittelbar zu Gott ist». Entgegen

der idealistischen Sicht Hegels stellt Bonhoeffer fest: «Aus diesem
Satz (Rankes) hätte sich eine Korrektur der Gesamtkonzeption des

Entwicklungskontinuums ergeben können.»64
Endlich ab April 1944 formuliert Bonhoeffer jene berühmten

Gedanken, die man als seine eigentlich «neue Theologie» zu bestimmen
suchte65: Es ist im wesentlichen die Vorstellung eines spannungsvollen
Gegenübers von mündiger Welt und Arkandisziplin.

Vorsichtig fragend wird das nun gewonnene Wissen mit den

Erfahrungen und persönlichen Gesprächen im Gefängnisalltag verbunden
und auf die Gegenwart bezogen66: «Wie kann Christus der Herr auch
der Religionslosen werden?» Und: «Wie sind wir <religionslos-welt-
lich> Christen?» «Christus ist dann nicht mehr Gegenstand der
Religion, sondern etwas ganz anderes, wirklich Herr der Welt. Aber was
heisst das? Was bedeutet in der Religionslosigkeit der Kultus und das

Gebet? Bekommt hier die Arkandisziplin bzw. die Unterscheidung...
von Vorletztem und Letztem neue Wichtigkeit?»

In diesem neuen, fragend formulierten Entwurf wird der eigene
theologische Standort genau verglichen mit anderen Positionen, besonders

mit denjenigen, die Bonhoeffer sehr viel bedeuten. Karl Barths
«grösstes Verdienst» bleibt, dass er gegen die liberale Theologie den

Religionsbegriff zu kritisieren begonnen hatte. Aber seine Grenze liegt
nunmehr am Tage: Barths Offenbarungstheologie führt zu einem
«Offenbarungspositivismus» und damit ungewollt zu einer klerikalen
Restauration.67 Andererseits wird bei Bultmann gerade der liberale Ansatz
akzeptiert. Hatte Bonhoeffer schon 1942 seine Freude an Bultmanns

63 Vgl. o.A. 9.
64 Im Gedächtniszitat des berühmten Ranke-Wortes (WEN 258) wurde aus Rankes

«Epoche» bei Bonhoeffer der «Augenblick». Bonhoeffer urteilt damit unbewusst histo-
ristischerals Ranke selbst. Vgl. L. v. Ranke, Über die Epochen der modernen Geschichte.

In: Th. Schieder/H. Berding, L. v. Ranke, Aus Werk und Nachlass, Bd.2,62.
65 Bethge-Biogr. 958 ff.
66 30.4.44. WEN 306.
67 6.6.44. WEN 359f.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 115

Entmythologisierungsprogramm bekundet, weil Bultmann «die liberale

Katze aus dem Bekenntnissack» gelassen habe, und hatte er seine
Parteinahme für Bultmann damals sogar mit dem aufschlussreichen
Satz motiviert: «Soweit bin ich also vielleicht noch ein Schüler Har-
nacks geblieben»68 - so wird nun Bultmanns Ansatz als noch nicht
weitreichend genug kritisiert: die «mythologischen» Begriffe des

Neuen Testaments, einschliesslich der Auferstehung, sollen stehenbleiben,

aber alle theologische Begrifflichkeit müsste «nichtreligiös
interpretiert» werden. Damit erst ist, wie Bonhoeffer sagt, «die liberale
Theologie (durch welche auch Barth, wenn auch negativ, noch
bestimmt ist) überwunden, zugleich aber ist ihre Frage wirklich
aufgenommen und beantwortet».69 Schliesslich erinnert er am 3. August
1944, auf dem Höhepunkt dieser neuen Überlegungen indirekt und
doch ganz klar an das verpflichtende Erbe Adolfvon Harnacks70: «Ich
fühle mich als ein <moderner> Theologe, der doch noch das Erbe der
liberalen Theologie in sich trägt, verpflichtet, diese Fragen anzuschneiden.

Es wird unter den Jüngeren nicht viele geben, die das beides in sich
verbinden.» - Ist tatsächlich zwischen dieser seit April 1944 formulierten

neuen Theologie und den früheren Erkenntnissen «eine spürbare
Zäsur» festzustellen, wie man gemeint hat, oder sind da nicht einfach
Früchte an einem schon lange dastehenden Baume zur Reife gekommen?71

Hier halten wir inne: Beobachtungen, die ausschliesslich auf die
Wirkungen Harnacks im Leben Bonhoeffers reduziert sind, können
keineswegs den ganzen Bonhoeffer erklären, hat sich ja Bonhoeffer
allein in jenen bedeutsamen Monaten auch mit anderen Themen
beschäftigt. Aber diese Beobachtungen können vielleicht doch einige
Vorurteile korrigieren und ein tieferes Verstehen hervorrufen; sie rük-

68 GS 6, 570.
69 WEN 360. Es geht Bonhoeffer um mehr als um eine neue Bibelhermeneutik und

um eine neue Verkündigung. So aber könnte man schon G. Ebeling verstehen, der die

«nicht-religiöse Interpretation biblischer Begriffe» - ein Ausdruck, der bei Bonhoeffer

nur ein einziges Mal in einer Bethgeanfrage in WEN 377 steht - zum Ausgangspunkt
weitreichender Reflexion machte. G. Ebeling, Die «nichtreligiöse Interpretation
biblischer Begriffe», ZThK 52 (1955), 296-360. Jetzt in: Ders., Wort und Glaube, Tübingen

1960, 90-160.
WEN 411.

71 Besonders gegen Hanfried Müller und J. A. T. Robinson. Schon Bethge betonte
ihnen gegenüber das Konstante in Bonhoeffers Denken, wenngleich auch er eine «Zäsur»
erkennt. Bethge-Biogr. 964-969.



116 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

ken uns Bonhoeffer mehr in die Ferne, zu Harnack hin, und sie bringen
diesen selbst uns näher. Denn ein klares Ergebnis zeichnet sich ab : Seit
1924 hat vor anderen Adolf von Harnack das theologische Denken
Bonhoeffers massgebend beeinflusst, seit 1931 Karl Barth. Doch die
positive Harnack-Erinnerung bleibt bemerkenswert konstant. Seit
Oktober 1943 erinnert sich Bonhoeffer sogar wieder sehr bewusst an seinen
Lehrer. Persönliche Erlebnisse mit Harnack werden in ihm wach. Die
Relevanz des Ethischen in der Geschichte wird ihm deutlich, wie sie
Harnacks Theorie vom Sieg der sekundären Motive in der Geschichte
veranschaulicht hatte. Gezielt studiert er Harnacks Akademiegeschichte.

Er entdeckt einen theologischen Sinn in der Kultur- und Geistesgeschichte

und überhaupt in der Universalgeschichte, indem er gerade
dort «christliche Weltlichkeit» wahrnimmt. Schliesslich hält er die
Aufnahme von Fragen der liberalen Theologie und ihre Beantwortungfür
die Hauptsache einer neuen Theologie.

4.

Wenn wir Harnacks Stufen wissenschaftlicher Erkenntnis auch bei
dieser Untersuchung zugrunde legen, haben wir mit dem zuletzt Gesagten

die ersten beiden Stufen schon zu übersteigen gewagt. Das wäre erst
recht der Fall, wenn nach weiteren Konvergenzen im Denken und
Handeln Harnacks und Bonhoeffers gefragt würde, was lohnen könnte,
wenn man noch einmal den alten Harnack der zwanziger Jahre umfassend

mit Bonhoeffer vergliche. Hat nicht schon Kaltenborn etwas
Richtiges gesehen, wenn er Bonhoeffers optimistische Sicht der «einen
Wirklichkeit», Bonhoeffers Ethik «aufs Handeln gerichtet» und
Bonhoeffers Antiklerikalismus für ein Erbe Harnacks hält?72 Wäre dann
nicht auch die schon genannte theologische Auffassung von Geschichte

72 Kaltenborn 125 ff. Nicht überzeugt hat mich (neben den oben S. 97/98 genannten
Bedenken) die Festlegung Harnacks und des ihm angeblich darin folgenden Bonhoeffers
aufeinen «Jesuanismus», d. h. aufeine adoptianische Christologie (Kaltenborn 122-125).
Bonhoeffers patristisches Herz schlug für Irenäus, dessen Rekapitulationstheorie mit
adoptianischer Christologie nichts zu tun hat. Vgl. WEN 190 und in der «Nachfolge» das

ganz irenäisch anmutende «Bild Christi» (N 275-282). Liegt auch hier ein Erbe Harnacks
vor? Von R. Seeberg wird Bonhoeffer die Vorliebe für Irenäus schwerlich haben; denn

Seeberg bietet überwiegend eine Kritik an Irenäus (Lehrb. d. Dogmengesch., 31920,

410-413). Wie positiv dagegen Harnacks Urteil, DG I, 556IT!



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 117

eines ausführlichen Vergleichs mit Harnack wert? Auch schon
Bonhoeffers kirchliches und politisches Handeln, seine offizielle Mitarbeit
in der Ökumene seit 1931 im Rahmen der «Bewegung für praktisches
Christentum», auch sein aktiver Widerstand gegen Hitler-Deutschland,

der von ihm selbst patriotisch begründet werden konnte, nämlich
als ein «Teilnehmen an dem Schicksal Deutschlands»? Auch sein

betont «aristokratisches Christentum» und sein distanziertes Verhältnis

zu politischen Parteien und zur westlichen Demokratie?73
Es heisst nun tatsächlich zur letzten Stufe der Erkenntnis aufzusteigen,

wenn die Arkandisziplin als ein für Bonhoeffer wichtiges Thema
verstanden werden soll; denn hier geht es Bonhoeffer um das Geheimnis

des Lebens. Von vornherein ist jedoch zu betonen, dass eine positive
theologische Aufnahme der ursprünglich altkirchlichen Arkandisziplin

gerade beim Lehrer Harnack nirgends nachweisbar zu sein scheint.
Bonhoeffer hat zwar sehr wahrscheinlich den Sachverhalt bei Harnack
kennengelernt, ist aber in der theologischen Aktualisierung des Begriffs
weit über Harnack hinausgegangen.74 Vielleicht wirken hier Erfahrungen

der Kirchenkampfzeit nach, als sich Bonhoeffer um eine Erneuerung

der Kirchenzucht bemüht hatte. Denn die altkirchliche
Arkandisziplin ist ja zunächst auch ein Thema der Kirchenzucht und somit
des Kirchenrechts. Doch lassen sich darum die letzten Äusserungen
Bonhoeffers über die Arkandisziplin noch nicht völlig mit der alten
Kirche vereinbaren; der Begriff scheint von ihm mehr spirituell
gemeint zu sein: Das freiwillige Hüten und Bewahren der christlichen
Grundwahrheiten als eines anvertrauten Geheimnisses,15 Das
wiederum passt auffallend zu Harnack. Denn ebenso wie Bonhoeffer - und

73 Hier wäre viel zu tun. Symptomatisch ist, dass M. Kwiran in seinem «Index to
Literature on Barth, Bonhoeffer and Bultmann» (Basel 1977) unter 774 Bonhoeffer-
Veröffentlichungen nur einen einzigen Titel nennt, in dem Harnack thematisiert ist,
nämlich Kaltenborns Buch.

74 B. Schulze kann sich an eine Diskussion über Arkandisziplin im Harnack-Seminar
nicht erinnern. Doch pflegte Harnack zu betonen, dass nicht jeder Christ über echte

religiöse Erfahrung verfüge und dass man sich aufdie wenigen erfahrenen Christen getrost
verlassen dürfe. Zum Geheimnis bei Harnack s.u. A.81.

75 Schon das Urchristentum kennt eine vergleichbare «Arkandisziplin», z. B. in der
Geheimnistheorie über die Gleichnisse (Mk 4,10-13) oder im Ruf «Maranatha» vor der
Eucharistie (vgl. K. G. Kuhn, ThW 4, 1944, 410-415), ferner das altkirchliche Mönch-
tum, wie die dogmatische Arkandisziplin eines Basilius von Caesarea zeigt (R. Staats, Die
basilianische Verherrlichung des hl. Geistes auf dem Konzil von Konstantinopel, KuD
25 [1979], 232-253, bes. 235ff.) und vorzüglich die altkirchliche Seelsorge. So gesehen
kommt das Phänomen des Geheimnisses als ein Grundzug altkirchlicher Theologie nicht



118 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoejfers

im Unterschied etwa zu Barth und Bultmann - hat Harnack den
Geheimnischarakter im Christusbekenntnis durchaus beachtet. Schon
Harnacks stete Warnung vor einer marktschreierischen Missionspredigt

und vor billiger Apologetik weist darauf hin. Bonhoeffer selbst

erinnerte daran in seiner Gedenkrede (s.o.): «Es entsprach seiner Art,
hier nur wenig zu sagen, lieber viele Worte zu wenig, als in diesen

Dingen ein Wort zu viel.» Das wird man bei der Untersuchung der
Arkandisziplin in Bonhoeffers letzten Äusserungen von vornherein zu
beachten haben.

Zuerst taucht die Sache in Bonhoeffers Vorlesung über «das Wesen
der Kirche» 1932 auf. Hier bezieht sich Bonhoeffer bis in den Wortlaut
hinein aufÄusserungen Harnacks über das Apostolikum76 : «Das
Apostolikum reicht als Bekenntnis nicht zu. Hier sind die Fragen der
liberalen Theologie und Harnacks bei weitem nicht erledigt. Bekenntnis ist
Sache unseres wahren, gegenwärtigen Stehens vor Gott.» «Es ist eine
Sache zwischen Gott und Gemeinde, nicht zwischen Gemeinde und
Welt; Parole zum Erkennen zwischen Freund und Freund, nicht gegen
den Feind anzuwenden. In der alten Kirche hat man es sogar vor dem
Feind gehütet. Man erfuhr es erst bei der Taufe. Allein die Tat ist unser
Bekenntnis vor der Welt.» - Die Verkündigung Christi ist zu allererst
ein «rechtes Reden der Kirche aus rechtem Schweigen»: «Die Fehre

von Christus beginnt im Schweigen» - so lautet der erste Satz der
Christologie-Vorlesung von 1933. Sehr schön hat Bonhoeffer dann den

Geheimnischarakter gerade des trinitarischen Dogmas in einer Trini-
tatispredigt 1934 erläutert.77 Immer wieder wird das Thema von ihm

voll in den Blick, wenn «Arkandisziplin» fast nur in Parallelität zur hellenistischen

Mysterienreligiosität untersucht wird, wie jetzt bei D. Powell, Arkandisziplin, TRE 4

(1979), 1-8. Bonhoeffer hat die Arkandisziplin als Haltung und als Lebensvollzug durchaus

auch im altkirchlichen Sinne verstanden, sofern man sich nur einmal frei macht vom
engen Fachterminus und die altkirchliche Tradition von Busse, Beichte und Seelsorge
bedenkt (gegen G. Meuss, Arkandisziplin und Weltlichkeit bei Dietrich Bonhoeffer. In :

Mündige Welt 3, 1960, 113, A.45).
76 GS 5, 258f. Harnack hatte im Apostolikumsstreit u.a. erklärt: «Ich bin der

Meinung, dass die Generalsynoden der evangelischen Kirchen keine ernstere und brennendere

Aufgaben haben als die, die Bekenntnisfrage freimütig zu erwägen» (ChW
18.8.1892). Auf direkte Abhängigkeit lässt Bonhoeffers Formulierung schliessen: «Die
Frage nach dem Bekenntnis bleibt eine offene Frage. Hier liegen echte Aufgaben für
Generalsynoden» (GS 5, 259). Vgl. das Regest bei AZH 146, das aber Bonhoeffer 1932

noch nicht kennen konnte.
77 GS 3, 167; 5, 15 ff.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 119

aufgenommen, so in der Seelsorge-Vorlesung in Finkenwalde und in
seiner Homiletik, und ausfuhrlich in der «Nachfolge» von 1937, wobei
es Bonhoeffer zugleich auch immer wieder darum geht, eine profane
Zurschaustellung des christlichen Bekenntnisses, einen «christlichen»
Exhibitionismus abzuweisen.78 Eng berührt sich seine Warnung vor
Profanierung und Verbilligung des christlichen Glaubens mit seiner
hohen Wertschätzung des Beichtgeheimnisses. Bis zuletzt hat er von
der Beichte sehr viel gehalten und zugleich sehr heftig gegen die modernen

psychologischen, existentialistischen Bestrebungen polemisiert,
die eine Veröffentlichung des menschlichen Seelenlebens und ein
Hinterherschnüffeln hinter den Sünden des Menschen und ein Aufspionieren

von «Kammerdienergeheimnissen» zum Programm erheben.79 Das
christliche Bekenntnis soll ein Geheimnis bleiben, weil der Mensch
selbst ein Geheimnis ist: Denn im Bekenntnis zu Christus kommt der
Mensch selbst zur Aussprache. Die Aussprache der tiefsten menschlichen

Wahrheit ist aber durch Diskretion bedingt. Wo es am einen
mangelt, mangelt es auch am anderen. Das ist eine hohe Stufe theologischer

Erkenntnis. Darum auch findet Bonhoeffer in den
Gefangenschaftsbriefen zurück zu Adalbert Stifter, dem Lieblingsdichter schon
seiner Jugend, weil Stifter «das Geheimnis des Lebens» respektiert.80

In dieselbe Richtung weisen nun einige der höchsten, wenn auch
verborgensten Erkenntnisse Harnacks.81

78 GS 5, 374f.; GS 4, 239 (Hinweis auf die Entstehung der Arkandisziplin unter
Origenes); N 25, 137ff., 161 f.

79 Bethge-Biogr. 532. S. jetzt: G. L. Müller, Wiederversöhnung in der Gemeinde. Das
streitbare Engagement Dietrich Bonhoeffers für die Erneuerung der Einzelbeichte, Ca-
tholica33 (1979), 292-382.-WEN 377 heisst es u.a.: «Die Kammerdienergeheimnisse-
um es grob zu sagen - d. h. also der Bereich des Intimen (vom Gebet bis zur Sexualität) -
wurden das Jagdgebiet der modernen Seelsorger...» Vgl. damit Harnacks Urteil über den

Biographen: er solle «unausstehliche Kleinkrämerei und gemeine Kammerdienerspionage

aufs tiefste verbannen» (RANF 4,23) und sein ständiger Protest gegen «die
Schamlosigkeit in der Zurschaustellung des nackten Lasters» (RANF 5, 168). Kaltenborn
(50-58) hat zahlreiche Belege gesammelt für Harnacks Auffassung von der Religion als

«etwas Innerliches, Zartes und Verborgenes». - Die Auswüchse moderner Psychotherapie,

zumal der Gruppentherapie, stehen im Gegensatz zur Seelsorge bei Harnack und erst
recht bei Bonhoeffer!

80 2. Advent 1943 (WEN 177). Mit Abstand ist Stifter der meistzitierte Dichter in
WEN!

81 Die Christologie bleibt für Harnack ein Geheimnis, welches auch ihr Wesen ist:
«Nicht auf die Fassung kommt es an, sondern auf die Ehrfurcht, mit der man das



120 R.Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoejfers

Es ist in diesem Zusammenhang daran zu erinnern, dass auch Harnack einmal ein
warmes Votum für eine evangelische Erneuerung der Beichte abgegeben hatte82: Wohl
lehnt er (wie ja auch Bonhoeffer) eine obligatorische Ohrenbeichte bei einem Amtspriester

und bei öffentlichen kirchlichen Einrichtungen ab, aber er möchte, «dass man es

auch den Erwachsenen eindringlich einprägt, welch ein Mittel für die Gesundheit der
Seele und welch ein Mittel für eine geistige Gemeinschaft sie damit preisgeben, dass ein

jeder seine eigene Last trägt und darauf verzichtet, sich auszusprechen... Gewiss gibt es

Menschen, so stark und so zart, dass sie mit sich und ihrem Gott allein fertig werden
können und müssen; aber sie sind nicht in der Mehrzahl. Für die meisten gilt es, dass sie

sich von sich selbst und böser Schuld nur in dem Masse zu befreien vermögen, als sie offen

gegen andere sind und ihre Seele von der Liebe eines Bruders führen lassen...» Harnack
fragt : «Können wir hier nicht von der katholischen Kirche lernen ?» Die Diskretion, die

Wahrung des Beichtgeheimnisses scheint von Harnack selbstverständlich vorausgesetzt.
Noch in den letzten Seminaren meinte er vor seinen Studenten den katholischen Vorwurf
ganz ernst nehmen zu müssen, dass sich der Protestant jeweils selbst seine Schuld
vergibt.83

Unter diesen Vorgaben kann sich auch Bonhoeffers merkwürdige
Verwendung des Bégriffes Arkandisziplin in seinen Gefangnisbriefen
ab April 1944 als eine neue Fortführung von eigenen früheren Gedanken

erschliessen, die ursprünglich seinem Lehrer Harnack gar nicht so

fern standen. Hinzu kommt die neue Lebenssituation Bonhoeffers im
politischen Widerstand gegen Hitler. In der Konspiration zur
Vorbereitung des Umsturzes hingen tagtäglich Menschenleben davon ab, ob
Geheimnisse gehütet und nicht verraten wurden. Die geforderte <poli-
tische> Arkandisziplin konnte die Frage nach dem Sinn einer
theologischen Arkandisziplin neu aufnötigen. Bonhoeffer fragt nun: «Was
bedeutet eine Kirche, eine Gemeinde, eine Predigt, eine Liturgie, ein
christliches Leben in einer religionslosen Welt?... Was bedeutet in der

Religionslosigkeit der Kultus und das Gebet Bekommt hier die
Arkandisziplin bzw. die Unterscheidung... von Vorletztem und Letztem
neue Wichtigkeit?»84 - «Es gibt Stufen der Erkenntnis und Stufen der

Geheimnis der Person Christi umfasst und das eigene Leben unter den Geist Christi
beugt» (RAI, 296). «Nach meiner geschichtlichen Einsicht und meinem Empfinden
ist... die Formel (Mensch und Gott> (Gottmenschlichkeit) nicht über jeden Einwurf
erhaben, weil bereits sie übergreifen in ein Geheimnis, in das uns kein Einblick gestattet
ist. Aber diese Formel mag doch bestehen bleiben, weil sie im Grunde nichts erklären

will, sondern nur das Ausserordentliche vor Profanierung schützt, ähnlich wie der
Ausdruck (Sohn Gottes>» (RA 2, 15). Vgl. Kaltenborn 43f.; Neufeld 319-321.

82 Was wir von der römischen Kirche lernen und nicht lernen sollen, in: RA 2,
249-264 (bes. 255-257).

83 Mitteilung von B. Schulze.
84 30.4.44. WEN 306.



R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers 121

Bedeutsamkeit; d.h. es muss eine Arkandisziplin wieder hergestellt
werden, durch die die Geheimnisse des christlichen Glaubens vor
Profanierung behütet werden.»85 - «Unser Christsein wird heute nur in
zweierlei bestehen: im Beten und im Tun des Gerechten unter den
Menschen. Alles Denken, Reden und Organisieren in den Dingen des

Christentums muss neugeboren werden aus diesem Beten und aus
diesem Tun.»86

Mit dem Wunsch um die Wiederherstellung einer Arkandisziplin
zielt Bonhoeffer hin auf eine hohe «Stufe» der theologisch-wissenschaftlichen

Erkenntnis und eine hohe «Stufe» der Bedeutsamkeit. -
Bonhoeffer, ein musikalischer Mensch, konnte im Mai 1944 die so

weltliche, irdische Liebe mit der Christusliebe musikalisch vergleichen,
indem er die Christusliebe als Cantus firmus zur Grundlage macht und
indem er als Kontrapunkt dazu die weltliche Liebe und auch «die
anderen Stimmen des Lebens» voll selbständig erklingen lassen wollte.
«Wo der Cantus firmus klar und deutlich ist, kann sich der Kontrapunkt

so gewaltig entfalten wie nur möglich. Beide sind <ungetrennt
und doch geschieden), um mit dem Chalcedonense zu reden, wie in
Christus seine göttliche und seine menschliche Natur.»87 In der
Polyphonie des Lebens ist das zu hütende Geheimnis Christus wie ein
Cantus firmus und die wirkliche Welt wie sein Kontrapunkt. Selbst
diesen Gedanken hätte Harnack unter der Überschrift «Die Lreude im
Urchristentum» gewiss dankbar und wohl auch ein wenig erstaunt zur
Kenntnis genommen.

85 5.5.44. WEN 312.
86 Gedanken zum Tauftag, Mai 1944. WEN 328.
87 20.5.44. WEN 331. Bethge nennt die Arkandisziplin den Kontrapunkt zum

Thema des nichtreligiösen Interpretierens (Bethge-Biogr. 989). Ich möchte vorschlagen,
im Blick aufBonhoeffers eigene Deutung der Christusliebe als Cantusfirmus (WEN 333),
die Sache umzudrehen, und nenne daher die nichtreligiöse Interpretation den Kontrapunkt

und die Arkandisziplin den Cantus firmus. - Bethge selbst weist auch auf die

spirituelle Seite der Arkandisziplin hin : «Die disciplina in Gebet, Meditation, Gottesdienst

und Versammlung (im <echten Kultus>) ist für Bonhoeffer so unaufgebbar -
wenngleich natürlich reformierbar - wie tägliches Essen und Trinken» (Bethge-Biogr.
989). Diese einfache und doch so wichtige Tatsache, die durchaus einer altkirchlichen
Arkandisziplin nahekommt, haben einschlägige Untersuchungen zum Problem gewiss

zu gering geachtet : Hanfried Müller, Von der Kirche zur Welt, Leipzig 1961,393^100; G.
Meuss (s.o. A. 75); J. M. Meier, Weltlichkeit und Arkandisziplin bei Dietrich Bonhoeffer,
TEH NS 136, 1966; R. Mayer (A. 56), 261-263.



122 R. Staats, Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoejfers

Alle Theologen, die sich zu Harnack als ihrem Lehrer bekannten,
sind ihre je eigenen Wege gegangen, frei von zwanghafter Bindung an
den Lehrer. Aber was sie merkwürdig verbindet, ist die Tatsache, dass

sie nach 1933 ausnahmslos, wie es scheint, gegen die unmenschliche
Hitler-Diktatur Haltung bewahrten, Widerstand leisteten wie beispielhaft

Martin Dibelius, Otto Dibelius, Hermann Sasse, Hans von Soden,
selbst Karl Barth, und dass sie sogar ihr Leben opferten wie Dietrich
Bonhoeffer. Schliesslich hat sich Harnacks eigene Familie in jener
rechtlosen Zeit dafür eingesetzt, «dass der Mensch dem Menschen
wieder eine res sacra, ein Heiligtum werden müsse» : der Neffe Arvid
Harnack mit seiner Frau Mildred und der Sohn Ernst von Harnack, der
als Christ bis in die Todeszelle «das Evangelium verantwortete» (Phil
1,7) und so auch ein Zeugnis geben wollte für die christliche Religion
seines Vaters.88

Reinhart Staats, Heidelberg

88 Vgl. Axel von Harnack, Ernst von Harnack (1888-1945). Ein Kämpfer fur
Deutschlands Zukunft, Schwenningen 1951. Darin auch die Gedenkrede von Agnes von
Zahn-Harnack, 73-76. Der Neffe Arvid Harnack ist zwar als Kommunist und Führer der
«Roten Kapelle» einen Weg gegangen, den sein sozialdemokratischer Vetter Ernst von
Harnack nicht für richtig hielt. Aber in der Katastrophe haben beide zueinander gehalten
(a.O. 56-58, 64,76).


	Adolf von Harnack im Leben Dietrich Bonhoeffers

