Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 1

Artikel: Dein ist die Kraft : die Macht Gottes und die Welt der Machte
Autor: Mili Lochman, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dein ist die Kraft:
Die Macht Gottes und die Welt der Méchte!

Kontradiktorische Prophetie

Vor nicht ganz hundert Jahren dusserten sich zwei der einflussreich-
sten Denker der Zeit in einer besonders pointierten Weise zur Frage der
Macht. Sie taten dies vom gleichen Standort, der Universitdt Basel, aus,
im Riickblick auf die gleichen weltgeschichtlichen Erscheinungen und
im Ausblick auf das kommende 20. Jahrhundert. Sie kamen aber zu
entgegengesetzten Schliissen und Wertschidtzungen. Friedrich Nietz-
sche erteilte eine entriistete und endgiiltige Absage der iiberlieferten
christlichen und demokratischen «Herdentier-Moral» mit ihren Idea-
len «Gleichheit der Rechte», « Mitgefiihl fiir alles Leidende», «Sicher-
heit und Frieden». Sie fiihre zu einer allgemeinen Verflachung und
Dekadenz des Menschengeschlechtes. Die «zukiinftigen Herren der
Erde» miissen andere Wege einschlagen: «zur Erh6hung des Typus
Mensch» sind «Hérte, Gewaltsamkeit, Gefahr auf der Gasse wie im
Herzen, Ungleichheit der Rechte» notwendig. Unsere Zukunft liege im
gesteigerten Lebenswillen «bis zu einem unbedingten Willen zur Macht
und zur Ubermacht».2

Ganz anders der Kollege und Freund Nietzsches, der Historiker
Jacob Burckhardt. Die Bilanz seiner «Weltgeschichtlichen Betrachtun-
gen» und seine Botschaft an das kommende Jahrhundert miinden in
eine nachdriickliche Warnung aus: Wenn man den Gang europdischer
politischer Geschichte niichtern verfolge, so zeige sich — vor allem im
Blick auf deren absolutistische Tendenzen von rechts und links (Burck-
hardt denkt dabei an «Louis XIV., an Napoleon und an die revolutio-
ndren Volksregierungen») — ein unheimlicher Drang zur Macht. «Und

! Ein Kapitel aus dem Buch des Verfassers «Reich, Kraft und Herrlichkeit — Zum
Lebensbezug altchristlicher Doxologie», welches im Friihjahr 1981 im Chr. Kaiser Ver-
lag, Miinchen, erscheint.

2 Friedrich Nietzsche, Werke III, 1956, 468.



46 J.M.Lochman, Dein ist die Kraft

nun ist diese Macht an sich bdse, gleichviel, wer sie ausiibt. Sie ist kein
Beharren, sondern eine Gier und eo ipso unerfiillbar, daher in sich
ungliicklich und muss also ungliicklich machen... Die historische
Grosse betrachtet von vornherein als erste Aufgabe, sich zu behaupten
und zu steigern, und Macht bessert den Menschen iiberhaupt
nicht.»?3

Wenn wir die weltgeschichtlichen Entwicklungen unseres Jahrhun-
derts betrachten, so kann man sich kaum der Feststellung entziehen,
dass die kontradiktorische Prophetie der beiden Basler in ihren Erwar-
tungen weitgehend bestéitigt wurde. Unser Jahrhundert steht unter dem
omindsen Vorzeichen einer unerhort gesteigerten und bedrohlichen
Macht. Sie explodierte auf besonders spektakuldre Weise in den grau-
samsten Kriegen der bisherigen Geschichte. Sie versteckt sich heute
hinter dem &dusserst labilen «Gleichgewicht des Schreckens», dessen
Waffenpotential in seiner Zerstorungskraft fahig ist, unserem Leben auf
diesem Planeten das Ende zu setzen. Staatspolitisch kristallisierte sie
besonders hart in den zynischen Machtsystemen des nazistischen oder
stalinistischen Totalitarismus, wurde jedoch auch in anderen Staats-
formen zur Versuchung: selbst in den westlichen Demokratien konnte
man im Blick auf gewisse autoritdre Tendenzen mit Recht von der
«Arroganz der Macht» (J. W. Fulbright) sprechen. Okonomisch wirkte
sie in den Strukturen der nationalen und internationalen Ausbeutung,
deren Opfer die 6konomisch schwachen Schichten und Vélker wurden.
Und die technologische Macht, im letzten Jahrhundert noch als die
Kraft des eindeutigen Fortschritts gefeiert, zeigte in unserem Jahrhun-
dert bald auch ihre «andere Seite», als Potential technokratischer Ent-
fremdung und 6kologischer Gefihrdung.

Sicher, man darf nicht vereinfachen. All den gerade erwidhnten Ent-
wicklungen wurde nicht einfach freie Bahn gelassen. Uberall wurden
Gegenkrifte geweckt und mobilisiert — unter anderem in 6kumenischer
Christenheit. Auch das gehort in die Geschichte unseres Jahrhunderts.
Doch aufs Ganze genommen haben Nietzsche und Burckhardt — in der
Konkordanz ihrer Dissonanz — schon recht: die Frage der Macht ist
zum Grundproblem unseres Lebens und Uberlebens geworden. Wir
leben in einer Welt der «gnadenlosen Michte».

3 Weltgeschichtliche Betrachtungen, 1949, 131.



J.M. Lochman, Dein ist die Kraft 47

In dieser machtbeladenen, ja machtbesessenen Welt bekennt und
betet die christliche Gemeinde Tag fiir Tag ihre Doxologie: «Denn dein
ist das Reich und die Krafi und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.»
Was geschieht, wenn in der Welt der Méchte an die Kraft und Macht
Gottes erinnert und appelliert wird? Wird dadurch, gewissermassen a la
Nietzsche, der menschliche Machtwille, trotz allem, legitimiert? Oder
wird damit vielleicht, eher a la Burckhardt, ein christlicher Protestsong
angestimmt ? Oder aber geschieht da, im Blick aufirdische Verhéiltnis-
se, tiberhaupt nichts, werden wir mit den Worten der Doxologie feier-
lich in fromme Regionen gewiesen, die mit der weltlichen Machtfrage
gar nichts zu tun haben? All diese Mdglichkeiten wurden in der Kir-
chengeschichte erwogen und ausprobiert. Die Problematik gehort mei-
nes Erachtens zu den besonders bedriangenden Herausforderungen
okumenischer Theologie und Sozialethik. In einigen Schritten mochte
ich ihr im Folgenden nachgehen.

Die Macht Gottes

Dass Erfahrung der Macht elementar zur Religion gehort, belegt
recht eindeutig allgemeine Religionsphdnomenologie. «Manay,
«orenda», «vakanda» sind Grundbegriffe der Religionsgeschichte: sie
alle driicken Machterlebnisse aus. Ubermacht der Naturkrifte, Bedro-
hung durch iiberlegene Tiere, ausserordentliche Fahigkeiten heiliger
oder méchtiger Mitmenschen, oder auch iiberwiltigende &sthetische
Eindriicke: sie alle werden als Kraft und Macht erfahren, auf welche der
Mensch seit Urzeiten mit Bewunderung, Staunen, Ehrfurcht und oft gar
mit Furcht reagiert. Religiose Verhaltensweisen, kultische oder magi-
sche Operationen, werden daher angeregt.

Wenn im Verlauf der Religionsgeschichte Gotterfiguren und -ideen
auftauchen, werden aufsie fast selbstverstandlich Machtaussagen tiber-
tragen: Michtiges wird zuletzt als Gottliches, Gottliches primér als
Michtiges verstanden. Und wenn der Gedanke des einen und einzigen
Gottes gefasst wird, wird auch die entsprechende Machtpridikation
gesteigert: nicht nur als méachtig, sondern als allmdchtig wird der eine
Gott bekannt. Dies hat seine einleuchtende Logik: «Wie konnte Gott
anders Sein zugesprochen werden als so, dass es machtvolles Sein ist,
also allméchtiges Sein eines Konigs aller Konige und Herrn aller Her-



48 J.M. Lochman, Dein ist die Krafi

ren?»4 Auch die Bibel ist doch reich an Ausdriicken, welche die Macht,
Kraft und Herrlichkeit Gottes bekennen und preisen. Die Doxologie
des Herrengebetes ist ein Beispiel dafiir. Und was die dogmatische
Arbeit der Kirche betrifft, so kann man feststellen: auch das christliche
Credo gebraucht in seinem ersten Satz als einziges Pradikat Gottes des
Vaters das eindeutige Wort: allmichtig. Die Macht Gottes wird als
Allmacht gefasst.

Doch wire es missverstandlich und falsch, mochte man die biblische
Aussage «Dein ist die Kraft» vom allgemeinen manistischen Macht-
oder allgemeinen theistischen Allmachtsgedanken her verstehen. Phi-
lologische und theologiegeschichtliche Untersuchungen biblischer
Kraft- und Machtausdriicke (wie sie etwa im Kittelschen «Theologi-
schen Worterbuch» unternommen werden) weisen wesentliche Unter-
schiede auf. Es ist ein typisches Kennzeichen der « mana» und «oren-
da» Vorstellung, dass sie unpersonal und primar im Naturzusammen-
hang gedacht sind: es handelt sich in thnen um magisch vorgegebene,
unwiderstehlich beherrschende, keine Rede und Gegenrede zulassende
Macht. Folgerichtig sind Zauber und Magie die hier bevorzugten Reak-
tionen und Massnahmen.

Die biblischen Vorstellungen iiber die Kraft und Macht Gottes zei-
gen nur am Rande manistische Ziige (etwa in alttestamentlichen Erzah-
lungen iiber die Lade des Gottesbundes im 1. Samuelbuch). Im Haupt-
strom des biblischen Zeugnisses wird die Kraft Gottes wesentlich
anders bezeugt, ndmlich personal und geschichtsbezogen. «An der
Stelle der neutralen Gottesidee steht der personliche Gott. An der Stelle
der neutralen Naturkrifte steht die Kraft und Macht des personlichen
Gottes.»® Und: «Die Kraft Gottes hat nach seinem Willen und Ziel
einen geschichtsgestaltenden und geschichtsbildenden Charakter.»¢
Darum sind personliches Gebet und geschichtlicher Einsatz — nicht
Zauber und Magie — die der Macht Gottes entsprechenden Antwor-
ten.

Diese Ausrichtung des biblischen Denkens iiber Macht wird beson-
ders klar, wenn man die Zusammenhinge bedenkt, in welchen der
Begriff biblisch gepragt wird. Im Alten Testament ist vor allem das
Exodusgeschehen, der Auszug Israels aus Agypten und die Rettung am

4 G, Ebeling, Dogmatik III, 1979, 478.
5 W. Grundmann, in: ThWNT II, 292.
6 Op. cit. 293.



J. M. Lochman, Dein ist die Krafi 49

Roten Meer, zu beriicksichtigen. Dieses Geschehen steht ohne Zweifel
1m Zentrum des israelitischen Glaubens. Ohne Bezug darauf gibe es
wohl keine Jahwereligion, géibe es kein Bundesvolk Israel. Gerade die-
sem Exodus- und Bundesgeschehen entspringen die wesentlichen alt-
testamentlichen Bestimmungen der Kraft Gottes. So gleich im unmit-
telbaren Verlauf des Exodus, im Dank- und Lobgesang Israels: «Deine
Rechte, o Herr, ist herrlich in Kraft... Gnadig hast du geleitet das Volk,
das du erlost, hast es machtvoll gefiihrt zu deiner heiligen Wohnstatt»
(Ex 15,6.13). Und in der prophetischen Erinnerung wird im Blick auf
das gleiche Befreiungsgeschehen nicht weniger ausdriicklich die Macht
Gottes gepriesen: «Ach, Herr, siche, du hast Himmel und Erde geschaf-
fen durch deine grosse Kraft und deinen ausgestreckten Arm; fiir dich
1st nichts unmdoglich... der du dein Volk Israel mit Zeichen und Wun-
dern, mit starker Hand und ausgerecktem Arm und grossem Schrecken
aus dem Lande Agypten herausgefiihrt hast» (Jer 32,17.21). Der Gott,
der dies getan hat, der die Geschichte seines Volkes gegen die Uber-
macht der Bedriicker in befreiende Bewegung gesetzt hat, und der sich
danach Jahrhunderte und Jahrtausende hindurch in den Stunden per-
sonlicher und geschichtlicher Bedrangnis immer wieder als treuer Bun-
desgott erwiesen hat, das ist «der grosse und starke Gott, dessen Name
ist <Herr der Heerschareny, gross an Rat und machtig von Tat» (Jer
32,18).

Diesen Ursprung im Exodus und diesen Kontext des darin gestifte-
ten Bundesgeschehens muss man 1im Auge behalten, wenn man dem
alttestamentlichen Gedanken der Kraft und Macht Gottes gerecht wer-
den will. Seine spezifischen Signaturen sind von daher Befreiung und
Bundestreue.

Ein dhnlicher Sachverhalt ist im Neuen Testament festzustellen. So
wie die alttestamentliche Macht Gottes im Exodusgeschehen verankert
ist, so das neutestamentliche Machtzeugnis im Christusgeschehen.
Bereits die Lebensgeschichte und der Lebensstil Jesu sind hier wichtig.
Im Zeugnis der Evangelisten und in der Erinnerung der Apostel wird
Jesus von Nazareth als der wahre Machttriger bezeugt. Geradezu
«handgreiflich» ist seine Kraft in seinen ausserordentlichen Taten zu
spliren. Sie werden im Neuen Testament immer wieder als duvdueig,
«Krafttaten» bezeichnet (vgl. Mt 11,201f.; 13,58 ; Mk 6,2; Lk 19,37; Act
2,22 u.a.). Magisch-mirakuldse Elemente spielen in den Vorstellungen
und Erwartungen des Volkes am Rande mit: man denke etwa an die
Erzdhlung von der Heilung der blutfliissigen Frau (Mk 5,25ff.). Doch



50 J.M. Lochman, Dein ist die Kraft

nur am Rande: in der Perspektive der Evangelisten und Jesu selbst sind
seine Wunder keine magischen Mirakel, sondern «Zeichen» der nahen-
den Herrschaft Gottes in ihrem Angriff auf Gegenméchte dimonischer
Entfremdung. Als solche machen die Wunder ihre Adressaten und
Zeugen nicht stumm, wie Zauber und Magie es tun, sondern sprechen
sie an, ziehen sie in die Befreiungsgeschichte des Reiches Gottes hinein.
Es fallt auf, wie im Anschluss an die Wundergeschichten immer wieder
die Frage nach dem personlichen Glauben gestellt und die Bereitschaft
zur Nachfolge erweckt wird. Die Kraft Jesu ist offenbar eine personal
ansprechende und erméichtigende Macht.

Dieser Charakter der Kraft Jesu wird dadurch unterstrichen, dass sie
nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes nicht bloss in imponieren-
den dusseren Taten zum Vorschein kommt, sondern auch und wohl vor
allem als die Vollmacht seines Wortes, also «von innen her» einleuch-
tet und in Bewegung setzt. Das Staunen im Volk gilt nicht nur den
Krafttaten, sondern auch der beeindruckenden Lehre. Am Ende der
Bergpredigt fasst Matthdaus wohl nicht von ungefihr den Eindruck des
Volkes mit den Worten zusammen: «Er lehrte sie wie einer, der Macht
hat, und nicht wie ihre Schriftgelehrten» (Mt 7,29). Nicht nur die
Wunder, sondern auch etwa die Gleichnisse signalisieren recht an-
schaulich die Ndhe und den Sinn des Reiches Gottes.

Das «letzte Wort» zum neutestamentlichen Verstindnis der Macht
Gottes im Anschluss an das Christusgeschehen bringt die Osterge-
schichte: sein Kreuz und seine Auferstehung. Die Auferweckung des
Gekreuzigten ist nach dem einmiitigen Zeugnis des Neuen Testamentes
die letzte und massgebende Offenbarung der Macht Gottes. Was die
Macht Gottes, ja wer Gott selbst ist, wird von daher beantwortet. Eine
der meistgebrauchten Bekenntnisformeln ist das Bekenntnis zu dem,
«welcher Jesus, unseren Herrn, auferweckt hat von den Toten» (Rom
4,24 u.a.). Mit diesem Ereignis wurde folgerichtig auch die Macht
Gottes 1dentifiziert und «definiert» (vgl. I Kor 6,14; II Kor 13,4;
Rom1,4 u.a.). Es 1st die «Kraft unzerstorbaren Lebens» (Hebr 7,16),
welche an Ostern iiber den Tod und dessen Konsorten, die Siinden- und
Entfremdungsmaéchte, triumphiert hat.

Dabei ist, im Lichte der Auferstehung, das Kreuz unter keinen
Umstidnden auszuklammern: die Macht Gottes bekennt sich zur Ohn-
macht des Gekreuzigten. Es fillt auf, dass Paulus, wenn er im Blick auf
Jesus Christus von der «Macht Gottes» spricht, gerade auf die Kreu-
zigung hinweist: «Wir predigen Christus den gekreuzigten, fiir Juden



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 51

ein Argernis, fiir Heiden eine Torheit, fiir die Berufenen selbst aber,
sowohl Juden als Griechen, Christus als Gottes Kraft und Gottes Weis-
heit» (I Kor 1,23f.). Hier, am Kreuze Jesu, geschieht fiir Paulus und fiir
das ganze Neue Testament die letztgiiltige «Umwertung aller Werte»,
in unserem Zusammenhang ganz pointiert: die « Revolution im Macht-
begriff». Die Macht Gottes schliesst menschliche Ohnmacht nicht aus,
sondern umgreift sie, nimmt sie auf. Sie ist die Macht, welche in der
Ohnmacht méichtig ist; die Kraft der sich fiir andere hingebenden,
aufopfernden Liebe, wie sie der Mann aus Nazareth bis ans Ende
bewahrt und bewihrt hat. Diese Liebe erweist sich am Ostermorgen als
starker denn der Tod: die wahre «Kraft unzerstorbaren Lebens», die
Macht Gottes im eminenten Sinne, ist die Liebe Christi.

Zu dieser Macht appellieren, sie bekennen die Christen, wenn sie
beten: Dein ist die Kraft. Andert sich dadurch etwas in den Machtver-
héltnissen unserer Welt?

Die Macht der Ohnmdchtigen

Ich mochte meine Uberlegungen zu dieser schwierigen Frage mit
zwel Zitaten einleiten. Es handelt sich um Sitze von zwei Denkern,
welchen ich philosophisch und theologisch viel verdanke. Die beiden
kannten einander nicht, sie rangen jedoch an verschiedenen Orten in
den Jahren des letzten Weltkrieges als Christen mit der gleichen Frage,
namlich mit unserer Frage: Wie wirkt Gott in einer machtbesessenen
Welt?

Der tschechische Philosoph, Emanuel Radl, entnahm 1942, schwer
krank, dem Evangelium eine «verwegen gewagte Antwort», dass «Gott
so handelt, wie Christus gehandelt hat; dass er niemanden zwingt, dass
Gott also ein vollkommen wehrloses Wesen ist; dass er keine Wunder
tut, dass er auf Menschen weder Blitz noch Sintflut noch Pest schickt;
dass er Menschen auf dieser Erde nicht straft, dass er nicht direkt
Weizen vor Unkraut schiitzt... Er wirkt wie Christus gewirkt hat: er
ertragt alles, selbst die Kreuzigung; er liebt jedoch die Menschen {iber
alles und hilft also nach der Art wehrloser Menschen: Er belehrt, fiihrt,
lobt, gibt Beispiele, ermahnt, warnt. Und was fiir eine Methode wihlt
er? Er sendet gute Menschen aus, welche... wie Engel Gottes Beispiel
geben, fiihren, ermahnen, warnen.»’

7 Utécha z filosofie (Trost aus der Philosophie), 1947, 23.



52 J.M. Lochman, Dein ist die Krafi

Etwas spiter, aus dem Gefingnis, dusserte sich Dietrich Bonhoeffer
zum dhnlichen Thema: «Gott gibt uns zu wissen, dass wir leben miissen
als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig werden. .. Gott ldsst sich
aus der Welt herausdringen ans Kreuz, Gott ist ohnmaéichtig und
schwach in der Welt und gerade nur so ist er bei uns und hilft uns... Die
Bibel weist den Menschen an die Ohnmacht und das Leiden Gottes...
der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht und Raum ge-
winnt.»8 '

Dies sind sicher eindriickliche, aufriittelnde, zum Teil auch irritie-
rende und anfechtbare Zeugnisse. Die Macht Gottes scheint (vor allem
bei Radl) aus irdischen Verhaltnissen evakuiert zu werden. Eine Kapi-
tulation? Eine Projektion eigener Ohnmachtsgefiihle, resignierende
Anpassung an die liberwiltigenden Machtverhéltnisse? Im Blick auf
das Pandiamonium der Macht draussen vor der Tiir und auf eigene
Ohnmacht in einem Kranken- und Gefingniszimmer wéiren dies
menschlich durchaus verstandliche Reaktionen.

Doch wire es ein tiefes Missverstandnis, wenn man die Gedanken
Rédls und Bonhoeffers in einem solch defaitistischen Sinne deuten
wiirde. Dagegen spricht schlicht der Lebenslauf beider Denker: Radl
war ein Philosoph, fiir welchen der personliche Einsatz fiir die erkannte
Wahrheit eines der entscheidenden Kriterien philosophischer Existenz
war. Bonhoeffer besiegelte seine Nachfolge Christi als Widerstands-
kdmpfer gegen den Nazismus. Ubrigens finden sich im unmittelbaren
Kontext beider Zitate Hinweise, welche in ganz andere Richtung wei-
sen als in die der Resignation. Bonhoeffer spricht doch uniiberhérbar
von Gott, «der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht und Raum
gewinnt». Es geht ihm also durchaus um «Macht und Raum in der
Welt», keineswegs um passiven Verzicht und Entlassung der Welt aus
Verantwortung. Und bei Radl finden wir am Ende des Kapitels iiber die
«wehrlose moralische Welt» folgende Worte: « Wehrloser Gott; wehr-
lose moralische Weltordnung; wehrlose Philosophie; wehrlose Kultur
—es ergreift mich heilige Begeisterung, die ich als Junge in einer Kirche
voll festlich gekleideter Menschen erlebte —und alle, alle sangen, bis die
Fenster klirrten und die Winde voll frommer Ehrfurcht zitterten:
«Grosser Gott, wir loben dich!»»?

8 Widerstand und Ergebung, 1954, 241f.
9 Op. cit. 24.



J.M. Lochman, Dein ist die Kraft 53

Ich verstehe Radl und Bonhoeffer vielmehr als Zeugen jener «Re-
volution im Machtbegriff», welche in der Geschichte und im Geschick
Jesu Christi vollbracht wurde. Die beiden machen Ernst mit dem all-
taglichen Gebet der Christen: Dein ist die Kraft! Sie machen sich dabei
iiber die «realen Machtverhiltnisse» keine Illusionen: machtpolitisch
war doch in dem von den Nazis besetzten Prag und im Nazigefdngnis in
Berlin brutal klar, wo die Macht lag. Die Machtapparate der Herrscher
hatten die beiden Zeugen in der Hand, haben ihren Lebenslauf nicht
nur am Rande beriihrt, sondern gebrochen. Radl und Bonhoeffer haben
sich damit nicht verschnt, sondern haben gegen die «reale Macht»
angekampft, um auch politisch fiir sich und die Mitmenschen «mehr
Raum» zu gewinnen. Sie sind darin gescheitert. Man bedenke: vier
Tage, nachdem Bonhoeffer seinen von uns zitierten Brief geschrieben
hatte, scheiterte der Versuch, Hitler zu beseitigen, und er wusste genau,
dass dies nun auch fiir ihn wohl den Tod bedeuten werde. Endlésung
der Machtfrage? Bonhoeffer sieht das anders. Am Tage des Scheiterns
schreibt er ein Gedicht, dessen dritte Strophe unsere Frage zentral

aufnimmt: _ . .
Wunderbare Verwandlung. Die starken, titigen Hédnde

sind dir gebunden. Ohnmichtig, einsam siehst du das Ende
deiner Tat. Doch atmest du auf und legst das Rechte

still und getrost in stdrkere Hidnde und gibst dich zufrieden.
Nur einen Augenblick beriihrtest du selig die Freiheit,
dann iibergabst du sie Gott, damit er sie herrlich vollende.

Diese Worte Bonhoeffers erhellen anschaulich, was es heisst, inmit-
ten von herrschenden Machtverhiltnissen die Doxologie des Herren-
gebets «Dein ist die Kraft» wirklichkeitsnah zu beten. Die Tiiren des
Gefdangnisses Offnen sich nicht, wenigstens nicht immer und nicht
gleich. Doch sie haben ihre Opfer nicht letztgiiltig in der Hand. Unser
Leben ist in «stdrkerer Hand», als die gnadenlosen Hiande der Macht-
apparate. Dein ist die Kraft: Daher wird es moglich, selbst in der stik-
kigen Atmosphire der Gefdngniszelle «aufzuatmen». In diesem Auf-
atmen von freien Menschen wird selbst in den Situationen der Ohn-
macht «Raum und Macht» gewonnen: ein Briickenkopf des Reiches
Gottes im Reich der Michte. Die Macht der Ohnmaéchtigen.

Eine «wunderbare Verwandlung» erfihrt so die Machtfrage in der
Perspektive des Bekenntnisses « Dein ist die Kraft». Was ist die Macht?
Natiirlich kann man die Frage etwa im Sinne der beriichtigten Gegen-
frage Stalins beantworten: «Wieviele Divisionen hat denn der Papst?»
Auch weniger zynische Realpolitiker tendieren dazu, auf menschliche



54 J.M. Lochman, Dein ist die Kraft

Fragen, vor allem auf politische Probleme, eine reine Machtantwort zu
geben. Sie haben von ihrem Standpunkt her auch recht. Der Gang der
Geschichte widerlegt sie jedenfalls kaum. Wenn man Gott von vorn-
herein ausklammert und das Reich Gottes ins Reich der Illusionen
verfrachtet, so scheint der Positivismus der Macht immer noch die
niachstliegende Antwort zu sein. Doch hier greift das Gebet Jesu ein.
Das Evangelium, um an Radl zu erinnern, gibt eine andere, «verwegen
gewagte Antwort»: die wahre Macht, die Macht, welcher die Zukunft
gehort, ist die Macht der Geschichte Jesu: die Macht der Liebe. Sie hat
esin der Welt der Michte schwer: so wie es Jesus selbst schwer hatte. Sie
ist ihnen jedoch, seit Ostermorgen, zuletzt liberlegen. Und zwar nicht
erst am «letzten Tag», sondern bereits heute : nur sie gibt dem mensch-
lichen Leben und auch der menschlichen Geschichte ithren wahren,
bleibenden Sinn. Auch dies kann man doch, mit offenen Augen, aus der
Geschichte hie und da lernen: Michte und Herren kommen und gehen
— die scheinbar Méchtigsten oft besonders schnell und schiandlich; die
Liebe dagegen, wie Paulus sagt, «vergeht niemals» (I Kor 13,8). Nur sie
ist die «Kraft des unzerstorbaren Lebens» (Hebr 7,16).

Hier wandelt sich das allgemeine Machtproblem in ein «argumen-
tum ad hominemy, in cine an jeden von uns personlich adressierte
Frage: Wie hdlst du es mit der Macht? Worauf richtest du dich in
deinen ethischen und politischen Entscheidungen aus? Wem schreibst
du die letzte Macht iiber dich und deine Gesellschaft zu und zwar nicht
bloss theoretisch oder in feierlichen Deklarationen, sondern faktisch, in
deinen alltdglichen Entscheidungen, im Setzen deiner Prioritdten? Die
etablierten Machtkomplexe und Machtkonstellationen in jeder Gesell-
schaft tendieren dazu, ihren Biirgern die Entscheidungen «abzuneh-
men» und/oder den vorgegebenen Machtzustand kurzweg als den opti-
malen oder den einzig realen vorzustellen. Besonders massiv etwa im
autoritdr verwalteten «Realsozialismus» osteuropdischer Provenienz
mit seinem Macht- und Wahrheitsmonopol der einen Partei. Subtiler
jedoch auch in westlicher Gesellschaft, etwa dort, wo im 6konomischen
Bereich «Sachzwinge» konstruiert und manipuliert werden. Jedes
Suchen nach Alternativen wird als «naiv» diskreditiert, wenn nicht gar
als Abgleiten in Chaos und Anarchie denunziert. So wird der status quo
der Macht tabuisiert und fetischisiert.

Das Gebet Jesu «Dein ist die Kraft» widerspricht dem Positivismus
und Fetischismus der Macht. Es bezieht sich auf jene Macht, welche zu
allen noch so machtherrlichen irdischen Instanzen die Alternative dar-



J.M.Lochman, Dein ist die Kraft 55

stellt. Damit wird den vorgegebenen Miachten zwar nicht deren Macht —
die wird auch in der eschatologischen Perspektive durchaus ernst
genommen: man denke etwa an Rom 13! —, wohl aber jede «Allmacht»
abgesprochen. Wo an die Kraft Gottes erinnert wird, dort wird be-
kannt: die Realitdt in der Welt der Menschen, das sind nicht bloss
vorfindliche Machtverhiltnisse, das ist auch die uns unverfiigbare,
doch uns im Geiste Jesu zur Verfiligung stehende Kraft der Liebe Chri-
st1. Darauf konnen wir uns, darauf sollen wir uns im Glauben ausrich-
ten. So entsteht von dem Namen und der Macht Gottes her in der Welt
der Menschen ein «freier Raum», der von keinen Machtzwéngen end-
gliltig gesperrt werden kann. Es ist die offene, fallige, aktuelle Aufgabe
von «guten Menschen» (von welchen Radl gesprochen hat); es ist vor
allem die Aufgabe der Christen, diesen durch die Ohnmacht Gottes
vollméchtig gewonnenen Raum in der Nachfolge zu fiillen.

Dieser Aufgabe wenden wir uns in zwei konkretisierenden Hinwei-
sen abschliessend zu: zum Thema «Entmythologisierung der Macht»
und «Liebe und Gnade».

Entmythologisierung der Macht

Wir greifen auf die anfangs erwihnten Stellungnahmen Nietzsches
und Burckhardts zum Thema Macht zuriick. Beide stimmen, trotz
gegensitzlicher Bewertung des Phinomens, in einem wichtigen Punkt
liberein: sie diagnostizierten in menschlichem Machtstreben einen Zug
zu «immer mehr Macht», zur «Ubermacht» (Nietzsche), «eine Gier...
sich zu steigern» (Burckhardt). Die historischen Erfahrungen bestétigen
dieses Urteil gerade in unserem Jahrhundert mit drastischer Anschau-
lichkeit. Die unersittliche Gier nach Ubermacht fiihrt in immer neue
Katastrophen — und nicht nur im militdrischen Sinn. Hier ist die
christliche Theologie herausgefordert. Es gilt, diese Tendenzen zu ent-
larven, auf sie aufmerksam zu machen und ihnen resolut entgegenzu-
wirken. Sie wird sich dabei nicht gleich dem Pauschalurteil Burck-
hardts anschliessen miissen: nicht ist «die Macht an sich bose, gleich-
viel, wer sie ausiibt». Es gibt legitime Macht, nimlich die Chance und
das Recht des Menschen, als Einzelner und als Gemeinschaft, trotz all
den Fremdbestimmungen der Natur oder Gesellschaft zum Subjekt
seines eigenen Lebens zu werden. So ist auch im politischen Leben



56 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

nicht einfach die «Abschaffung» der Macht, sondern vielmehr ihre
«Umverteilung» anzustreben, im beharrlichen Einsatz fiir Erh6hung
der Lebenschance der Ohnmaéchtigen. Doch den notorischen Versu-
chungen der Macht gegeniiber kann man nie kritisch genug sein.

Hier kommt biblische Orientierung der Kirche und Gesellschaft zur
Hilfe. Es fallt doch auf, wie scharf die prophetische Botschaft die selbst-
herrliche Macht ins kritische Auge fasst, und zwar sowohl in ihrem
grundsitzlichen anthropologischen Fundament (man denke etwa an
die Siindenfallgeschichte und an die Geschichte vom Turmbau zu
Babel), als auch im Blick auf konkrete geschichtliche Erscheinungen
der Machtgier. Der Traum der Omnipotenz wird als siindhaftes Miss-
verstdndnis menschlicher Bedingung entdeckt und als zerstorerisch
und selbstzerstorerisch aufgewiesen. Darum «entmythologisieren» die
Propheten und Apostel diesen Traum, driangen aufkritische Niichtern-
heit im Umgang mit der Macht. Immer wieder wird — zum Teil heftig
polemisch — die Alternative angezeigt, um aus dem Todesrausch der
entschriankten Macht aufzuriitteln. Vor allem wird die Kirche zur kla-
ren Entscheidung aufgerufen: Gerade sie soll sich an die andere, an die
Macht Gottes erinnern und sie im Wort und Verhalten bezeugen.
«Nicht durch Heeresmacht und nicht durch Gewalt, sondern durch
meinen Geist! spricht der Herr der Heerscharen» (Sach 4,6; vgl. auch
Ps20,8; Prov 21,31 u.a.). Und im Neuen Testament wird im Lobpreis
Marias die Geschichte Jesu gleich bei seiner Ankiindigung als Wider-
spruch der Macht Gottes gegen alle selbstherrliche Macht der Herren
der Erde vorgestellt: «Er hat Macht geiibt mit seinem Arm, er hat
zerstreut, die hochmiitig sind, er hat Gewaltige von den Thronen
gestossen und Niedrige erhoht...» (Lk 1,51f.). Kein Zweifel: der Lob-
preis der Kraft Gottes (auch unsere Doxologie) hat seine kritische
Spitze.

In der positiven Weiterfiihrung der «Entmythologisierung der
Macht» ist meinem Verstehen nach auf die Bedeutung des Rechtes
hinzuweisen. Das Recht ist menschliches Mittel und menschlicher
Versuch, der Willkiir der Macht Schranken zu setzen. Sicher, ein oft
nur briichiges Mittel, das nur zu leicht entschéirft oder missbraucht
werden kann; ein Damm, welcher vom angestauten Machtstrom im-
mer wieder durchlochert und durchbrochen wird. Kein Wunder, dass
die Bedeutung des Rechts unter uns bis heute von rechts und links, von
autoritiren und antiautoritdren Stromungen, herabgesetzt wird.
Christliche Theologie sollte sich der Unterschidtzung des Rechtes nicht



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 57

anschliessen. Der Damm ist, trotz und in seiner Briichigkeit, beharrlich
aufzubauen.

Wieder kommt uns die biblische Orientierung in diesem Anliegen zu
Hilfe. «Die heilige Schrift redet von Gottes Macht... nie abgeldst vom
Begriff des Rechtes: Die Macht Gottes ist von Haus aus die Macht des
Rechtes. Sie ist nicht blosse potentia, sondern potestas, also legitime, im
Recht begriindete Macht.» 1° Ich erinnere an unsere Uberlegungen zum
alttestamentlichen Verstdndnis der Macht: im Exodusgeschehen geof-
fenbart, zielt die Macht Gottes auf den Bundesschluss, auf die Recht-
setzung des Volkes Gottes hin. Sie ist keine «ab-solute», in sich selbst
ruhende, sondern eine «relative», auf den Bundespartner und sein
Lebensrecht ausgerichtete Macht. In diesem Sinne kann man sagen:
dem biblischen Machtverstandnis entspricht im sozialpolitischen Be-
reich eine «demokratische», nicht eine «autokratische» Machtvorstel-
lung und -ausiibung.

Christliche Kirchen sind diese biblischen Anstdsse ihrer Gesell-
schaft weitgehend schuldig geblieben — vor allem wohl im deutschen
Sprachraum. Gustav Heinemann, Staatsmann und bekennender
Christ, hat recht, wenn er darauf hinweist, dass «unser demokratischer
Rechtsstaat ohne christliche Initiative» gewachsen ist, und dass die
deutsche Theologie auf diesem Gebiet einen grossen Nachholbedarf
hat. Im anglosidchsischen und schweizerischen Raum (auch dem tsche-
chischen) mag die Bilanz positiver sein: ich denke zum Beispiel an die
theologischen Bemiihungen eines Reinhold Niebuhr oder Karl Barth.
Doch bleibt Ausarbeiten und Vermittlung des biblisch-theologischen
Beitrags zum Fragenkomplex Macht und Recht eine offene und ange-
sichts der wachsenden Machtgefahrdungen aktuelle Aufgabe. Die Kir-
che sollte ihre Gesellschaft und die Theologie die Gesellschaftswissen-
schaften in dieser Hinsicht nicht im Stich lassen.

Einen anregenden Beitrag dazu hat unldngst der Schweizer Theologe
Arthur Rich in seiner kleinen Schrift «Radikalitdt und Rechtsstaatlich-
keit» (1978) gebracht. Rich ist liberzeugt, dass vom biblischen Gottes-
verstandnis her alle «monokratischen» Machtmodelle grundsétzlich in
Frage gestellt werden sollten. Er zeigt in diesem Zusammenhang auf die
bisher unerschopfte Bedeutung des trinitarischen Dogmas hin: Wenn
die hochste Macht im trinitarischen Sinne als «Gott der Vater, der Sohn
und der Heilige Geist» zu verstehen ist, dann ist sie keine «monologi-

10 K. Barth, Dogmatik im Grundriss, 41977, 55.



58 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

sche», sondern dialogische Macht. Sie kennt zwar eine relative Uber-
und Unterordnung. Aber «Uber- und Unterordnung in der Liebe, im
dialogischen Leben, in der Freiheit, kurzum im Raume gerechter
Macht, die den Untergeordneten gerade nicht entmachten, sondern
ithm Anteil an seiner Macht geben will. Der Gedanke partizipativer
Mitherrschaft der Glaubenden mit Gott (I Tim 2,12) hat hierin seinen
Grund.» "' Die Analogien, die sich von daher zu rechtsstaatlichen Ideen
von der notwendigen Eindimmung der Macht durch Gewaltentren-
nung — auf die etwa der Schweizer Staatsrechtler Max Imboden!? auf-
merksam gemacht hat — ergeben, bestehen nicht von ungefihr. Vom
christlichen Gottesverstindnis her ist jedenfalls eine wirksame «Ent-
mythologisierung der Macht» anzustreben.

Macht der Liebe, Macht der Gnade

Die Arbeit an der Entmythologisierung der Macht im Lichte des
Gebets «Dein ist die Kraft» ist nie zu unterschitzen. Doch die ent-
scheidenden Beitrdage, welche die Kirche ihrer Gesellschaft inmitten
von Machtzwingen leisten kann, sind das Zeugnis und die Initiativen
der Liebe. In diese Richtung weisen doch eindeutig unsere Doxologie
und die ganze Botschaft des Neuen Testamentes. Erinnern wir uns: das
letzte neutestamentliche Wort zum Thema Macht Gottes ist der Hin-
weis auf den Gekreuzigten und Auferstandenen, also: zur Liebe Jesu
Christi. Sie ist die letzte Macht und deshalb der fiir den Glauben weg-
weisende Orientierungspunkt in der Welt der Michte. Sie wurde im
Leben Jesu vorgelebt und vorgelitten, sie wurde in seiner Lehre, vor
allem wohl in der Bergpredigt und in dem Doppelgebot der Liebe,
eindriicklich artikuliert. Ihr gilt es nachzufolgen.

Die Wirksamkeit und Verbindlichkeit der Liebe Jesu im machtpo-
litischen Bereich wurde oft angezweifelt. «Man kann die Welt nicht mit
der Bergpredigt regieren» ist ein oft wiederholtes Wort politischer Rea-
listen. Und theologische Realisten stimmen dem grundsétzlich zu: Das
Liebesgebot weist in der Welt der Méchte eine «unmdgliche Moglich-
keit» (R. Niebuhr) auf. Die Realisten haben ernstzunehmende Argu-
mente fir sich. Wir konnen die Liebe und das Gebot Christi nicht

It Op. cit. 34.
12 Staatsformen, 1959, 477.



J.M. Lochman, Dein ist die Kraft 59

unvermittelt, gesetzlich, schwiarmerisch zum politischen Programm
machen. Die Macht Gottes ist nicht in unsere Regie {ibergeben. Sie
steht nicht zu unserer Verfiigung. Doch wir konnen uns der Macht
Gottes zur Verfligung stellen, wir konnen uns auf die Liebe Jesu aus-
richten, uns in ihrer Richtung im Denken und Tun bewegen.

Ein Missverstandnis — und moglicher Missbrauch —ist dabei standig
im Auge zu behalten: religiose Orientierung auf Liebe steht in Gefahr
und unter Verdacht unverbindlicher Sentimentalitit. Man strebt
himmlische Héhen reiner Gesinnung und Ideen an und sieht von den
Niederungen irdischer materieller Verhéltnisse ab. Doch die Liebe im
neutestamentlichen Sinne ist anders. Sie ist auf «Fleischwerdung» aus,
auf konkrete Note des Leibes, der Seele und des Geistes ausgerichtet.
Die neuere 0kumenische Sozialethik spricht mit Recht von der «Liebe
durch Strukturen» und ermutigt dadurch zur schrittweisen Umsetzung
von Liebesinitiativen in strukturelle Massnahmen, welche «weniger
Ungerechtigkeit» und «mehr Gerechtigkeit» anstreben.

Der indische Okumeniker und Okonomist S. L. Parmar driickt diese
Tendenz in folgenden Satzen aus: «Die Strukturen der Ungerechtigkeit
sind immun gegen sentimentale Aufrufe. Macht kann Liebe zum Aus-
druck bringen nur indem sie die Gerechtigkeit fordert. Der erste Schritt
in Entwicklung solcher Macht ist Widerstand gegen Ungerechtigkeit.
Die prophetische Ermahnung <es strome die Gerechtigkeit wie ein
unversieglicher Bach» und die Lehre Christi <liebe deinen Nachsten wie
dich selbst» sind integrale Teile der Kraft, welche nétig ist. In diesen
Aufrufen wird die bestehende Ungerechtigkeit in Beziehungen, Insti-
tutionen und Werten herausgefordert.» '3

Um solche Schritte der Nachfolge geht es — auch und gerade im
politischen Raum. Wir haben notiert: Macht ohne Recht wird uferlos,
zerstorend und selbstzerstorend. Nun miissen wir aber auch sagen:
Recht ohne Liebe droht zu erstarren, zur Lieb- und Gnadenlosigkeit zu
werden. « Summum ius — summa iniuria» formulierten die RGmer im
Blick auf diese Gefahr. Darum ist ein offener Horizont der Liebe, die
nach «grosserer Gerechtigkeit» (im Sinne der Bergpredigt und des Lie-
besgebotes Jesu) drangt, im Interesse des Rechtes und zuletzt auch der
politischen Strategie zur Machteindimmung. Die Christen sollen be-

13 Application of the Christian Concept of Power to the Social Order, in: Society and
Religion, edited by R.W. Taylor, Madras 1976.



60 J.M. Lochman, Dein ist die Kraft

reits aus diesem Grunde in ihrer Gesellschaft unmissverstandlich zur
Macht Jesu stehen: in Wort und Tat, im beharrlichen Suchen nach
neuen Moglichkeiten im Abbau aller personalen und strukturellen
Lieblosigkeit. Das Salz der Gebote und Verheissungen Jesu tut nicht
nur in der Kirche, sondern auch in der Gesellschaft not. Die Welt der
Macht und des Rechts braucht fiir ihre Garungsprozesse den Sauerteig
der Liebe.

Und sie braucht das Licht der Gnade. Gnade und Liebe hingen im
Evangelium aufs Engste zusammen. Sie werden, etwa beim Apostel
Paulus, oft in einem Atemzug gemeinsam als Summe der Heilsge-
schichte Christi genannt. «Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi, die
Liebe Gottes...» Die Macht der Liebe ist im Neuen Testament als die
Macht der Gnade verstanden. Doch setzen die beiden Worte ihre spe-
zifischen Akzente.

Es ist uns heute nicht leicht, das spezifische Anliegen des biblischen
Gnadenbegriffes verstandlich zu machen. Allzuoft wurde die Gnade in
kirchlichen Kreisen als «billige Gnade» vermittelt, eine fromme Ver-
trostung, «Opium des Volkes» (K. Marx). Im christlich-marxistischen
Dialog war deshalb eine glaubwiirdige Interpretation der biblischen
Gnadenbotschaft eine der schwierigsten Aufgaben. Zugleich aber auch
eine der wesentlichsten. Denn recht verstanden ist gerade der «fremde»
Akzent des Wortes Gnade im Kontext des modernen Lebens — in Ost
und West —besonders wichtig. Die Gnade weist unmissverstindlich auf
die Grenze des Machbaren. Sie unterschitzt menschliche Werke nicht.
Gnade bedeutet biblisch keine Tranquillisierung, sondern vielmehr
Mobilisierung des Menschen. Aber die Gnade erinnert den Menschen:
das Letzte unseres Lebens, unser letztes Recht und Rechtfertigung,
entspringt nicht unserer Leistung. Das Heil und das Gliick des Men-
schen sind nicht machbar. Doch sie sind deshalb nicht «saure Trau-
ben» am Baum des Lebens, die zu hoch hidngen. Sie sind mitten in
unserem Leben: als Angebot der Gnade.

Ist nicht dieser positive Hinweis gerade im Zusammenhang der
Machtfrage von befreiender Bedeutung? Liegt nicht hinter dem un-
heilsvollen Drang und Zwang der Macht nach Ubermacht, diesem
zerstorerischen und selbstzerstorerischen Wahn, zuletzt der falsche
Glaube, dass durch Machen der Macht unser Leben und Heil zu sichern
sind? Ist nicht die Gnadenlosigkeit der Macher — und der von ihnen
verwalteten technokratischen oder ideologischen, kapitalistischen oder
«realsozialistischen» Systeme - unsere grosse Gefdhrdung? Die



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 61

biblische Botschaft der Gnade durchbricht die Mechanismen des Ma-
chens und der Macht —sucht den dahinter verschiitteten Menschen und
schenkt ihm seine gottgeschaffene Seele zurilick: «Denn was niitzt es
dem Menschen, die ganze Welt zu gewinnen und seine Seele einzubiis-
sen?» (Mk 8,36).

Das war und ist der Weg Jesu: Die Gnade als Triumph seiner Liebe
liber die Gnadenlosigkeit der Herzen und der Zustidnde. Es ist das
Privileg der Christen, von diesem Triumph der Gnade Zeugnis abzu-
legen: im Gottesdienst, in mitmenschlichen Beziehungen, aber auch in
beharrlicher Anwaltschaft der Gnade im sozialen Raum. (Man denke
an das Bildungswesen, die Sozialfiirsorge oder Strafjustiz.) Nicht das
Heil der Macht, sondern die Macht des Heils ist die Hoffnung, «die
nicht zuschanden werden ldsst» (Rom 35,5): «Denn dein ist die
Kraft.»

Jan Milic Lochman, Basel



	Dein ist die Kraft : die Macht Gottes und die Welt der Mächte

