
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 1

Artikel: Dein ist die Kraft : die Macht Gottes und die Welt der Mächte

Autor: Mili Lochman, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dein ist die Kraft:
Die Macht Gottes und die Welt der Mächte1

Kontradiktorische Prophétie

Vor nicht ganz hundert Jahren äusserten sich zwei der einflussreichsten

Denker der Zeit in einer besonders pointierten Weise zur Frage der
Macht. Sie taten dies vom gleichen Standort, der Universität Basel, aus,
im Rückblick auf die gleichen weltgeschichtlichen Erscheinungen und
im Ausblick auf das kommende 20. Jahrhundert. Sie kamen aber zu
entgegengesetzten Schlüssen und Wertschätzungen. Friedrich Nietzsche

erteilte eine entrüstete und endgültige Absage der überlieferten
christlichen und demokratischen «Herdentier-Moral» mit ihren Idealen

«Gleichheit der Rechte», «Mitgefühl für alles Leidende», «Sicherheit

und Frieden». Sie führe zu einer allgemeinen Verflachung und
Dekadenz des Menschengeschlechtes. Die «zukünftigen Herren der
Erde» müssen andere Wege einschlagen: «zur Erhöhung des Typus
Mensch» sind «Härte, Gewaltsamkeit, Gefahr auf der Gasse wie im
Herzen, Ungleichheit der Rechte» notwendig. Unsere Zukunft liege im
gesteigerten Lebenswillen «bis zu einem unbedingten Willen zur Macht
und zur Übermacht».2

Ganz anders der Kollege und Freund Nietzsches, der Historiker
Jacob Burckhardt. Die Bilanz seiner «Weltgeschichtlichen Betrachtungen»

und seine Botschaft an das kommende Jahrhundert münden in
eine nachdrückliche Warnung aus : Wenn man den Gang europäischer
politischer Geschichte nüchtern verfolge, so zeige sich - vor allem im
Blick aufderen absolutistische Tendenzen von rechts und links (Burckhardt

denkt dabei an «Louis XIV., an Napoleon und an die revolutionären

Volksregierungen») - ein unheimlicher Drang zur Macht. «Und

1 Ein Kapitel aus dem Buch des Verfassers «Reich, Kraft und Herrlichkeit - Zum
Lebensbezug altchristlicher Doxologie», welches im Frühjahr 1981 im Chr. Kaiser Verlag,

München, erscheint.
2 Friedrich Nietzsche, Werke III, 1956, 468.



46 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

nun ist diese Macht an sich böse, gleichviel, wer sie ausübt. Sie ist kein
Beharren, sondern eine Gier und eo ipso unerfüllbar, daher in sich

unglücklich und muss also unglücklich machen... Die historische
Grösse betrachtet von vornherein als erste Aufgabe, sich zu behaupten
und zu steigern, und Macht bessert den Menschen überhaupt
nicht.»3

Wenn wir die weltgeschichtlichen Entwicklungen unseres Jahrhunderts

betrachten, so kann man sich kaum der Feststellung entziehen,
dass die kontradiktorische Prophétie der beiden Basler in ihren Erwartungen

weitgehend bestätigt wurde. Unser Jahrhundert steht unter dem
ominösen Vorzeichen einer unerhört gesteigerten und bedrohlichen
Macht. Sie explodierte auf besonders spektakuläre Weise in den
grausamsten Kriegen der bisherigen Geschichte. Sie versteckt sich heute
hinter dem äusserst labilen «Gleichgewicht des Schreckens», dessen

Waffenpotential in seiner Zerstörungskraft fähig ist, unserem Leben auf
diesem Planeten das Ende zu setzen. Staatspolitisch kristallisierte sie

besonders hart in den zynischen Machtsystemen des nazistischen oder
stalinistischen Totalitarismus, wurde jedoch auch in anderen
Staatsformen zur Versuchung: selbst in den westlichen Demokratien konnte
man im Blick auf gewisse autoritäre Tendenzen mit Recht von der
«Arroganz der Macht» (J.W. Fulbright) sprechen. Ökonomisch wirkte
sie in den Strukturen der nationalen und internationalen Ausbeutung,
deren Opfer die ökonomisch schwachen Schichten und Völker wurden.
Und die technologische Macht, im letzten Jahrhundert noch als die
Kraft des eindeutigen Fortschritts gefeiert, zeigte in unserem Jahrhundert

bald auch ihre «andere Seite», als Potential technokratischer
Entfremdung und ökologischer Gefährdung.

Sicher, man darfnicht vereinfachen. All den gerade erwähnten
Entwicklungen wurde nicht einfach freie Bahn gelassen. Überall wurden
Gegenkräfte geweckt und mobilisiert - unter anderem in ökumenischer
Christenheit. Auch das gehört in die Geschichte unseres Jahrhunderts.
Doch aufs Ganze genommen haben Nietzsche und Burckhardt - in der
Konkordanz ihrer Dissonanz - schon recht: die Frage der Macht ist

zum Grundproblem unseres Lebens und Überlebens geworden. Wir
leben in einer Welt der «gnadenlosen Mächte».

3 Weltgeschichtliche Betrachtungen, 1949, 131.



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 47

In dieser machtbeladenen, ja machtbesessenen Welt bekennt und
betet die christliche Gemeinde Tag für Tag ihre Doxologie: «Denn dein
ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.»
Was geschieht, wenn in der Welt der Mächte an die Kraft und Macht
Gottes erinnert und appelliert wird? Wird dadurch, gewissermassen à la

Nietzsche, der menschliche Machtwille, trotz allem, legitimiert? Oder
wird damit vielleicht, eher à la Burckhardt, ein christlicher Protestsong
angestimmt? Oder aber geschieht da, im Blick auf irdische Verhältnisse,

überhaupt nichts, werden wir mit den Worten der Doxologie feierlich

in fromme Regionen gewiesen, die mit der weltlichen Machtfrage
gar nichts zu tun haben? All diese Möglichkeiten wurden in der
Kirchengeschichte erwogen und ausprobiert. Die Problematik gehört meines

Erachtens zu den besonders bedrängenden Herausforderungen
ökumenischer Theologie und Sozialethik. In einigen Schritten möchte
ich ihr im Folgenden nachgehen.

Die Macht Gottes

Dass Erfahrung der Macht elementar zur Religion gehört, belegt
recht eindeutig allgemeine Religionsphänomenologie. «Mana»,
«orenda», «vakanda» sind Grundbegriffe der Religionsgeschichte: sie

alle drücken Machterlebnisse aus. Übermacht der Naturkräfte, Bedrohung

durch überlegene Tiere, ausserordentliche Fähigkeiten heiliger
oder mächtiger Mitmenschen, oder auch überwältigende ästhetische
Eindrücke : sie alle werden als Kraft und Macht erfahren, aufwelche der
Mensch seit Urzeiten mit Bewunderung, Staunen, Ehrfurcht und oft gar
mit Furcht reagiert. Religiöse Verhaltensweisen, kultische oder magische

Operationen, werden daher angeregt.
Wenn im Verlauf der Religionsgeschichte Götterfiguren und -ideen

auftauchen, werden aufsie fast selbstverständlich Machtaussagen
übertragen: Mächtiges wird zuletzt als Göttliches, Göttliches primär als

Mächtiges verstanden. Und wenn der Gedanke des einen und einzigen
Gottes gefasst wird, wird auch die entsprechende Machtprädikation
gesteigert : nicht nur als mächtig, sondern als allmächtig wird der eine
Gott bekannt. Dies hat seine einleuchtende Logik: «Wie könnte Gott
anders Sein zugesprochen werden als so, dass es machtvolles Sein ist,
also allmächtiges Sein eines Königs aller Könige und Herrn aller Her-



48 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

ren?»4 Auch die Bibel ist doch reich an Ausdrücken, welche die Macht,
Kraft und Herrlichkeit Gottes bekennen und preisen. Die Doxologie
des Herrengebetes ist ein Beispiel dafür. Und was die dogmatische
Arbeit der Kirche betrifft, so kann man feststellen : auch das christliche
Credo gebraucht in seinem ersten Satz als einziges Prädikat Gottes des

Vaters das eindeutige Wort: allmächtig. Die Macht Gottes wird als

Allmacht gefasst.
Doch wäre es missverständlich und falsch, möchte man die biblische

Aussage «Dein ist die Kraft» vom allgemeinen manistischen Machtoder

allgemeinen theistischen Allmachtsgedanken her verstehen.
Philologische und theologiegeschichtliche Untersuchungen biblischer
Kraft- und Machtausdrücke (wie sie etwa im Kitteischen «Theologischen

Wörterbuch» unternommen werden) weisen wesentliche
Unterschiede auf. Es ist ein typisches Kennzeichen der «mana» und «oren-
da» Vorstellung, dass sie unpersonal und primär im Naturzusammenhang

gedacht sind: es handelt sich in ihnen um magisch vorgegebene,
unwiderstehlich beherrschende, keine Rede und Gegenrede zulassende

Macht. Folgerichtig sind Zauber und Magie die hier bevorzugten
Reaktionen und Massnahmen.

Die biblischen Vorstellungen über die Kraft und Macht Gottes zeigen

nur am Rande manistische Züge (etwa in alttestamentlichen
Erzählungen über die Lade des Gottesbundes im 1. Samuelbuch). Im Hauptstrom

des biblischen Zeugnisses wird die Kraft Gottes wesentlich
anders bezeugt, nämlich personal und geschichtsbezogen. «An der
Stelle der neutralen Gottesidee steht der persönliche Gott. An der Stelle
der neutralen Naturkräfte steht die Kraft und Macht des persönlichen
Gottes.»5 Und: «Die Kraft Gottes hat nach seinem Willen und Ziel
einen geschichtsgestaltenden und geschichtsbildenden Charakter.»6
Darum sind persönliches Gebet und geschichtlicher Einsatz - nicht
Zauber und Magie - die der Macht Gottes entsprechenden Antworten.

Diese Ausrichtung des biblischen Denkens über Macht wird besonders

klar, wenn man die Zusammenhänge bedenkt, in welchen der
Begriff biblisch geprägt wird. Im Alten Testament ist vor allem das

Exodusgeschehen, der Auszug Israels aus Ägypten und die Rettung am

4 G. Ebeling, Dogmatik III, 1979, 478.
5 W. Grundmann, in: ThWNT II, 292.
6 Op. cit. 293.



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 49

Roten Meer, zu berücksichtigen. Dieses Geschehen steht ohne Zweifel
im Zentrum des israelitischen Glaubens. Ohne Bezug darauf gäbe es

wohl keine Jahwereligion, gäbe es kein Bundesvolk Israel. Gerade
diesem Exodus- und Bundesgeschehen entspringen die wesentlichen alt-
testamentlichen Bestimmungen der Kraft Gottes. So gleich im
unmittelbaren Verlauf des Exodus, im Dank- und Lobgesang Israels: «Deine
Rechte, o Herr, ist herrlich in Kraft... Gnädig hast du geleitet das Volk,
das du erlöst, hast es machtvoll geführt zu deiner heiligen Wohnstatt»
(Ex 15,6.13). Und in der prophetischen Erinnerung wird im Blick auf
das gleiche Befreiungsgeschehen nicht weniger ausdrücklich die Macht
Gottes gepriesen : «Ach, Herr, siehe, du hast Himmel und Erde geschaffen

durch deine grosse Kraft und deinen ausgestreckten Arm ; für dich
ist nichts unmöglich... der du dein Volk Israel mit Zeichen und Wundern,

mit starker Hand und ausgerecktem Arm und grossem Schrecken

aus dem Lande Ägypten herausgeführt hast» (Jer 32,17.21). Der Gott,
der dies getan hat, der die Geschichte seines Volkes gegen die
Übermacht der Bedrücker in befreiende Bewegung gesetzt hat, und der sich
danach Jahrhunderte und Jahrtausende hindurch in den Stunden
persönlicher und geschichtlicher Bedrängnis immer wieder als treuer
Bundesgott erwiesen hat, das ist «der grosse und starke Gott, dessen Name
ist <Herr der Heerscharen>, gross an Rat und mächtig von Tat» (Jer
32,18).

Diesen Ursprung im Exodus und diesen Kontext des darin gestifteten

Bundesgeschehens muss man im Auge behalten, wenn man dem
alttestamentlichen Gedanken der Kraft und Macht Gottes gerecht werden

will. Seine spezifischen Signaturen sind von daher Befreiung und
Bundestreue.

Ein ähnlicher Sachverhalt ist im Neuen Testament festzustellen. So

wie die alttestamentliche Macht Gottes im Exodusgeschehen verankert
ist, so das neutestamentliche Machtzeugnis im Christusgeschehen.
Bereits die Lebensgeschichte und der Lebensstil Jesu sind hier wichtig.
Im Zeugnis der Evangelisten und in der Erinnerung der Apostel wird
Jesus von Nazareth als der wahre Machtträger bezeugt. Geradezu
«handgreiflich» ist seine Kraft in seinen ausserordentlichen Taten zu
spüren. Sie werden im Neuen Testament immer wieder als ôuvdpsrç,
«Krafttaten» bezeichnet (vgl. Mt 11,20 ff. ; 13,58 ; Mk6,2 ; Lk 19,37; Act
2,22 u.a.). Magisch-mirakulöse Elemente spielen in den Vorstellungen
und Erwartungen des Volkes am Rande mit: man denke etwa an die
Erzählung von der Heilung der blutflüssigen Frau (Mk 5,25 ff.). Doch



50 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

nur am Rande : in der Perspektive der Evangelisten und Jesu selbst sind
seine Wunder keine magischen Mirakel, sondern «Zeichen» der nahenden

Herrschaft Gottes in ihrem AngriffaufGegenmächte dämonischer
Entfremdung. Als solche machen die Wunder ihre Adressaten und
Zeugen nicht stumm, wie Zauber und Magie es tun, sondern sprechen
sie an, ziehen sie in die Befreiungsgeschichte des Reiches Gottes hinein.
Es lallt auf, wie im Anschluss an die Wundergeschichten immer wieder
die Frage nach dem persönlichen Glauben gestellt und die Bereitschaft
zur Nachfolge erweckt wird. Die Kraft Jesu ist offenbar eine personal
ansprechende und ermächtigende Macht.

Dieser Charakter der Kraft Jesu wird dadurch unterstrichen, dass sie

nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes nicht bloss in imponierenden

äusseren Taten zum Vorschein kommt, sondern auch und wohl vor
allem als die Vollmacht seines Wortes, also «von innen her» einleuchtet

und in Bewegung setzt. Das Staunen im Volk gilt nicht nur den

Krafttaten, sondern auch der beeindruckenden Lehre. Am Ende der
Bergpredigt fasst Matthäus wohl nicht von ungefähr den Eindruck des

Volkes mit den Worten zusammen : «Er lehrte sie wie einer, der Macht
hat, und nicht wie ihre Schriftgelehrten» (Mt 7,29). Nicht nur die
Wunder, sondern auch etwa die Gleichnisse signalisieren recht
anschaulich die Nähe und den Sinn des Reiches Gottes.

Das «letzte Wort» zum neutestamentlichen Verständnis der Macht
Gottes im Anschluss an das Christusgeschehen bringt die
Ostergeschichte: sein Kreuz und seine Auferstehung. Die Auferweckung des

Gekreuzigten ist nach dem einmütigen Zeugnis des Neuen Testamentes
die letzte und massgebende Offenbarung der Macht Gottes. Was die
Macht Gottes, ja wer Gott selbst ist, wird von daher beantwortet. Eine
der meistgebrauchten Bekenntnisformeln ist das Bekenntnis zu dem,
«welcher Jesus, unseren Herrn, auferweckt hat von den Toten» (Rom
4,24 u.a.). Mit diesem Ereignis wurde folgerichtig auch die Macht
Gottes identifiziert und «definiert» (vgl. I Kor 6,14; II Kor 13,4;
Röml,4 u.a.). Es ist die «Kraft unzerstörbaren Lebens» (Hebr 7,16),
welche an Ostern über den Tod und dessen Konsorten, die Sünden- und
Entfremdungsmächte, triumphiert hat.

Dabei ist, im Lichte der Auferstehung, das Kreuz unter keinen
Umständen auszuklammern: die Macht Gottes bekennt sich zur
Ohnmacht des Gekreuzigten. Es fällt auf, dass Paulus, wenn er im Blick auf
Jesus Christus von der «Macht Gottes» spricht, gerade auf die
Kreuzigung hinweist: «Wir predigen Christus den gekreuzigten, für Juden



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 51

ein Ärgernis, für Heiden eine Torheit, für die Berufenen selbst aber,
sowohl Juden als Griechen, Christus als Gottes Kraft und Gottes Weisheit»

(I Kor 1,23 f.). Hier, am Kreuze Jesu, geschieht für Paulus und für
das ganze Neue Testament die letztgültige «Umwertung aller Werte»,
in unserem Zusammenhang ganz pointiert: die «Revolution im
Machtbegriff». Die Macht Gottes schliesst menschliche Ohnmacht nicht aus,
sondern umgreift sie, nimmt sie auf. Sie ist die Macht, welche in der
Ohnmacht mächtig ist; die Kraft der sich für andere hingebenden,
aufopfernden Liebe, wie sie der Mann aus Nazareth bis ans Ende
bewahrt und bewährt hat. Diese Liebe erweist sich am Ostermorgen als

stärker denn der Tod: die wahre «Kraft unzerstörbaren Lebens», die

Macht Gottes im eminenten Sinne, ist die Liebe Christi.
Zu dieser Macht appellieren, sie bekennen die Christen, wenn sie

beten : Dein ist die Kraft. Ändert sich dadurch etwas in den Machtverhältnissen

unserer Welt?

Die Macht der Ohnmächtigen

Ich möchte meine Überlegungen zu dieser schwierigen Frage mit
zwei Zitaten einleiten. Es handelt sich um Sätze von zwei Denkern,
welchen ich philosophisch und theologisch viel verdanke. Die beiden
kannten einander nicht, sie rangen jedoch an verschiedenen Orten in
den Jahren des letzten Weltkrieges als Christen mit der gleichen Frage,
nämlich mit unserer Frage: Wie wirkt Gott in einer machtbesessenen

Welt?
Der tschechische Philosoph, Emanuel Radi, entnahm 1942, schwer

krank, dem Evangelium eine «verwegen gewagte Antwort», dass «Gott
so handelt, wie Christus gehandelt hat ; dass er niemanden zwingt, dass

Gott also ein vollkommen wehrloses Wesen ist; dass er keine Wunder
tut, dass er auf Menschen weder Blitz noch Sintflut noch Pest schickt ;

dass er Menschen auf dieser Erde nicht straft, dass er nicht direkt
Weizen vor Unkraut schützt... Er wirkt wie Christus gewirkt hat: er
erträgt alles, selbst die Kreuzigung; er liebt jedoch die Menschen über
alles und hilft also nach der Art wehrloser Menschen : Er belehrt, führt,
lobt, gibt Beispiele, ermahnt, warnt. Und was für eine Methode wählt
er? Er sendet gute Menschen aus, welche... wie Engel Gottes Beispiel
geben, fuhren, ermahnen, warnen.»7

7 Ûtëcha z filosofie (Trost aus der Philosophie), 1947, 23.



52 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

Etwas später, aus dem Gefängnis, äusserte sich Dietrich Bonhoeffer
zum ähnlichen Thema : «Gott gibt uns zu wissen, dass wir leben müssen
als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig werden... Gott lässt sich

aus der Welt herausdrängen ans Kreuz, Gott ist ohnmächtig und
schwach in der Welt und gerade nur so ist er bei uns und hilft uns... Die
Bibel weist den Menschen an die Ohnmacht und das Leiden Gottes...
der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht und Raum
gewinnt.»8

Dies sind sicher eindrückliche, aufrüttelnde, zum Teil auch irritierende

und anfechtbare Zeugnisse. Die Macht Gottes scheint (vor allem
bei Rädl) aus irdischen Verhältnissen evakuiert zu werden. Eine
Kapitulation? Eine Projektion eigener Ohnmachtsgefühle, resignierende
Anpassung an die überwältigenden Machtverhältnisse? Im Blick auf
das Pandämonium der Macht draussen vor der Tür und auf eigene
Ohnmacht in einem Kranken- und Gefangniszimmer wären dies
menschlich durchaus verständliche Reaktionen.

Doch wäre es ein tiefes Missverständnis, wenn man die Gedanken
Radis und Bonhoeffers in einem solch defaitistischen Sinne deuten
würde. Dagegen spricht schlicht der Lebenslauf beider Denker: Radi
war ein Philosoph, für welchen der persönliche Einsatz für die erkannte
Wahrheit eines der entscheidenden Kriterien philosophischer Existenz
war. Bonhoeffer besiegelte seine Nachfolge Christi als Widerstandskämpfer

gegen den Nazismus. Übrigens finden sich im unmittelbaren
Kontext beider Zitate Hinweise, welche in ganz andere Richtung weisen

als in die der Resignation. Bonhoeffer spricht doch unüberhörbar
von Gott, «der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht und Raum
gewinnt». Es geht ihm also durchaus um «Macht und Raum in der
Welt», keineswegs um passiven Verzicht und Entlassung der Welt aus

Verantwortung. Und bei Rädl finden wir am Ende des Kapitels über die
«wehrlose moralische Welt» folgende Worte: «Wehrloser Gott; wehrlose

moralische Weltordnung; wehrlose Philosophie; wehrlose Kultur
- es ergreift mich heilige Begeisterung, die ich als Junge in einer Kirche
voll festlich gekleideter Menschen erlebte - und alle, alle sangen, bis die
Fenster klirrten und die Wände voll frommer Ehrfurcht zitterten:
<Grosser Gott, wir loben dich !>»9

8 Widerstand und Ergebung, 1954, 241 f.
9 Op. cit. 24.



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 53

Ich verstehe Rädl und Bonhoeffer vielmehr als Zeugen jener
«Revolution im Machtbegriff», welche in der Geschichte und im Geschick
Jesu Christi vollbracht wurde. Die beiden machen Ernst mit dem
alltäglichen Gebet der Christen : Dein ist die Kraft Sie machen sich dabei
über die «realen Machtverhältnisse» keine Illusionen: machtpolitisch
war doch in dem von den Nazis besetzten Prag und im Nazigefangnis in
Berlin brutal klar, wo die Macht lag. Die Machtapparate der Herrscher
hatten die beiden Zeugen in der Hand, haben ihren Lebenslauf nicht
nur am Rande berührt, sondern gebrochen. Rädl und Bonhoeffer haben
sich damit nicht versöhnt, sondern haben gegen die «reale Macht»
angekämpft, um auch politisch für sich und die Mitmenschen «mehr
Raum» zu gewinnen. Sie sind darin gescheitert. Man bedenke: vier
Tage, nachdem Bonhoeffer seinen von uns zitierten Brief geschrieben
hatte, scheiterte der Versuch, Hitler zu beseitigen, und er wusste genau,
dass dies nun auch für ihn wohl den Tod bedeuten werde. Endlösung
der Machtfrage? Bonhoeffer sieht das anders. Am Tage des Scheiterns
schreibt er ein Gedicht, dessen dritte Strophe unsere Frage zentral
aufnimmt:

Wunderbare Verwandlung. Die starken, tätigen Hände
sind dir gebunden. Ohnmächtig, einsam siehst du das Ende
deiner Tat. Doch atmest du auf und legst das Rechte
still und getrost in stärkere Hände und gibst dich zufrieden.
Nur einen Augenblick berührtest du selig die Freiheit,
dann übergabst du sie Gott, damit er sie herrlich vollende.

Diese Worte Bonhoeffers erhellen anschaulich, was es heisst, inmitten

von herrschenden Machtverhältnissen die Doxologie des Herrengebets

«Dein ist die Kraft» wirklichkeitsnah zu beten. Die Türen des

Gefängnisses öffnen sich nicht, wenigstens nicht immer und nicht
gleich. Doch sie haben ihre Opfer nicht letztgültig in der Hand. Unser
Leben ist in «stärkerer Hand», als die gnadenlosen Hände der
Machtapparate. Dein ist die Kraft: Daher wird es möglich, selbst in der stik-
kigen Atmosphäre der Gefängniszelle «aufzuatmen». In diesem
Aufatmen von freien Menschen wird selbst in den Situationen der
Ohnmacht «Raum und Macht» gewonnen : ein Brückenkopf des Reiches
Gottes im Reich der Mächte. Die Macht der Ohnmächtigen.

Eine «wunderbare Verwandlung» erfahrt so die Machtfrage in der

Perspektive des Bekenntnisses «Dein ist die Kraft». Was ist die Macht?
Natürlich kann man die Frage etwa im Sinne der berüchtigten Gegenfrage

Stalins beantworten: «Wieviele Divisionen hat denn der Papst?»
Auch weniger zynische Realpolitiker tendieren dazu, aufmenschliche



54 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

Fragen, vor allem auf politische Probleme, eine reine Machtantwort zu
geben. Sie haben von ihrem Standpunkt her auch recht. Der Gang der
Geschichte widerlegt sie jedenfalls kaum. Wenn man Gott von
vornherein ausklammert und das Reich Gottes ins Reich der Illusionen
verfrachtet, so scheint der Positivismus der Macht immer noch die

nächstliegende Antwort zu sein. Doch hier greift das Gebet Jesu ein.
Das Evangelium, um an Rädl zu erinnern, gibt eine andere, «verwegen
gewagte Antwort»: die wahre Macht, die Macht, welcher die Zukunft
gehört, ist die Macht der Geschichte Jesu: die Macht der Liebe. Sie hat
es in der Welt der Mächte schwer: sowie es Jesus selbst schwer hatte. Sie

ist ihnen jedoch, seit Ostermorgen, zuletzt überlegen. Und zwar nicht
erst am «letzten Tag», sondern bereits heute: nur sie gibt dem menschlichen

Leben und auch der menschlichen Geschichte ihren wahren,
bleibenden Sinn. Auch dies kann man doch, mit offenen Augen, aus der
Geschichte hie und da lernen : Mächte und Herren kommen und gehen

- die scheinbar Mächtigsten oft besonders schnell und schändlich; die
Liebe dagegen, wie Paulus sagt, «vergeht niemals» (I Kor 13,8). Nur sie

ist die «Kraft des unzerstörbaren Lebens» (Hebr 7,16).
Hier wandelt sich das allgemeine Machtproblem in ein «argumentum

ad hominem», in eine an jeden von uns persönlich adressierte

Frage: Wie hülst du es mit der Macht? Worauf richtest du dich in
deinen ethischen und politischen Entscheidungen aus? Wem schreibst
du die letzte Macht über dich und deine Gesellschaft zu und zwar nicht
bloss theoretisch oder in feierlichen Deklarationen, sondern faktisch, in
deinen alltäglichen Entscheidungen, im Setzen deiner Prioritäten? Die
etablierten Machtkomplexe und Machtkonstellationen in jeder Gesellschaft

tendieren dazu, ihren Bürgern die Entscheidungen «abzunehmen»

und/oder den vorgegebenen Machtzustand kurzweg als den
optimalen oder den einzig realen vorzustellen. Besonders massiv etwa im
autoritär verwalteten «Realsozialismus» osteuropäischer Provenienz
mit seinem Macht- und Wahrheitsmonopol der einen Partei. Subtiler
jedoch auch in westlicher Gesellschaft, etwa dort, wo im ökonomischen
Bereich «Sachzwänge» konstruiert und manipuliert werden. Jedes

Suchen nach Alternativen wird als «naiv» diskreditiert, wenn nicht gar
als Abgleiten in Chaos und Anarchie denunziert. So wird der status quo
der Macht tabuisiert und fetischisiert.

Das Gebet Jesu «Dein ist die Kraft» widerspricht dem Positivismus
und Fetischismus der Macht. Es bezieht sich aufjene Macht, welche zu
allen noch so machtherrlichen irdischen Instanzen die Alternative dar-



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 55

stellt. Damit wird den vorgegebenen Mächten zwar nicht deren Macht -
die wird auch in der eschatologischen Perspektive durchaus ernst

genommen: man denke etwa an Rom 13 -, wohl aber jede «Allmacht»
abgesprochen. Wo an die Kraft Gottes erinnert wird, dort wird
bekannt: die Realität in der Welt der Menschen, das sind nicht bloss
vorfindliche Machtverhältnisse, das ist auch die uns unverfügbare,
doch uns im Geiste Jesu zur Verfügung stehende Kraft der Liebe Christi.

Darauf können wir uns, darauf sollen wir uns im Glauben ausrichten.

So entsteht von dem Namen und der Macht Gottes her in der Welt
der Menschen ein «freier Raum», der von keinen Machtzwängen
endgültig gesperrt werden kann. Es ist die offene, fallige, aktuelle Aufgabe
von «guten Menschen» (von welchen Radi gesprochen hat); es ist vor
allem die Aufgabe der Christen, diesen durch die Ohnmacht Gottes
vollmächtig gewonnenen Raum in der Nachfolge zu füllen.

Dieser Aufgabe wenden wir uns in zwei konkretisierenden Hinweisen

abschliessend zu : zum Thema «Entmythologisierung der Macht»
und «Liebe und Gnade».

Entmythologisierung der Macht

Wir greifen auf die anfangs erwähnten Stellungnahmen Nietzsches
und Burckhardts zum Thema Macht zurück. Beide stimmen, trotz
gegensätzlicher Bewertung des Phänomens, in einem wichtigen Punkt
überein : sie diagnostizierten in menschlichem Machtstreben einen Zug
zu «immer mehr Macht», zur «Übermacht» (Nietzsche), «eine Gier...
sich zu steigern» (Burckhardt). Die historischen Erfahrungen bestätigen
dieses Urteil gerade in unserem Jahrhundert mit drastischer Anschaulichkeit.

Die unersättliche Gier nach Übermacht führt in immer neue
Katastrophen - und nicht nur im militärischen Sinn. Hier ist die
christliche Theologie herausgefordert. Es gilt, diese Tendenzen zu
entlarven, auf sie aufmerksam zu machen und ihnen resolut entgegenzuwirken.

Sie wird sich dabei nicht gleich dem Pauschalurteil Burckhardts

anschliessen müssen: nicht ist «die Macht an sich böse, gleichviel,

wer sie ausübt». Es gibt legitime Macht, nämlich die Chance und
das Recht des Menschen, als Einzelner und als Gemeinschaft, trotz all
den Fremdbestimmungen der Natur oder Gesellschaft zum Subjekt
seines eigenen Lebens zu werden. So ist auch im politischen Leben



56 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

nicht einfach die «Abschaffung» der Macht, sondern vielmehr ihre
«Umverteilung» anzustreben, im beharrlichen Einsatz für Erhöhung
der Lebenschance der Ohnmächtigen. Doch den notorischen
Versuchungen der Macht gegenüber kann man nie kritisch genug sein.

Hier kommt biblische Orientierung der Kirche und Gesellschaft zur
Hilfe. Es fallt doch auf, wie scharfdie prophetische Botschaft die
selbstherrliche Macht ins kritische Auge fasst, und zwar sowohl in ihrem
grundsätzlichen anthropologischen Fundament (man denke etwa an
die Sündenfallgeschichte und an die Geschichte vom Turmbau zu
Babel), als auch im Blick auf konkrete geschichtliche Erscheinungen
der Machtgier. Der Traum der Omnipotenz wird als sündhaftes
Missverständnis menschlicher Bedingung entdeckt und als zerstörerisch
und selbstzerstörerisch aufgewiesen. Darum «entmythologisieren» die

Propheten und Apostel diesen Traum, drängen aufkritische Nüchternheit

im Umgang mit der Macht. Immer wieder wird - zum Teil heftig
polemisch - die Alternative angezeigt, um aus dem Todesrausch der
entschränkten Macht aufzurütteln. Vor allem wird die Kirche zur klaren

Entscheidung aufgerufen: Gerade sie soll sich an die andere, an die
Macht Gottes erinnern und sie im Wort und Verhalten bezeugen.
«Nicht durch Heeresmacht und nicht durch Gewalt, sondern durch
meinen Geist! spricht der Herr der Heerscharen» (Sach 4,6; vgl. auch
Ps 20,8; Prov 21,31 u.a.). Und im Neuen Testament wird im Lobpreis
Marias die Geschichte Jesu gleich bei seiner Ankündigung als Widerspruch

der Macht Gottes gegen alle selbstherrliche Macht der Herren
der Erde vorgestellt: «Er hat Macht geübt mit seinem Arm, er hat

zerstreut, die hochmütig sind, er hat Gewaltige von den Thronen
gestossen und Niedrige erhöht...» (Lk 1,51 f.). Kein Zweifel: der
Lobpreis der Kraft Gottes (auch unsere Doxologie) hat seine kritische
Spitze.

In der positiven Weiterführung der «Entmythologisierung der
Macht» ist meinem Verstehen nach auf die Bedeutung des Rechtes
hinzuweisen. Das Recht ist menschliches Mittel und menschlicher
Versuch, der Willkür der Macht Schranken zu setzen. Sicher, ein oft
nur brüchiges Mittel, das nur zu leicht entschärft oder missbraucht
werden kann; ein Damm, welcher vom angestauten Machtstrom
immer wieder durchlöchert und durchbrochen wird. Kein Wunder, dass

die Bedeutung des Rechts unter uns bis heute von rechts und links, von
autoritären und antiautoritären Strömungen, herabgesetzt wird.
Christliche Theologie sollte sich der Unterschätzung des Rechtes nicht



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 57

anschliessen. Der Damm ist, trotz und in seiner Brüchigkeit, beharrlich
aufzubauen.

Wieder kommt uns die biblische Orientierung in diesem Anliegen zu
Hilfe. «Die heilige Schrift redet von Gottes Macht... nie abgelöst vom
Begriff des Rechtes : Die Macht Gottes ist von Haus aus die Macht des

Rechtes. Sie ist nicht blosse potentia, sondern potestas, also legitime, im
Recht begründete Macht.»10 Ich erinnere an unsere Überlegungen zum
alttestamentlichen Verständnis der Macht: im Exodusgeschehen
geoffenbart, zielt die Macht Gottes auf den Bundesschluss, auf die
Rechtsetzung des Volkes Gottes hin. Sie ist keine «ab-solute», in sich selbst

ruhende, sondern eine «relative», auf den Bundespartner und sein
Lebensrecht ausgerichtete Macht. In diesem Sinne kann man sagen:
dem biblischen Machtverständnis entspricht im sozialpolitischen
Bereich eine «demokratische», nicht eine «autokratische» Machtvorstellung

und -ausübung.
Christliche Kirchen sind diese biblischen Anstösse ihrer Gesellschaft

weitgehend schuldig geblieben - vor allem wohl im deutschen
Sprachraum. Gustav Heinemann, Staatsmann und bekennender
Christ, hat recht, wenn er daraufhinweist, dass «unser demokratischer
Rechtsstaat ohne christliche Initiative» gewachsen ist, und dass die
deutsche Theologie auf diesem Gebiet einen grossen Nachholbedarf
hat. Im anglosächsischen und schweizerischen Raum (auch dem
tschechischen) mag die Bilanz positiver sein : ich denke zum Beispiel an die
theologischen Bemühungen eines Reinhold Niebuhr oder Karl Barth.
Doch bleibt Ausarbeiten und Vermittlung des biblisch-theologischen
Beitrags zum Fragenkomplex Macht und Recht eine offene und
angesichts der wachsenden Machtgefahrdungen aktuelle Aufgabe. Die Kirche

sollte ihre Gesellschaft und die Theologie die Gesellschaftswissenschaften

in dieser Hinsicht nicht im Stich lassen.

Einen anregenden Beitrag dazu hat unlängst der Schweizer Theologe
Arthur Rieh in seiner kleinen Schrift «Radikalität und Rechtsstaatlichkeit»

(1978) gebracht. Rieh ist überzeugt, dass vom biblischen
Gottesverständnis her alle «monokratischen» Machtmodelle grundsätzlich in
Frage gestellt werden sollten. Er zeigt in diesem Zusammenhang aufdie
bisher unerschöpfte Bedeutung des trinitarischen Dogmas hin: Wenn
die höchste Macht im trinitarischen Sinne als «Gott der Vater, der Sohn
und der Heilige Geist» zu verstehen ist, dann ist sie keine «monologi-

10 K. Barth, Dogmatik im Grundriss, 41977, 55.



58 J.M.Lochman, Dein ist die Kraft

sehe», sondern dialogische Macht. Sie kennt zwar eine relative Über-
und Unterordnung. Aber «Über- und Unterordnung in der Liebe, im
dialogischen Leben, in der Freiheit, kurzum im Räume gerechter
Macht, die den Untergeordneten gerade nicht entmachten, sondern
ihm Anteil an seiner Macht geben will. Der Gedanke partizipativer
Mitherrschaft der Glaubenden mit Gott (II Tim 2,12) hat hierin seinen
Grund.»11 Die Analogien, die sich von daher zu rechtsstaatlichen Ideen

von der notwendigen Eindämmung der Macht durch Gewaltentrennung

- auf die etwa der Schweizer Staatsrechtler Max Imboden12
aufmerksam gemacht hat - ergeben, bestehen nicht von ungefähr. Vom
christlichen Gottesverständnis her ist jedenfalls eine wirksame «Ent-
mythologisierung der Macht» anzustreben.

Macht der Liebe, Macht der Gnade

Die Arbeit an der Entmythologisierung der Macht im Lichte des

Gebets «Dein ist die Kraft» ist nie zu unterschätzen. Doch die
entscheidenden Beiträge, welche die Kirche ihrer Gesellschaft inmitten
von Machtzwängen leisten kann, sind das Zeugnis und die Initiativen
der Liebe. In diese Richtung weisen doch eindeutig unsere Doxologie
und die ganze Botschaft des Neuen Testamentes. Erinnern wir uns : das

letzte neutestamentliche Wort zum Thema Macht Gottes ist der Hinweis

auf den Gekreuzigten und Auferstandenen, also: zur Liebe Jesu

Christi. Sie ist die letzte Macht und deshalb der für den Glauben
wegweisende Orientierungspunkt in der Welt der Mächte. Sie wurde im
Leben Jesu vorgelebt und vorgelitten, sie wurde in seiner Lehre, vor
allem wohl in der Bergpredigt und in dem Doppelgebot der Liebe,
eindrücklich artikuliert. Ihr gilt es nachzufolgen.

Die Wirksamkeit und Verbindlichkeit der Liebe Jesu im machtpolitischen

Bereich wurde oft angezweifelt. «Man kann die Welt nicht mit
der Bergpredigt regieren» ist ein oft wiederholtes Wort politischer
Realisten. Und theologische Realisten stimmen dem grundsätzlich zu : Das
Liebesgebot weist in der Welt der Mächte eine «unmögliche Möglichkeit»

(R. Niebuhr) auf. Die Realisten haben ernstzunehmende
Argumente für sich. Wir können die Liebe und das Gebot Christi nicht

11 Op. cit. 34.
12 Staatsformen, 1959, 477.



/. M. Lochman, Dein ist die Kraft 59

unvermittelt, gesetzlich, schwärmerisch zum politischen Programm
machen. Die Macht Gottes ist nicht in unsere Regie übergeben. Sie

steht nicht zu unserer Verfugung. Doch wir können uns der Macht
Gottes zur Verfugung stellen, wir können uns auf die Liebe Jesu
ausrichten, uns in ihrer Richtung im Denken und Tun bewegen.

Ein Missverständnis - und möglicher Missbrauch - ist dabei ständig
im Auge zu behalten : religiöse Orientierung auf Liebe steht in Gefahr
und unter Verdacht unverbindlicher Sentimentalität. Man strebt
himmlische Höhen reiner Gesinnung und Ideen an und sieht von den

Niederungen irdischer materieller Verhältnisse ab. Doch die Liebe im
neutestamentlichen Sinne ist anders. Sie ist auf«Fleischwerdung» aus,
auf konkrete Nöte des Leibes, der Seele und des Geistes ausgerichtet.
Die neuere ökumenische Sozialethik spricht mit Recht von der «Liebe
durch Strukturen» und ermutigt dadurch zur schrittweisen Umsetzung
von Liebesinitiativen in strukturelle Massnahmen, welche «weniger
Ungerechtigkeit» und «mehr Gerechtigkeit» anstreben.

Der indische Ökumeniker und Ökonomist S. L. Parmar drückt diese

Tendenz in folgenden Sätzen aus: «Die Strukturen der Ungerechtigkeit
sind immun gegen sentimentale Aufrufe. Macht kann Liebe zum
Ausdruck bringen nur indem sie die Gerechtigkeit fordert. Der erste Schritt
in Entwicklung solcher Macht ist Widerstand gegen Ungerechtigkeit.
Die prophetische Ermahnung <es ströme die Gerechtigkeit wie ein

unversieglicher Bach> und die Lehre Christi diebe deinen Nächsten wie
dich selbst> sind integrale Teile der Kraft, welche nötig ist. In diesen
Aufrufen wird die bestehende Ungerechtigkeit in Beziehungen,
Institutionen und Werten herausgefordert.»13

Um solche Schritte der Nachfolge geht es - auch und gerade im
politischen Raum. Wir haben notiert: Macht ohne Recht wird uferlos,
zerstörend und selbstzerstörend. Nun müssen wir aber auch sagen:
Recht ohne Liebe droht zu erstarren, zur Lieb- und Gnadenlosigkeit zu
werden. «Summum ius - summa iniuria» formulierten die Römer im
Blick auf diese Gefahr. Darum ist ein offener Horizont der Liebe, die
nach «grösserer Gerechtigkeit» (im Sinne der Bergpredigt und des

Liebesgebotes Jesu) drängt, im Interesse des Rechtes und zuletzt auch der
politischen Strategie zur Machteindämmung. Die Christen sollen be-

13 Application ofthe Christian Concept of Power to the Social Order, in: Society and

Religion, edited by R. W. Taylor, Madras 1976.



60 J. M. Lochman, Dein ist die Kraft

reits aus diesem Grunde in ihrer Gesellschaft unmissverständlich zur
Macht Jesu stehen: in Wort und Tat, im beharrlichen Suchen nach

neuen Möglichkeiten im Abbau aller personalen und strukturellen
Lieblosigkeit. Das Salz der Gebote und Verheissungen Jesu tut nicht
nur in der Kirche, sondern auch in der Gesellschaft not. Die Welt der
Macht und des Rechts braucht für ihre Gärungsprozesse den Sauerteig
der Liebe.

Und sie braucht das Licht der Gnade. Gnade und Liebe hängen im
Evangelium aufs Engste zusammen. Sie werden, etwa beim Apostel
Paulus, oft in einem Atemzug gemeinsam als Summe der
Heilsgeschichte Christi genannt. «Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi, die
Liebe Gottes...» Die Macht der Liebe ist im Neuen Testament als die
Macht der Gnade verstanden. Doch setzen die beiden Worte ihre
spezifischen Akzente.

Es ist uns heute nicht leicht, das spezifische Anliegen des biblischen
Gnadenbegriffes verständlich zu machen. Allzuoft wurde die Gnade in
kirchlichen Kreisen als «billige Gnade» vermittelt, eine fromme
Vertröstung, «Opium des Volkes» (K. Marx). Im christlich-marxistischen
Dialog war deshalb eine glaubwürdige Interpretation der biblischen
Gnadenbotschaft eine der schwierigsten Aufgaben. Zugleich aber auch
eine der wesentlichsten. Denn recht verstanden ist gerade der «fremde»
Akzent des Wortes Gnade im Kontext des modernen Lebens - in Ost
und West-besonders wichtig. Die Gnade weist unmissverständlich auf
die Grenze des Machbaren. Sie unterschätzt menschliche Werke nicht.
Gnade bedeutet biblisch keine Tranquillisierung, sondern vielmehr
Mobilisierung des Menschen. Aber die Gnade erinnert den Menschen :

das Letzte unseres Lebens, unser letztes Recht und Rechtfertigung,
entspringt nicht unserer Leistung. Das Heil und das Glück des
Menschen sind nicht machbar. Doch sie sind deshalb nicht «saure Trauben»

am Baum des Lebens, die zu hoch hängen. Sie sind mitten in
unserem Leben : als Angebot der Gnade.

Ist nicht dieser positive Hinweis gerade im Zusammenhang der
Machtfrage von befreiender Bedeutung? Liegt nicht hinter dem
unheilsvollen Drang und Zwang der Macht nach Übermacht, diesem
zerstörerischen und selbstzerstörerischen Wahn, zuletzt der falsche

Glaube, dass durch Machen der Macht unser Leben und Heil zu sichern
sind? Ist nicht die Gnadenlosigkeit der Macher - und der von ihnen
verwalteten technokratischen oder ideologischen, kapitalistischen oder
«realsozialistischen» Systeme - unsere grosse Gefahrdung? Die



J. M. Lochman, Dein ist die Kraft 61

biblische Botschaft der Gnade durchbricht die Mechanismen des

Machens und der Macht - sucht den dahinter verschütteten Menschen und
schenkt ihm seine gottgeschaffene Seele zurück: «Denn was nützt es

dem Menschen, die ganze Welt zu gewinnen und seine Seele einzubüs-
sen?» (Mk 8,36).

Das war und ist der Weg Jesu : Die Gnade als Triumph seiner Liebe
über die Gnadenlosigkeit der Herzen und der Zustände. Es ist das

Privileg der Christen, von diesem Triumph der Gnade Zeugnis
abzulegen: im Gottesdienst, in mitmenschlichen Beziehungen, aber auch in
beharrlicher Anwaltschaft der Gnade im sozialen Raum. (Man denke

an das Bildungswesen, die Sozialfürsorge oder Strafjustiz.) Nicht das

Heil der Macht, sondern die Macht des Heils ist die Hoffnung, «die
nicht zuschanden werden lässt» (Rom 5,5): «Denn dein ist die

Kraft.»
Jan Milic Lochman, Basel


	Dein ist die Kraft : die Macht Gottes und die Welt der Mächte

