
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die Trinität als ewiges Subjekt

Autor: Trtík, Zdenk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Trinität als ewiges Subjekt

In der von der Schrift bezeugten Heilsgeschichte offenbart sich Gott
als dreieiniger. Dogmengeschichtlich ist für eine einfache Definition
der Dreieinigkeit schon das Comma Johanneum zu halten : «Drei sind,
die da Zeugnis geben im Himmel; der Vater, das Wort und der heilige
Geist; und diese drei sind eins» (I Joh 5,7f.). Das neutestamentliche
Zeugnis von Gott dem Vater, dem Sohn und dem heiligen Geist steht
allerdings auch ohne diese spätere lateinische Glosse fest. Nichtsdestoweniger

spricht sie zutreffend aus, die in ihrem Werk sich betätigenden
und im Neuen Testament bezeugten drei seien der eine Gott, der an sich
nicht anders existiere, als wie er sich offenbare. Sie sagt noch nichts zu
der Frage, in welchem Verhältnis seine drei Existenzweisen zueinander
stehen. In der Lösung dieses Problems sollte die Dogmatik nicht die

eschatologische Aussicht des Neuen Testaments in die Endoffenbarung
ausser acht lassen. Nach dieser Aussicht wird die gesamte, auf die

geschichtliche Offenbarung gegründete Glaubenserkenntnis überboten
sein (I Kor 13,12), Christus im Unterschied zu seiner geschichtlichen
Existenz in der vollkommenen Herrlichkeit seines Herrseins erschienen

sein und der heilige Geist alles umgewandelt haben. Diese
Enderwartung gebietet der Theologie kritische Vorsicht gegenüber einer
unbedingten Identifizierung der immanenten Trinität mit der
ökonomischen. Solche Nichtunterscheidung hängt mit der metaphysischen,
nichteschatologischen Denkweise in der Theologie zusammen.

Im Unterschied zum deutlichen Zeugnis des Neuen Testaments lassen

sich im Alten nur Andeutungen einer trinitarischen Gotteserkenntnis

verfolgen. Jahwe wohne im Himmel, was seine transzendente
Existenzweise bedeute. Gleichzeitig sei er aber in seiner Selbstoffenbarung
und in seinem Heiligtum persönlich gegenwärtig. Diese seine Existenzweise

fasst das Alte Testament im Begriff «Gottesname» zusammen,
der auch den des Gotteswortes zu umfassen scheint. «Gottes Name ist
der Ausdruck für sein persönliches Wesen, wie es in seinem Heiligtum,
in seinem Volke gegenwärtig ist.»1 «Wo der Name ist, ist der Benamte;
was dem Namen geschieht, geschieht auch dem, dem er gehört; wo der

1 O. Procksch in: ThWNT Bd. 1, 1932, Art. dytoç, 90.



36 Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt

Name wirkt, wirkt der Namensträger.»2 Jahwe bleibt indes nicht auf
diese zwei Existenzweisen ausserhalb des Menschen beschränkt. Er tritt
bis in die Herzen seiner Erwählten als Geist ein.

1. Der dreieinige Gott als Subjekt

Zum Hauptanliegen der Trinitätslehre gehört auch der Gedanke,
dass die drei «Personen» keine Subjekte seien. Das theologische Prinzip

einer Kritik an der Begrifflichkeit dieser Lehre kann aus der
Heilsgeschichte geschöpft werden. Das Neue Testament lässt keinen Zweifel
darüber zu, dass der Sohn Jesus Christus ein persönliches Subjekt war
und ist. Es ist eine der Inkonsequenzen des Trinitätsdogmas, dass es

zwar die geschichtliche Unterordnung Jesu Christi unter den Vater,
dennoch nicht sein geschichtliches Subjekt, in die immanente Trinität
einträgt. Die heilsgeschichtliche Existenz Jesu Christi verpflichtet die

Theologie, den ewigen Sohn als persönliches Subjekt aufzufassen. Die
Beschaffenheit der zweiten «Person» bestimmt dann notwendig auch
die Auffassung der ersten und der dritten. Zur Entpersönlichung des

dreieinigen Gottes im Trinitätsdogma führte die Furcht vor dem Tri-
theismus. Entscheidend aber war die Tatsache, dass damalige Theologie

über keine Ontologie des nichtgegenständlichen Subjekts verfügte.

Ohne geschichtliche von der Schrift bezeugte Offenbarung wüsste

man über die dreieinige Existenz Gottes nichts. In der Glaubensbeziehung

zu Vater, Sohn und heiligem Geist wird dieser Gott unreflektiert
nach der Analogie des menschlichen Subjekts erkannt. So verhält sich
die Sache schon in der Bibel. In der theologischen Reflexion sollte diese

Tatsache nicht ignoriert werden. Deren theologische Berechtigung folgt
aus der Erschaffung des Menschen in, nach und zu dem Bild Gottes.
Das Ich als geistiges Zentrum des Menschseins ist eine theomorphe
Kategorie. Deshalb ist man nicht nur in der unreflektierten Glaubensbeziehung

zu Gott sondern auch in der Theologie aufdiese angewiesen.
Als Denkkategorie hat sie allerdings ihre Geschichte, so dass ihr Sinn in
der Anwendung aufden dreieinigen Gott geschichtlich bedingt ist. Der

2 H. Schmidt, 2RGG, Art. Namensglaube I.



Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt 37

gesamte Personalismus einschliesslich des von ihm abhängigen Theismus

in der europäischen Denktradition fasste das Subjekt als eine

gegenständliche, in sich ruhende und geschlossene Substanz auf. Diese

Auffassung ist erst in unserem Jahrhundert durch die grundsätzlich
wichtige Erkenntnis überwunden worden, dass ein Ich nur als Pol der
wechselseitigen Ich-Du-Beziehungen existiere, wobei das Du die Weise
sei, wie ein gegenüberstehendes Ich wahrgenommen werde. Diese
Erkenntnis ist das Prinzip einer Ontologie, die das Subjekt nicht als

Objekt, sondern als Subjekt auffasst. Ihre Anwendung auf die Trinität
erscheint in gleichem Masse logisch wie paradox. Sie besagt, dass der
eine ewige Gott als absolutes Ich allein in Ich-Du-Beziehungen unter
seinen drei ebenso ewigen wie absoluten Existenzweisen existiere. Das
ewige Ich des Vaters sei möglich und wirklich nur in den Ich-Du-
Beziehungen zum ewigen Ich des Sohnes und zum ewigen Ich des

heiligen Geistes. Das ewige Ich des Sohnes sei möglich und wirklich nur in
den Ich-Du-Beziehungen zum ewigen Ich des Vaters und zum ewigen
Ich des heiligen Geistes. Das ewige Ich des heiligen Geistes sei möglich
und wirklich nur in den Ich-Du-Beziehungen zum ewigen Ich des

Vaters und zum ewigen Ich des Sohnes.

Da der biblische Glaube im Unterschied zur fides intellectualis
ebenso eine Ich-Du-Beziehung ist, schliesst er den Gedanken aus, dass

Vater, Sohn und heiliger Geist keine persönlichen Subjekte seien. Aber
schon das Comma Johanneum beugt der Annahme vor, es gehe da um
den Tritheismus. Der biblische Monotheismus schafft den heidnischen
Polytheismus durch die Erkenntnis ab, dass Gott als absolutes Subjekt
nur einer sein könne. Die Vielgötterei bedeutet gegenseitige Beschränkung

der Götter, so dass deren Absolutheit d.h. Gottheit ausgeschlossen

ist. Doch erst die Erkenntnis, dass ein Subjekt nur in den Ich-Du-
Beziehungen existiere, entdeckt, dass die Trinität keine Absurdität,
sondern die ontische Ordnung der Existenz Gottes sei. Da nur ein
absolutes Subjekt existieren kann, aber seine Existenz allein in den

Ich-Du-Beziehungen zu ebenso absoluten Subjekten möglich ist, müssen

die drei absoluten Ichs Vater, Sohn und heiliger Geist verschiedene
Existenzweisen des einen, nichtgegenständlichen und deshalb unteilbaren

absoluten Ichs sein (repetitio aeternitatis in aeternitate). Derart
kann der Sinn des biblischen im Unterschied zu irgendwelchem
Monotheismus ausgedrückt werden. Was von dem Geheimnis des dreieinigen

Gottes begreifbar ist, das kann durch keine formale, von
Paradoxen freie Logik zum Ausdruck gebracht werden.



38 Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt

Der eine dreimal anders existierende Gott wird im Neuen Testament

nicht nur in seiner dreieinigen Struktur sondern auch in seiner

Qualität als Liebe erkannt (I Joh 4,8; Kol 3,14). Liebe als Trinität
bedeutet Liebesgemeinschaft. Deren Bild soll der Mensch sein. Im
formalen (strukturalen) Sinn ist er es schon, da auch das Menschsein
Ursprung und Existenz in den Ich-Du-Beziehungen hat. Die
gesellschaftliche Grundstruktur, innerhalb der diese Beziehungen entstehen,
ist durch das Dreieck Vater-Mutter-Kind gegeben. Ihr Zerfall zieht
nach sich besonders im Leben des Kindes schockierende Folgen. Die
entscheidende Bedeutung für das Menschsein fallt innerhalb dieser
Struktur der Ich-Du-Beziehung zwischen Mutter und Kind zu. In dieser

entsteht das Ich des Kindes mit Vernunft, Sprache, ethischem und
ästhetischem Sinn, dauerhafter Liebesfahigkeit und schaffensfroher
Tätigkeit. In ihr ist die Grundvoraussetzung nicht nur der Kultur,
sondern auch der Gotteserkenntnis zu suchen. Die Ich-Du-Bezogen-
heit als Struktur des Menschseins und formales Bild Gottes kann für das

einzige vestigium trinitatis und die einzige analogia entis innerhalb der
erschaffenen Wirklichkeit gehalten werden. Zum materialen (qualitativen)

Bild Gottes wird sie erst, wenn die Ich-Du-Beziehungen unter
den Menschen auch die Liebesgemeinschaft der Trinität abbilden, was
seine vollkommene Realisation erst in der eschatologischen Zukunft
erreicht. In der durch Sünde und Sterblichkeit belasteten Geschichte ist
das materiale Bild der Trinität nur als Gegenwart der Liebe Christi in
den menschlichen Beziehungen möglich. In Christus schliesst der
dreieinige Gott durch den heiligen Geist auch die Menschheit in seine

Liebesgemeinschaft ein. Die zwischenmenschlichen durch Todesangst
und Sünde stets bedrohten persönlichen Beziehungen werden erst
durch ihre Verankerung in den Ich-Du-Beziehungen zwischen Gott
und Menschen geborgen. Mit und in ihnen wird das in ihnen entstehende

und existierende menschliche Ich aus der Todes- und Sündenmacht

errettet.
Die Ich-Du-Bezogenheit der Trinität spiegelt sich zwar in der des

Menschseins wider, allein sie ist wesentlich anders. Die menschlichen
Ichs sind keine Existenzweisen eines allmenschlichen Ichs, da es so

etwas nicht gibt. Die sogenannt «kollektive Person» des menschlichen
Geschlechts, von dem der biblische Adam eine blosse Personifikation
darstellt, ist ein Begriff, der die Solidarität aller Menschen in Sündhaftigkeit,

Schuld, Verantwortlichkeit und Heil ausdrückt, er hat aber
keinen Grund in einem realen kollektiven Ich. Die persönlichen Zen-



Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt 39

tren dieser Solidarität sind durch viele menschliche Subjekte gegeben,
die als Pole der Ich-Du-Beziehungen nicht anders als eben in dieser
Vielheit existieren. Demgegenüber bedeutet die Dreiheit der Subjekte
in der Trinität nur eine Pluralität der Existenzweisen des einen Ichs.
Nach der formalen Logik ist die trinitarische Gottesauffassung ein
Unsinn, da sie behauptet, eins gleiche drei. Im Unterschied zur
mathematischen Unmöglichkeit ist die reale Möglichkeit der Dreieinigkeit
Gottes dadurch begründet, dass es um drei verschiedene Existenzweisen

des einen Ichs geht. Dadurch ist das Geheimnis der Trinität freilich
nicht weggedeutet. Es besteht in der Identität sowie der Nichtidentität
von drei Subjekten mit dem einen einerseits, und in der Identität sowie
der Nichtidentität der drei Subjekte untereinander. Als Offenbarung
wird dieses Paradox zur Krisis der formalen, die Gegensätze aus der
Wahrheit ausschliessenden Logik. Es enthält seine eigene, dialektische
Logik, die die Gegensätze in die Wahrheit einschliesst.

Was die Verschiedenheit der Existenzweisen Gottes anbelangt, ist
sie aus dem biblischen Zeugnis von Gott erfassbar. Wenn alle Taten
Gottes auch als unteilbares Werk der Trinität in der Schrift angesehen
werden, werden da die Unterschiede zwischen der Tätigkeit des Vaters,
der des Sohnes und der des heiligen Geistes nicht verwischt, sondern
vielmehr betont. Als Mitte der Schöpfungstaten und der Erhaltung des

Erschaffenen erscheint der Vater. Als Mitte der Heils- und
Offenbarungstaten erscheint der Sohn. Als Mitte der Tätigkeit, die diese dem
Menschen öffnet und zueignet, die Erstlinge des zukünftigen Äons in
die Geschichte hineinbringt und den eschatologischen Charakter der
Gemeinde dadurch begründet, erscheint der heilige Geist. Auf Grund
des gesamten biblischen Zeugnisses ist aber auch zu sagen, der Vater sei

das Prinzip nicht nur der kosmischen Macht, sondern auch der ewigen
Sohnschaft Christi, sowie der adoptiven Sohnschaft der Begnadeten;
der Sohn sei das Prinzip nicht nur des göttlichen Wortes, sondern auch
der ewigen Vaterschaft des Vaters; der heilige Geist sei das Prinzip
nicht nur der Gnade, der berufenen Autorität und der Existenz in
Glaube, Hoffnung und Liebe, sondern auch der ewigen Liebesgemeinschaft

in der Trinität.



40 Z. Trtlk, Die Trinität als ewiges Subjekt

2. Der Subordinatianismus im Trinitätsdogma

Die Deutung der Dreieinigkeit Gottes im Sinn der Ich-Du-Bezo-
genheit unter den drei ewigen Existenzweisen des absoluten Ichs ist ein
Versuch, das Trinitätsdogma im Licht des biblischen Zeugnisses von
Gott als ewigem Subjekt zu interpretieren. Sie ist bestrebt, das unbiblische

Denken und Reden über Gott unter der Herrschaft der griechischen

Subjekt-Objekt-Antithese in der dogmatischen Tradition zu
überwinden. Von Anfang an will die kirchliche Theologie von keinem
anderen als in der Bibel bezeugtem Gott reden. In dieser Rede bedient
sie sich aber des Wortes und des Begriffs essentia, die an sich eine

gegenständliche Substanz meinen, so dass sie in der Anwendung auf
Gott diesen als ewiges Subjekt zu einem ewigen Objekt umdeuten.
Darin besteht die Grundaporie der trinitarischen Tradition. Durch sie

belastet ist deren Theologie nur mit Hilfe einer komplizierten und
subtilen Dialektik imstande, zur Wahrheit des biblischen Zeugnisses

von der dreieinigen Existenz Gottes durchzudringen. Nicht alle Ergebnisse

ihrer Interpretation dieser Wahrheit durch das Trinitätsdogma
sind jedoch einwandfrei.

Der dogmatisch wichtigste Ertrag jener Anstrengung ist im 24. Artikel

des Athanasianum folgenderweise zusammengefasst: In hac trini-
tate nihil prius aut posterius, nihil maius aut minus. Sed totae très

personae coaeternae sibi sunt et coaequales. Durch diese Formel ist der
Subordinatianismus überwunden worden, der den Sohn dem Vater und
den heiligen Geist den beiden so oder so unterstellte. Coaeternitas und
coaequalitas schliessen jedwede Unterordnung des einen unter den

anderen aus. Folgerichtig begriffen lassen sie nicht einmal zu, dass nur
einer von ihnen der Ursprung der übrigen sein könnte. Solche
Folgerichtigkeit wäre allerdings ein Tritheismus, es sei denn, dass es um drei
Existenzweisen des einen absoluten Subjekts geht, das allein in
wechselseitigen Beziehungen zwischen ihnen möglich und wirklich ist.
Diese Einsicht ist aber innerhalb des Gedankenhorizonts der trinitarischen

Tradition keine Möglichkeit. Die Theologie, die das Trinitätsdogma

ausgearbeitet hatte, kannte die Existenzstruktur des Subjekts als

Ich-Du-Bezogenheit noch nicht. Auf das ewige Subjekt als gemeinsamen

Nenner der Trinität wandte sie den die Gegenständlichkeit
besagenden Begriff una essentia an, dem auch der weitere très personae
entspricht. Persona bedeutete damals noch kein nichtgegenständliches
persönliches Ich. Der neuzeitliche Personbegriff im Sinne von «Per-



Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt 41

sönlichkeit» bringt die Verwirrung in die Trinitätslehre nur insoweit
ein, als er Gegenständlichkeit und Substantialität des Subjekts beibehält

(Anton Günther und Richard Grützmacher). Sobald er aber als

nichtgegenständliches in der Ich-Du-Bezogenheit bestehendes Subjekt
definiert wird, bringt er keine Verwirrung, sondern sogar ein tieferes
Durchleuchten und Verständnis der Trinitätsfrage. Wenn man nicht
scheut, an der Lehrtradition zu rühren, wird dieser Personbegriff zur
Hauptkategorie ihrer biblisch legitimen Umwertung, da er dem in der
Schrift bezeugten Gott entspricht. Was die Begriffe anbelangt, ist der
Gott des Trinitätsdogmas kein ewiges Subjekt sondern eine ewige
gegenständliche Substanz, die den ebenso gegenständlichen «Personen»

gemeinsam ist. Auf Grund der griechischen Subjekt-Objekt-
Antithese wurde eine substantielle Metaphysik ausgearbeitet, innerhalb

deren auch dogmatisches Denken sich bewegt. Ihr zufolge muss
jedes reale Objekt eine Substanz sein. Falls die als Objekte aufgefassten
très personae etwas Reales sein sollten, müssten sie folgerichtig als très
substantiae gedacht werden. Da dies aber ein Tritheismus wäre, steht

dogmatisches Denken vor einem schweren Problem, wie es zu begründen

sei, dass die drei «Personen» wirklich existieren, obwohl sie keine
Substanzen seien. Dieses Problem wurde nie befriedigend erledigt. Es

hängt eng mit der Frage zusammen, wie die Einheit in der Trinität und
die Trinität in der Einheit zu verstehen sind. Die im Rahmen des

metaphysischen Denkens bestmögliche Lösung wurde nur um den
Preis einer Art Subordinationismus erreicht, der im Trinitätsdogma
immerhin beibehalten wird. Pater a nullo est factus nec creatus rtec

genitus. Filius a pâtre solo est non factus nec creatus sed genitus.
Spiritus sanctus a patre etfilio non factus nec creatus sed procedens (Atha-
nasianum, Art. 20-22). Es ist selbstverständlich, dass die ewigen
«Personen» nicht entweder (aus etwas) gemacht oder (aus nichts) erschaffen
werden können. Es ist indessen nicht selbstverständlich, dass die
Relationen unter den ewigen und gleichen «Personen» durch die Begriffe
Zeugung (des Sohnes) und Ausgehen (des heiligen Geistes) definiert
werden. Wenn diese auch als Symbole für die ewige Kausalität, in der
die causa dem effectus nicht vorangeht, begriffen werden, ist es ihre
dogmatische Funktion, das kausale Primat des Vaters in der Trinität
auszusprechen (paterfons et origo totius trinitatis). Das steht jedoch im
Widerspruch zum nihil maius aut minus in der Trinität.

Erst die Auffassung der Trinität als ewiges Subjekt d.h. ewiger
Ich-Du-Bezogenheit unter seinen Existenzweisen schafft den Subordi-



42 Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt

nationismus ohne innere Widersprüche restlos ab. Sie drückt eine
selbstverständliche Wahrheit aus, dass nicht nur die ewige Sohnschaft
ewige Vaterschaft sondern auch die ewige Vaterschaft ewige Sohnschaft
voraussetze. Auf Grund der geschichtlichen Selbstoffenbarung des

Vaters im Sohn und der geschichtlichen Selbstmanifestation des heiligen

Geistes als Geistes der beiden muss gesagt werden, dass nicht nur
der ewige heilige Geist ohne den ewigen Vater und Sohn, sondern auch
diese ohne ihn nicht existieren können. Der Zeugungsprozess wird in
diesem Verständnis durch die Ich-Du-Beziehung des Vaters zum Sohn

ersetzt, ohne dass die ebenso ontische Bedeutung des Sohnes für die
Vaterschaft des Vaters und die des heiligen Geistes für die ewige
Liebesgemeinschaft zwischen ihnen verneint würde. Erst durch die
Spezifizierung aller Relationen in der Trinität im Sinn persönlicher
Ich-Du-Beziehungen gewinnt auch die zur Natur des heiligen Geistes

gehörende Liebe als vinculum caritatis einen Recht persönlichen
Charakter. Als dritte Existenzweise des ewigen Subjekts steht auch der
heilige Geist in keinen anderen als Ich-Du-Beziehungen zu Vater und
Sohn und bestimmt nicht nur die wechselseitigen Beziehungen
zwischen ihnen, aber auch die wechselseitigen Beziehungen zwischen
ihnen und ihm durch die heilige Liebe. Als Ich-Du-Bezogenheit
existieren die drei ewigen Subjekte in einem ewigen Gegenüber, so dass

keiner in den anderen übergehen und in ihm wohnen könne, wie es der
Begriff Perichorese meinte. Er sollte demonstrieren, dass die drei
«Personen» keine in sich ruhenden und geschlossenen Substanzen seien.

Trotzdem war er nicht imstande, sie von der Gegenständlichkeit zu
befreien, was seine Bestimmung in der lateinischen Kirche zuerst durch
die Kategorie der Zeit (circumincessio), später durch die des Raumes
(circuminsessio) zeigt.

Eine ähnliche Rolle in der Trinitätslehre spielt die Annahme, dass

una essentia (substantia) in den «Personen» subsistiere, so dass diese

keine substantiae sondern nur subsistentiae seien. Wenn aber diese

«Personen» Existenzweisen des ewigen Subjekts sind, können sie weder
als Substanzen noch als Subsistenzen definiert werden, da sie keine
gegenständlichen Dinge sind. Die Substantialität der «Personen»
wurde allerdings auch auf die Weise abgewiesen, dass diese als relatio-
nes definiert wurden.3 In der als gegenständlich gedachten Trinität sind

3 Am deutlichsten Thomas von Aquino, Summa theologiae, qu. 29, art. 4, und qu.
30, art. 1.



Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt 43

Relationen jedoch nur unter der Voraussetzung denkbar, dass die drei
«Personen» reale Substanzen seien. Wenn sie selber für Relationen
erklärt werden, ist es überhaupt nicht klar, was sich da aufwas bezieht.
Erst aufGrund der Erkenntnis, dass die «Personen» Subjekte seien und
als solche allein in Ich-Du-Relationen existieren, gewinnt jener
Gedanke wesentliche Bedeutung. Ohne diese Erkenntnis bleibt der Gott
der Trinitätslehre als gegenständliche Substanz bestehen, innerhalb
deren die drei um die Substantialität gebrachten «Personen» entsprechend

als existent nur derart gedacht werden können, dass der Sohn und
der heilige Geist ihren Elrsprung vom Vater nehmen und ihm
untergeordnet werden.

Die Kritik an diesem Rest des Subordinationismus im Trinitäts-
dogma stösst jedoch auf ein Hindernis, an dem sie scheitern müsste,
falls es sich als theologisch unüberwindlich erwiese. Er stützt sich
nämlich aufdie geschichtliche Offenbarung. Besonders legen die Evangelien

eindeutiges Zeugnis davon ab, dass der Sohn Jesus Christus sich
selbst dem Vater, dessen Willen und Reich unterordnete. Es kann nicht
geleugnet werden, dass die geschichtliche Offenbarung einzige Quelle
für die Erkenntnis des dreieinigen Gottes darbietet. Warnt die im
Ansatz dieser Untersuchung erwähnte eschatologische Aussicht in die
Endoffenbarung dennoch nicht davor, die geschichtliche Unterordnung

des inkarnierten Sohnes unter den himmlischen Vater mit dem
ewigen Verhältnis zwischen ihnen zu identifizieren und somit jedwede
Unterschiede zwischen der immanenten und der ökonomischen Trinität

zu verwischen?4 Im Rahmen der metaphysischen, durch die Kategorie

der gegebenen Substanz bestimmten Denkweise, die auch die

gesamte dogmatische Tradition beherrscht, ist dies nicht nur möglich,
sondern sogar notwendig. Legitimiert die eschatologische Dimension
der Offenbarung aber nicht eher die Auffassung, dass die geschichtliche
Unterordnung des inkarnierten Sohnes unter den Vater ihren Grund in
der ewigen Liebesgemeinschaft zwischen ihnen habe? Als Verhältnis
zwischen den ewigen und gleichen Personen setzt diese eine vollkommene

Willenseinheit, nicht aber irgendwelche Subordination voraus.
Im Bereich der Welt und der Geschichte kann sich dieses ewige
Verhältnis allerdings nicht anders als in Unterordnung des menschgewor-

4 Ihre Identität für ein Grundaxiom der Trinitätslehre erklärt K. Rahner in : Mysterium

salutis 2, 1967, 327 f.



44 Z. Trtik, Die Trinität als ewiges Subjekt

denen Sohnes unter den himmlischen Vater im vollkommenen Gehorsam

aktualisieren und offenbaren. Was den heiligen Geist betrifft,
entspricht der Gedanke seines Ausgehens von dem Vater und dem Sohn
dem neutestamentlichen Reden von ihm als dynamis. Das ist jedoch
nur ein Aspekt des neutestamentlichen Zeugnisses. Es spricht vom
heiligen Geist auch als persönlichem Subjekt, woraus folgt, dass er sich
als dynamis nur manifestiere. Auch er kann als ewiges Subjekt also nur
in persönlichen Beziehungen zu Vater und Sohn stehen.

Den Subordinationismus aus dem Neuen Testament zu begründen,
erscheint als problematische Übertragung der geschichtlichen Bedingtheit

und Beschränktheit der Offenbarung auf das ewige Leben und die
ewigen Beziehungen in der immanenten Trinität. Insofern schon das

Neue Testament die geschichtliche Selbstoffenbarung des dreieinigen
Gottes nicht nur bezeugt, sondern darüber hinaus auch theologisch
interpretiert, stellt sein Subordinationismus das anfangliche Stadium
der geschichtlich fortschreitenden theologischen Erkenntnis dar.
Sonderbarerweise betrifft das eben Paulus, dem eine tiefe Einsicht in die
eschatologische Infragestellung aller auf die geschichtliche Offenbarung

gegründeten Glaubenserkenntnis eigen war. Er spricht einen
schroffen eschatologischen, d.h. ewigen Subordinationismus
folgenderweise aus: «Danach das Ende, wenn er (Christus) das Reich Gott
und dem Vater überantworten wird, wenn er aufheben wird alle Herr-
schaft und alle Obrigkeit und Gewalt» (I Kor 15,24). Dieser Gedanke,
der Christus ausserhalb Gottes stellt und das zukünftige Reich als
universale Herrschaft allein des Vaters, nicht auch des Sohnes und des

heiligen Geistes begreift, ist schon dem Trinitätsdogma völlig fremd
und hat im reifen dogmatischen Denken keinen Platz mehr.

Zdenek Trtik, Prag


	Die Trinität als ewiges Subjekt

