Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die Trinitat als ewiges Subjekt
Autor: Trtik, Zdenk

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Trinitat als ewiges Subjekt

In der von der Schrift bezeugten Heilsgeschichte offenbart sich Gott
als dreieiniger. Dogmengeschichtlich ist fiir eine einfache Definition
der Dreieinigkeit schon das Comma Johanneum zu halten: «Drei sind,
die da Zeugnis geben im Himmel; der Vater, das Wort und der heilige
Geist; und diese drei sind eins» (I Joh 5,7f.). Das neutestamentliche
Zeugnis von Gott dem Vater, dem Sohn und dem heiligen Geist steht
allerdings auch ohne diese spitere lateinische Glosse fest. Nichtsdesto-
weniger spricht sie zutreffend aus, die in ihrem Werk sich betétigenden
und im Neuen Testament bezeugten drei seien der eine Gott, der an sich
nicht anders existiere, als wie er sich offenbare. Sie sagt noch nichts zu
der Frage, in welchem Verhiltnis seine drei Existenzweisen zueinander
stehen. In der Losung dieses Problems sollte die Dogmatik nicht die
eschatologische Aussicht des Neuen Testaments in die Endoffenbarung
ausser acht lassen. Nach dieser Aussicht wird die gesamte, auf die
geschichtliche Offenbarung gegriindete Glaubenserkenntnis iiberboten
sein (I Kor 13,12), Christus im Unterschied zu seiner geschichtlichen
Existenz in der vollkommenen Herrlichkeit seines Herrseins erschie-
nen sein und der heilige Geist alles umgewandelt haben. Diese Ender-
wartung gebietet der Theologie kritische Vorsicht gegeniiber einer
unbedingten Identifizierung der immanenten Trinitdt mit der 6kono-
mischen. Solche Nichtunterscheidung hingt mit der metaphysischen,
nichteschatologischen Denkweise in der Theologie zusammen.

Im Unterschied zum deutlichen Zeugnis des Neuen Testaments las-
sen sich im Alten nur Andeutungen einer trinitarischen Gotteserkennt-
nis verfolgen. Jahwe wohne im Himmel, was seine transzendente Exi-
stenzweise bedeute. Gleichzeitig sei er aber in seiner Selbstoffenbarung
und in seinem Heiligtum personlich gegenwirtig. Diese seine Existenz-
weise fasst das Alte Testament im Begriff « Gottesname» zusammen,
der auch den des Gotteswortes zu umfassen scheint. «Gottes Name ist
der Ausdruck fiir sein personliches Wesen, wie es in seinem Heiligtum,
in seinem Volke gegenwartig ist.» ! «Wo der Name ist, ist der Benamte;
was dem Namen geschieht, geschieht auch dem, dem er gehort; wo der

I Q. Procksch in: ThWNT Bd. 1, 1932, Art. dywog, 90.



36 Z. Trtik, Die Trinitdt als ewiges Subjekt

Name wirkt, wirkt der Namenstrager.»2 Jahwe bleibt indes nicht auf
diese zwei Existenzweisen ausserhalb des Menschen beschrankt. Er tritt
bis in die Herzen seiner Erwihlten als Geist ein.

1. Der dreieinige Gott als Subjekt

Zum Hauptanliegen der Trinititslehre gehort auch der Gedanke,
dass die drei «Personen» keine Subjekte seien. Das theologische Prin-
zip einer Kritik an der Begrifflichkeit dieser Lehre kann aus der Heils-
geschichte geschopft werden. Das Neue Testament ldsst keinen Zweifel
dariiber zu, dass der Sohn Jesus Christus ein personliches Subjekt war
und ist. Es ist eine der Inkonsequenzen des Trinitdtsdogmas, dass es
zwar die geschichtliche Unterordnung Jesu Christi unter den Vater,
dennoch nicht sein geschichtliches Subjekt, in die immanente Trinitét
eintridgt. Die heilsgeschichtliche Existenz Jesu Christi verpflichtet die
Theologie, den ewigen Sohn als personliches Subjekt aufzufassen. Die
Beschaffenheit der zweiten «Person» bestimmt dann notwendig auch
die Auffassung der ersten und der dritten. Zur Entpersonlichung des
dreieinigen Gottes im Trinitdtsdogma fiihrte die Furcht vor dem Tri-
theismus. Entscheidend aber war die Tatsache, dass damalige Theolo-
gie liber keine Ontologie des nichtgegenstindlichen Subjekts verfiig-
te.

Ohne geschichtliche von der Schrift bezeugte Offenbarung wiisste
man iber die dreieinige Existenz Gottes nichts. In der Glaubensbezie-
hung zu Vater, Sohn und heiligem Geist wird dieser Gott unreflektiert
nach der Analogie des menschlichen Subjekts erkannt. So verhilt sich
die Sache schon in der Bibel. In der theologischen Reflexion sollte diese
Tatsache nicht ignoriert werden. Deren theologische Berechtigung folgt
aus der Erschaffung des Menschen in, nach und zu dem Bild Gottes.
Das Ich als geistiges Zentrum des Menschseins ist eine theomorphe
Kategorie. Deshalb ist man nicht nur in der unreflektierten Glaubens-
beziehung zu Gott sondern auch in der Theologie auf diese angewiesen.
Als Denkkategorie hat sie allerdings ihre Geschichte, so dass ihr Sinn in
der Anwendung auf den dreieinigen Gott geschichtlich bedingt ist. Der

2 H. Schmidt, 2RGG, Art. Namensglaube I.



Z. Trtik, Die Trinitdt als ewiges Subjekt 37

gesamte Personalismus einschliesslich des von ihm abhidngigen Theis-
mus in der europdischen Denktradition fasste das Subjekt als eine
gegenstindliche, in sich ruhende und geschlossene Substanz auf. Diese
Auffassung ist erst in unserem Jahrhundert durch die grundsitzlich
wichtige Erkenntnis iiberwunden worden, dass ein Ich nur als Pol der
wechselseitigen Ich-Du-Beziehungen existiere, wobei das Du die Weise
sei, wie ein gegeniiberstehendes Ich wahrgenommen werde. Diese
Erkenntnis ist das Prinzip einer Ontologie, die das Subjekt nicht als
Objekt, sondern als Subjekt auffasst. Ihre Anwendung auf die Trinitét
erscheint in gleichem Masse logisch wie paradox. Sie besagt, dass der
eine ewige Gott als absolutes Ich allein in Ich—-Du-Beziehungen unter
seinen drei ebenso ewigen wie absoluten Existenzweisen existiere. Das
ewige Ich des Vaters sei moglich und wirklich nur in den Ich-Du-
Beziehungen zum ewigen Ich des Sohnes und zum ewigen Ich des hei-
ligen Geistes. Das ewige Ich des Sohnes sei moglich und wirklich nur in
den Ich-Du-Beziehungen zum ewigen Ich des Vaters und zum ewigen
Ich des heiligen Geistes. Das ewige Ich des heiligen Geistes sei moglich
und wirklich nur in den Ich-Du-Beziehungen zum ewigen Ich des
Vaters und zum ewigen Ich des Sohnes.

Da der biblische Glaube im Unterschied zur fides intellectualis
ebenso eine Ich-Du-Beziehung ist, schliesst er den Gedanken aus, dass
Vater, Sohn und heiliger Geist keine personlichen Subjekte seien. Aber
schon das Comma Johanneum beugt der Annahme vor, es gehe da um
den Tritheismus. Der biblische Monotheismus schafft den heidnischen
Polytheismus durch die Erkenntnis ab, dass Gott als absolutes Subjekt
nur einer sein konne. Die Vielgotterei bedeutet gegenseitige Beschrin-
kung der Gotter, so dass deren Absolutheit d. h. Gottheit ausgeschlos-
sen ist. Doch erst die Erkenntnis, dass ein Subjekt nur in den Ich-Du-
Beziehungen existiere, entdeckt, dass die Trinitdt keine Absurditit,
sondern die ontische Ordnung der Existenz Gottes sei. Da nur ein
absolutes Subjekt existieren kann, aber seine Existenz allein in den
Ich-Du-Beziechungen zu ebenso absoluten Subjekten moglich ist, miis-
sen die drei absoluten Ichs Vater, Sohn und heiliger Geist verschiedene
Existenzweisen des einen, nichtgegenstindlichen und deshalb unteil-
baren absoluten Ichs sein (repetitio aeternitatis in aeternitate). Derart
kann der Sinn des biblischen im Unterschied zu irgendwelchem Mo-
notheismus ausgedriickt werden. Was von dem Geheimnis des dreiei-
nigen Gottes begreifbar ist, das kann durch keine formale, von Para-
doxen freie Logik zum Ausdruck gebracht werden.



38 Z. Trtik, Die Trinitéit als ewiges Subjekt

Der eine dreimal anders existierende Gott wird im Neuen Testa-
ment nicht nur in seiner dreieinigen Struktur sondern auch in seiner
Qualitat als Liebe erkannt (I Joh 4,8; Kol 3,14). Liebe als Trinitdt
bedeutet Liebesgemeinschaft. Deren Bild soll der Mensch sein. Im for-
malen (strukturalen) Sinn ist er es schon, da auch das Menschsein
Ursprung und Existenz in den Ich-Du-Beziehungen hat. Die gesell-
schaftliche Grundstruktur, innerhalb der diese Beziehungen entstehen,
ist durch das Dreieck Vater-Mutter—Kind gegeben. lhr Zerfall zieht
nach sich besonders im Leben des Kindes schockierende Folgen. Die
entscheidende Bedeutung fiir das Menschsein fallt innerhalb dieser
Struktur der Ich-Du-Beziehung zwischen Mutter und Kind zu. In die-
ser entsteht das Ich des Kindes mit Vernunft, Sprache, ethischem und
asthetischem Sinn, dauerhafter Liebesfihigkeit und schaffensfroher
Tatigkeit. In ihr ist die Grundvoraussetzung nicht nur der Kultur,
sondern auch der Gotteserkenntnis zu suchen. Die Ich-Du-Bezogen-
heit als Struktur des Menschseins und formales Bild Gottes kann fiir das
einzige vestigium trinitatis und die einzige analogia entis innerhalb der
erschaffenen Wirklichkeit gehalten werden. Zum materialen (qualita-
tiven) Bild Gottes wird sie erst, wenn die Ich—-Du-Beziehungen unter
den Menschen auch die Liebesgemeinschaft der Trinitat abbilden, was
seine vollkommene Realisation erst in der eschatologischen Zukunft
erreicht. In der durch Siinde und Sterblichkeit belasteten Geschichte ist
das materiale Bild der Trinitdt nur als Gegenwart der Liebe Christi in
den menschlichen Beziehungen maoglich. In Christus schliesst der drei-
einige Gott durch den heiligen Geist auch die Menschheit in seine
Liebesgemeinschaft ein. Die zwischenmenschlichen durch Todesangst
und Siinde stets bedrohten personlichen Beziehungen werden erst
durch ihre Verankerung in den Ich-Du-Beziehungen zwischen Gott
und Menschen geborgen. Mit und in ihnen wird das in ihnen entste-
hende und existierende menschliche Ich aus der Todes- und Siinden-
macht errettet.

Die Ich-Du-Bezogenheit der Trinitét spiegelt sich zwar in der des
Menschseins wider, allein sie ist wesentlich anders. Die menschlichen
Ichs sind keine Existenzweisen eines allmenschlichen Ichs, da es so
etwas nicht gibt. Die sogenannt «kollektive Person» des menschlichen
Geschlechts, von dem der biblische Adam eine blosse Personifikation
darstellt, ist ein Begriff, der die Solidaritit aller Menschen in Siindhaf-
tigkeit, Schuld, Verantwortlichkeit und Heil ausdriickt, er hat aber
keinen Grund in einem realen kollektiven Ich. Die personlichen Zen-



Z. Trtik, Die Trinitdt als ewiges Subjekt 39

tren dieser Solidaritét sind durch viele menschliche Subjekte gegeben,
die als Pole der Ich-Du-Beziehungen nicht anders als eben in dieser
Vielheit existieren. Demgegeniiber bedeutet die Dreiheit der Subjekte
in der Trinitdt nur eine Pluralitit der Existenzweisen des einen Ichs.
Nach der formalen Logik ist die trinitarische Gottesauffassung ein
Unsinn, da sie behauptet, eins gleiche drei. Im Unterschied zur mathe-
matischen Unmaoglichkeit ist die reale Moglichkeit der Dreieinigkeit
Gottes dadurch begriindet, dass es um drei verschiedene Existenzwei-
sen des einen Ichs geht. Dadurch ist das Geheimnis der Trinitét freilich
nicht weggedeutet. Es besteht in der Identitit sowie der Nichtidentitdt
von drei Subjekten mit dem einen einerseits, und in der Identitit sowie
der Nichtidentitdt der drei Subjekte untereinander. Als Offenbarung
wird dieses Paradox zur Krisis der formalen, die Gegensétze aus der
Wabhrheit ausschliessenden Logik. Es enthilt seine eigene, dialektische
Logik, die die Gegensétze in die Wahrheit einschliesst.

Was die Verschiedenheit der Existenzweisen Gottes anbelangt, ist
sie aus dem biblischen Zeugnis von Gott erfassbar. Wenn alle Taten
Gottes auch als unteilbares Werk der Trinitdt in der Schrift angesehen
werden, werden da die Unterschiede zwischen der Tatigkeit des Vaters,
der des Sohnes und der des heiligen Geistes nicht verwischt, sondern
vielmehr betont. Als Mitte der Schopfungstaten und der Erhaltung des
Erschaffenen erscheint der Vater. Als Mitte der Heils- und Offenba-
rungstaten erscheint der Sohn. Als Mitte der Tatigkeit, die diese dem
Menschen 6ffnet und zueignet, die Erstlinge des zukiinftigen Aons in
die Geschichte hineinbringt und den eschatologischen Charakter der
Gemeinde dadurch begriindet, erscheint der heilige Geist. Auf Grund
des gesamten biblischen Zeugnisses ist aber auch zu sagen, der Vater sei
das Prinzip nicht nur der kosmischen Macht, sondern auch der ewigen
Sohnschaft Christi, sowie der adoptiven Sohnschaft der Begnadeten;
der Sohn sei das Prinzip nicht nur des gottlichen Wortes, sondern auch
der ewigen Vaterschaft des Vaters; der heilige Geist sei das Prinzip
nicht nur der Gnade, der berufenen Autoritdt und der Existenz in
Glaube, Hoffnung und Liebe, sondern auch der ewigen Liebesgemein-
schaft in der Trinitét.



40 Z. Trtik, Die Trinitit als ewiges Subjekt
2. Der Subordinatianismus im Trinitdtsdogma

Die Deutung der Dreieinigkeit Gottes im Sinn der Ich—-Du-Bezo-
genheit unter den drei ewigen Existenzweisen des absoluten Ichs ist ein
Versuch, das Trinitdtsdogma im Licht des biblischen Zeugnisses von
Gott als ewigem Subjekt zu interpretieren. Sie ist bestrebt, das unbib-
lische Denken und Reden iiber Gott unter der Herrschaft der griechi-
schen Subjekt—-Objekt-Antithese in der dogmatischen Tradition zu
tiberwinden. Von Anfang an will die kirchliche Theologie von keinem
anderen als in der Bibel bezeugtem Gott reden. In dieser Rede bedient
sie sich aber des Wortes und des Begriffs essentia, die an sich eine
gegenstandliche Substanz meinen, so dass sie in der Anwendung auf
Gott diesen als ewiges Subjekt zu einem ewigen Objekt umdeuten.
Darin besteht die Grundaporie der trinitarischen Tradition. Durch sie
belastet ist deren Theologie nur mit Hilfe einer komplizierten und
subtilen Dialektik imstande, zur Wahrheit des biblischen Zeugnisses
von der dreieinigen Existenz Gottes durchzudringen. Nicht alle Ergeb-
nisse ihrer Interpretation dieser Wahrheit durch das Trinitdtsdogma
sind jedoch einwandfrei.

Der dogmatisch wichtigste Ertrag jener Anstrengung ist im 24. Arti-
kel des Athanasianum folgenderweise zusammengefasst: In hac trini-
tate nihil prius aut posterius, nihil maius aut minus. Sed totae tres
personae coaeternae sibi sunt et coaequales. Durch diese Formel ist der
Subordinatianismus iiberwunden worden, der den Sohn dem Vater und
den heiligen Geist den beiden so oder so unterstellte. Coaeternitas und
coaequalitas schliessen jedwede Unterordnung des einen unter den
anderen aus. Folgerichtig begriffen lassen sie nicht einmal zu, dass nur
einer von ithnen der Ursprung der iibrigen sein konnte. Solche Folge-
richtigkeit wire allerdings ein Tritheismus, es sei denn, dass es um drei
Existenzweisen des einen absoluten Subjekts geht, das allein in wech-
selseitigen Beziehungen zwischen ihnen moglich und wirklich ist.
Diese Einsicht ist aber innerhalb des Gedankenhorizonts der trinitari-
schen Tradition keine Moglichkeit. Die Theologie, die das Trinitéts-
dogma ausgearbeitet hatte, kannte die Existenzstruktur des Subjekts als
Ich-Du-Bezogenheit noch nicht. Auf das ewige Subjekt als gemeinsa-
men Nenner der Trinitdt wandte sie den die Gegenstidndlichkeit besa-
genden Begriff una essentia an, dem auch der weitere tres personae
entspricht. Persona bedeutete damals noch kein nichtgegenstdndliches
personliches Ich. Der neuzeitliche Personbegriff im Sinne von «Per-



Z. Trtik, Die Trinitdt als ewiges Subjekt 41

sonlichkeit» bringt die Verwirrung in die Trinitdtslehre nur insoweit
ein, als er Gegenstidndlichkeit und Substantialitidt des Subjekts beibe-
hilt (Anton Giinther und Richard Griitzmacher). Sobald er aber als
nichtgegenstidndliches in der Ich-Du-Bezogenheit bestehendes Subjekt
definiert wird, bringt er keine Verwirrung, sondern sogar ein tieferes
Durchleuchten und Verstindnis der Trinitdtsfrage. Wenn man nicht
scheut, an der Lehrtradition zu riihren, wird dieser Personbegriff zur
Hauptkategorie ihrer biblisch legitimen Umwertung, da er dem in der
Schrift bezeugten Gott entspricht. Was die Begriffe anbelangt, ist der
Gott des Trinitdtsdogmas kein ewiges Subjekt sondern eine ewige
gegenstandliche Substanz, die den ebenso gegenstdndlichen «Perso-
nen» gemeinsam ist. Auf Grund der griechischen Subjekt—Objekt-
Antithese wurde eine substantielle Metaphysik ausgearbeitet, inner-
halb deren auch dogmatisches Denken sich bewegt. Ihr zufolge muss
jedes reale Objekt eine Substanz sein. Falls die als Objekte aufgefassten
tres personae etwas Reales sein sollten, miissten sie folgerichtig als tres
substantiae gedacht werden. Da dies aber ein Tritheismus wire, steht
dogmatisches Denken vor einem schweren Problem, wie es zu begriin-
den sei, dass die drei «Personen» wirklich existieren, obwohl sie keine
Substanzen seien. Dieses Problem wurde nie befriedigend erledigt. Es
hangt eng mit der Frage zusammen, wie die Einheit in der Trinitdt und
die Trinitdat in der Einheit zu verstehen sind. Die im Rahmen des
metaphysischen Denkens bestmogliche Losung wurde nur um den
Preis einer Art Subordinationismus erreicht, der im Trinitdtsdogma
immerhin beibehalten wird. Pater a nullo est factus nec creatus nec
genitus. Filius a patre solo est non factus nec creatus sed genitus. Spi-
ritus sanctus a patre et filio non factus nec creatus sed procedens (Atha-
nasianum, Art. 20-22). Es ist selbstverstiandlich, dass die ewigen «Per-
sonen» nicht entweder (aus etwas) gemacht oder (aus nichts) erschaffen
werden konnen. Es ist indessen nicht selbstverstandlich, dass die Rela-
tionen unter den ewigen und gleichen «Personen» durch die Begriffe
Zeugung (des Sohnes) und Ausgehen (des heiligen Geistes) definiert
werden. Wenn diese auch als Symbole fiir die ewige Kausalitit, in der
die causa dem effectus nicht vorangeht, begriffen werden, ist es ihre
dogmatische Funktion, das kausale Primat des Vaters in der Trinitat
auszusprechen (pater fons et origo totius trinitatis). Das steht jedoch im
Widerspruch zum nihil maius aut minus in der Trinitat.

Erst die Auffassung der Trinitdt als ewiges Subjekt d.h. ewiger
Ich-Du-Bezogenheit unter seinen Existenzweisen schafft den Subordi-



42 Z. Trtik, Die Trinitdt als ewiges Subjekt

nationismus ohne innere Widerspriiche restlos ab. Sie driickt eine
selbstverstandliche Wahrheit aus, dass nicht nur die ewige Sohnschaft
ewige Vaterschaft sondern auch die ewige Vaterschaft ewige Sohnschaft
voraussetze. Auf Grund der geschichtlichen Selbstoffenbarung des
Vaters im Sohn und der geschichtlichen Selbstmanifestation des heili-
gen Geistes als Geistes der beiden muss gesagt werden, dass nicht nur
der ewige heilige Geist ohne den ewigen Vater und Sohn, sondern auch
diese ohne ihn nicht existieren konnen. Der Zeugungsprozess wird in
diesem Verstdndnis durch die Ich-Du-Beziehung des Vaters zum Sohn
ersetzt, ohne dass die ebenso ontische Bedeutung des Sohnes fiir die
Vaterschaft des Vaters und die des heiligen Geistes fiir die ewige Lie-
besgemeinschaft zwischen ithnen verneint wiirde. Erst durch die Spe-
zifizierung aller Relationen in der Trinitdt im Sinn persdnlicher
Ich-Du-Beziehungen gewinnt auch die zur Natur des heiligen Geistes
gehorende Liebe als vinculum caritatis einen Recht personlichen Cha-
rakter. Als dritte Existenzweise des ewigen Subjekts steht auch der
heilige Geist in keinen anderen als Ich—-Du-Beziehungen zu Vater und
Sohn und bestimmt nicht nur die wechselseitigen Beziehungen zwi-
schen ihnen, aber auch die wechselseitigen Beziehungen zwischen
ihnen und ithm durch die heilige Liebe. Als Ich-Du-Bezogenheit exi-
stieren die drei ewigen Subjekte in einem ewigen Gegeniiber, so dass
keiner in den anderen iibergehen und in ihm wohnen konne, wie es der
Begriff Perichorese meinte. Er sollte demonstrieren, dass die drei «Per-
sonen» keine in sich ruhenden und geschlossenen Substanzen seien.
Trotzdem war er nicht imstande, sie von der Gegenstindlichkeit zu
befreien, was seine Bestimmung in der lateinischen Kirche zuerst durch
die Kategorie der Zeit (circumincessio), spiter durch die des Raumes
(circuminsessio) zeigt.

Eine dhnliche Rolle in der Trinitdtslehre spielt die Annahme, dass
una essentia (substantia) in den «Personen» subsistiere, so dass diese
keine substantiae sondern nur subsistentiae seien. Wenn aber diese
«Personen» Existenzweisen des ewigen Subjekts sind, konnen sie weder
als Substanzen noch als Subsistenzen definiert werden, da sie keine
gegenstindlichen Dinge sind. Die Substantialitit der «Personen»
wurde allerdings auch auf die Weise abgewiesen, dass diese als relatio-
nes definiert wurden.? In der als gegenstandlich gedachten Trinitét sind

3 Am deutlichsten Thomas von Aquino, Summa theologiae, qu. 29, art. 4, und qu.
30, art. 1.



Z. Trtik, Die Trinitdt als ewiges Subjekt 43

Relationen jedoch nur unter der Voraussetzung denkbar, dass die drei
«Personen» reale Substanzen seien. Wenn sie selber fiir Relationen
erklart werden, ist es tiberhaupt nicht klar, was sich da auf was bezieht.
Erst auf Grund der Erkenntnis, dass die «Personen» Subjekte seien und
als solche allein in Ich-Du-Relationen existieren, gewinnt jener Ge-
danke wesentliche Bedeutung. Ohne diese Erkenntnis bleibt der Gott
der Trinitatslehre als gegenstindliche Substanz bestehen, innerhalb
deren die drei um die Substantialitit gebrachten «Personen» entspre-
chend als existent nur derart gedacht werden konnen, dass der Sohn und
der heilige Geist ihren Ursprung vom Vater nehmen und ihm unter-
geordnet werden.

Die Kritik an diesem Rest des Subordinationismus im Trinitéts-
dogma stosst jedoch auf ein Hindernis, an dem sie scheitern miisste,
falls es sich als theologisch uniiberwindlich erwiese. Er stiitzt sich
ndmlich aufdie geschichtliche Offenbarung. Besonders legen die Evan-
gelien eindeutiges Zeugnis davon ab, dass der Sohn Jesus Christus sich
selbst dem Vater, dessen Willen und Reich unterordnete. Es kann nicht
geleugnet werden, dass die geschichtliche Offenbarung einzige Quelle
fir die Erkenntnis des dreieinigen Gottes darbietet. Warnt die im
Ansatz dieser Untersuchung erwidhnte eschatologische Aussicht in die
Endoffenbarung dennoch nicht davor, die geschichtliche Unterord-
nung des inkarnierten Sohnes unter den himmlischen Vater mit dem
ewigen Verhdltnis zwischen ihnen zu identifizieren und somit jedwede
Unterschiede zwischen der immanenten und der 6konomischen Trini-
tidt zu verwischen 74 Im Rahmen der metaphysischen, durch die Kate-
gorie der gegebenen Substanz bestimmten Denkweise, die auch die
gesamte dogmatische Tradition beherrscht, ist dies nicht nur méglich,
sondern sogar notwendig. Legitimiert die eschatologische Dimension
der Offenbarung aber nicht eher die Auffassung, dass die geschichtliche
Unterordnung des inkarnierten Sohnes unter den Vater ithren Grund in
der ewigen Liebesgemeinschaft zwischen ithnen habe? Als Verhiltnis
zwischen den ewigen und gleichen Personen setzt diese eine vollkom-
mene Willenseinheit, nicht aber irgendwelche Subordination voraus.
Im Bereich der Welt und der Geschichte kann sich dieses ewige Ver-
héltnis allerdings nicht anders als in Unterordnung des menschgewor-

4 Thre Identitat fiir ein Grundaxiom der Trinitétslehre erkldrt K. Rahner in: Myste-
rium salutis 2, 1967, 327f.



44 Z. Trtik, Die Trinitdt als ewiges Subjekt

denen Sohnes unter den himmlischen Vater im vollkommenen Gehor-
sam aktualisieren und offenbaren. Was den heiligen Geist betrifft, ent-
spricht der Gedanke seines Ausgehens von dem Vater und dem Sohn
dem neutestamentlichen Reden von ihm als dynamis. Das ist jedoch
nur ein Aspekt des neutestamentlichen Zeugnisses. Es spricht vom
heiligen Geist auch als personlichem Subjekt, woraus folgt, dass er sich
als dynamis nur manifestiere. Auch er kann als ewiges Subjekt also nur
in personlichen Beziehungen zu Vater und Sohn stehen.

Den Subordinationismus aus dem Neuen Testament zu begriinden,
erscheint als problematische Ubertragung der geschichtlichen Bedingt-
heit und Beschrinktheit der Offenbarung auf das ewige Leben und die
ewigen Beziehungen in der immanenten Trinitdt. Insofern schon das
Neue Testament die geschichtliche Selbstoffenbarung des dreieinigen
Gottes nicht nur bezeugt, sondern dariiber hinaus auch theologisch
interpretiert, stellt sein Subordinationismus das anfangliche Stadium
der geschichtlich fortschreitenden theologischen Erkenntnis dar. Son-
derbarerweise betrifft das eben Paulus, dem eine tiefe Einsicht in die
eschatologische Infragestellung aller auf die geschichtliche Offenba-
rung gegriindeten Glaubenserkenntnis eigen war. Er spricht einen
schroffen eschatologischen, d.h. ewigen Subordinationismus folgen-
derweise aus: «Danach das Ende, wenn er (Christus) das Reich Gott
und dem Vater iiberantworten wird, wenn er aufheben wird alle Herr-
schaft und alle Obrigkeit und Gewalt» (I Kor 15,24). Dieser Gedanke,
der Christus ausserhalb Gottes stellt und das zukiinftige Reich als uni-
versale Herrschaft allein des Vaters, nicht auch des Sohnes und des
heiligen Geistes begreift, ist schon dem Trinitdtsdogma vollig fremd
und hat im reifen dogmatischen Denken keinen Platz mehr.

Zdenek Trtik, Prag



	Die Trinität als ewiges Subjekt

