Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 1

Artikel: Natur und Recht : Israels Umgang mit dem Hochzeitsbrauchtum seiner
Umwelt

Autor: Klein, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 37 Heft 1 Januar/Februar 1981

Natur und Recht

Israels Umgang mit dem Hochzeitsbrauchtum
seiner Umwelt!

Als die israelitischen Stimme das Land Kanaan besiedelten, kamen
sie mit einer Bevolkerung in Beriihrung, die spezifische Sitten und
Brduche im Zusammenhang mit der Eheschliessung entwickelt hatte.
Wie die Israeliten damit umgingen, wollen wir hier niher untersuchen.
Wir stossen dabei auf eine erste Schwierigkeit: Die Texte haben an der
Beschreibung des Hochzeitsbrauchtums kein Interesse. Es ist aus Be-
richten zu rekonstruieren, die andere Zielsetzungen haben. Darum ist
es nicht moglich, dieses Brauchtum vollstandig zu erfassen. Doch wird
sich zeigen, dass es kein einheitliches Brauchtum in Kanaan gab.

Wesentlicher wird die Erkenntnis sein, dass Israel das Hochzeits-
brauchtum seiner Umwelt auf die Dauer nicht iibernommen hat. In der
Anfangszeit haben sich einzelne Gruppen verschiedenen Brauchen im
Zusammenhang mit der Eheschliessung ge6ffnet, doch hat sich immer
deutlicher die althergebrachte Sitte? durchgesetzt. Das stark an der
Natur und dem Fruchtbarkeitskult orientierte Hochzeitsbrauchtum
Kanaans ist bis in Hoseas Zeit eine Anfechtung fiir Israel gewesen, doch
gab es Abwehrkrifte genug, diese Anfechtung durchzustehen. Wie
Jahwe iiber Baal siegte, so auch das Recht iiber den Naturkult.

Um der Ubersicht willen werden wir nachstehend das Brauchtum
vor der Hochzeit (I), nach der Hochzeit (II) und bei der Hochzeit (III) zu
betrachten haben, um endlich die Folgerungen (IV) zu ziehen.

! Die Hauptgedanken dieses Beitrages wurden im September 1976 im Rahmen einer
Gastvorlesung an der Humboldt-Universitat Berlin unter dem Titel: Hochzeitsbrauch-
tum und Altes Testament vorgetragen.

2 Zum semitischen Hochzeitsbrauchtum vgl. J. Morgenstern, Rites of birth, mar-
riage, death and kindred occasions among the Semites, 1966, 107 ff.



4 H.Klein, Natur und Recht
1. Das Brauchtum vor der Hochzeit

1. Jdc 21,19-23 wird von einem Brautraub der Benjaminiten in den
Weinbergen von Silo berichtet. Dass es sich hier um einen alten Brauch
handelt und nicht bloss um ein einmaliges Ereignis?, ergibt sich erstens
daraus, dass der Bericht nicht bruchlos an den vom Krieg gegen Ben-
jamin angefiigt ist, und zweitens durch die Tatsache, dass wir auch aus
dem alten Rom von einem dhnlichen Brauch wissen.*

Davon berichtet Titus Livius. Im Zusammenhang mit dem Raub
der Sabinerinnen stellt er fest, dass der Ruf: «Wir bringen sie zu Tha-
lasius» in die Hochzeitstradition eingegangen sei. Livius weiss also,
dass dieser Raub nicht ein einziges Mal erfolgte, sondern zum festen
Bestandteil eines Hochzeitsrituals geworden ist. Wendet man dieses auf
den Bericht Jdc 21,19 f. an, so ergibt sich, dass in der Nahe von Silo ein
Brauch bestand, Middchen beim Festreigen in den Weinbergen zu rau-
ben. Die jeweils Geraubte wurde dann von dem Mann, der sie stahl, als
Frau heimgefiihrt. Dieser Brauch ldsst auf eine spezifische Art der
«Partnerwahl» schliessen. Wahrscheinlich raubte der betreffende junge
Mann das Middchen normalerweise mit dessen Einwilligung, wiewohl
man Gewaltsamkeiten nicht wird ausschliessen diirfen. Dass dieser
Brauch von Benjaminiten iiberliefert wurde, zeigt an, dass die Benja-
miniten oder ein Teil von ihnen, sich dem Brauchtum der Umwelt, in
die sie eindrangen, angepasst haben®, bis sich auch bei ihnen die fiir
[sraeliten spezifische Art der Eheschliessung endgiiltig durchsetzte.’

2. Die Erzdhlung von Juda und Tamar Gen 38,12-26 setzt ebenfalls
ein kanaaniisches Hochzeitsbrauchtum voraus. Das zeigt schon der
alteste erhaltene Kommentar zur Stelle (Test Juda 12,2):

3 So R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, 19642, 66-68.

4 Aufbeides weist H. W. Hertzberg, Die Biicher Josua, Richter, Ruth, ATD 9 (1969),
255 hin: Zur nachtriglichen Einarbeitung von Jdc 21,15(19-24) vgl. K.D. Schunck,
Benjamin, BZAW 86 (1963), 58f.

5 Titus Livius, Ab urbe condita I, 9.

¢ Den Nachweis dafiir, dass das Heiligtum von Silo sich dem kanaandischen Kultus
geoffnet hatte, hat E. Otto, Silo und Jerusalem, ThZ 32 (1976), 65=77 erbracht. Doch vgl.
schon ders., Das Mazzotfest in Gilgal, BWANT 107 (1975), 351ff.

7 Zur Eheschliessung im AT vgl. H.J. Boecker, Recht und Gesetz im AT und im
Alten Orient, 1976,93-96; R. de Vaux (A. 3), 66—68; P. Volz, Die Biblischen Altertiimer,
1914, 335-339.



H. Klein, Natur und Recht 5

«...denn es ist ein Brauch der Amordier, dass sie die, welche heiraten

will®, 7 Tage zur Hurerei an das Tor setzen».
Dieser merkwiirdige Brauch kann, soweit ich sehe auf dreifache Weise
erklart werden:

a) als Opferung der Jungfrauschaft,

b) als Fruchtbarkeitsritus,

c) als Moglichkeit der Partnerwahl.

ad a) Den rituellen Brauch der Opferung der Jungfrauschaft hat
H.W. Wolff ausfiihrlich skizziert.? Danach wird durch einen Initia-
tionsritus im Geldnde des Heiligtums der Mutterschoss geofinet, damit
er auf diese Weise von der Gottheit mit Fruchtbarkeit versehen werde
und Kraft zum Gebéren erhalte. Da Augustin diesen Brauch ausdriick-
lich fiir Phonizien bezeugt!?, konnte man denken, dass Test Juda 12,2
einen solchen Brauch vor Augen hat. Doch bleibt bei dieser Sicht
unverstandlich, wieso Tamar ein Pfand erhilt. Fiir die Ausfiihrung
eines solchen Ritus kann man schwerlich ein Geschenk geben.

ad b) Darum wohl hat G. v. Rad!! unsere Erzihlung mit der beriihm-
ten Stelle aus Herodot 1,199 12 zusammengebracht, wo davon die Rede
ist, dass babylonische Frauen sich einmal im Leben einem Fremden
hingeben miissen und damit ein «Keuschheitsopfer» darbringen, das
ihre Fruchtbarkeit erhohen soll. Wir werden aufdie Besprechung dieser
Stelle bei Herodot noch zuriickkommen. Fiir das Verstandnis von Rads
konnte man anfiihren, dass Juda Tamar ein Bockchen, d. h. ein Opfer-
tier fiir die Fruchtbarkeitsgottin'? in Aussicht stellt. Anstelle des von
Herodot erwahnten Geldes fiir die Gottin, wire hier das Opfertier
liblich. Schwieriger ist es, die Tatsache, dass Tamar verschleiert ist und
bleibt, mit der Herodot-Stelle in Einklang zu bringen. Herodot setzt
offensichtlich voraus, dass die Frauen angesehen werden knnen. Wohl
spricht er von einem Kranz von Schniiren, den sie auf dem Haupt

8 So wird man das Partizipium yapoUoa wohl verstehen miissen: ‘jene, die gerade im
Begriff ist, zu heiraten’, also ‘die, die heiraten will’. Die andere Lesung ynpevovca ist
wohl sekundir, vgl. W. Baumgartner, Herodots babylonische und assyrische Nachrich-
ten, in: Zum AT und seiner Umwelt, 1959, 298, A.2.

% H.W. Wolff, Hosea, BK XIV/1 (1965), 14f.

10 Augustin, De civitate Dei 1V, 10.

' G. von Rad, Das erste Buch Mose, ATD 2-4 (1967), 314.

12 Die Stelle ist abgedruckt bei H. W. Wolff (A.9), 108 f., kommentiert bei W. Baum-
gartner (A.8), 296-298.

13 So H. Gunkel, Genesis HK 1 (}1963), 416 mit Hinweis auch auf Jdc 15,1.



6 H.Klein, Natur und Recht

tragen, doch ist damit kaum ein Schleier gemeint.'* Denn er spricht
davon, dass die Schonen und Grossen sich rasch ihrer Pflicht entledi-
gen. Das kann sich kaum nur auf den Korperbau beziehen. Vor allem
aber: Wenn die Frauen nicht erkannt werden konnen, wére es sehr
merkwiirdig, dass die Vornehmen in zugedeckten Wagen auf die Frem-
den warten und sich damit von den anderen absondern. Waren sie nicht
erkennbar gewesen, hitten sie sich ohne weiteres unter das Volk
mischen konnen, ohne sich schimen zu miissen.

ad c) Das fiihrt uns zur Frage, ob es sich hier nicht um einen ganz
anderen Brauch handelte, der freilich, soweit ich sehe, weder im AT
noch sonst im Alten Orient bezeugt ist, namlich um einen Brauch der
Partnerwahl. Dafiir spricht die Tatsache, dass Tamar von Juda ein
Pfand erhilt. Nach dem jetzigen Zusammenhang soll das Pfand spiter
durch ein Bocklein ersetzt werden. Doch ldsst sich unschwer erkennen,
dass diese Sicht sich iiber die alte Erzdhlung gelegt hat. Die Verse
20-23, wo Hira das Bocklein iiberbringen soll, lassen ihn nach Tamar
als nach einer Hierodule, einer Kedesche fragen. Gleich dreimal begeg-
net hier das im AT gar nicht hdufig anzutreffende Wort g¢déscha.'s

In 38,15 wird aber Tamar eine zona genannt. Auf diesen Unter-
schied hat Emerton mit Recht hingewiesen.'® Zwar stehen Hos 4,14 und
Dt 23,18f. die beiden Worte g¢déscha und zona nebeneinander. Doch
zeigen beide Texte bloss, wie der Letzterzidhler (wohl J) zond in 38,15
verstanden hat, wobei er das Sitzen am Wege auch in dieser Richtung
deutete (vgl. Jer 3,2; Ez16,25). Er sah in dem Pfand des Juda eine Gabe,
die noch eingewechselt werden muss. Aber der Schluss liegt nahe, dass
der alte Erzdhler vor ihm in dem Pfand eine Gabe sah, die Tamar
behalten sollte bzw. behalten wollte.

Dafiir spricht folgende Erwigung: Tamars Tat konnte nur sinnvoll
sein, wenn sie wusste, dass sie von Juda ein Pfand erhielt, das sie von der
Todesstrafe bei Ehebruch rettete, zu der sie spater von Juda tatsachlich

14 'W. Baumgartner (A. 8), 297 f. weist auf die Parallelitit der Nachricht Herodots mit
der Notiz Ep Jer 43 hin und kombiniert den «Kranz von Schniiren» mit den dort
erwiahnten «Bandeny, die zerrissen werden. Das passt auf keinen Fall zu unserer Stel-
le.

15 Im AT begegnet das Wort nur noch Hos 4,14 und Dt 23,18.

16 J.A. Emerton, Some problems in Genesis XXXVIII, VT 25 (1975), 338-361, dort
353. In seinem nichsten Aufsatz, Judah and Tamar, VT 29 (1979), 403 ff. pladiert
Emerton dafiir, den Ursprung der Tamargeschichte in kanaandischem Milieu zu loka-
lisieren (411f). Das ldsst sich kaum schliissig nachweisen.



H.Klein, Natur und Recht 7

verurteilt wird (38,24). Sie hitte niemals die Tat wagen diirfen, wenn
die Moglichkeit bestand, dass sie von Juda mit Geld entlohnt wird, wie
es Herodot fiir jenen Brauch berichtet. Auch die Gabe eines Bockleins
konnte sie nicht verlocken, zumal eines Bockleins, das daraufhin geop-
fert werden musste. Sollte ihre Tat gelingen, so musste sie ein bleiben-
des Pfand von Juda in die Hand bekommen. Diese Moglichkeit scheint
nicht nur die Situation, sondern schon der Brauch der Kanaanier jener
Umgebung vorauszusetzen. Weiterhin: Tamar konnte sich nicht wie
jede Hure einfach an den Weg setzen. Dann hitte sie riskieren miissen,
von einem anderen vorbeiziehenden Fremden angesprochen zu wer-
den. Wollte sie dem ausweichen, hitte sie Boten aufstellen miissen, die
ihr genau Judas Kommen anzeigen, dass sie gewissermassen mit thm
zugleich an jener Stelle eintrifft. Doch davon liest man im Bericht
nichts, und das bedeutet, dass der Erzdhler hier offensichtlich nichts
besonderes gesehen hat. Tamar muss also die Moglichkeit gehabt
haben, einen unliebsamen Bewerber abzuweisen, wiederum im Unter-
schied zu jenem von Herodot erwdhnten Brauch. Endlich musste sie
wissen, dass sie ihre Identitit nicht preisgeben muss. Dass die Huren am
Wege (Jer 3,2, Ez 16,25) einen Schleier trugen, ist uns allerdings nicht
iiberliefert!’, wohl aber wissen wir um den Schleier der Braut, den
Rebekka beim Anblick Isaaks umlegt (Gen 24,65). Sehen wir also
recht, so hat Tamar folgenden Brauch vor Augen gehabt, als sie ihre
mutige Tat in Angriff nahm:

Wollte ein Midchen in jener Gegend heiraten, so setzte es sich an das Tor des Ortes.
Sie war verschleiert und konnte somit nicht erkannt werden. Wahrscheinlich erfolgte
dieses im Zusammenhang mit grossen Festen. Durch den Schleier konnte das Madchen
sehen. So konnte es manchen unliebsamen Freier abweisen. Wenn Test Juda 12 diesen
Brauch vor Augen hat, so hatte das Maddchen 7 Tage Zeit, wohl die Dauer des Festes. In
diesen Tagen musste es wahrscheinlich einen Freier annehmen. Selbstverstdndlich
konnte es nur zwischen Freiern wihlen, die selbst heiraten wollten. Und manches Mad-
chen mag dem Burschen vorher gesagt haben, an welchen Zeichen es erkannt werden
kann. Wenn es nun einen der Freier akzeptierte, ging er zu ihr und {ibergab ihr gleichzeitig
ein Pfand, es waren wohl immer die Identititszeichen: Stab, Siegel, Schnur. Nach Ablauf
einer bestimmten Frist, vielleicht mit der Gewissheit der Schwangerschaft (Gen 38,24 =3
Monate), wurde das Pfand durch die Eheschliessung eingelost.'®

17 Das hat schon H. Gunkel (A.13), 415 gesehen.

18 Ohne an irgendwelche Abhéngigkeiten zu denken, wire auf dhnliches Hochzeits-
brauchtum zu verweisen, das in den Mairchen begegnet. Es soll bloss eine bestimmte
urtiimliche Lebensweise ndherbringen, die uns heute fremd erscheint. Das Marchen vom
«Aschenputtel» spricht in ahnlicher Weise von einem Pfand, das nach der Begegnung mit



8 H. Klein, Natur und Recht

Trifft diese Rekonstruktion im Wesentlichen zu, so hat Tamar den
Brauch beniitzt, um auf solche Weise von Juda ein Kind zu erhalten,
auf das sie ein Recht zu haben meinte. Nicht ohne Grund vermerkt
darum der Erzdhler, Judas Frau sei vorher gestorben (38,12). Tamar hat
demnach nicht seinen Sexualtrieb ausgeniitzt!®, sondern ihn als Freier
angesehen, der heiraten will. Dass der Letzterzdhler die Begebenheit
anders verstand und Tamar als Hierodule kennzeichnete, ist sicher.
Darum bleibt unsere Deutung letztlich ungewiss. Sollte sie aber zutref-
fen, so zeigt sich, dass mindestens einzelne Israeliten im Umkreis von
Enajim eine kanaanéische Sitte der Partnerwahl akzeptierten.20

3. Der Bericht von Sichem und Dina (Gen 34) diirfte ebenfalls einen
Hochzeitsbrauch voraussetzen. Dieser Brauch wird freilich wiederum
etwas anders ausgesehen haben, als die beiden, die wir oben besprochen
haben. Das ist insofern verstandlich, als es sich bei dem Médchenraub
in den Weinbergen zu Silo um einen Brauch der Bauern und Winzer
handelt, bei der Partnerwahl in Juda (Tamar) um einen Brauch der
Hirtenbevilkerung. Die Dinageschichte fiihrt uns in die Stadt. Wir
werden hier also mit einem Brauch der kanaaniischen Stadtbevolke-

dem Midchen die Hochzeit ermdglicht: dem Schuh. Im Mirchen «Das Rétsel» (Grimm,
Nr.22) entwendet der junge Mann dem Midchen den Giirtel. Offenbar setzen beide
Marchen voraus, dass der Mann in das Haus des Madchens hineinheiratet und darum
selbst das Pfand braucht. Bei Tamar ist dieses umgekehrt. Das Mérchen von «Konig
Drosselbart» (Grimm Nr.52) setzt voraus, dass das Madchen wihlen darf, aber nach
Ablaufeiner bestimmten Frist einen Freier nehmen muss, unabhingig davon, ob er ihm
gefillt.

In der Gemeinde Schaas bei Schissburg war bis vor kurzer Zeit ein Brauch in Ubung,
wonach das Maddchen dem Briutigam am Vorabend der Hochzeit das Hochzeitshemd
zusandte, wobei die Uberbringer zu erldutern hatten, in welcher Weise das Hemd bei der
Braut geblieben sei. Das diente freilich zuletzt nur noch der Belustigung, doch wird
dahinter ein alter Rechtsbrauch stehen, wonach der junge Mann, wenn er zum Médchen
einkehrte, sein Hemd dort lassen musste. Die Tatsache, dass es in dieser Gemeinde den in
anderen Gemeinden {iblichen Brautraub nicht gab, der die «Opferung der Jungfrau-
schaft» zur Folge hatte, zeigt, dass das Médchen bei dieser Begegnung mit dem jungen
Mann zur Frau wurde, als er das Hemd dortliess. Die Hochzeit erfolgte, wenn das
Midchen die Schwangerschaft erkannte.

19 H. Gunkel (A.13) spricht von einer «Gier» des Juda, die dadurch entschuldigt
werden soll, dass vermerkt wird, er sei Witwer (414). Entschuldigen will die Tat ganz
gewiss Test Juda 12.

20 Dieses bestitigt die Beobachtungen von E. Otto (A.6), 651T., dass der aus Juda
stammende David mit der Priesterschaft von Silo sympathisierte und den Kult in Jeru-
salem dem kanaandischen Wesen offnete.



H.Klein, Natur und Recht 9

rung bekannt. Danach erfolgt schon vor der Werbung eine Begegnung
mit dem Midchen.2! Aber es ist nicht daran gedacht, dass das Madchen
verschleiert am Wege sitzt und auf die Freier wartet, auch nicht, dass es
am Festreigen in den Weinbergen teilnimmt, um geraubt zu werden. Es
kommt zu einer Liebe zwischen Dina und Sichem, die rasch ins Kor-
perliche geht. Vielleicht kann man den Rat des Jonadab an Amnon,
den Davidsohn (Il Sam 13,4f.) in diesem Zusammenhang sehen. Es mag
sein, dass auch in dem jebusitischen Jerusalem die Ehen auf diese Weise
geschlossen wurden. Interessant ist, dass in beiden Fillen, bei Sichem
und bei Amnon die Tat blutig endet. Offenbar war diese Art der Part-
nerwahl den Israeliten hochst verdédchtig. « Torheit» (n°badld) wird diese
Tat genannt (Gen 34,7; II Sam 13,12). «So etwas darf es in Israel nicht
geben», halten beide Stellen fest. Wahrscheinlich hat der dlteste Erzih-
ler von Gen 34 die Bluttat von Simeon und Levi an den Sichemiten
sogar gutgeheissen und als richtigen Vergeltungsakt fiir eine solche
«Schandtat» angesehen. Die spidtere Redaktion meldete in der Gestalt
des Jakob Bedenken an.?2 Die Regelung Dt 22,281, dass ein Madchen
vom Mann geheiratet werden muss, wenn es vergewaltigt wird, und er
sich von ihr nicht mehr scheiden lassen darf, setzt bereits voraus, dass es
den Brauch von Gen 34 und II Sam 13 in Israels Umwelt nicht mehr
gibt. Denn man spiirt keine Erregung mehr durch. Das Verbot solcher
Art von Eheschliessung hat sich durchgesetzt. Es kommt nur noch
sporadisch zu Verirrungen.

Wir fragen: Was ist der Unterschied zwischen diesem Brauch, den
man in Israel so hart verurteilte, und den beiden Briauchen, die uns als
Brautraub (Jdc 21,15ff.) oder Wahl des Middchens (Gen 38,12 ff.) begeg-
net sind? Man wird den Unterschied darin finden, dass es sich bei Dina
um den Ubergriff kanaaniischer Hochzeitstraditionen in israelitisches

21 Ein solcher Brauch ist fiir Griechenland durch den Mythus belegt, dass Zeus mit
Hera ebenso verfuhr, vgl. M. P. Nilson, Geschichte der griechischen Religion, *1967 1, 121.
A. 8, schreibt er: «Die Geschichte, dass Zeus die Hera schwingerte, ist vermutlich ein
Reflex einer noch heute unter der Bauernbevolkerung nicht ganz ausgestorbenen Sitte der
nachtlichen Besuche der Freier bei den jungen Madchen.» 430, A.2, weist er auf einen
naxischen Hochzeitsbrauch hin, der in einem Gedicht ausgesprochen ist:

«Schon legt sich auch die Jungfrau zum Jiingling herkémmlich, wie es verlangt ist,

den Vorbriautigams-Schlaf zu ruhen...»

22 7y Tradition und Redaktion in Gen 34 siehe M. Noth, Uberlieferungsgeschichte
des Pentateuch, 1948, 31 A.99 und H.J. Boecker, Redeformen des Rechtslebens im AT,
WMANT 14 (21970), 171.



10 H.Klein, Natur und Recht

Eheschliessungsrecht handelt, wihrend in den beiden ersten Fillen die
Minner ein kanaandisches Brauchtum als Angebot nutzten. Dina und
Tamar, die Tochter Davids, waren israelitische Mddchen. Das mag die
schreckliche Reaktion in Gen 34 und II Sam 13 begriinden. Diesen
Brauch konnte man in Israel offensichtlich nicht akzeptieren.

4. Dass Hos 1,2b den Brauch der Opferung der Jungfrauschaft vor-
aussetzt, hat H.W. Wolff2> nachzuweisen versucht. Er fiihrt dazu die
Stelle bei Herodot, die Notiz bei Augustin und andere Texte an und
glaubt, auf eine weite Verbreitung dieses Brauches im Alten Orient
schliessen zu diirfen. Doch zeigen die bisher besprochenen Texte, dass
dieses Brauchtum in Israel keineswegs einlinig war. Man wird sorgsam
differenzieren miissen, wozu die Arbeit von G. Bostrom?24 anleiten
kann. Darum ist zu fragen, ob es in Kanaan iiberall so etwas wie einen
Initiationsritus gab, wie thn Augustin fiir die Phonizier beschreibt. Fiir
die Stadt Sichem und die jliddische Hirtenlandschaft haben wir ein
anderes Brauchtum voraussetzen miissen, ebenso fiir die Weinberge bei
Silo. So mag man erwigen, ob dieser Ritus nicht von Phonizien aus —
etwa zur Zeit der Dynastie Omri — in Kanaan an Boden gewann.
Allerdings wird damit die Auslegung von Hos 1,2b kaum zu belasten
sein. Denn W. Rudolph?5 hat mit allem Nachdruck betont, dass Hos
1,2b die Apposition zéniznim sowie 2by wahrscheinlich eine spitere
Glosse aufgrund von 2,4-17 ist.26 Dann beinhaltete das Wort an Hosea
urspriinglich nur den Auftrag, sich eine Frau zu nehmen und Kinder zu
zeugen.

Allerdings bleibt dann doch noch Hos 4,13 jene Stelle, die L. Rost
veranlasste?’, die Opferung der Jungfrauschaft als kanaaniischen Ini-
tiationsritus zu postulieren. Dort sagt der Prophet:

«Darum treiben eure Tochter Unzucht,

und eure Schwiegertéchter brechen die Ehe.»

Versteht man mit L. Rost2 das Wort «Schwiegertochter» (kala) als

23 H.W. Wolff (A.9), 14f.

24 G, Bostrom, Proverbiastudien, 1935, 109, ist unsicher, ob die Herodotstelle in
diesen Zusammenhang gehort.

25 W. Rudolph, Hosea KAT, 1966, 46—49.

26 Schon A. Heermann, Ehe und Kinder des Propheten Hosea, ZAW 40 (1922), trat
fiir die Streichung des zweimaligen zeniinim in V. 2f. ein, 287.

27 L. Rost, Erwdgungen zu Hos 4,13, in: Das kleine Credo und andere Studien zum
AT, 1965, 53ff.

28 L. Rost (A.27), 56.



H. Klein, Natur und Recht 11

«Braut, die im Begriff ist, die Sippe zu wechseln», dann wére hier in
einem synonymen Parallelismus ausgesagt, dass die Maddchen kurz vor
der Ehe in Bereichen kanaandischer Heiligtiimer ihre Jungfrauschaft
verloren. Die Art, wie der Prophet spricht, deutet darauf hin, dass sich
ein solcher Brauch gerade erst im Umkreis Israels ausbreitet.?’

Allerdings ist diese Deutung nicht die einzig mogliche. Man konnte
ebenso aus dem Gebrauch der beiden Verben (zana — Unzucht treiben
und nad’aph —ehebrechen) schliessen, dass es sich um zwei verschiedene
Dinge handelt, einmal um die Opferung der Jungfrauschaft (zana) und
dann um den Ehebruch (na’aph) nach schon erfolgter Eheschliessung.3¢
Dartiber ist jetzt mehr zu sagen.

II. Das Brauchtum nach der Hochzeit

Die eben besprochene Stelle Hos 4,13 spricht —sehen wir recht — von
einem rituellen Ehebruch der Schwiegertochter, d. h. der Frauen. Wenn
irgendwo, dann ist an dieser Stelle auf die Nachricht von Herodot 1,199
hinzuweisen, die einen Fruchtbarkeitsbrauch in Babylonien erwihnt
und die von der Notiz Ep Jer 43 bestétigt wird. Danach ist der Brauch so
zu rekonstruieren, dass die Ehefrau im Geldnde des Heiligtums einmal
in ihrem Leben, wahrscheinlich am nichsten Fest nach der Eheschlies-
sung sich einem Fremden hingeben muss.3' Der Brauch hatte vermut-
lich den Sinn, die Fruchtbarkeit der Frau zu erhohen. Freilich reicht die
Stelle bei Hosea nicht aus, diesen Brauch fiir die Umwelt Israels nach-

2 Dassder Bericht von Jephtas Tochter Jdc 11,37 ff. nicht diesen Ritus beschreibt, hat
W. Rudolph iiberzeugend gezeigt: «...die Klage (kann) nur bedeuten, dass sie Jungfrau
bleiben muss, und nicht, dass sie ihr Mddchentum verloren hat.» W. Rudolph, Pripa-
rierte Jungfrauen? ZAW 75 (1963), 69: Also kann man auch den Brauch nicht in die
vorstaatliche Zeit Israels datieren.

3 Dann beziehen sich die beiden von diesen Verben abgeleiteten Male in 2,4 auch
auf zwei verschiedene Handlungen, die eine vor, die andere nach dem Eheschluss.

31 Bis vor 50 Jahren hat sich in ruménischen Gemeinden der Westkarpathen ein
Brauch erhalten, der dem von Herodot beschriebenen dhnlich gewesen sein muss. An
einem Feiertag im Friihjahr gingen alle Frauen, die im Laufe des vergangenen Jahres
geheiratet hatten, zum Gottesdienst, kauften Kerzen und beteten fiir das Gedeihen ihrer
Ehe. Wenn sie aus dem Gotteshaus herauskamen, waren sie verpflichtet, jeden Bekann-
ten aufden Mund zu kiissen. Dieser wiederum musste der Frau eine Krone zustecken mit
dem Vermerk, das Geld sei fiir die Windeln ihres kommenden Kindes. Dann durfte er
einen Zug aus einer Schnapsflasche tun.



12 H. Klein, Natur und Recht

zuweisen, zumal sie auch anders gedeutet werden kann (siche oben).
Man konnte allenfalls noch auf die merkwiirdige Erzahlung von der
Schandtat in Gibea Jdc 19 hinweisen und dann postulieren, dass der
Mann mit seiner Frau zu einem solchen Fest nach Gibea kam, und sich
bei diesem Ritus ein Ungliick ereignete. Doch ist die Erzdhlung Jdc 19
in ihrer heutigen Gestalt ganz anders geartet und lasst einen solchen
Riickschluss darum als gewagt erscheinen.?? So bleibt die Frage offen,
ob es in Israels Umwelt einen solchen Brauch gegeben hat. Wenn Hosea
an solch eine Ubung dachte, zeigt seine Botschaft, dass er sie ablehnt
und wohl auch mit der Ablehnung der Hoérer rechnen kann.3? Wir
hitten hier dieselbe Einstellung, wie sie uns in Gen 34 im Verhiltnis zu
Gen 38,12 ff. und Jdc 21,15ff. begegnet ist: Wiahrend die Méanner dem
kanaandischen Brauchtum zuneigten, lehnten sie die Beteiligung ihrer
Frauen und Midchen an diesen Veranstaltungen scharf ab. Hosea halt
thnen 4,13 den Spiegel vor: Wenn ihr hingeht, ist es nicht verwunder-
lich, wenn die «Folgen» bei Tochtern und Schwiegertochtern sichtbar
werden.

111. Bei der Hochzeit

1. Auch Gen 2-3 diirfte ein Hochzeitsbrauch im Hintergrund stehen.
Dafiir kénnte schon die Tatsache sprechen, dass der Text gerne bei
kirchlichen Trauungen verwendet wird. Leider legt der Zusammen-
hang diese Annahme nicht nahe, so dass wir auf eine Analyse dieser
beiden vielumstrittenen Kapitel nicht verzichten konnen. Da W.H.

In unsern siebenbiirgisch-sdachsischen Gemeinden, haben sich bis heute zwei dhnliche
Brauche erhalten. Nach dem einen geht die junge Frau am Tage nach der Trauung zum
Gottesdienst und wird daraufhin beim Tanz gestohlen und in ein fremdes Haus gebracht,
bis sie vom Bréutigam losgekauft wird. Nach dem anderen Brauch muss die junge Frau
kurz nach Mitternacht mit jedem anwesenden Mann tanzen und erhélt Geld «fiir die
Windeln» in eine Schiirzentasche.

Es bedarf wenig Phantasie, zum Schluss zu kommen, dass in grauer Vorzeit bei dieser
Gelegenheit nicht nur «getanzt» wurde oder dass die Frau nur einen «Kuss» bekam.

Dass dieses mit Unsittlichkeit {iberhaupt nichts zu tun hat, ist eindeutig. Der Ritus
erfolgte an einem bestimmten Tag und war durch das Brauchtum sanktioniert.

32 Auf die Traditionsgeschichte von Jdc 19-21 ist hier nicht einzugehen.

33 Das'al/kén zeigt eine Folge an, es ist keine Strafankiindigung. Diese Folge ihrer Tat
sollen die Ménner bedenken.



H. Klein, Natur und Recht 13

Schmidt34 die verschiedenen Motive bereits sorgsam auseinanderge-
nommen hat und darin durch O.H. Steck? und C. Westermann 36
weitgehend bestétigt wurde, konnen wir uns darauf beschrinken, diese
verschiedenen Motive erneut zu gruppieren:

Am sichersten ist augenblicklich, als Grundlage von Gen 2f. eine
Urmensch-Erzdhlung anzunehmen, die nach Ez 28,12 ff. folgende Ziige
getragen haben muss: Erschaffung des Menschen, Gottesgarten, Fehl-
tritt und Vertreibung aus dem Garten.?’

2. Eine zweite Erzdhlung muss um das Motiv des Lebensbaumes
gekreist sein. Da im Gilgamesch-Epos XI,266ff. Lebenskraut und
Schlange zusammengebracht sind, im Adapamythos aber zwei wider-
spriichliche Anweisungen an den Menschen im Zusammenhang mit
dem Essen einer Speise erteilt werden 38, kénnte man folgende Atiologie
rekonstruieren: Gott setzt den Menschen in einen Garten, erlaubt ihm
das Essen von den Friichten der Biume, doch warnt er ithn vor der
Frucht des Lebensbaumes (wie Ea Adapa warnt), weil er sonst stirbt

34 W, H. Schmidt, Die Schopfungsgeschichte der Priesterschrift, WMANT 17 (19733),
193-229.

3 O.H. Steck, Die Paradieserzidhlung. Eine Auslegung von Gen 2,4-3,24, BSt 60
(1970), 191F.

36 C. Westermann, Genesis 1-11 BK 1/1 (1975), 259 ff. Westermann geht in der Zuord-
nung der Motive eigene Wege.

37 Also vielleicht die Verse 2,6.7 ... 3,22.24. Ez 28,12 ff. ist der Fehltritt nur als
‘awdla-Unrecht bezeichnet. Ob die Vorlage der Paradieserzidhlung mehr aussagte, ldsst
sich schwerlich sagen. Der Fehltritt muss nicht in dem Essen von der Frucht bestanden
haben. Dieses Motiv ldsst sich anderswo unterbringen. S.u.

38 Zu weiteren israelitischen und ausserisraelitischen Parallelen vgl. W.H. Schmidt
(A.34), 210.

Es wire allerdings zu fragen, ob der Adapamythus in seiner heutigen Gestalt nicht
auch eine lange Traditionsgeschichte durchlaufen hat. Wenn ich recht sehe, sind drei
verschiedene Motive darin enthalten, die kaum urspriinglich zusammengehort haben: 1.
Adapa wird vor den himmlischen Richter zitiert und erhilt seine Freisprechung durch
die Fiirsprache der Himmlischen; 2. Adapa bringt vom Himmel Kleidung und Ol auf die
Erde; 3. Adapa wird von Ea belehrt, nicht von der Lebensspeise zu essen, weil Ea sie als
Todesspeise kennzeichnet, und kehrt darum auf die Erde zurilick. Dieses dritte Motiv
liesse sich so verstehen, dass die «Lebensspeise» des Anu tatsidchlich zu irdischem Tod
fiihrt, um die Aufnahme in den Himmel zu ermdglichen. Das bedeutet, dass in einer
Vorphase der Mythus zum Ausdruck brachte, was wir heute noch in die Worte kleiden:
«Wen die Gotter lieben, nehmen sie zu sich.» Gedeutet ist der vorzeitige Tod. Freilich ist
das nicht die Intention des jetzigen Mythus. Dazu vgl. H. P. Miiller, Gilgameschs Trau-
erklage um Enkidu und die Gattung der Totenklage, ZA 68 (1978), 233ff.; 248 und
A.52.



14 H.Klein, Natur und Recht

(giftige Frucht?)%. Die Schlange bestreitet diec Todeswirkung dieser
Frucht des Lebensbaumes wohl vor der Frau#°, sie isst (...und stirbt?).
Die Schlange wird verflucht.*!

3. Was iibrigbleibt42, ist fiir unseren Zusammenhang wesentlich.*3
Hier wurde die Erschaffung des Menschen, der Tiere und der Frau, das
Essen vom Erkenntnisbaum#4, die Erkenntnis der Nacktheit und die

3 Die Verse 2,9.16 ff. wiren also nicht rein redaktionell, sondern hitten in dieser
Tradition ihren Ursprung, wiewohl der Wortlaut jetzt dem Zusammenhang trefflich
angepasst ist. Der Baum in der Mitte des Gartens muss der Lebensbaum gewesen sein. Die
Formulierung «ihr werdet gewiss (inf. abs.) sterben» hat jetzt die Gestalt eines apodik-
tischen Gebotes fiir todeswiirdige Verbrechen, kdnnte aber einmal bloss die Gewissheit
des Todes als Wirkung gemeint haben.

Die Tatsache, dass in der jetzigen Form der Erzdhlung ein solches Verbot erteilt wird
und die Strafe dann anders erfolgt, nimlich in einem Fluch, sollte uns zum Nachdenken
dariiber bewegen, ob man die Urgeschichte einem «Jahwisten» der Salomo-Zeit zu-
schreiben kann. Der Schreiber diirfte voraussetzen, dass die Sitze der Mot-jumat-Reihe
nicht mehr mit dem Tod bestraft wurden. Wire es darum nicht richtiger, den «Jahwi-
sten» der Salomo-Zeit (an dem ich freilich noch festhalten will) mit Gen 12, 1 ff. beginnen
zu lassen und die Urgeschichte in eine spétere Zeit anzusetzen ? Ich denke etwa an die Zeit
Hiskias. Dies ndher zu begriinden, ist hier freilich nicht der Ort.

40 C, Westermann (A. 36), 266, vermutet, dass eine urtiimliche Erzahlung von der
Schlange und der Frau zugrundeliegt. Dem wiirde entsprechen, dass das Fluchwort an die
Schlange nur die Frau und ihre Nachkommen, nicht auch den Mann vor Augen hat
(3,15).

4 Die Atiologie wiirde also erkldren, warum die Schlange auf dem Bauche kriecht
und die Menschen sie bekdmpfen: sie hat einmal einen Menschen (? eine Frau?) zum
Tode gebracht.

42 Die geographische Beschreibung von Eden 2,10-14 klammern wir hier aus. Man
kann erwigen, ob sie zu unserer dritten Einheit gehort hat. Auszuschliessen ist das nicht.
Dann wire damit das Traumland der Liebenden gemeint. Aber das ist ganz unsicher.

43 «Demgemaiss ist die Erschaffung von Tieren und Frau... keinesfalls Bestandteil
der Paradiesgeschichte gewesen, ebensowenig der Erzdhlungszug der Nacktheit beider
und ihrer Bekleidung. .. und alle Stellen, die von Mann und Frau reden.. .» O. H. Steck,
(A.34), 46. Steck meint freilich (53), dass diese Partien jahwistisch seien und nicht
unabhingig von der Jetztgestalt der Erzdhlung entstanden. Demgegeniiber wird man
etwas differenzieren miissen, wiewohl zuzugeben ist, dass der jetzige Text einheitlich
formuliert ist.

4“4 «Die Beifligung <gut und bose» will. .. vielleicht... ausschliessen, dass <erkennen»
geschlechtlich verstanden wird... Wenn 3,7 die Auswirkung des Ungehorsams be-
schreibt : «sie erkannten, dass sie nackt sind», so legt diese Aussage nahe, dass eine Vor-
form der Paradiesgeschichte die Einsicht in die eigene Geschlechtlichkeit als Folge der
Tat ansah.» W.H. Schmidt (A.33), 223. Es folgt ein Hinweis auf die Enkiduepisode des
Gilgameschepos.



H.Klein, Natur und Recht 15

Bekleidung berichtet, hier wurde von den Folgen der Ehe fiir Frau4
und Mann“6 gesprochen, hier erhielt die Frau ihre Benennung als
«Mutter aller Lebenden» und es erfolgte die Anweisung auf den Acker
als Lebensgebiet.4” M.a. W. wir hidtten in den eben zusammengestellten
Motiven den Rest einer Hochzeitsgeschichte, die berichtete, wie der
Mann erschaffen wurde, wie Gott ihm Tiere zugesellte (die in den
Bereich des Arbeitsfeldes des Mannes gehoren), wie er seine Frau
bekam und dariiber hochbegliickt jubelte, wie die beiden dann vom
Baum der Erkenntnis (Liebesdpfel? vgl. Gen 30,14) assen und ihre
Nacktheit entdeckten*®, wie sie sich Kleider anlegten und Gliick und
Leid des Lebens bei Geburt und Feldarbeit erfuhren. Noch heute wird
in Palédstina der Braut bei der Hochzeit gesagt: «Freue dich nicht der
Falten deines Hochzeitskleides.» 4

Vielleicht ist der Hinweis nicht unwichtig, dass in der orthodoxen Kirche Ruméniens
bis auf den heutigen Tag bei Trauungen ein Apfelzweig eine Rolle spielt. Den Baum bei
der Hochzeit erwihnt innerhalb einer Brauchtumsbeschreibung I. Meitoiu, Spectacolul
nuntilor (Die Vorfilhrung der Hochzeiten), 1969, 203.

4 L.Rost, (A.27), 62 A.34 sicht in dem Wort an die Frau 3,16 eine «Spendeformel»
innerhalb des Initiationsrituals: «Gewisslich will ich mehren... deine Schwanger-
schaft... Du sollst S6hne gebiren...» Doch kénnte schon das urspriingliche Wort an die
Frau Freud und Leid als Folge der Ehe vor Augen gehabt haben (A. 48).

4 «...wird man eher mit einem vorgegebenen Fluchwort iiber den Acker (etwa 17b)
rechnen, das von anderen Vorstellungen her ergidnzt wurde» Schmidt (A. 34), 216. Viel-
leicht darf man folgendes Wort als Vorlage verstehen:

«...mit Miihe wirst du dich erndhren dein Leben lang, ...im Schweisse deines Ange-

sichtes wirst du dein Brot essen, bis du zum Ackerboden zuriickkehrst, von dem du

genommen bist» (17b.19a).

Das wiirde bedeuten, dass 2, 7 zu dieser Einheit hinzuzurechnen ist. Es wire zu fragen,
ob die Paradiesgeschichte vom Urmenschen nicht seine Erschaffung aus Staub schilderte
und die Vertreibung ihn in den Staub stiirzte, wihrend die «Hochzeitsgeschichte» den
Menschen aus Erde geformt sein l4sst, wie nachher die Tiere, um dann zu berichten, dass
er zur Bestellung dieser Erde, «von der er genommen ist», angewiesen wurde.

47 Das wiirde als Einleitung 2, 5.7 voraussetzen.

48 Es mag sein, dass auch das Motiv der Gottdhnlichkeit hierhergehorte, wie die
Enkidu-Episode des Gilgameschepos zeigt. Hier sagt die Hure zu Enkidu: «Weise bist du
Enkidu, wie ein Gott.» Vgl. C. Westermann, (A.36), 336.

49 G. Dalman, V (1937), 313. Man wird freilich nicht mit Dalman ergidnzen diirfen:
«weil es noch anders kommen kann», sondern richtiger: weil es noch anders kommen
wird.

Zu dieser Uberlieferung, mehr noch aber zu den beiden Spriichen an Mann und Frau
wire folgendes aus dem Brauchtum zu erginzen: In der Gemeinde Marpod in Sieben-
biirgen ist bis heute {iblich, dass der Braut ein Tiichlein mit den Worten iiberreicht wird:



16 H.Klein, Natur und Recht

Diese so rekonstruierte Erzdhlung ist wohl kaum auf israelitischem
Boden gewachsen, sonst hétte sie in irgendeiner Weise eine Nachwir-
kung gehabt. Sie wurde wohl aus dem Hochzeitsbrauchtum der Um-
welt libernommen, als eine Sage der ersten Menschen verstanden und
mit anderen Erzdhlungen der Urzeit zu einer neuen Einheit umge-
schmolzen, durch welche nun gerade nicht mehr die Natiirlichkeit des
Schweren hervorgehoben wird. Es erscheint jetzt als Folge einer Strafe
fiir Verfehlungen. Was einst natiirlich gesehen wurde, ist jetzt in den
Rahmen der Rechtstraditionen Israels gespannt.s©

2. Cant 3,8 1st von dem «Schrecken der Nacht» die Rede. Da dieses
Wort im Zusammenhang der Einholung der Braut (3,6-11) erklingt, ist
hier auf ein letztes Motiv des Hochzeitsbrauches einzugehen. Hier hat
Israel am meisten Verstindnis aufgebracht. Noch heut gibt es eine
gewisse Angst in der Brautnacht.>' Wie gefihrlich die Bedrohung durch

«Damit du dir die Tridnen abtrocknen kannst», wihrend der Brautigam ein dhnliches
Tiichlein mit den Worten erhilt: « Damit du dir den Schweiss abtrocknen kannst.» Die
Trénen erinnern an die Schmerzen der Geburt, der Schweiss an die Arbeit auf dem Feld.
In der ruménischen Gemeinde Petrila in den Siidkarpaten war vor 100 Jahren der Brauch
in Ubung, dass der Pfarrer bei der Verlobung dem Midchen aus der Hand des Burschen
ein Tuch iiberreichte, das mit Fliissen bestickt war, wihrend er dem Briutigam von der
Braut ein Tuch gab, das Blumen eingestickt hatte. Tranen und Feldarbeit auch hier. So
nach N. Deleanu, Nedeia din poiana miresei (Der Hirtenmarkt auf der Brautwiese) 1968,
274.

Gewiss ist dieser Brauch nicht massgebend fiir das Verstindnis des AT, weil Zeit und
Raum vom AT sehr entfernt sind. Doch zeigt das Brauchtum an, in welcher Richtung ein
Textdes AT verstanden werden kann, wenn sich durch die Analyse sowieso eine dhnliche
Auslegung empfiehlt.

50 Das gilt ebenso fiir die nachfolgende Kainsgeschichte. F. W. Golka, Keine Gnade
fiir Kain, in: Werden und Wirken des AT, FS C. Westermann, 1980, 58-73, hat diese
Perikope als Urgeschichte zu verstehen versucht, und daraus abgeleitet, dass die Erzih-
lung zeigen will, dass es fiir den Brudermorder keine Gnade gibt (73). Das trifft fir die
Gestalt, die der Erzédhler vorfand, wahrscheinlich zu. Doch geht es in der jetzigen Fassung
in Gen 4 genau um denselben Sachverhalt wie Gen 2 f. Das sieht auch Golka (72), doch
interpretiert er auch Gen 2f. nicht von der Rechtstradition her, sondern von der Urge-
schichte. Wie Gen 2 f. zeigen will, dass Fluch und Segen, Freude und Leid gleicherweise
aus Jahwes Hand fliessen, die angekiindigte Strafe also abgemildert wird, so wird auch in
der Kainsgeschichte die Strafe verringert. Kain hat Kinder, wie V. 17ff. zeigt. Das
bedeutet, dass er nicht ganz zu den Verstossenen gehort. Von der Rechtstradition her-
kommend hat der Verfasser der Urgeschichte sich bereit gefunden, die Todesstrafe auf-
zuldsen und den verdienten Tod in eine Strafe umzuwandeln.

51 Vgl. dazu G. Dalman, AuS1, 639. J. Morgenstern (A. 2) berichtet von einem Singen
der westsemitischen Frauen zur Verscheuchung der bdsen Geister bei der Defloration
(107 ff)).



H.Klein, Natur und Recht 17

die bosen Geister gesehen werden konnte, zeigt die Erzdhlung von
Tobias (Tob 6,14 ft.), wonach Sara, die Tochter Raguels erleben muss,
dass 7 Méanner ihr in der Brautnacht vom Damon umgebracht werden.
Tobias entgeht dem Tod durch die Damonen mit Hilfe des Schutzen-
gels, der ihn anleitet, Herz und Leber eines Fisches zu verbrennen und
zu Gott zu beten. Wahrscheinlich wollte diese Erzahlung zeigen, was
man tun soll, um von den Didmonen verschont zu werden.52

Die Moglichkeit ist nicht auszuschliessen, dass die unter I. bespro-
chenen Hochzeitsbrauche Versuche waren, diesem Moment des
Schreckens in der Mitternacht zu entgehen. Israel ist hier einen anderen
Weg gegangen. In grauer Vorzeit wurde in der Brautnacht der Brauti-
gam beschnitten. Darauf weist nicht nur der in seinem dunklen Zusam-
menhang5? dann doch eindeutige Satz Ex 4,25: «Du bist mir ein Blut-
brdutigam geworden» hin, sondern ebenso die Tatsache, dass mit Aotén
urspriinglich jener Mann gemeint war, der seinen Tochtermann be-
schnitt>. Das bedeutet, dass Israel diesem «Schrecken der Nacht»
innerhalb einer Talionsvorstellung Herr zu werden gedachte: Der Kor-
perteil der bei der Braut einen Blutverlust verursachte, wurde selbst
verwundet. Das fiihrt uns wieder in die Rechtswelt Israels.

1V. Folgerungen

Die Hochzeitsbrduche seiner Umwelt hat Israel als Ganzes nicht
libernommen. Zeitweise haben Einzelne oder ganze Gruppen einen
bestimmten Brauch toleriert oder auch mitgemacht. Besonders da, wo
es um die Frauen der Umwelt ging, hat man weniger Skrupel gehabt. Bis
in die Zeit Hoseas hinein waren darum die Méinner geneigt, an den

52 Im Hochzeitsbrauchtum ist die Uberwindung dieser Gefahr weit verbreitet. Als
eindrucksvollstes Beispiel nenne ich bloss die Notiz von V. Pacala in seiner Monographie
der Gemeinde Raginari (Monografia comunei Résinari) 1915, wonach in der Hochzeits-
nacht junge Leute in das Brautgemach einbrechen, um den Brdutigam im Fluss zu
«vernichten». Die Braut kauft ihn mit einem Fass Wein frei. Dass aus solcher Furcht das
Brautlager unter Aufsicht von Zeugen bestiegen wurde, ist bekannt. Vgl. R. Freudenthal,
Luther. Sein Leben und seine Zeit, 1967, 536.

53 Zum Verstandnis von Ex 4,24-26 vgl. ausser den Kommentaren H.J. Hermisson,
Sprache und Ritus im alttestamentlichen Kult, WMANT 19 (1965), 66 und G. Fohrer,
Geschichte der israelitischen Religion, 1969, 18.

54 So L. Kohler, Der hebrdische Mensch, 1976, 25f.



18 H. Klein, Natur und Recht

Riten der Umwelt zu partizipieren, obwohl sie nicht erlaubten, dass
ihre Tochter oder Frauen es den Frauen oder Miadchen der Umwelt
nachmachten. Hosea verkiindet den Méannern, dass sie sich nicht wun-
dern diirfen, wenn ihre Tochter und Schwiegertochter sich auch zu den
Brauchen der Umwelt hingezogen fiihlen. Offiziell gestattet hat man
solches Verhalten in Israel dennoch nicht. Wie schon das vorgeschicht-
liche Israel den «Schrecken der Nacht» durch die Beschneidung also
_innerhalb einer Rechtstradition (talio) zu meistern gedachte, so hat sich
das Rechtsdenken in dieser Hinsicht bei dem Volke des AT durchge-
halten. Heirat war eine Rechtsangelegenheit, die durch einen Vertrag
der Minner besiegelt wurde.>> Andere Praktiken hatten darum keinen
Platz. Sogar die bei der Hochzeit gesprochenen Worte, die Gliick und
Leid der Mutter und des Ackermannes in der neuen Ehe festhielten,
wurden in einen neuen Zusammenhang gebracht. Nun erscheint beides
als Strafe Jahwes fiir eine erfolgte Ubertretung der ersten Menschen.
Dass die Ehe als natiirliche Folge gliickliche und schwere Tage bringt,
hat man so nicht weitergesagt, sondern Gliick und Leid des Lebens auf
einen Fehltritt zuriickgefiihrt, Was die Hochzeit betrifft ist also Israels
Rechtsdenken massgebend geblieben. Die stark an der Natur orientier-
ten Fruchtbarkeitsbrduche wurden abgelehnt. Das Recht behielt hier

gegeniiber der Natur die Oberhand.
Hans Klein, Sibiu (Rumaénien)

55 Vgl. die A.7 angefiihrte Literatur.



	Natur und Recht : Israels Umgang mit dem Hochzeitsbrauchtum seiner Umwelt

