
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 37 (1981)

Heft: 1

Artikel: Natur und Recht : Israels Umgang mit dem Hochzeitsbrauchtum seiner
Umwelt

Autor: Klein, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 37 Heft 1 Januar/Februar 1981

Natur und Recht

Israels Umgang mit dem Hochzeitsbrauchtum
seiner Umwelt1

Als die israelitischen Stämme das Land Kanaan besiedelten, kamen
sie mit einer Bevölkerung in Berührung, die spezifische Sitten und
Bräuche im Zusammenhang mit der Eheschliessung entwickelt hatte.
Wie die Israeliten damit umgingen, wollen wir hier näher untersuchen.
Wir stossen dabei auf eine erste Schwierigkeit: Die Texte haben an der
Beschreibung des Hochzeitsbrauchtums kein Interesse. Es ist aus
Berichten zu rekonstruieren, die andere Zielsetzungen haben. Darum ist
es nicht möglich, dieses Brauchtum vollständig zu erfassen. Doch wird
sich zeigen, dass es kein einheitliches Brauchtum in Kanaan gab.

Wesentlicher wird die Erkenntnis sein, dass Israel das
Hochzeitsbrauchtum seiner Umweit aufdie Dauer nicht übernommen hat. In der
Anfangszeit haben sich einzelne Gruppen verschiedenen Bräuchen im
Zusammenhang mit der Eheschliessung geöffnet, doch hat sich immer
deutlicher die althergebrachte Sitte2 durchgesetzt. Das stark an der
Natur und dem Fruchtbarkeitskult orientierte Hochzeitsbrauchtum
Kanaans ist bis in Hoseas Zeit eine Anfechtung für Israel gewesen, doch
gab es Abwehrkräfte genug, diese Anfechtung durchzustehen. Wie
Jahwe über Baal siegte, so auch das Recht über den Naturkult.

Um der Übersicht willen werden wir nachstehend das Brauchtum
vor der Hochzeit (I), nach der Hochzeit (II) und bei der Hochzeit (III) zu
betrachten haben, um endlich die Folgerungen (IV) zu ziehen.

1 Die Hauptgedanken dieses Beitrages wurden im September 1976 im Rahmen einer
Gastvorlesung an der Humboldt-Universität Berlin unter dem Titel: Hochzeitsbrauchtum

und Altes Testament vorgetragen.
2 Zum semitischen Hochzeitsbrauchtum vgl. J. Morgenstern, Rites of birth,

marriage, death and kindred occasions among the Semites, 1966, 107 ff.



4 H. Klein, Natur und Recht

I. Das Brauchtum vor der Hochzeit

1. Jdc 21,19-23 wird von einem Brautraub der Benjaminiten in den

Weinbergen von Silo berichtet. Dass es sich hierum einen alten Brauch
handelt und nicht bloss um ein einmaliges Ereignis3, ergibt sich erstens

daraus, dass der Bericht nicht bruchlos an den vom Krieg gegen
Benjamin angefügt ist, und zweitens durch die Tatsache, dass wir auch aus
dem alten Rom von einem ähnlichen Brauch wissen.4

Davon berichtet Titus Livius.5 Im Zusammenhang mit dem Raub
der Sabinerinnen stellt er fest, dass der Ruf: «Wir bringen sie zu Tha-
lasius» in die Hochzeitstradition eingegangen sei. Livius weiss also,
dass dieser Raub nicht ein einziges Mal erfolgte, sondern zum festen

Bestandteil eines Hochzeitsrituals geworden ist. Wendet man dieses auf
den Bericht Jdc 21,19 ff. an, so ergibt sich, dass in der Nähe von Silo ein
Brauch bestand, Mädchen beim Festreigen in den Weinbergen zu
rauben. Die jeweils Geraubte wurde dann von dem Mann, der sie stahl, als

Frau heimgeführt. Dieser Brauch lässt auf eine spezifische Art der
«Partnerwahl» schliessen. Wahrscheinlich raubte der betreffende junge
Mann das Mädchen normalerweise mit dessen Einwilligung, wiewohl
man Gewaltsamkeiten nicht wird ausschliessen dürfen. Dass dieser
Brauch von Benjaminiten überliefert wurde, zeigt an, dass die
Benjaminiten oder ein Teil von ihnen, sich dem Brauchtum der Umwelt, in
die sie eindrangen, angepasst haben6, bis sich auch bei ihnen die für
Israeliten spezifische Art der Eheschliessung endgültig durchsetzte.7

2. Die Erzählung von Juda und Tamar Gen 38,12-26 setzt ebenfalls
ein kanaanäisches Hochzeitsbrauchtum voraus. Das zeigt schon der
älteste erhaltene Kommentar zur Stelle (Test Juda 12,2):

3 So R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, 19642, 66-68.
4 Aufbeides weist H. W. Hertzberg, Die Bücher Josua, Richter, Ruth, ATD 9 (1969),

255 hin: Zur nachträglichen Einarbeitung von Jdc 21,15(19-24) vgl. K.D. Schunck,
Benjamin, BZAW 86 (1963), 58 f.

5 Titus Livius, Ab urbe condita I, 9.
6 Den Nachweis dafür, dass das Heiligtum von Silo sich dem kanaanäischen Kultus

geöffnet hatte, hat E. Otto, Silo und Jerusalem, ThZ 32 (1976), 65-77 erbracht. Doch vgl.
schon ders., Das Mazzotfest in Gilgal, BWANT 107 (1975), 351 ff.

7 Zur Eheschliessung im AT vgl. H.J. Boecker, Recht und Gesetz im AT und im
Alten Orient, 1976,93-96 ; R. de Vaux (A. 3), 66-68 ; P. Volz, Die Biblischen Altertümer,
1914, 335-339.



H.Klein, Natur und Recht 5

«... denn es ist ein Brauch der Amoräer, dass sie die, welche heiraten
will8, 7 Tage zur Hurerei an das Tor setzen».

Dieser merkwürdige Brauch kann, soweit ich sehe auf dreifache Weise
erklärt werden :

a) als Opferung der Jungfrauschaft,
b) als Fruchtbarkeitsritus,
c) als Möglichkeit der Partnerwahl.
ad a) Den rituellen Brauch der Opferung der Jungfrauschaft hat

H.W. Wolff ausführlich skizziert.9 Danach wird durch einen
Initiationsritus im Gelände des Heiligtums der Mutterschoss geöffnet, damit
er auf diese Weise von der Gottheit mit Fruchtbarkeit versehen werde
und Kraft zum Gebären erhalte. Da Augustin diesen Brauch ausdrücklich

für Phönizien bezeugt10, könnte man denken, dass Test Juda 12,2
einen solchen Brauch vor Augen hat. Doch bleibt bei dieser Sicht
unverständlich, wieso Tamar ein Pfand erhält. Für die Ausführung
eines solchen Ritus kann man schwerlich ein Geschenk geben.

ad b) Darum wohl hat G. v. Rad11 unsere Erzählung mit der berühmten

Stelle aus Herodot 1,19912 zusammengebracht, wo davon die Rede

ist, dass babylonische Frauen sich einmal im Leben einem Fremden
hingeben müssen und damit ein «Keuschheitsopfer» darbringen, das

ihre Fruchtbarkeit erhöhen soll. Wir werden aufdie Besprechung dieser
Stelle bei Herodot noch zurückkommen. Für das Verständnis von Rads
könnte man anführen, dass Juda Tamar ein Böckchen, d. h. ein Opfertier

für die Fruchtbarkeitsgöttin13 in Aussicht stellt. Anstelle des von
Herodot erwähnten Geldes für die Göttin, wäre hier das Opfertier
üblich. Schwieriger ist es, die Tatsache, dass Tamar verschleiert ist und
bleibt, mit der Herodot-Stelle in Einklang zu bringen. Herodot setzt
offensichtlich voraus, dass die Frauen angesehen werden können. Wohl
spricht er von einem Kranz von Schnüren, den sie auf dem Haupt

8 So wird man das Partizipium yapoucra wohl verstehen müssen : 'jene, die gerade im
Begriff ist, zu heiraten', also 'die, die heiraten will'. Die andere Lesung zr|p6i5ouaa ist
wohl sekundär, vgl. W. Baumgartner, Herodots babylonische und assyrische Nachrichten,

in: Zum AT und seiner Umwelt, 1959, 298, A.2.
9 H.W. Wolff, Hosea, BK XIV/1 (1965), 14f.
10 Augustin, De civitate Dei IV, 10.
11 G. von Rad, Das erste Buch Mose, ATD 2^4 (1967), 314.
12 Die Stelle ist abgedruckt bei H. W. Wolff (A. 9), 108 f., kommentiert bei W.

Baumgartner (A.8), 296-298.
13 So H. Gunkel, Genesis HK 1 (31963), 416 mit Hinweis auch auf Jdc 15,1.



6 H. Klein, Natur und Recht

tragen, doch ist damit kaum ein Schleier gemeint.14 Denn er spricht
davon, dass die Schönen und Grossen sich rasch ihrer Pflicht entledigen.

Das kann sich kaum nur auf den Körperbau beziehen. Vor allem
aber: Wenn die Frauen nicht erkannt werden können, wäre es sehr

merkwürdig, dass die Vornehmen in zugedeckten Wagen aufdie Fremden

warten und sich damit von den anderen absondern. Wären sie nicht
erkennbar gewesen, hätten sie sich ohne weiteres unter das Volk
mischen können, ohne sich schämen zu müssen.

ad c) Das führt uns zur Frage, ob es sich hier nicht um einen ganz
anderen Brauch handelte, der freilich, soweit ich sehe, weder im AT
noch sonst im Alten Orient bezeugt ist, nämlich um einen Brauch der
Partnerwahl. Dafür spricht die Tatsache, dass Tamar von Juda ein
Pfand erhält. Nach dem jetzigen Zusammenhang soll das Pfand später
durch ein Böcklein ersetzt werden. Doch lässt sich unschwer erkennen,
dass diese Sicht sich über die alte Erzählung gelegt hat. Die Verse

20-23, wo Hira das Böcklein überbringen soll, lassen ihn nach Tamar
als nach einer Flierodule, einer Kedesche fragen. Gleich dreimal begegnet

hier das im AT gar nicht häufig anzutreffende Wort qedeschä.15

In 38,15 wird aber Tamar eine zönä genannt. Auf diesen Unterschied

hat Emerton mit Recht hingewiesen.16 Zwar stehen Hos 4,14 und
Dt 23,18 f. die beiden Worte qedeschä und zönä nebeneinander. Doch
zeigen beide Texte bloss, wie der Letzterzähler (wohl J) zönä in 38,15
verstanden hat, wobei er das Sitzen am Wege auch in dieser Richtung
deutete (vgl. Jer 3,2 ; Ez 16,25). Er sah in dem Pfand des Juda eine Gabe,
die noch eingewechselt werden muss. Aber der Schluss liegt nahe, dass

der alte Erzähler vor ihm in dem Pfand eine Gabe sah, die Tamar
behalten sollte bzw. behalten wollte.

Dafür spricht folgende Erwägung: Tamars Tat konnte nur sinnvoll
sein, wenn sie wusste, dass sie von Juda ein Pfand erhielt, das sie von der
Todesstrafe bei Ehebruch rettete, zu der sie später von Juda tatsächlich

14 W. Baumgartner (A. 8), 297 f. weist auf die Parallelität der Nachricht Herodots mit
der Notiz Ep Jer 43 hin und kombiniert den «Kranz von Schnüren» mit den dort
erwähnten «Banden», die zerrissen werden. Das passt auf keinen Fall zu unserer Stelle.

15 Im AT begegnet das Wort nur noch Hos 4,14 und Dt 23,18.
16 J. A. Emerton, Some problems in Genesis XXXVIII, VT 25 (1975), 338-361, dort

353. In seinem nächsten Aufsatz, Judah and Tamar, VT 29 (1979), 403 ff. plädiert
Emerton dafür, den Ursprung der Tamargeschichte in kanaanäischem Milieu zu
lokalisieren (411 f.). Das lässt sich kaum schlüssig nachweisen.



H. Klein, Natur und Recht 1

verurteilt wird (38,24). Sie hätte niemals die Tat wagen dürfen, wenn
die Möglichkeit bestand, dass sie von Juda mit Geld entlohnt wird, wie

es Herodot für jenen Brauch berichtet. Auch die Gabe eines Böckleins
konnte sie nicht verlocken, zumal eines Böckleins, das daraufhin geopfert

werden musste. Sollte ihre Tat gelingen, so musste sie ein bleibendes

Pfand von Juda in die Hand bekommen. Diese Möglichkeit scheint

nicht nur die Situation, sondern schon der Brauch der Kanaanäer jener
Umgebung vorauszusetzen. Weiterhin: Tamar konnte sich nicht wie

jede Hure einfach an den Weg setzen. Dann hätte sie riskieren müssen,

von einem anderen vorbeiziehenden Fremden angesprochen zu werden.

Wollte sie dem ausweichen, hätte sie Boten aufstellen müssen, die
ihr genau Judas Kommen anzeigen, dass sie gewissermassen mit ihm
zugleich an jener Stelle eintrifft. Doch davon liest man im Bericht
nichts, und das bedeutet, dass der Erzähler hier offensichtlich nichts
besonderes gesehen hat. Tamar muss also die Möglichkeit gehabt
haben, einen unliebsamen Bewerber abzuweisen, wiederum im Unterschied

zu jenem von Herodot erwähnten Brauch. Endlich musste sie

wissen, dass sie ihre Identität nicht preisgeben muss. Dass die Huren am
Wege (Jer 3,2, Ez 16,25) einen Schleier trugen, ist uns allerdings nicht
überliefert17, wohl aber wissen wir um den Schleier der Braut, den
Rebekka beim Anblick Isaaks umlegt (Gen 24,65). Sehen wir also

recht, so hat Tamar folgenden Brauch vor Augen gehabt, als sie ihre
mutige Tat in Angriff nahm:

Wollte ein Mädchen in jener Gegend heiraten, so setzte es sich an das Tor des Ortes.

Sie war verschleiert und konnte somit nicht erkannt werden. Wahrscheinlich erfolgte
dieses im Zusammenhang mit grossen Festen. Durch den Schleier konnte das Mädchen

sehen. So konnte es manchen unliebsamen Freier abweisen. Wenn Test Juda 12 diesen

Brauch vor Augen hat, so hatte das Mädchen 7 Tage Zeit, wohl die Dauer des Festes. In
diesen Tagen musste es wahrscheinlich einen Freier annehmen. Selbstverständlich

konnte es nur zwischen Freiern wählen, die selbst heiraten wollten. Und manches Mädchen

mag dem Burschen vorher gesagt haben, an welchen Zeichen es erkannt werden

kann. Wenn es nun einen der Freier akzeptierte, ging er zu ihr und übergab ihr gleichzeitig
ein Pfand, es waren wohl immer die Identitätszeichen : Stab, Siegel, Schnur. Nach Ablauf
einer bestimmten Frist, vielleicht mit der Gewissheit der Schwangerschaft (Gen 38,24 3

Monate), wurde das Pfand durch die Eheschliessung eingelöst.18

17 Das hat schon H. Gunkel (A. 13), 415 gesehen.
18 Ohne an irgendwelche Abhängigkeiten zu denken, wäre auf ähnliches

Hochzeitsbrauchtum zu verweisen, das in den Märchen begegnet. Es soll bloss eine bestimmte
urtümliche Lebensweise näherbringen, die uns heute fremd erscheint. Das Märchen vom
«Aschenputtel» spricht in ähnlicher Weise von einem Pfand, das nach der Begegnung mit



8 H. Klein, Natur und Recht

Trifft diese Rekonstruktion im Wesentlichen zu, so hat Tamar den
Brauch benützt, um auf solche Weise von Juda ein Kind zu erhalten,
auf das sie ein Recht zu haben meinte. Nicht ohne Grund vermerkt
darum der Erzähler, Judas Frau sei vorher gestorben (38,12). Tamar hat
demnach nicht seinen Sexualtrieb ausgenützt19, sondern ihn als Freier
angesehen, der heiraten will. Dass der Fetzterzähler die Begebenheit
anders verstand und Tamar als Hierodule kennzeichnete, ist sicher.
Darum bleibt unsere Deutung letztlich ungewiss. Sollte sie aber zutreffen,

so zeigt sich, dass mindestens einzelne Israeliten im Umkreis von
Enajim eine kanaanäische Sitte der Partnerwahl akzeptierten.20

3. Der Bericht von Sichern und Dina (Gen 34) dürfte ebenfalls einen
Hochzeitsbrauch voraussetzen. Dieser Brauch wird freilich wiederum
etwas anders ausgesehen haben, als die beiden, die wir oben besprochen
haben. Das ist insofern verständlich, als es sich bei dem Mädchenraub
in den Weinbergen zu Silo um einen Brauch der Bauern und Winzer
handelt, bei der Partnerwahl in Juda (Tamar) um einen Brauch der
Hirtenbevölkerung. Die Dinageschichte führt uns in die Stadt. Wir
werden hier also mit einem Brauch der kanaanäischen Stadtbevölke-

dem Mädchen die Hochzeit ermöglicht : dem Schuh. Im Märchen «Das Rätsel» (Grimm,
Nr. 22) entwendet der junge Mann dem Mädchen den Gürtel. Offenbar setzen beide
Märchen voraus, dass der Mann in das Haus des Mädchens hineinheiratet und darum
selbst das Pfand braucht. Bei Tamar ist dieses umgekehrt. Das Märchen von «König
Drosselbart» (Grimm Nr. 52) setzt voraus, dass das Mädchen wählen darf, aber nach
Ablauf einer bestimmten Frist einen Freier nehmen muss, unabhängig davon, ob er ihm
gefällt.

In der Gemeinde Schaas bei Schässburg war bis vor kurzer Zeit ein Brauch in Übung,
wonach das Mädchen dem Bräutigam am Vorabend der Hochzeit das Hochzeitshemd
zusandte, wobei die Überbringer zu erläutern hatten, in welcher Weise das Hemd bei der
Braut geblieben sei. Das diente freilich zuletzt nur noch der Belustigung, doch wird
dahinter ein alter Rechtsbrauch stehen, wonach der junge Mann, wenn er zum Mädchen
einkehrte, sein Hemd dort lassen musste. Die Tatsache, dass es in dieser Gemeinde den in
anderen Gemeinden üblichen Brautraub nicht gab, der die «Opferung der Jungfrauschaft»

zur Folge hatte, zeigt, dass das Mädchen bei dieser Begegnung mit dem jungen
Mann zur Frau wurde, als er das Hemd dortliess. Die Hochzeit erfolgte, wenn das

Mädchen die Schwangerschaft erkannte.
19 H. Gunkel (A. 13) spricht von einer «Gier» des Juda, die dadurch entschuldigt

werden soll, dass vermerkt wird, er sei Witwer (414). Entschuldigen will die Tat ganz
gewiss Test Juda 12.

20 Dieses bestätigt die Beobachtungen von E. Otto (A. 6), 65 ff., dass der aus Juda
stammende David mit der Priesterschaft von Silo sympathisierte und den Kult in
Jerusalem dem kanaanäischen Wesen öffnete.



H.Klein, Natur und Recht 9

rung bekannt. Danach erfolgt schon vor der Werbung eine Begegnung
mit dem Mädchen.21 Aber es ist nicht daran gedacht, dass das Mädchen
verschleiert am Wege sitzt und aufdie Freier wartet, auch nicht, dass es

am Festreigen in den Weinbergen teilnimmt, um geraubt zu werden. Es

kommt zu einer Liebe zwischen Dina und Sichern, die rasch ins
Körperliche geht. Vielleicht kann man den Rat des Jonadab an Amnon,
den Davidsohn (II Sam 13,4 f.) in diesem Zusammenhang sehen. Es mag
sein, dass auch in dem jebusitischen Jerusalem die Ehen aufdiese Weise
geschlossen wurden. Interessant ist, dass in beiden Fällen, bei Sichern
und bei Amnon die Tat blutig endet. Offenbar war diese Art der
Partnerwahl den Israeliten höchst verdächtig. «Torheit» (nebälä) wird diese

Tat genannt (Gen 34,7; II Sam 13,12). «So etwas darf es in Israel nicht
geben», halten beide Stellen fest. Wahrscheinlich hat der älteste Erzähler

von Gen 34 die Bluttat von Simeon und Levi an den Sichemiten
sogar gutgeheissen und als richtigen Vergeltungsakt für eine solche
«Schandtat» angesehen. Die spätere Redaktion meldete in der Gestalt
des Jakob Bedenken an.22 Die Regelung Dt 22,28 f., dass ein Mädchen
vom Mann geheiratet werden muss, wenn es vergewaltigt wird, und er
sich von ihr nicht mehr scheiden lassen darf, setzt bereits voraus, dass es
den Brauch von Gen 34 und II Sam 13 in Israels Umwelt nicht mehr
gibt. Denn man spürt keine Erregung mehr durch. Das Verbot solcher
Art von Eheschliessung hat sich durchgesetzt. Es kommt nur noch
sporadisch zu Verirrungen.

Wir fragen: Was ist der Unterschied zwischen diesem Brauch, den

man in Israel so hart verurteilte, und den beiden Bräuchen, die uns als

Brautraub (Jdc 21,15 ff.) oder Wahl des Mädchens (Gen 38,12 ff.) begegnet

sind? Man wird den Unterschied darin finden, dass es sich bei Dina
um den Übergriff kanaanäischer Hochzeitstraditionen in israelitisches

21 Ein solcher Brauch ist für Griechenland durch den Mythus belegt, dass Zeus mit
Hera ebenso verfuhr, vgl. M. P. Nilson, Geschichte der griechischen Religion, 31967 1,121.

A. 8, schreibt er: «Die Geschichte, dass Zeus die Hera schwängerte, ist vermutlich ein
Reflex einer noch heute unter der Bauernbevölkerung nicht ganz ausgestorbenen Sitte der
nächtlichen Besuche der Freier bei den jungen Mädchen.» 430, A.2, weist er auf einen
naxischen Hochzeitsbrauch hin, der in einem Gedicht ausgesprochen ist:

«Schon legt sich auch die Jungfrau zum Jüngling herkömmlich, wie es verlangt ist,
den Vorbräutigams-Schlaf zu ruhen...»
22 Zu Tradition und Redaktion in Gen 34 siehe M. Noth, Überlieferungsgeschichte

des Pentateuch, 1948, 31 A.99 und H. J. Boecker, Redeformen des Rechtslebens im AT,
WMANT 14 (21970), 171.



10 H. Klein, Natur und Recht

Eheschliessungsrecht handelt, während in den beiden ersten Fällen die
Männer ein kanaanäisches Brauchtum als Angebot nutzten. Dina und
Tamar, die Tochter Davids, waren israelitische Mädchen. Das mag die
schreckliche Reaktion in Gen 34 und II Sam 13 begründen. Diesen
Brauch konnte man in Israel offensichtlich nicht akzeptieren.

4. Dass Hos 1,2b den Brauch der Opferung der Jungfrauschaft
voraussetzt, hat H.W. Wolff23 nachzuweisen versucht. Er führt dazu die
Stelle bei Herodot, die Notiz bei Augustin und andere Texte an und
glaubt, auf eine weite Verbreitung dieses Brauches im Alten Orient
schliessen zu dürfen. Doch zeigen die bisher besprochenen Texte, dass

dieses Brauchtum in Israel keineswegs einlinig war. Man wird sorgsam
differenzieren müssen, wozu die Arbeit von G. Boström24 anleiten
kann. Darum ist zu fragen, ob es in Kanaan überall so etwas wie einen
Initiationsritus gab, wie ihn Augustin für die Phönizier beschreibt. Für
die Stadt Sichern und die jüdäische Hirtenlandschaft haben wir ein
anderes Brauchtum voraussetzen müssen, ebenso für die Weinberge bei
Silo. So mag man erwägen, ob dieser Ritus nicht von Phönizien aus -
etwa zur Zeit der Dynastie Omri - in Kanaan an Boden gewann.
Allerdings wird damit die Auslegung von Hos 1,2b kaum zu belasten
sein. Denn W. Rudolph25 hat mit allem Nachdruck betont, dass Hos
1,2b die Apposition zenünim sowie 2by wahrscheinlich eine spätere
Glosse aufgrund von 2,4-17 ist.26 Dann beinhaltete das Wort an Hosea

ursprünglich nur den Auftrag, sich eine Frau zu nehmen und Kinder zu
zeugen.

Allerdings bleibt dann doch noch Hos 4,13 jene Stelle, die L. Rost
veranlasste27, die Opferung der Jungfrauschaft als kanaanäischen
Initiationsritus zu postulieren. Dort sagt der Prophet:

«Darum treiben eure Töchter Unzucht,
und eure Schwiegertöchter brechen die Ehe.»

Versteht man mit L. Rost28 das Wort «Schwiegertochter» (kälä) als

« H.W. Wolff (A. 9), 14 f.
24 G. Boström, Proverbiastudien, 1935, 109, ist unsicher, ob die Herodotstelle in

diesen Zusammenhang gehört.
25 W. Rudolph, Hosea KAT, 1966, 46-49.
26 Schon A. Heermann, Ehe und Kinder des Propheten Hosea, ZAW 40 (1922), trat

für die Streichung des zweimaligen z'nünlm in V. 2 f. ein, 287.
27 L. Rost, Erwägungen zu Hos 4,13, in: Das kleine Credo und andere Studien zum

AT, 1965, 53 ff.
28 L. Rost (A. 27), 56.



H. Klein, Natur und Recht 11

«Braut, die im Begriff ist, die Sippe zu wechseln», dann wäre hier in
einem synonymen Parallelismus ausgesagt, dass die Mädchen kurz vor
der Ehe in Bereichen kanaanäischer Heiligtümer ihre Jungfrauschaft
verloren. Die Art, wie der Prophet spricht, deutet daraufhin, dass sich
ein solcher Brauch gerade erst im Umkreis Israels ausbreitet.29

Allerdings ist diese Deutung nicht die einzig mögliche. Man könnte
ebenso aus dem Gebrauch der beiden Verben (zänä - Unzucht treiben
und nä 'aph - ehebrechen) schliessen, dass es sich um zwei verschiedene

Dinge handelt, einmal um die Opferung der Jungfrauschaft (zänä) und
dann um den Ehebruch (nä 'aph) nach schon erfolgter Eheschliessung.30
Darüber ist jetzt mehr zu sagen.

II. Das Brauchtum nach der Hochzeit

Die eben besprochene Stelle Hos 4,13 spricht - sehen wir recht - von
einem rituellen Ehebruch der Schwiegertöchter, d. h. der Frauen. Wenn
irgendwo, dann ist an dieser Stelle aufdie Nachricht von Herodot 1,199

hinzuweisen, die einen Fruchtbarkeitsbrauch in Babylonien erwähnt
und die von der Notiz Ep Jer 43 bestätigt wird. Danach ist der Brauch so

zu rekonstruieren, dass die Ehefrau im Gelände des Heiligtums einmal
in ihrem Leben, wahrscheinlich am nächsten Fest nach der Eheschliessung

sich einem Fremden hingeben muss.31 Der Brauch hatte vermutlich

den Sinn, die Fruchtbarkeit der Frau zu erhöhen. Freilich reicht die
Stelle bei Hosea nicht aus, diesen Brauch für die Umwelt Israels nach-

29 Dass der Bericht von Jephtas Tochter Jdc 11,37 ff. nicht diesen Ritus beschreibt, hat
W. Rudolph überzeugend gezeigt : «... die Klage (kann) nur bedeuten, dass sie Jungfrau
bleiben muss, und nicht, dass sie ihr Mädchentum verloren hat.» W. Rudolph, Präparierte

Jungfrauen? ZAW 75 (1963), 69: Also kann man auch den Brauch nicht in die
vorstaatliche Zeit Israels datieren.

30 Dann beziehen sich die beiden von diesen Verben abgeleiteten Male in 2,4 auch
auf zwei verschiedene Handlungen, die eine vor, die andere nach dem Eheschluss.

31 Bis vor 50 Jahren hat sich in rumänischen Gemeinden der Westkarpathen ein
Brauch erhalten, der dem von Herodot beschriebenen ähnlich gewesen sein muss. An
einem Feiertag im Frühjahr gingen alle Frauen, die im Laufe des vergangenen Jahres

geheiratet hatten, zum Gottesdienst, kauften Kerzen und beteten für das Gedeihen ihrer
Ehe. Wenn sie aus dem Gotteshaus herauskamen, waren sie verpflichtet, jeden Bekannten

aufden Mund zu küssen. Dieser wiederum musste der Frau eine Krone zustecken mit
dem Vermerk, das Geld sei für die Windeln ihres kommenden Kindes. Dann durfte er
einen Zug aus einer Schnapsflasche tun.



12 H. Klein, Natur und Recht

zuweisen, zumal sie auch anders gedeutet werden kann (siehe oben).
Man könnte allenfalls noch auf die merkwürdige Erzählung von der
Schandtat in Gibea Jdc 19 hinweisen und dann postulieren, dass der
Mann mit seiner Frau zu einem solchen Fest nach Gibea kam, und sich
bei diesem Ritus ein Unglück ereignete. Doch ist die Erzählung Jdc 19

in ihrer heutigen Gestalt ganz anders geartet und lässt einen solchen
Rückschluss darum als gewagt erscheinen.32 So bleibt die Frage offen,
ob es in Israels Umwelt einen solchen Brauch gegeben hat. Wenn Hosea

an solch eine Übung dachte, zeigt seine Botschaft, dass er sie ablehnt
und wohl auch mit der Ablehnung der Hörer rechnen kann.33 Wir
hätten hier dieselbe Einstellung, wie sie uns in Gen 34 im Verhältnis zu
Gen 38,12ff. und Jdc 21,15ff. begegnet ist: Während die Männer dem
kanaanäischen Brauchtum zuneigten, lehnten sie die Beteiligung ihrer
Frauen und Mädchen an diesen Veranstaltungen scharf ab. Hosea hält
ihnen 4,13 den Spiegel vor: Wenn ihr hingeht, ist es nicht verwunderlich,

wenn die «Folgen» bei Töchtern und Schwiegertöchtern sichtbar
werden.

III. Bei der Hochzeit

1. Auch Gen 2-3 dürfte ein Hochzeitsbrauch im Hintergrund stehen.

Dafür könnte schon die Tatsache sprechen, dass der Text gerne bei
kirchlichen Trauungen verwendet wird. Feider legt der Zusammenhang

diese Annahme nicht nahe, so dass wir auf eine Analyse dieser
beiden vielumstrittenen Kapitel nicht verzichten können. Da W. H.

In unsern siebenbürgisch-sächsischen Gemeinden, haben sich bis heute zwei ähnliche
Bräuche erhalten. Nach dem einen geht die junge Frau am Tage nach der Trauung zum
Gottesdienst und wird daraufhin beim Tanz gestohlen und in ein fremdes Haus gebracht,
bis sie vom Bräutigam losgekauft wird. Nach dem anderen Brauch muss die junge Frau
kurz nach Mitternacht mit jedem anwesenden Mann tanzen und erhält Geld «für die

Windeln» in eine Schürzentasche.
Es bedarfwenig Phantasie, zum Schluss zu kommen, dass in grauer Vorzeit bei dieser

Gelegenheit nicht nur «getanzt» wurde oder dass die Frau nur einen «Kuss» bekam.
Dass dieses mit Unsittlichkeit überhaupt nichts zu tun hat, ist eindeutig. Der Ritus

erfolgte an einem bestimmten Tag und war durch das Brauchtum sanktioniert.
32 Auf die Traditionsgeschichte von Jdc 19-21 ist hier nicht einzugehen.
33 Das'al/kên zeigt eine Folge an, es ist keine Strafankündigung. Diese Folge ihrer Tat

sollen die Männer bedenken.



H. Klein, Natur und Recht 13

Schmidt34 die verschiedenen Motive bereits sorgsam auseinandergenommen

hat und darin durch O.H. Steck35 und C. Westermann36

weitgehend bestätigt wurde, können wir uns daraufbeschränken, diese

verschiedenen Motive erneut zu gruppieren:
Am sichersten ist augenblicklich, als Grundlage von Gen 2 f. eine

Urmensch-Erzählung anzunehmen, die nach Ez 28,12 ff. folgende Züge
getragen haben muss: Erschaffung des Menschen, Gottesgarten, Fehltritt

und Vertreibung aus dem Garten.37
2. Eine zweite Erzählung muss um das Motiv des Lebensbaumes

gekreist sein. Da im Gilgamesch-Epos XI,266 ff. Lebenskraut und
Schlange zusammengebracht sind, im Adapamythos aber zwei
widersprüchliche Anweisungen an den Menschen im Zusammenhang mit
dem Essen einer Speise erteilt werden38, könnte man folgende Ätiologie
rekonstruieren: Gott setzt den Menschen in einen Garten, erlaubt ihm
das Essen von den Früchten der Bäume, doch warnt er ihn vor der
Frucht des Lebensbaumes (wie Ea Adapa warnt), weil er sonst stirbt

34 W. H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift, WMANT17 (19733),

193-229.
35 O.H. Steck, Die Paradieserzählung. Eine Auslegung von Gen 2,4-3,24, BSt 60

(1970), 19 ff.
36 C. Westermann, Genesis 1-11 BK1/1 (1975), 259 ff. Westermann geht in der Zuordnung

der Motive eigene Wege.
37 Also vielleicht die Verse 2,6.7 3,22.24. Ez 28,12ff. ist der Fehltritt nur als

awà'te-Unrecht bezeichnet. Ob die Vorlage der Paradieserzählung mehr aussagte, lässt
sich schwerlich sagen. Der Fehltritt muss nicht in dem Essen von der Frucht bestanden

haben. Dieses Motiv lässt sich anderswo unterbringen. S. u.
38 Zu weiteren israelitischen und ausserisraelitischen Parallelen vgl. W. H. Schmidt

(A. 34), 210.

Es wäre allerdings zu fragen, ob der Adapamythus in seiner heutigen Gestalt nicht
auch eine lange Traditionsgeschichte durchlaufen hat. Wenn ich recht sehe, sind drei
verschiedene Motive darin enthalten, die kaum ursprünglich zusammengehört haben: 1.

Adapa wird vor den himmlischen Richter zitiert und erhält seine Freisprechung durch
die Fürsprache der Himmlischen; 2. Adapa bringt vom Himmel Kleidung und Öl aufdie

Erde; 3. Adapa wird von Ea belehrt, nicht von der Lebensspeise zu essen, weil Ea sie als

Todesspeise kennzeichnet, und kehrt darum auf die Erde zurück. Dieses dritte Motiv
Hesse sich so verstehen, dass die «Lebensspeise» des Anu tatsächlich zu irdischem Tod
führt, um die Aufnahme in den Himmel zu ermöglichen. Das bedeutet, dass in einer
Vorphase der Mythus zum Ausdruck brachte, was wir heute noch in die Worte kleiden :

«Wen die Götter lieben, nehmen sie zu sich.» Gedeutet ist der vorzeitige Tod. Freilich ist
das nicht die Intention des jetzigen Mythus. Dazu vgl. H. P. Müller, Gilgameschs
Trauerklage um Enkidu und die Gattung der Totenklage, ZA 68 (1978), 233ff.; 248 und
A. 52.



14 H. Klein, Natur und Recht

(giftige Frucht?)39. Die Schlange bestreitet die Todeswirkung dieser

Frucht des Lebensbaumes wohl vor der Frau40, sie isst und stirbt?).
Die Schlange wird verflucht.41

3. Was übrigbleibt42, ist für unseren Zusammenhang wesentlich.43

Hier wurde die Erschaffung des Menschen, der Tiere und der Frau, das

Essen vom Erkenntnisbaum44, die Erkenntnis der Nacktheit und die

39 Die Verse 2,9.16 ff. wären also nicht rein redaktionell, sondern hätten in dieser

Tradition ihren Ursprung, wiewohl der Wortlaut jetzt dem Zusammenhang trefflich
angepasst ist. Der Baum in der Mitte des Gartens muss der Lebensbaum gewesen sein. Die
Formulierung «ihr werdet gewiss (inf. abs.) sterben» hat jetzt die Gestalt eines apodiktischen

Gebotes für todeswürdige Verbrechen, könnte aber einmal bloss die Gewissheit
des Todes als Wirkung gemeint haben.

Die Tatsache, dass in der jetzigen Form der Erzählung ein solches Verbot erteilt wird
und die Strafe dann anders erfolgt, nämlich in einem Fluch, sollte uns zum Nachdenken
darüber bewegen, ob man die Urgeschichte einem «Jahwisten» der Salomo-Zeit
zuschreiben kann. Der Schreiber dürfte voraussetzen, dass die Sätze der Mot-jumat-Reihe
nicht mehr mit dem Tod bestraft wurden. Wäre es darum nicht richtiger, den «Jahwisten»

der Salomo-Zeit (an dem ich freilich noch festhalten will) mit Gen 12,1 ff. beginnen
zu lassen und die Urgeschichte in eine spätere Zeit anzusetzen Ich denke etwa an die Zeit
Hiskias. Dies näher zu begründen, ist hier freilich nicht der Ort.

40 C. Westermann (A.36), 266, vermutet, dass eine urtümliche Erzählung von der
Schlange und der Frau zugrundeliegt. Dem würde entsprechen, dass das Fluchwort an die

Schlange nur die Frau und ihre Nachkommen, nicht auch den Mann vor Augen hat

(3,15).
41 Die Ätiologie würde also erklären, warum die Schlange auf dem Bauche kriecht

und die Menschen sie bekämpfen: sie hat einmal einen Menschen eine Frau?) zum
Tode gebracht.

42 Die geographische Beschreibung von Eden 2,10-14 klammern wir hier aus. Man
kann erwägen, ob sie zu unserer dritten Einheit gehört hat. Auszuschliessen ist das nicht.
Dann wäre damit das Traumland der Liebenden gemeint. Aber das ist ganz unsicher.

43 «Demgemäss ist die Erschaffung von Tieren und Frau... keinesfalls Bestandteil
der Paradiesgeschichte gewesen, ebensowenig der Erzählungszug der Nacktheit beider
und ihrer Bekleidung... und alle Stellen, die von Mann und Frau reden...» O. H. Steck,

(A.34), 46. Steck meint freilich (53), dass diese Partien jahwistisch seien und nicht
unabhängig von der Jetztgestalt der Erzählung entstanden. Demgegenüber wird man
etwas differenzieren müssen, wiewohl zuzugeben ist, dass der jetzige Text einheitlich
formuliert ist.

44 «Die Beifügung <gut und böse> will... vielleicht... ausschliessen, dass <erkennen>

geschlechtlich verstanden wird... Wenn 3,7 die Auswirkung des Ungehorsams
beschreibt: <sie erkannten, dass sie nackt sind>, so legt diese Aussage nahe, dass eine
Vorform der Paradiesgeschichte die Einsicht in die eigene Geschlechtlichkeit als Folge der
Tat ansah.» W. H. Schmidt (A. 33), 223. Es folgt ein Hinweis auf die Enkiduepisode des

Gilgameschepos.



H. Klein, Natur und Recht 15

Bekleidung berichtet, hier wurde von den Folgen der Ehe für Frau45

und Mann46 gesprochen, hier erhielt die Frau ihre Benennung als
«Mutter aller Lebenden» und es erfolgte die Anweisung auf den Acker
als Lebensgebiet.47 M.a. W. wir hätten in den eben zusammengestellten
Motiven den Rest einer Hochzeitsgeschichte, die berichtete, wie der
Mann erschaffen wurde, wie Gott ihm Tiere zugesellte (die in den
Bereich des Arbeitsfeldes des Mannes gehören), wie er seine Lrau
bekam und darüber hochbeglückt jubelte, wie die beiden dann vom
Baum der Erkenntnis (Liebesäpfel? vgl. Gen 30,14) assen und ihre
Nacktheit entdeckten48, wie sie sich Kleider anlegten und Glück und
Leid des Lebens bei Geburt und Feldarbeit erfuhren. Noch heute wird
in Palästina der Braut bei der Hochzeit gesagt : «Freue dich nicht der
Falten deines Hochzeitskleides.»49

Vielleicht ist der Hinweis nicht unwichtig, dass in der orthodoxen Kirche Rumäniens
bis auf den heutigen Tag bei Trauungen ein Apfelzweig eine Rolle spielt. Den Baum bei
der Hochzeit erwähnt innerhalb einer Brauchtumsbeschreibung I. Mei(oiu, Spectacolul
nunÇilor (Die Vorführung der Hochzeiten), 1969, 203.

45 L. Rost, (A. 27), 62 A. 34 sieht in dem Wort an die Frau 3,16 eine «Spendeformel»
innerhalb des Initiationsrituals: «Gewisslich will ich mehren... deine Schwangerschaft

Du sollst Söhne gebären...» Doch könnte schon das ursprüngliche Wort an die
Frau Freud und Leid als Folge der Ehe vor Augen gehabt haben (A. 48).

46 «... wird man eher mit einem vorgegebenen Fluchwort über den Acker (etwa 17b)

rechnen, das von anderen Vorstellungen her ergänzt wurde» Schmidt (A. 34), 216.
Vielleicht darf man folgendes Wort als Vorlage verstehen:

«... mit Mühe wirst du dich ernähren dein Leben lang,... im Schweisse deines
Angesichtes wirst du dein Brot essen, bis du zum Ackerboden zurückkehrst, von dem du

genommen bist» (17b. 19a).

Das würde bedeuten, dass 2,7 zu dieser Einheit hinzuzurechnen ist. Es wäre zu fragen,
ob die Paradiesgeschichte vom Urmenschen nicht seine Erschaffung aus Staub schilderte
und die Vertreibung ihn in den Staub stürzte, während die «Hochzeitsgeschichte» den

Menschen aus Erde geformt sein lässt, wie nachher die Tiere, um dann zu berichten, dass

er zur Bestellung dieser Erde, «von der er genommen ist», angewiesen wurde.
47 Das würde als Einleitung 2,5.7 voraussetzen.
48 Es mag sein, dass auch das Motiv der Gottähnlichkeit hierhergehörte, wie die

Enkidu-Episode des Gilgameschepos zeigt. Hier sagt die Hure zu Enkidu : «Weise bist du

Enkidu, wie ein Gott.» Vgl. C. Westermann, (A.36), 336.
49 G. Dalman, V (1937), 313. Man wird freilich nicht mit Dalman ergänzen dürfen:

«weil es noch anders kommen kann», sondern richtiger: weil es noch anders kommen
wird.

Zu dieser Überlieferung, mehr noch aber zu den beiden Sprüchen an Mann und Frau
wäre folgendes aus dem Brauchtum zu ergänzen : In der Gemeinde Marpod in Siebenbürgen

ist bis heute üblich, dass der Braut ein Tüchlein mit den Worten überreicht wird :



16 H. Klein, Natur und Recht

Diese so rekonstruierte Erzählung ist wohl kaum auf israelitischem
Boden gewachsen, sonst hätte sie in irgendeiner Weise eine Nachwirkung

gehabt. Sie wurde wohl aus dem Hochzeitsbrauchtum der Umwelt

übernommen, als eine Sage der ersten Menschen verstanden und
mit anderen Erzählungen der Urzeit zu einer neuen Einheit
umgeschmolzen, durch welche nun gerade nicht mehr die Natürlichkeit des

Schweren hervorgehoben wird. Es erscheint jetzt als Folge einer Strafe
für Verfehlungen. Was einst natürlich gesehen wurde, ist jetzt in den
Rahmen der Rechtstraditionen Israels gespannt.50

2. Cant 3,8 ist von dem «Schrecken der Nacht» die Rede. Da dieses

Wort im Zusammenhang der Einholung der Braut (3,6-11) erklingt, ist
hier auf ein letztes Motiv des Hochzeitsbrauches einzugehen. Hier hat
Israel am meisten Verständnis aufgebracht. Noch heut gibt es eine
gewisse Angst in der Brautnacht.51 Wie gefährlich die Bedrohung durch

«Damit du dir die Tränen abtrocknen kannst», während der Bräutigam ein ähnliches
Tüchlein mit den Worten erhält: «Damit du dir den Schweiss abtrocknen kannst.» Die
Tränen erinnern an die Schmerzen der Geburt, der Schweiss an die Arbeit aufdem Feld.
In der rumänischen Gemeinde Petrila in den Südkarpaten war vor 100 Jahren der Brauch
in Übung, dass der Pfarrer bei der Verlobung dem Mädchen aus der Hand des Burschen
ein Tuch überreichte, das mit Flüssen bestickt war, während er dem Bräutigam von der
Braut ein Tuch gab, das Blumen eingestickt hatte. Tränen und Feldarbeit auch hier. So

nach N. Deleanu, Nedeia din poiana miresei (Der Hirtenmarkt aufder Brautwiese) 1968,
274.

Gewiss ist dieser Brauch nicht massgebend für das Verständnis des AT, weil Zeit und
Raum vom AT sehr entfernt sind. Doch zeigt das Brauchtum an, in welcher Richtung ein
Text des AT verstanden werden kann, wenn sich durch die Analyse sowieso eine ähnliche
Auslegung empfiehlt.

50 Das gilt ebenso für die nachfolgende Kainsgeschichte. F. W. Golka, Keine Gnade
für Kain, in: Werden und Wirken des AT, FS C. Westermann, 1980, 58-73, hat diese

Perikope als Urgeschichte zu verstehen versucht, und daraus abgeleitet, dass die Erzählung

zeigen will, dass es für den Brudermörder keine Gnade gibt (73). Das trifft für die
Gestalt, die der Erzähler vorfand, wahrscheinlich zu. Doch geht es in der jetzigen Fassung
in Gen 4 genau um denselben Sachverhalt wie Gen 2 f. Das sieht auch Golka (72), doch
interpretiert er auch Gen 2 f. nicht von der Rechtstradition her, sondern von der
Urgeschichte. Wie Gen 2 f. zeigen will, dass Fluch und Segen, Freude und Leid gleicherweise
aus Jahwes Hand fliessen, die angekündigte Strafe also abgemildert wird, so wird auch in
der Kainsgeschichte die Strafe verringert. Kain hat Rinder, wie V. 17 ff. zeigt. Das
bedeutet, dass er nicht ganz zu den Verstossenen gehört. Von der Rechtstradition
herkommend hat der Verfasser der Urgeschichte sich bereit gefunden, die Todesstrafe
aufzulösen und den verdienten Tod in eine Strafe umzuwandeln.

51 Vgl. dazuG. Dalman, AuS 1,639. J. Morgenstern (A. 2) berichtet von einem Singen
der westsemitischen Frauen zur Verscheuchung der bösen Geister bei der Defloration
(107 ff.).



H. Klein, Natur und Recht 17

die bösen Geister gesehen werden konnte, zeigt die Erzählung von
Tobias (Tob 6,14ff.), wonach Sara, die Tochter Raguels erleben muss,
dass 7 Männer ihr in der Brautnacht vom Dämon umgebracht werden.
Tobias entgeht dem Tod durch die Dämonen mit Hilfe des Schutzengels,

der ihn anleitet, Herz und Leber eines Fisches zu verbrennen und
zu Gott zu beten. Wahrscheinlich wollte diese Erzählung zeigen, was

man tun soll, um von den Dämonen verschont zu werden.52

Die Möglichkeit ist nicht auszuschliessen, dass die unter I. besprochenen

Hochzeitsbräuche Versuche waren, diesem Moment des

Schreckens in der Mitternacht zu entgehen. Israel ist hier einen anderen
Weg gegangen. In grauer Vorzeit wurde in der Brautnacht der Bräutigam

beschnitten. Daraufweist nicht nur der in seinem dunklen
Zusammenhang53 dann doch eindeutige Satz Ex 4,25 : «Du bist mir ein
Blutbräutigam geworden» hin, sondern ebenso die Tatsache, dass mit boten

ursprünglich jener Mann gemeint war, der seinen Tochtermann
beschnitt54. Das bedeutet, dass Israel diesem «Schrecken der Nacht»
innerhalb einer Talionsvorstellung Herr zu werden gedachte: Der
Körperteil der bei der Braut einen Blutverlust verursachte, wurde selbst
verwundet. Das führt uns wieder in die Rechtswelt Israels.

IV. Folgerungen

Die Hochzeitsbräuche seiner Umwelt hat Israel als Ganzes nicht
übernommen. Zeitweise haben Einzelne oder ganze Gruppen einen
bestimmten Brauch toleriert oder auch mitgemacht. Besonders da, wo
es um die Frauen der Umwelt ging, hat man weniger Skrupel gehabt. Bis
in die Zeit Hoseas hinein waren darum die Männer geneigt, an den

52 Im Hochzeitsbrauchtum ist die Überwindung dieser Gefahr weit verbreitet. Als
eindrucksvollstes Beispiel nenne ich bloss die Notiz von V. Päcalä in seiner Monographie
der Gemeinde Rä^inari (Monografia comunei Rä^inari) 1915, wonach in der Hochzeitsnacht

junge Leute in das Brautgemach einbrechen, um den Bräutigam im Fluss zu
«vernichten». Die Braut kauft ihn mit einem Fass Wein frei. Dass aus solcher Furcht das

Brautlager unter Aufsicht von Zeugen bestiegen wurde, ist bekannt. Vgl. R. Freudenthal,
Luther. Sein Leben und seine Zeit, 1967, 536.

53 Zum Verständnis von Ex 4,24-26 vgl. ausser den Kommentaren H. J. Hermisson,
Sprache und Ritus im alttestamentlichen Kult, WMANT 19 (1965), 66 und G. Fohrer,
Geschichte der israelitischen Religion, 1969, 18.

54 So L. Köhler, Der hebräische Mensch, 1976, 25 f.



18 H. Klein, Natur und Recht

Riten der Umwelt zu partizipieren, obwohl sie nicht erlaubten, dass

ihre Töchter oder Frauen es den Frauen oder Mädchen der Umwelt
nachmachten. Hosea verkündet den Männern, dass sie sich nicht wundern

dürfen, wenn ihre Töchter und Schwiegertöchter sich auch zu den
Bräuchen der Umwelt hingezogen fühlen. Offiziell gestattet hat man
solches Verhalten in Israel dennoch nicht. Wie schon das vorgeschichtliche

Israel den «Schrecken der Nacht» durch die Beschneidung also
innerhalb einer Rechtstradition (talio) zu meistern gedachte, so hat sich
das Rechtsdenken in dieser Hinsicht bei dem Volke des AT durchgehalten.

Heirat war eine Rechtsangelegenheit, die durch einen Vertrag
der Männer besiegelt wurde.55 Andere Praktiken hatten darum keinen
Platz. Sogar die bei der Hochzeit gesprochenen Worte, die Glück und
Leid der Mutter und des Ackermannes in der neuen Ehe festhielten,
wurden in einen neuen Zusammenhang gebracht. Nun erscheint beides
als Strafe Jahwes für eine erfolgte Übertretung der ersten Menschen.
Dass die Ehe als natürliche Folge glückliche und schwere Tage bringt,
hat man so nicht weitergesagt, sondern Glück und Leid des Lebens auf
einen Fehltritt zurückgeführt. Was die Hochzeit betrifft ist also Israels
Rechtsdenken massgebend geblieben. Die stark an der Natur orientierten

Fruchtbarkeitsbräuche wurden abgelehnt. Das Recht behielt hier
gegenüber der Natur die Oberhand.

Hans Klein, Sibiu (Rumänien)

55 Vgl. die A. 7 angeführte Literatur.


	Natur und Recht : Israels Umgang mit dem Hochzeitsbrauchtum seiner Umwelt

