Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 36 (1980)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Peter Schwanz, Imago Dei als christologisch-anthropologisches Problem in der Ge-
schichte der Alten Kirche von Paulus bis Clemens von Alexandrien. Unverind.
Lizenzausgabe, Géttingen, Vandenhoeck, 1979. 248 S. DM 38.— (1. Ausg. Halle,
Niemeyer, 1970.)

Es ist zu begriissen, dass die griindliche Arbeit von Peter Schwanz dank der Lizenzaus-

gabe jetzt wieder zur Verfligung steht. Die Untersuchung verfolgt die Problemgeschichte

des Begriffs «Imago Dei» vom Neuen Testament bis zu Irenidus und Clemens von Alex-
andrien. Mit seinen Thesen, vor allem mit seiner Behauptung, der paulinische Eikon-

Begriff sei von der gnostischen Eikon-Vorstellung herzuleiten, ist Schwanz auf scharfe

Kritik gestossen. Zu vergleichen ist die Besprechung von A. Hamman in ThZ 28 (1972),

367. Rudolf Brdndle, Basel

J.H.Roberts, A.B. du Toit, Preamble to New Testament Study. The Canon of the New
Testament. Guide to the N.T. A-B, Pretoria, N. G. Kerkboekhandel Transvaal, 1979.
XIII + 272 S.

Das vom Afrikaans ins Englische {ibersetzte Buch der Siidafrikaner Roberts und du Toit

ist der erste Band eines sechsbindigen «Guide to the New Testament»; Studenten (der

Theologie und in Siidafrika) sollen hier die Orientierung finden, die sie fiir das Studium

des NT brauchen. Ein besonderes, von der Zielsetzung her verstindliches Merkmal dieser

Einfiihrung in das NT ist die grosse Rolle, die dogmatische Uberlegungen spielen. Das gilt

nicht nur fiir die allgemeine Vorbemerkung Roberts’ (S.3-74) — sie versucht vor allem

den Platz neutestamentlicher Exegese innerhalb einer gemissigt konservativen Lehre von
der Schrift und vom Worte Gottes zu bestimmen —, sondern auch fiir den sehr viel
umfangreicheren Beitrag du Toits zum Kanon des NT (S.75-272): Erst nach weit aus-

holenden grundsitzlichen Ausfiihrungen (S.77-170) wendet sich du Toit auf S.171-272

dem zu, was man {iblicherweise die Geschichte des Kanons nennt. Hier bietet er dann

freilich erheblich mehr als die gdngigen Einleitungen und Einfiihrungen ins NT. Denn in
keiner von ihnen erfihrt man z.B. so viel iiber den Kanon Muratori wie bei du Toit

(S.237-251), der iiber Herkunft, Text (+ Fotografien!) und Deutung dieses wichtigen

Fragments ausfiihrlich und selbstindig informiert — bis hin zu dessen Spitdatierung

(4.Jh.) durch A.C.Sundberg, die du Toit mit gewichtigen Argumenten zurlickweist.

Insgesamt will er an der herausragenden Bedeutung des vorliegenden biblischen Kanons

«as the absolute and decisive authority for every part of life» festhalten: «In the end it is

not our pious words concerning the canon that count, but our obedience» (272). Wie dem

auch sei, der zu orientierende Student hort auch von anderen Positionen (z. B. «Kanon im

Kanon», «Mitte der Schrift») und kann sich mit Hilfe der Hinweise auf englische, fran-

z0sische, hollandische und deutsche Literatur anderswo umtun. Fiir Studenten in Siid-

afrika und dariiber hinaus handelt es sich zweifellos um ein niitzliches Buch.
Martin Rese, Miinster



Rezensionen 37

Helmut Merkel, Die Pluralitdt der Evangelien als theologisches und exegetisches Pro-
blem in der Alten Kirche, Traditio christiana 3, P.Lang 1978. XXX + 172 S.
SFr.39.-

Aus dem Titel von Merkels Buch geht es noch nicht hervor, eher schon aus dem Unter-

titel « Texte und Kommentare zur patristischen Theologie» der Reihe «traditio christi-

ana»: M.s Buch ist keine Monographie, sondern eine Auswahl von 41 Texten (mit

Ubersetzung) zum Thema der Pluralitit der Evangelien in der Alten Kirche. Kurze

Anmerkungen zu den Texten und 2 Register (fiir Bibelstellen und Personen/Sachen)

unterstreichen den Textbuchcharakter der Sammlung, dariiber hinaus greift die kundige

«Einleitung» (S. VII-XXVII). In ihr hat M. die Ergebnisse seiner 1971 in Tiibingen

erschienenen Dissertation «Die Widerspriiche zwischen den Evangelien. Ihre polemi-

sche Behandlung in der Alten Kirche bis zu Augustin» unter Beachtung inzwischen
verdffentlichter Sekundirliteratur zusammengefasst. Auf diesem Hintergrund ist das
vorliegende Buch nichts anderes als eine Textsammlung zu jener Dissertation. So wichtig
das von M. in seiner Dissertation behandelte Thema und iiberhaupt die Kenntnis alt-
kirchlicher Exegese ist, so sehr ist nun doch zu fragen, wem der vorliegende Textband
eigentlich niitzt — er ist iibrigens vorziiglich gedruckt, aufwendig ausgestattet (Ganzlei-
nen!) und nicht gerade preiswert. — Fiir den akademischen Unterricht ist der Band nicht
nur zu teuer, sondern auch thematisch zu eng. In theologischen Bibliotheken sind die

Texte ohnehin vorhanden. Was also soll das Buch?

Martin Rese, Miinster

Josep Rius-Camps, The four authentic Letters of Ignatius, the Martyr, Christianismos
Bd.2, Rom 1979. 413 S.

Wird die sog. «ignatianische Frage» neu aufgerollt? Nach langem Hin und Her hatte die
Forschung des 19.Jahrhunderts zu einem eindeutigen Konsensus gefiihrt: Als echte
Briefe haben die sieben Schriftstiicke des antiochenischen Mirtyrerbischofs aus Antio-
chien zu gelten, die die sog. mittlere Version darstellen. Hingegen ist die 13 Briefe
umfassende ldngere Version ein Produkt aus dem 4.Jahrhundert, die nur 3 Schriften
umfassende sog. syrische Version stellt ein Exzerpt aus der echten Fassung dar.

Nun legt der Spanier Rius-Camps eine neue Quellenscheidung an den allgemein
anerkannten 7 Briefen vor, die eine ganz neue Sicht des Bischofs bietet, der seine Briefe
aus den Gefingnissen an die ihm bekannten Gemeinden Kleinasiens und nach Rom
sandte. Fiir Rius-Camps sind nur der Rémerbrief und eine Urform der Briefe an die
Magnesier, Trallianer und Epheser urspriinglich. Zudem sind sie von einem Manne
geschrieben, der nicht Bischof im prignanten Sinne, sondern eher Diakon in Syrien war,
und der nicht unter Trajan, sondern zwei Jahrzehnte friiher, wohl zwischen 80 und 100
seine Reise zu den Tierkdmpfen in Rom durchfiihrte. Erst ein spéterer Falscher stellt zu
Beginn des 3.Jahrhunderts die Siebenzahl her: Er spaltet den urspriinglichen Magne-
sierbrief zu den uns vorliegenden Briefen an die Magnesier und Philadelphier, sowie den
fritheren Epheserbriefzu den Briefen an die Epheser, die Smyrnéer und an Polykarp, den
Bischof von Smyrna, auf. Dies geschieht unter Verdnderung der ihm vorliegenden Texte,
durch Umdispositionen der Briefeingidnge, durch Einschiibe in die Texte und durch
Retouchen an dem allgemein bekannten Brief des Bischof Polykarp von Smyrna an die
Gemeinde von Philippi.



378 Rezensionen

Die Absicht all dieser Anderungen versteht sich aus der notvollen Situation des
Filschers. Bei diesem handelt es sich wohl um einen Bischof in Philadelphia, dessen
Autoritit angefochten ist und der sich und seine Stellung durch die Glorie der beiden
Mirtyrerbischofe Polykarp und Ignatius aufwerten will. Ignatius hatte urspriinglich seine
Leser nur zur schlichten Gemeinschaft mit Jesus eingeladen. Durch die Textdnderungen
wird eine neue Konzeption erreicht: Jetzt geht es um die Unterwerfung unter den
monarchischen Bischof, der mit dem Presbyterium und der Gemeinde zusammen die
Einheit Gottes mit Christus reprisentiert und darum die Einheit zwischen Himmel und
Erde darstellt. Wer darum dem Bischof widerspricht, der widerspricht Gott.

Die These des umfangreichen Buches scheint in sich geschlossen zu sein. Und doch
melden sich starke Zweifel. Zwar greift der Verfasser etliche Parallelen und Unebenhei-
ten auf, um daraus auf die Existenz von «Urbriefen» zu schliessen. Doch erkldren sich
solche Wiederholungen usw. in den Briefen weit einfacher, wenn man daran denkt, dass
hier ein wenig schriftgewandter Mann seine Briefe an verschiedene Adressaten aus dem
Gefdngnis schreibt. Seine ungenauen Zitate aus Paulus und wohl auch aus Johannes
zeigen, dass sein Gedéchtnis, aufdas er sich stiitzen muss, nicht gewohnt ist, den Wortlaut
seiner Sitze genau zu fixieren. Und schliesslich stellt sich die Gegenfrage: Darf man
annehmen, dass es dem Manne aus dem 3. Jahrhundert gelungen wire, die urspriingliche
Vierbriefe-Version, die noch weit liber Kleinasien hinaus bekannt sein musste, so voll-
stindig zu unterdriicken, dass alle literarischen Spuren davon verwischt wurden?

So zeigt m. E. das vorliegende Werk, mit welchem Eifer sich die moderne katholische
Forschung um das Neue Testament und das Urchristentum bemiiht, wie sie neue Wege
geht, aber — nicht jeder neue Weg ist zugleich ein Durchbruch in Neuland.

Christian Maurer, Bern

Rudolf Lorenz, Arius judaizans? Untersuchungen zur dogmengeschichtlichen Einord-
nung des Arius. Forschungen zur Kirchen- u. Dogmengeschichte 31, Vandenhoeck u.
Ruprecht, Gottingen 1980. 227 S. DM 44.—.

Nach der Veroffentlichung seiner Arbeit iiber das 4. und 5. Jahrhundert im Gesamtwerk

«Die Kirche in ihrer Geschichte» hat Lorenz die Notwendigkeit einer neuen Untersu-

chung tliber Arius gesehen. In «Arius judaizans?» versucht er den Grundgedanken der

Theologie des Arius festzustellen und zu klassifizieren. Dies hat er mit viel Erfolg

durchgefiihrt, mit grosser Sachkenntnis und sorgfiltiger Forschung. Das Manuskript

wurde Ende 1977 abgeschlossen.

Ohne Zweifel ist es eine schwierige Aufgabe, das Zentrum der Theologie des Arius
festzustellen. Anfang des 19.Jahrhunderts wurde seine theologischen Wurzeln in Alex-
andrien (Newman) und Antiochien (Gwatkin) gesehen. Die «alexandrinische These»
wird mit Modifizierungen immer noch vorgebracht (Marrou u.a.), ebenso die «antio-
chenische These» (Pollard). Eine Auss6hnung zwischen beiden Schulen wurde ebenfalls
versucht (Simonetti). Andere Forscher sahen die Grundgedanken der Theologie des
Arius in einem «modifizierten Origenismus» (Loofs, Seeberg) und auch als eine Aus-
wirkung einer friihchristlichen Engelchristologie.

Lorenz stellt zuerst die Theologie des Arius vor, wobei der Gottesbegriffals Schliissel
fiir dessen Theologie gesehen wird, denn «die Theologie des Arius ist in erster Linie
Christologie» (S. 54). Im weiteren vergleicht Lorenz Arius mit Origenes in der Logos- und
Trinitéitslehre. Arius hat verschiedene origenistische Urteile iibernommen, wie z. B., dass
der Sohn nicht aus der Usia des Vaters entstanden ist, sondern aus seinem Willen. Lorenz



Rezensionen 379

fiihrt aus, dass die Lehre des Arius «nicht aus der Verschirfung des Subordinationismus
der originistischen Logoslehre zu verstehen» ist (S.93). Arius’ Lehre gleicht auch nicht
derjenigen Philos von Alexandrien, denn Philo betonte nicht so stark den Unterschied
zwischen dem Logos-Sohn und Gott. Beim Vergleich der Theologie des Arius mit der
ausserkirchlichen Gnosis findet Lorenz Ahnlichkeiten wie etwa «sein iiberschwingliches
Reden von der Ferne und Erhabenheit Gottes» (S.119). Arius ist aber nicht zur Gnosis zu
rechnen.

Lorenz vergleicht weiter die Theologie des Arius mit dem Judentum. Eine der
Hauptlehren des Arius ist, dass Gott ein zweites, von ihm verschiedenes Prinzip erschaf-
fen habe, welches als Schopfungsmittler dient (S. 141). Dieser Gedankengang stammt aus
der spétjlidischen Vorstellung von einem Mittelwesen, nach der die Geschopfe Gottes
von Gottes Sein streng geschieden werden und der Sohn als Geschopf von Gottes Sein
getrennt erscheint. Wichtig ist auch die «Engelchristologie», bei der Jesus durch sittliche
Leistung zum Sohn wird: hier kann man die grosste Ahnlichkeit zwischen arianischem
und jiidisch-christlichem Denken bemerken.

Lorenz sieht die Notwendigkeit, einen Vergleich des Arius mit Lukian von Antio-
chien, Eusebius von Caesarea und Origenes durchzufiihren. Origenes differenziert das
Sein des Sohnes vom Sein des Vaters und behauptet die Unterordnung des Sohnes unter
den Vater: diese Unterordnung erachtet Arius als noch grosser. Fiir Arius ist das Sein des
Sohnes vollig anders als das Sein des Vaters. Fiir ihn ist der Sohn aus dem Nichts
geschaffen, fiir Euseb jedoch ist Gott, der Schopfer der Welt, Vater des Sohnes. Sowohl
Lukian als auch Eusebius von Césarea lehren eine anfangslose Seele Christi.

Lorenz legt schliesslich dar, dass die Wurzeln des Arianismus in der Inkarnations-
lehre des Origenes zu finden sind. Die Verselbstdndigung der origenistischen Jesusseele
bei Arius hat auch den adoptianistischen Gedanken einen neuen Auftrieb verlichen.
Spiter hat Arius die «Engelchristologie» und andere jiidisch-christliche Uberlieferungen
verwendet, die in der Theologie des Origenes enthalten sind. Es konnte sein, dass es einen
direkten jiidisch-christlichen Einfluss auf die Theologie des Arius gegeben hat. Der
Hauptgedanke von Lorenz ist aber der, dass die Theologie des Arius sehr stark in der
Theologie des Origenes verankert ist, und diese These wird auf glaubwiirdige Art begriin-
det. Seine Arbeit wird fiir die Ariusforschung sehr hilfreich sein.

Richard C. Gamble, Basel

Max Schidr, Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus. Basler Beitriige
zur Geschichtswissenschaft 140, Helbing & Lichtenhahn Verlag, Basel und Stuttgart
1979. 336 SFr.56.—/DM 61.—.

Origenes ist der bedeutendste Theologe der griechischen Kirche. Seine schriftstellerische

Fruchtbarkeit ist einzigartig. Das von Euseb von Caesarea angefertigte Verzeichnis seiner

Schriften soll rund 2000 Titel umfasst haben. Hieronymus hat darum gefragt : « Wer hat je

nur soviel lesen konnen, wie er geschrieben hat» ? Dem Einfluss des Origenes konnte sich

durch die Jahrhunderte der Kirchengeschichte hindurch niemand entziehen. «Er ist
unser aller Schleifstein», hat Gregor von Nazianz formuliert. In Zuneigung oder Ableh-
nung haben sich alle am Werk des Origenes geschliffen. Die grosse innere Kraft seines

Denkens zeigt sich in der Tatsache, dass Origenes trotz der kirchlichen Verurteilung von

553 weiterhin rezipiert worden ist.

Max Schir befasst sich in seiner leicht verstindlich und fliissig geschriebenen Arbeit,
einer Basler historischen Dissertation, zuerst mit den Grundlagen der humanistischen



380 Rezensionen

Origenes-Rezeption. Einer knappen Skizze von Leben und Werk des grossen Alexan-
driners lésst er einen Uberblick iiber die origenistischen Streitigkeiten in altkirchlicher
Zeit und eine zusammenfassende Darstellung der Origenesrezeption im byzantinischen
und lateinischen Mittelalter folgen. Die komplizierten Sachverhalte werden korrekt und
plastisch dargestellt. Nur sehr selten finden sich irrefiihrende Angaben. Ein Beispiel:
Johannes Chrysostomos hat die langen Briider in Konstantinopel wohl beherbergen
lassen, die briiderliche Gemeinschaft hat er ihnen aber gerade nicht gew#hrt. Damit hétte
erjain die Jurisdiktion von Alexandrien eingegriffen (Schir, S. 37. Zu den Hintergriinden
der Auseinandersetzung s. J.-M. Leroux, Jean Chrysostome et la querelle origéniste.
Epektasis, Festschrift Daniélou, Paris 1972, S.335-341). Der Vf. kommt zum Schluss,
dass Origenes in der Alten Kirche vor allem als Schrifterkldrer gewirkt hat. Seine Spe-
kulationen haben Mdnche weitergebildet und zum System ausgebaut. Im byzantinischen
Mittelalter sind die Spuren des Origenes weitgehend verwischt. Im Westen dagegen gab es
im 9. und 12. Jahrhundert eine eigentliche Origenes-Renaissance.

In drei grossen Kapiteln untersucht Schidr dann das Nachleben des verketzerten
Kirchenvaters im italienischen, franzosischen und deutschen Humanismus. Die Auf-
merksamkeit wichst in Italien im Zusammenhang mit dem erneuerten Platonismus in
Florenz. Matteo Palmieri, Marsilio Ficino, Pico della Mirandola mit seiner These von
1486 iiber das Seelenheil des Origenes, die von einer pépstlichen Kommission dann
verurteilt worden ist.

In Frankreich bilden der Franziskaner Jean Vitrier, der fiir Erasmus grosse Bedeutung
hatte, der Kanoniker Jacques Merlin, der die Opera des Origenes edierte und der Pla-
toniker Symphorien Champier den Héhepunkt der humanistischen Origenes-Renais-
sance.

Schwerpunkt der gelehrten Untersuchung ist der letzte grosse Abschnitt, der sich der
Rezeption des Alexandriners im Bereich des deutschen Humanismus zuwendet. Die
iiberragende Gestalt ist hier Erasmus von Rotterdam. Was dem Autor nicht iiberall
gelungen ist, gelingt ihm hier {iberzeugend. Er kann die tiefe Bedeutung des Kirchenvaters
ausdem 3. Jahrhundert fiir einen Humanisten des 16. Jahrhunderts nachweisen. Erasmus
hat seine Vorliebe fiir Origenes von Jean Vitrier iibernommen. Der Franziskanerguar-
dian war fiir Erasmus ein «Origenes redivivus» (Schir, S.250). Origenes ist fiir den
grossen Humanisten in erster Linie Exeget und als solcher Kronzeuge der tropischen
Auslegungsmethode, die er selbst fiir die angemessenste und fruchtbarste hélt (Schir,
S.249). In der Auseinandersetzung mit Luther iiber die Freiheit des menschlichen Wil-
lens hat Erasmus sich auf Origenes berufen. Ihm gilt sein grosser Respekt, weil er «su-
chend, nicht definierend» geschrieben habe (Schir, S.277).

Interessant sind auch die Ausfiihrungen zur Stellung der Reformatoren und ihrer
katholischen Gegner zu Origenes. Seine Beurteilung hing nicht vom Bekenntnis ab.
Luther, Calvin, aber auch der katholische Theologe Latomus wiesen Origenes ab.
Zwingli dagegen sowie viele katholische Theologen (Eck, Cochldus u.a. m.) schitzen ihn
hoch.

Die Untersuchung von Schir, der sowohl der Historiker wie der Theologe viel
Anregung und Belehrung entnehmen kann, ist mit einem umfassenden Literaturver-
zeichnis versehen. Die wichtigste Neuerscheinung der letzten Jahre fehlt indes und sei
darum nachgetragen: P. Nautin, Origéne. Sa vie et son oeuvre, Paris 1977.

Rudolf Briindle, Basel



Rezensionen 381

Kerygma und Logos. Beitrdge zu den geistesgeschichtlichen Beziehungen zwischen
Antike und Christentum. Festschrift flir Carl Andresen zum 70. Geburtstag, heraus-
gegeben von Adolf Martin Ritter, Gottingen 1979. 519 Seiten.

Es ist natiirlich, dass eine Festschrift das zentrale Arbeitsgebiet des zu Ehrenden zu

umfassen sucht. Dazu bieten die 33 Beitrdge von Freunden und Schiilern des Religions-

und Kirchenhistorikers einen «geschlossenen Forschungsbeitrag» (6). Dieser Anspruch
des Herausgebers im Grusswort ist kein Postulat, sondern er wird in den Beitrdgen
gerechtfertigt. Es ist nicht moglich, auf alle Beitriige einzugehen oder gar sie in kritischer

Diskussion weiterzufiihren. Der Rezensent muss sich auf wenige kennzeichnende Auf-

sdtze beschranken.

Eine zentrale Stellung nimmt innerhalb der nach dem Alphabet der Verfassernamen
geordneten Beitrdge rdumlich darum zufillig, aber sachlich begriindet der nach dem
Unmfang lingste Aufsatz von Alois Grillmeier SJ ein: «Christus licet uobis inuitis deus».
Ein Beitrag zur Diskussion iiber die Hellenisierung des Christentums (226-257). Das als
Titel verwendete Zitat aus Arnobius’ des Alteren Schrift «Adversus nationes» II,60
kennzeichnet die Intention des Verfassers: Dieser Satz ist das Evangelium, mit dem die
Christen in Konfrontation mit der Philosophie der Antike gerieten. Er fiihrte nicht nur
inhaltlich zur Ablehnung durch die Philosophen, sondern auch zur Verfolgung durch die
staatlichen Behorden. Das gilt nicht erst fiir die Jahre 304-310, in denen die Schrift
entstand, sondern der Satz fasst das Evangelium zusammen, wie es die Urchristenheit der
Welt verkiindigte. Damit mdchte G. Harnacks These widerlegen, zwischen dem «reinen
Evangelium» und dem «katholischen Dogma»x, das nichts anderes als das «Christentum
im Verstindnis der Antike» sei, bestehe ein Gegensatz. Seine Abwehr ist mit darin
begriindet, dass die These heute zu der «simplen Vorstellung» geworden sei, «schon beim
ersten Ubertritt des Evangeliums in den antiochenischen Raum (war) die Entscheidung
zu Ungunsten des urgemeindlichen Verstdndnisses der Botschaft von Jesus Christus
gefallen» (227). «Eine Christologie von oben sei an die Stelle der Jesulogie oder Chri-
stologie von unten getreten» (ebd). Demgegeniiber sucht G. zu erweisen, dass der Glaube
an Jesus als Gott und Gottessohn gerade eine Provokation des griechischen Logos und
eine Konfrontation mit diesem bedeutete. Er stellt dies auf dem Hintergrund der beiden
philosophischen Haltungen dar, der «Logos-Religion» des Neuplatonismus und der
«Noiis-Theologie», die sich an Aristoteles hielt. Er belegt die Konfrontation sowohl mit
der Polemik des Kelsos wie mit der von Ambrosius bekdmpften Philosophie. Die theo-
logische Entwicklung bis zum Nicaeno-Constantinopolitanum sieht er als einen inner-
christlichen Prozess der Hellenisierung und Enthellenisierung. Wéhrend die vornicini-
sche Hellenisierung am Ende konsequent zur Lehre des Arius fiihrte, die die Krisis dieser
Entwicklung markiert, bedeutete Nikda fiir das Gottes- und Christusbild wie fiir das
Verhiltnis Gott:Welt, die Heilsokonomie eine Riickbesinnung auf den biblischen
Ursprung. Dass auch in Nik#a Begriffe der Philosophie wie das homoousios, Ousia und
Hypostasis verwendet wurden, «kann nicht als Hellenisierung ausgelegt werden», da
diese Begriffe den Konzilsvitern «durch ausdriickliche Ablehnung durch Arius nahege-
legt worden» waren (252).

Wie jedoch mit dem Titel bereits angedeutet, verzichtet G. ausdriicklich auf die
Riickfrage, ob mit der Abwandlung der christologischen Titel Kyrios und Gottessohn von
funktionaler zu ontologischer Bedeutung — die schon im NT einsetzt! — nicht bereits ein
Hellenisierungsprozess beginnt, der mit der Abwendung vom alttestamentlichen Denken
zusammenhingt. Die zentrale Frage des Buches wird damit in dem Sinne begrenzt



382 Rezensionen

beantwortet, dass als «urgemeindliche» Verkiindigung die Proklamation des Kyrios und
Gottes Jesus angenommen wird, nicht aber die urgemeindliche Verkiindung des Messias
Jesus von Nazareth.

Alexander Bohlig: «Zum Gottesbegriff des Tractatus tripartitus (Nag Hammadi,
C,I, 5)» bestatigt eine andere Harnacksche These: Die Gnosis ist die «akute Hellenisie-
rung des Christentums». Er zeigt, dass die von ihm referierten gnostischen Spekulationen
die pagane Trinitit von Vater—Mutter—Sohn christlich umzuformen suchen und mit der
binitarischen Bythos-Aonenwelt verbinden. Diese Vorstellungen sind jedoch weniger
von der zeitgendssischen Mythologie als vielmehr von abstrakten metaphysischen Uber-
legungen bestimmt, die in einen mythischen Rahmen gesetzt werden, der sich vor allem
in der Vorstellung von der priexistenten Kirche auswirkt, die an die Stelle der 3. Person
der Trinitat tritt. Allein diese Herausarbeitung der Trinitdt unterscheidet diese Gnosis
von der Philosophie des Mittel- und Neuplatonismus (49-67).

Carl Joachim Classen: «Der platonisch-stoische Kanon der Kardinaltugenden bei
Philon, Clemens Alexandrinus und Origenes» zeigt einleuchtend, dass im Unterschied
zum NT das hellenistische Judentum (Sap [VMakk) den platonischen Tugendkanon
iibernommen und Philo ihn Moses zugeschrieben hat, wihrend die Tugendreihenim NT
von einem anderen Menschenbild ausgehen, das die «(vollkommene) Tugend» nicht
kennt. Erst bei Clemens Alexandrinus findet sich dann wieder jener dann von der Kirche
rezipierte Kanon. Positiv zu erginzen wire hier nur, dass sowohl das AT wie das NT
anstatt eines Tugendkanons das grosse Gebot der Néchstenliebe in konkretem Handeln
zu verwirklichen sucht (68-88).

Albrecht Dihle: «Zur Schicksalslehre des Bardesanes». Der wegen seines mythischen
Schopfungsbildes der Gnosis nahestehende syrische Theologe kann als Musterbeispiel
fiir die Harnacksche Gnosis-These gelten, da die Philosophie sein Denken stidrker
bestimmt als gnostische Spekulation und biblische Uberlieferung. Seine Lehre von Frei-
heit und Determination des Menschen hélt Dihle im Unterschied zu anderen Forschern
stiarker durch die Lehre des mittleren Platonismus von der eingeschrankten Vorbestim-
mung gepragt als von der Stoa. Wihrend die Physis vorbestimmt ist, so dass sie geradezu
mit Heimarmene gleichgesetzt werden kann, ist der Mensch wegen seiner Vernunftbe-
gabung frei. Mit dem christlichen Glauben verbindet Bardesanes lediglich die Vorstel-
lung vom Weltgericht, in dem der Gegensatz zwischen Determination und Freiheit des
Menschen sein Ende findet. Vor allem aber geht seine Abwehr des philosophischen
Gedankens, dass wachsende Vernunftbegabung das sittliche Handeln des Menschen
fordert, auf das biblische Menschenbild zuriick. Dieses allerdings «voluntaristisch» zu
nennen (132) erscheint als eine Verengung, die dem biblischen Zeugnis nicht gerecht wird.
Gewiss ist es biblisch, dass auch Schwache und Unwissende nach dem Gebot Gottes leben
kénnen, aber die Gleichnisse von den Talenten und vom Weltgericht sehen den
Menschen in seinem Handeln doch differenzierter, nicht einfach voluntaristisch
(123-135).

Heinrich Dérrie: «Der Prolog zum Evangelium nach Johannes im Verstindnis der
ilteren Apologeten» greift mit dem Johannesprolog ein Stiick NT-Literatur auf, das
. selbst am stdrksten in den Verdacht geraten ist, antikes, vielleicht sogar gnostisches
Denken aufgenommen zu haben. So ist es verstdndlich, dass fiir den Apologeten Theo-
philus (385-412) dieser Prolog Mittel ist, die Ubereinstimmung des christlichen Glaubens
mit der Philosophie zu erweisen. Aber der Logos, den Gott spricht, ist nicht zuerst das
Schopfungswort Gen 1,3, da er als Logos proforikos vom Menschen geh6rt worden ist.



Rezensionen 383

Als Logos endiathetos hat er dagegen immer in Gott gelebt. Als solcherist er die Dynamis
Gottes, durch die er die Welt schuf. Er realisiert sich dagegen in der ersten an Adam
gerichteten Weisung Gottes und weiter in der Inspiration der Heiligen Schriften. Origenes
hat iiber Tertullian diese Lehre aufgenommen und dahin weitergefiihrt, dass er den
Begriff arché von Joh 1,1 als Arché didaskalias begreift, die am Anfang der Unterweisung
steht. Alle diese Uberlegungen sind aus der Abwehr der Gnosis zu verstehen
(136-152).

Fiir den Text unserer Bibel von Bedeutung sind vor allem zwei Beitrige: Robert
Hanhart: «Jiidische Tradition und christliche Interpretation — Zur Geschichte der Sep-
tuaginta Forschung in Géttingen». Von J. Fr. Schleusner bis zu Walter Bauer wird die
Geschichte der LXX-Forschung in Gottingen in ihrer Bedeutung gerade flir die Ausle-
gung des Neuen Testaments dargestellt. Sie liegt darin, dass erst der einheitliche Text der
LXX, wie er in dieser Zeit herausgearbeitet wurde, «die Wortbedeutung im Neuen
Testament im Ausblick auf den profangriechischen Gebrauch erfragt und differenziert
werden» ldsst (280-297).

Kurt Aland: «Methodische Bemerkungen zum Corpus Paulinum bei den Kirchen-
vitern des zweiten Jahrhunderts». Dieser Aufsatz raumt mit manchen Vorstellungen der
Exegese auf. So wendet A. sich mit Recht gegen die verbreitete Meinung, dass das Fehlen
von Zitaten eines Paulusbriefes beweist, dass dieser Brief dem jeweiligen Kirchenvater
nicht bekannt war. Es gibt doch bereits aus dem 2. Jahrhundert 3 Listen der Paulusbriefe,
bei Marcion, den Canon Muratori und die Liste von P4, Hinzuzurechnen sind Irenédus
und Tertullian. Aber schon der 2. Petrusbriefldsst 3,15 erkennen, dass zu seiner Zeit eine
Sammlung von Paulusbriefen in Gebrauch war. Und ebenso kennt 1. Clemens neben dem
Romer- und 1. Korinther- auch den Hebréerbrief. Und dies ist nur im Zusammenhang
einer Sammlung verstdndlich. Ebenso lasst sich fiir Ignatius von Antiochien erweisen,
dass ihm Epheser-, Kolosser- und Philipperbrief vorgelegen haben. Dies alles ist aber nur
verstdndlich, wenn zu jener Zeit eine Sammlung von Paulusbriefen in Gebrauch war, zu
der neben den deuteropaulinischen Briefen auch der Hebrderbrief gezihlt wurde.

Dann kann aber der Hebrierbrief nicht erst, wie die Exegese annimmt, zwischen 80
und 90 geschrieben worden sein. Wie P52, im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts geschrie-
ben und im Sande Agyptens bewahrt, die Annahme zunichte machte, das Johannes-
evangelium sei erst im 2. Jahrhundert geschrieben, so machen die Zitate aus dem He-
brierbrief im 1. Clem, also um 935, es notwendig, ihn «in die Zeit um 70 zu datieren».
«Wahrscheinlich stammt Hebr aus dem Osten und ist als Epistel allgemein an die Chri-
stenheit gerichtet» (44). Er galt mindestens bis zum Ende des 2. Jahrhunderts als Pau-
lusbrief. Man storte sich an seiner Ablehnung der zweiten Busse noch nicht. Dass er aber
bei Tertullian und im Canon Muratori nicht mehr aufgefiihrt wird, zeigt die kommende
Entwicklung.

Trotz der vorhandenen Sammlung von Paulusbriefen gehen die frithen Kirchenviter
aber nur selektiv auf diese Briefe ein. Das zeigt, dass zu ihrer Zeit die theologische
Rezeption des Paulus einen Tiefstand hatte. Man hatte Schwierigkeiten mit seiner
Rechtfertigungslehre, die statt dessen mehr bei Marcion fortlebte — und in der Gnosis. So
bekriftigt A. die These Harnacks, wenn er sie auch «iiberspitzt» nennt.

Die angefiihrten Beispiele zeigen ein wenig von der Weite und Spannung der Beitrége
und geben zugleich ein skizzenhaftes Bild der theologischen und exegetischen Diskus-
sion. Das theologische Gewicht des Bandes wire allerdings grosser, wenn das Evange-
lium, die Verkiindigung der Urgemeinde als kritische Instanz fiir die Wertung der Kir-



384 Personalnachrichten

chenviter zur Geltung gebracht wire. Die im alttestamentlich-jiidischen Denken ver-
wurzelte erste Gemeinde redete in anderer Sprache als die folgende Generation. Sie redete
vom Handeln Gottes in Christus und nicht von seinem Sein.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

Personalnachrichten

Doktorpriifungen an der Theologischen Fakultit Basel (1980): Helge Stadelmann,
aus der Bundesrepublik Deutschland. Dissertation: Ben Sira als Schriftgelehrter. Eine
Untersuchung zum Berufsbild des vor-makkabdischen Sofer unter Beriicksichtigung sei-
nes Verhdltnisses zu Priester-, Propheten- und Weisheitslehrertum. — Till A. Mohr, aus
der Bundesrepublik Deutschland, z. Zt. Pfarrrer in St. Peterszell/SG. Dissertation : Mar-
kus- und Johannespassion. Redaktions- und traditionsgeschichtliche Untersuchungen
der markinischen und johanneischen Passionstradition. — Georg Vischer, aus Basel.
Dissertation : Apostolischer Dienst. Fiinfzig Jahre Diskussion iiber das kirchliche Amt in
Faiths and Order.

Ehrenpromotionen: Die Theologische Fakultit Basel verlieh am 28. November 1980
den Titel eines Dr. theol. h.c. an Prof. Dr. Johannes Georg Fuchs, o.Prof. fiir Romisches
Recht, Privatrecht, Kirchenrecht in Basel, und an Dr. Helmut Simon, Bundesverfas-
sungsrichter in Karlsruhe.



	Rezensionen

