
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Peter Schwanz, Imago Dei als christologisch-anthropologisches Problem in der
Geschichte der Alten Kirche von Paulus bis Clemens von Alexandrien. Unveränd.
Lizenzausgabe, Göttingen, Vandenhoeck, 1979. 248 S. DM 38 - (1. Ausg. Halle,
Niemeyer, 1970.)

Es ist zu begrüssen, dass die gründliche Arbeit von Peter Schwanz dank der Lizenzausgabe

jetzt wieder zur Verfugung steht. Die Untersuchung verfolgt die Problemgeschichte
des Begriffs «Imago Dei» vom Neuen Testament bis zu Irenäus und Clemens von
Alexandrien. Mit seinen Thesen, vor allem mit seiner Behauptung, der paulinische Eikon-
Begriff sei von der gnostischen Eikon-Vorstellung herzuleiten, ist Schwanz auf scharfe

Kritik gestossen. Zu vergleichen ist die Besprechung von A. Hamman in ThZ 28 (1972),
367. RudolfBrändle, Basel

J. H. Roberts, A. B. du Toit, Preamble to New Testament Study. The Canon of the New
Testament. Guide to the N.T. A-B, Pretoria, N. G. Kerkboekhandel Transvaal, 1979.

XIII + 272 S.

Das vom Afrikaans ins Englische übersetzte Buch der Südafrikaner Roberts und du Toit
ist der erste Band eines sechsbändigen «Guide to the New Testament»; Studenten (der
Theologie und in Südafrika) sollen hier die Orientierung finden, die sie für das Studium
des NT brauchen. Ein besonderes, von der Zielsetzung her verständliches Merkmal dieser

Einführung in das NT ist die grosse Rolle, die dogmatische Überlegungen spielen. Das gilt
nicht nur für die allgemeine Vorbemerkung Roberts' (S. 3-74) - sie versucht vor allem
den Platz neutestamentlicher Exegese innerhalb einer gemässigt konservativen Lehre von
der Schrift und vom Worte Gottes zu bestimmen -, sondern auch für den sehr viel
umfangreicheren Beitrag du Toits zum Kanon des NT (S. 75-272): Erst nach weit
ausholenden grundsätzlichen Ausführungen (S. 77-170) wendet sich du Toit auf S. 171-272
dem zu, was man üblicherweise die Geschichte des Kanons nennt. Hier bietet er dann
freilich erheblich mehr als die gängigen Einleitungen und Einführungen ins NT. Denn in
keiner von ihnen erfährt man z.B. so viel über den Kanon Muratori wie bei du Toit
(S.237-251), der über Herkunft, Text (+ Fotografien!) und Deutung dieses wichtigen
Fragments ausführlich und selbständig informiert - bis hin zu dessen Spätdatierung
(4. Jh.) durch A. C. Sundberg, die du Toit mit gewichtigen Argumenten zurückweist.
Insgesamt will er an der herausragenden Bedeutung des vorliegenden biblischen Kanons
«as the absolute and decisive authority for every part of life» festhalten : «In the end it is

not our pious words concerning the canon that count, but our obedience» (272). Wie dem
auch sei, der zu orientierende Student hört auch von anderen Positionen (z. B. «Kanon im
Kanon», «Mitte der Schrift») und kann sich mit Hilfe der Hinweise auf englische,
französische, holländische und deutsche Literatur anderswo umtun. Für Studenten in
Südafrika und darüber hinaus handelt es sich zweifellos um ein nützliches Buch.

Martin Rese, Münster



Rezensionen 377

Helmut Merkel, Die Pluralität der Evangelien als theologisches und exegetisches Pro¬

blem in der Alten Kirche, Traditio Christiana 3, P.Lang 1978. XXX + 172 S.

SFr. 39.-.
Aus dem Titel von Merkels Buch geht es noch nicht hervor, eher schon aus dem Untertitel

«Texte und Kommentare zur patristischen Theologie» der Reihe «traditio Christiana»:

M. s Buch ist keine Monographie, sondern eine Auswahl von 41 Texten (mit
Übersetzung) zum Thema der Pluralität der Evangelien in der Alten Kirche. Kurze
Anmerkungen zu den Texten und 2 Register (für Bibelstellen und Personen/Sachen)
unterstreichen den Textbuchcharakter der Sammlung, darüber hinaus greift die kundige
«Einleitung» (S. VII-XXVII). In ihr hat M. die Ergebnisse seiner 1971 in Tübingen
erschienenen Dissertation «Die Widersprüche zwischen den Evangelien. Ihre polemische

Behandlung in der Alten Kirche bis zu Augustin» unter Beachtung inzwischen
veröffentlichter Sekundärliteratur zusammengefasst. Auf diesem Hintergrund ist das

vorliegende Buch nichts anderes als eine Textsammlung zu jener Dissertation. So wichtig
das von M. in seiner Dissertation behandelte Thema und überhaupt die Kenntnis
altkirchlicher Exegese ist, so sehr ist nun doch zu fragen, wem der vorliegende Textband
eigentlich nützt - er ist übrigens vorzüglich gedruckt, aufwendig ausgestattet (Ganzleinen!)

und nicht gerade preiswert. - Für den akademischen Unterricht ist der Band nicht
nur zu teuer, sondern auch thematisch zu eng. In theologischen Bibliotheken sind die

Texte ohnehin vorhanden. Was also soll das Buch?
Martin Rese, Münster

Josep Rius-Camps, The four authentic Letters of Ignatius, the Martyr, Christianismos
Bd.2, Rom 1979. 413 S.

Wird die sog. «ignatianische Frage» neu aufgerollt? Nach langem Hin und Her hatte die

Forschung des 19.Jahrhunderts zu einem eindeutigen Konsensus geführt: Als echte
Briefe haben die sieben Schriftstücke des antiochenischen Märtyrerbischofs aus Antiochien

zu gelten, die die sog. mittlere Version darstellen. Hingegen ist die 13 Briefe
umfassende längere Version ein Produkt aus dem 4. Jahrhundert, die nur 3 Schriften
umfassende sog. syrische Version stellt ein Exzerpt aus der echten Fassung dar.

Nun legt der Spanier Rius-Camps eine neue Quellenscheidung an den allgemein
anerkannten 7 Briefen vor, die eine ganz neue Sicht des Bischofs bietet, der seine Briefe
aus den Gefangnissen an die ihm bekannten Gemeinden Kleinasiens und nach Rom
sandte. Für Rius-Camps sind nur der Römerbrief und eine Urform der Briefe an die
Magnesier, Trallianer und Epheser ursprünglich. Zudem sind sie von einem Manne
geschrieben, der nicht Bischof im prägnanten Sinne, sondern eher Diakon in Syrien war,
und der nicht unter Trajan, sondern zwei Jahrzehnte früher, wohl zwischen 80 und 100

seine Reise zu den Tierkämpfen in Rom durchführte. Erst ein späterer Fälscher stellt zu
Beginn des 3. Jahrhunderts die Siebenzahl her: Er spaltet den ursprünglichen Magne-
sierbrief zu den uns vorliegenden Briefen an die Magnesier und Philadelphier, sowie den
früheren Epheserbriefzu den Briefen an die Epheser, die Smyrnäer und an Polykarp, den
Bischofvon Smyrna, auf. Dies geschieht unter Veränderung der ihm vorliegenden Texte,
durch Umdispositionen der Briefeingänge, durch Einschübe in die Texte und durch
Retouchen an dem allgemein bekannten Brief des Bischof Polykarp von Smyrna an die
Gemeinde von Philippi.



378 Rezensionen

Die Absicht all dieser Änderungen versteht sich aus der notvollen Situation des

Fälschers. Bei diesem handelt es sich wohl um einen Bischof in Philadelphia, dessen

Autorität angefochten ist und der sich und seine Stellung durch die Glorie der beiden

Märtyrerbischöfe Polykarp und Ignatius aufwerten will. Ignatius hatte ursprünglich seine

Leser nur zur schlichten Gemeinschaft mit Jesus eingeladen. Durch die Textänderungen
wird eine neue Konzeption erreicht: Jetzt geht es um die Unterwerfung unter den
monarchischen Bischof, der mit dem Presbyterium und der Gemeinde zusammen die
Einheit Gottes mit Christus repräsentiert und darum die Einheit zwischen Himmel und
Erde darstellt. Wer darum dem Bischof widerspricht, der widerspricht Gott.

Die These des umfangreichen Buches scheint in sich geschlossen zu sein. Und doch
melden sich starke Zweifel. Zwar greift der Verfasser etliche Parallelen und Unebenheiten

auf, um daraus auf die Existenz von «Urbriefen» zu schliessen. Doch erklären sich

solche Wiederholungen usw. in den Briefen weit einfacher, wenn man daran denkt, dass

hier ein wenig schriftgewandter Mann seine Briefe an verschiedene Adressaten aus dem

Gefängnis schreibt. Seine ungenauen Zitate aus Paulus und wohl auch aus Johannes

zeigen, dass sein Gedächtnis, aufdas er sich stützen muss, nicht gewohnt ist, den Wortlaut
seiner Sätze genau zu fixieren. Und schliesslich stellt sich die Gegenfrage: Darf man
annehmen, dass es dem Manne aus dem 3. Jahrhundert gelungen wäre, die ursprüngliche
Vierbriefe-Version, die noch weit über Kleinasien hinaus bekannt sein musste, so

vollständig zu unterdrücken, dass alle literarischen Spuren davon verwischt wurden?
So zeigt m. E. das vorliegende Werk, mit welchem Eifer sich die moderne katholische

Forschung um das Neue Testament und das Urchristentum bemüht, wie sie neue Wege

geht, aber - nicht jeder neue Weg ist zugleich ein Durchbruch in Neuland.
Christian Maurer, Bern

Rudolf Lorenz, Arius judaizans? Untersuchungen zur dogmengeschichtlichen Einord¬

nung des Arius. Forschungen zur Kirchen- u. Dogmengeschichte 31, Vandenhoeck u.

Ruprecht, Göttingen 1980. 227 S. DM 44.-.
Nach der Veröffentlichung seiner Arbeit über das 4. und 5. Jahrhundert im Gesamtwerk
«Die Kirche in ihrer Geschichte» hat Lorenz die Notwendigkeit einer neuen Untersuchung

über Arius gesehen. In «Arius judaizans?» versucht er den Grundgedanken der

Theologie des Arius festzustellen und zu klassifizieren. Dies hat er mit viel Erfolg
durchgeführt, mit grosser Sachkenntnis und sorgfaltiger Forschung. Das Manuskript
wurde Ende 1977 abgeschlossen.

Ohne Zweifel ist es eine schwierige Aufgabe, das Zentrum der Theologie des Arius
festzustellen. Anfang des 19. Jahrhunderts wurde seine theologischen Wurzeln in
Alexandrien (Newman) und Antiochien (Gwatkin) gesehen. Die «alexandrinische These»

wird mit Modifizierungen immer noch vorgebracht (Marrou u.a.), ebenso die «antio-
chenische These» (Pollard). Eine Aussöhnung zwischen beiden Schulen wurde ebenfalls
versucht (Simonetti). Andere Forscher sahen die Grundgedanken der Theologie des

Arius in einem «modifizierten Origenismus» (Loofs, Seeberg) und auch als eine
Auswirkung einer frühchristlichen Engelchristologie.

Lorenz stellt zuerst die Theologie des Arius vor, wobei der Gottesbegriffals Schlüssel

für dessen Theologie gesehen wird, denn «die Theologie des Arius ist in erster Linie
Christologie» (S. 54). Im weiteren vergleicht Lorenz Arius mit Origenes in der Logos- und
Trinitätslehre. Arius hat verschiedene origenistische Urteile übernommen, wie z. B., dass

der Sohn nicht aus der Usia des Vaters entstanden ist, sondern aus seinem Willen. Lorenz



Rezensionen 379

führt aus, dass die Lehre des Arius «nicht aus der Verschärfung des Subordinationismus
der originistischen Logoslehre zu verstehen» ist (S. 93). Arius' Lehre gleicht auch nicht
derjenigen Philos von Alexandrien, denn Philo betonte nicht so stark den Unterschied
zwischen dem Logos-Sohn und Gott. Beim Vergleich der Theologie des Arius mit der
ausserkirchlichen Gnosis findet Lorenz Ähnlichkeiten wie etwa «sein überschwängliches
Reden von der Ferne und Erhabenheit Gottes» (S. 119). Arius ist aber nicht zur Gnosis zu
rechnen.

Lorenz vergleicht weiter die Theologie des Arius mit dem Judentum. Eine der

Hauptlehren des Arius ist, dass Gott ein zweites, von ihm verschiedenes Prinzip erschaffen

habe, welches als Schöpfungsmittler dient (S. 141). Dieser Gedankengang stammt aus
der spätjüdischen Vorstellung von einem Mittelwesen, nach der die Geschöpfe Gottes

von Gottes Sein streng geschieden werden und der Sohn als Geschöpf von Gottes Sein

getrennt erscheint. Wichtig ist auch die «Engelchristologie», bei der Jesus durch sittliche
Leistung zum Sohn wird : hier kann man die grösste Ähnlichkeit zwischen arianischem
und jüdisch-christlichem Denken bemerken.

Lorenz sieht die Notwendigkeit, einen Vergleich des Arius mit Lukian von Antiochien,

Eusebius von Caesarea und Origenes durchzuführen. Origenes differenziert das

Sein des Sohnes vom Sein des Vaters und behauptet die Unterordnung des Sohnes unter
den Vater : diese Unterordnung erachtet Arius als noch grösser. Für Arius ist das Sein des

Sohnes völlig anders als das Sein des Vaters. Für ihn ist der Sohn aus dem Nichts
geschaffen, für Euseb jedoch ist Gott, der Schöpfer der Welt, Vater des Sohnes. Sowohl
Lukian als auch Eusebius von Cäsarea lehren eine anfangslose Seele Christi.

Lorenz legt schliesslich dar, dass die Wurzeln des Arianismus in der Inkarnationslehre

des Origenes zu finden sind. Die Verselbständigung der origenistischen Jesusseele

bei Arius hat auch den adoptianistischen Gedanken einen neuen Auftrieb verliehen.
Später hat Arius die «Engelchristologie» und andere jüdisch-christliche Überlieferungen
verwendet, die in der Theologie des Origenes enthalten sind. Es könnte sein, dass es einen
direkten jüdisch-christlichen Einfluss auf die Theologie des Arius gegeben hat. Der
Hauptgedanke von Lorenz ist aber der, dass die Theologie des Arius sehr stark in der

Theologie des Origenes verankert ist, und diese These wird aufglaubwürdige Art begründet.

Seine Arbeit wird für die Ariusforschung sehr hilfreich sein.

Richard C. Gamble, Basel

Max ScKär, Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus. Basler Beiträge

zur Geschichtswissenschaft 140, Helbing & Lichtenhahn Verlag, Basel und Stuttgart
1979. 336 SFr. 56.-/DM 61.-.

Origenes ist der bedeutendste Theologe der griechischen Kirche. Seine schriftstellerische
Fruchtbarkeit ist einzigartig. Das von Euseb von Caesarea angefertigte Verzeichnis seiner
Schriften soll rund 2000 Titel umfasst haben. Hieronymus hat darum gefragt : «Wer hat je
nur soviel lesen können, wie er geschrieben hat» Dem Einfluss des Origenes konnte sich
durch die Jahrhunderte der Kirchengeschichte hindurch niemand entziehen. «Er ist

unser aller Schleifstein», hat Gregor von Nazianz formuliert. In Zuneigung oder Ablehnung

haben sich alle am Werk des Origenes geschliffen. Die grosse innere Kraft seines

Denkens zeigt sich in der Tatsache, dass Origenes trotz der kirchlichen Verurteilung von
553 weiterhin rezipiert worden ist.

Max Schär befasst sich in seiner leicht verständlich und flüssig geschriebenen Arbeit,
einer Basler historischen Dissertation, zuerst mit den Grundlagen der humanistischen



380 Rezensionen

Origenes-Rezeption. Einer knappen Skizze von Leben und Werk des grossen Alexandriners

lässt er einen Überblick über die origenistischen Streitigkeiten in altkirchlicher
Zeit und eine zusammenfassende Darstellung der Origenesrezeption im byzantinischen
und lateinischen Mittelalter folgen. Die komplizierten Sachverhalte werden korrekt und

plastisch dargestellt. Nur sehr selten finden sich irreführende Angaben. Ein Beispiel :

Johannes Chrysostomos hat die langen Brüder in Konstantinopel wohl beherbergen
lassen, die brüderliche Gemeinschaft hat er ihnen aber gerade nicht gewährt. Damit hätte

erja in die Jurisdiktion von Alexandrien eingegriffen (Schär, S. 37. Zu den Hintergründen
der Auseinandersetzung s. J.-M. Leroux, Jean Chrysostome et la querelle origéniste.
Epektasis, Festschrift Daniélou, Paris 1972, S. 335-341). Der Vf. kommt zum Schluss,
dass Origenes in der Alten Kirche vor allem als Schrifterklärer gewirkt hat. Seine
Spekulationen haben Mönche weitergebildet und zum System ausgebaut. Im byzantinischen
Mittelalter sind die Spuren des Origenes weitgehend verwischt. Im Westen dagegen gab es

im 9. und 12. Jahrhundert eine eigentliche Origenes-Renaissance.
In drei grossen Kapiteln untersucht Schär dann das Nachleben des verketzerten

Kirchenvaters im italienischen, französischen und deutschen Humanismus. Die
Aufmerksamkeit wächst in Italien im Zusammenhang mit dem erneuerten Piatonismus in
Florenz. Matteo Palmieri, Marsilio Ficino, Pico della Mirandola mit seiner These von
1486 über das Seelenheil des Origenes, die von einer päpstlichen Kommission dann
verurteilt worden ist.

In Frankreich bilden der Franziskaner Jean Vitrier, der für Erasmus grosse Bedeutung
hatte, der Kanoniker Jacques Merlin, der die Opera des Origenes edierte und der Pla-
toniker Symphorien Champier den Höhepunkt der humanistischen Origenes-Renaissance.

Schwerpunkt der gelehrten Untersuchung ist der letzte grosse Abschnitt, der sich der

Rezeption des Alexandriners im Bereich des deutschen Humanismus zuwendet. Die
überragende Gestalt ist hier Erasmus von Rotterdam. Was dem Autor nicht überall
gelungen ist, gelingt ihm hier überzeugend. Er kann die tiefe Bedeutung des Kirchenvaters
aus dem 3. Jahrhundert für einen Humanisten des 16. Jahrhunderts nachweisen. Erasmus
hat seine Vorliebe für Origenes von Jean Vitrier übernommen. Der Franziskanerguardian

war für Erasmus ein «Origenes redivivus» (Schär, S.250). Origenes ist für den

grossen Humanisten in erster Linie Exeget und als solcher Kronzeuge der tropischen
Auslegungsmethode, die er selbst für die angemessenste und fruchtbarste hält (Schär,
S.249). In der Auseinandersetzung mit Luther über die Freiheit des menschlichen Willens

hat Erasmus sich auf Origenes berufen. Ihm gilt sein grosser Respekt, weil er
«suchend, nicht definierend» geschrieben habe (Schär, S.277).

Interessant sind auch die Ausführungen zur Stellung der Reformatoren und ihrer
katholischen Gegner zu Origenes. Seine Beurteilung hing nicht vom Bekenntnis ab.

Luther, Calvin, aber auch der katholische Theologe Latomus wiesen Origenes ab.

Zwingli dagegen sowie viele katholische Theologen (Eck, Cochläus u. a. m.) schätzen ihn
hoch.

Die Untersuchung von Schär, der sowohl der Historiker wie der Theologe viel
Anregung und Belehrung entnehmen kann, ist mit einem umfassenden Literaturverzeichnis

versehen. Die wichtigste Neuerscheinung der letzten Jahre fehlt indes und sei

darum nachgetragen: P.Nautin, Origène. Sa vie et son oeuvre, Paris 1977.

RudolfBrändle, Basel



Rezensionen 381

Kerygma und Logos. Beiträge zu den geistesgeschichtlichen Beziehungen zwischen

Antike und Christentum. Festschrift für Carl Andresen zum 70. Geburtstag,
herausgegeben von Adolf Martin Ritter, Göttingen 1979. 519 Seiten.

Es ist natürlich, dass eine Festschrift das zentrale Arbeitsgebiet des zu Ehrenden zu
umfassen sucht. Dazu bieten die 33 Beiträge von Freunden und Schülern des Religionsund

Kirchenhistorikers einen «geschlossenen Forschungsbeitrag» (6). Dieser Anspruch
des Herausgebers im Grusswort ist kein Postulat, sondern er wird in den Beiträgen
gerechtfertigt. Es ist nicht möglich, aufalle Beiträge einzugehen oder gar sie in kritischer
Diskussion weiterzuführen. Der Rezensent muss sich auf wenige kennzeichnende
Aufsätze beschränken.

Eine zentrale Stellung nimmt innerhalb der nach dem Alphabet der Verfassernamen

geordneten Beiträge räumlich darum zufällig, aber sachlich begründet der nach dem

Umfang längste Aufsatz von Alois Grillmeier SJ ein: «Christus licet uobis inuitis deus».

Ein Beitrag zur Diskussion über die Hellenisierung des Christentums (226-257). Das als

Titel verwendete Zitat aus Arnobius' des Älteren Schrift «Adversus nationes» 11,60

kennzeichnet die Intention des Verfassers: Dieser Satz ist das Evangelium, mit dem die

Christen in Konfrontation mit der Philosophie der Antike gerieten. Er führte nicht nur
inhaltlich zur Ablehnung durch die Philosophen, sondern auch zur Verfolgung durch die

staatlichen Behörden. Das gilt nicht erst für die Jahre 304-310, in denen die Schrift
entstand, sondern der Satz fasst das Evangelium zusammen, wie es die Urchristenheit der

Welt verkündigte. Damit möchte G. Harnacks These widerlegen, zwischen dem «reinen

Evangelium» und dem «katholischen Dogma», das nichts anderes als das «Christentum
im Verständnis der Antike» sei, bestehe ein Gegensatz. Seine Abwehr ist mit darin
begründet, dass die These heute zu der «simplen Vorstellung» geworden sei, «schon beim
ersten Übertritt des Evangeliums in den antiochenischen Raum (war) die Entscheidung
zu Ungunsten des urgemeindlichen Verständnisses der Botschaft von Jesus Christus

gefallen» (227). «Eine Christologie von oben sei an die Stelle der Jesulogie oder Chri-
stologie von unten getreten» (ebd). Demgegenüber sucht G. zu erweisen, dass der Glaube

an Jesus als Gott und Gottessohn gerade eine Provokation des griechischen Logos und
eine Konfrontation mit diesem bedeutete. Er stellt dies auf dem Hintergrund der beiden

philosophischen Haltungen dar, der «Logos-Religion» des Neuplatonismus und der

«JVoûs-Theologie», die sich an Aristoteles hielt. Er belegt die Konfrontation sowohl mit
der Polemik des Kelsos wie mit der von Ambrosius bekämpften Philosophie. Die
theologische Entwicklung bis zum Nicaeno-Constantinopolitanum sieht er als einen
innerchristlichen Prozess der Hellenisierung und Enthellenisierung. Während die vornicäni-
sche Hellenisierung am Ende konsequent zur Lehre des Arius führte, die die Krisis dieser

Entwicklung markiert, bedeutete Nikäa für das Gottes- und Christusbild wie für das

Verhältnis Gott:Welt, die Heilsökonomie eine Rückbesinnung auf den biblischen
Ursprung. Dass auch in Nikäa Begriffe der Philosophie wie das homoousios, Ousia und

Hypostasis verwendet wurden, «kann nicht als Hellenisierung ausgelegt werden», da

diese Begriffe den Konzilsvätern «durch ausdrückliche Ablehnung durch Arius nahegelegt

worden» waren (252).
Wie jedoch mit dem Titel bereits angedeutet, verzichtet G. ausdrücklich auf die

Rückfrage, ob mit der Abwandlung der christologischen Titel Kyrios und Gottessohn von
funktionaler zu ontologischer Bedeutung - die schon im NT einsetzt! - nicht bereits ein

Hellenisierungsprozess beginnt, der mit der Abwendung vom alttestamentlichen Denken

zusammenhängt. Die zentrale Frage des Buches wird damit in dem Sinne begrenzt



382 Rezensionen

beantwortet, dass als «urgemeindliche» Verkündigung die Proklamation des Kyrios und
Gottes Jesus angenommen wird, nicht aber die urgemeindliche Verkündung des Messias

Jesus von Nazareth.
Alexander Böhlig: «Zum Gottesbegriff des Tractatus tripartitus (Nag Hammadi,

C,I,5)» bestätigt eine andere Harnacksche These: Die Gnosis ist die «akute Hellenisie-

rung des Christentums». Er zeigt, dass die von ihm referierten gnostischen Spekulationen
die pagane Trinität von Vater-Mutter-Sohn christlich umzuformen suchen und mit der
binitarischen Bythos-Äonenwelt verbinden. Diese Vorstellungen sind jedoch weniger
von der zeitgenössischen Mythologie als vielmehr von abstrakten metaphysischen
Überlegungen bestimmt, die in einen mythischen Rahmen gesetzt werden, der sich vor allem
in der Vorstellung von der präexistenten Kirche auswirkt, die an die Stelle der 3. Person
der Trinität tritt. Allein diese Herausarbeitung der Trinität unterscheidet diese Gnosis

von der Philosophie des Mittel- und Neuplatonismus (49-67).
Carl Joachim Classen : «Der platonisch-stoische Kanon der Kardinaltugenden bei

Philon, Clemens Alexandrinus und Origenes» zeigt einleuchtend, dass im Unterschied

zum NT das hellenistische Judentum (Sap IVMakk) den platonischen Tugendkanon
übernommen und Philo ihn Moses zugeschrieben hat, während die Tugendreihen im NT
von einem anderen Menschenbild ausgehen, das die «(vollkommene) Tugend» nicht
kennt. Erst bei Clemens Alexandrinus findet sich dann wieder jener dann von der Kirche
rezipierte Kanon. Positiv zu ergänzen wäre hier nur, dass sowohl das AT wie das NT
anstatt eines Tugendkanons das grosse Gebot der Nächstenliebe in konkretem Handeln

zu verwirklichen sucht (68-88).
Albrecht Dihle : «Zur Schicksalslehre des Bardesanes». Der wegen seines mythischen

Schöpfungsbildes der Gnosis nahestehende syrische Theologe kann als Musterbeispiel
für die Harnacksche Gnosis-These gelten, da die Philosophie sein Denken stärker

bestimmt als gnostische Spekulation und biblische Überlieferung. Seine Lehre von Freiheit

und Determination des Menschen hält Dihle im Unterschied zu anderen Forschern
stärker durch die Lehre des mittleren Piatonismus von der eingeschränkten Vorbestimmung

geprägt als von der Stoa. Während die Physis vorbestimmt ist, so dass sie geradezu

mit Heimarmene gleichgesetzt werden kann, ist der Mensch wegen seiner Vernunftbegabung

frei. Mit dem christlichen Glauben verbindet Bardesanes lediglich die Vorstellung

vom Weltgericht, in dem der Gegensatz zwischen Determination und Freiheit des

Menschen sein Ende findet. Vor allem aber geht seine Abwehr des philosophischen
Gedankens, dass wachsende Vernunftbegabung das sittliche Handeln des Menschen

fordert, auf das biblische Menschenbild zurück. Dieses allerdings «voluntaristisch» zu

nennen (132) erscheint als eine Verengung, die dem biblischen Zeugnis nicht gerecht wird.
Gewiss ist es biblisch, dass auch Schwache und Unwissende nach dem Gebot Gottes leben

können, aber die Gleichnisse von den Talenten und vom Weltgericht sehen den

Menschen in seinem Handeln doch differenzierter, nicht einfach voluntaristisch
(123-135).

Heinrich Dörrie: «Der Prolog zum Evangelium nach Johannes im Verständnis der
älteren Apologeten» greift mit dem Johannesprolog ein Stück NT-Literatur auf, das

selbst am stärksten in den Verdacht geraten ist, antikes, vielleicht sogar gnostisches
Denken aufgenommen zu haben. So ist es verständlich, dass für den Apologeten Theo-

philus (3 8 5-412) dieser Prolog Mittel ist, die Übereinstimmung des christlichen Glaubens
mit der Philosophie zu erweisen. Aber der Logos, den Gott spricht, ist nicht zuerst das

Schöpfungswort Gen 1,3, da er als Logos proforikos vom Menschen gehört worden ist.



Rezensionen 383

Als Logos endiathetos hat er dagegen immer in Gott gelebt. Als solcher ist er die Dynamis
Gottes, durch die er die Welt schuf. Er realisiert sich dagegen in der ersten an Adam
gerichteten Weisung Gottes und weiter in der Inspiration der Heiligen Schriften. Origenes
hat über Tertullian diese Lehre aufgenommen und dahin weitergeführt, dass er den

Begriffarché von Joh 1,1 als Arche didaskalias begreift, die am Anfang der Unterweisung
steht. Alle diese Überlegungen sind aus der Abwehr der Gnosis zu verstehen

(136-152).
Für den Text unserer Bibel von Bedeutung sind vor allem zwei Beiträge: Robert

Hanhart: «Jüdische Tradition und christliche Interpretation - Zur Geschichte der Sep-

tuaginta Forschung in Göttingen». Von J. Fr. Schleusner bis zu Walter Bauer wird die
Geschichte der LXX-Forschung in Göttingen in ihrer Bedeutung gerade für die Auslegung

des Neuen Testaments dargestellt. Sie liegt darin, dass erst der einheitliche Text der

LXX, wie er in dieser Zeit herausgearbeitet wurde, «die Wortbedeutung im Neuen
Testament im Ausblick auf den profangriechischen Gebrauch erfragt und differenziert
werden» lässt (280-297).

Kurt Aland: «Methodische Bemerkungen zum Corpus Paulinum bei den Kirchenvätern

des zweiten Jahrhunderts». Dieser Aufsatz räumt mit manchen Vorstellungen der
Exegese auf. So wendet A. sich mit Recht gegen die verbreitete Meinung, dass das Fehlen

von Zitaten eines Paulusbriefes beweist, dass dieser Brief dem jeweiligen Kirchenvater
nicht bekannt war. Es gibt doch bereits aus dem 2. Jahrhundert 3 Listen der Paulusbriefe,
bei Marcion, den Canon Muratori und die Liste von P46. Hinzuzurechnen sind Irenäus
und Tertullian. Aber schon der 2. Petrusbrief lässt 3,15 erkennen, dass zu seinerzeit eine

Sammlung von Paulusbriefen in Gebrauch war. Und ebenso kennt 1. Clemens neben dem

Römer- und 1. Korinther- auch den Hebräerbrief. Und dies ist nur im Zusammenhang
einer Sammlung verständlich. Ebenso lässt sich für Ignatius von Antiochien erweisen,
dass ihm Epheser-, Kolosser- und Philipperbriefvorgelegen haben. Dies alles ist aber nur
verständlich, wenn zu jener Zeit eine Sammlung von Paulusbriefen in Gebrauch war, zu
der neben den deuteropaulinischen Briefen auch der Hebräerbrief gezählt wurde.

Dann kann aber der Hebräerbrief nicht erst, wie die Exegese annimmt, zwischen 80

und 90 geschrieben worden sein. Wie P52, im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts geschrieben

und im Sande Ägyptens bewahrt, die Annahme zunichte machte, das

Johannesevangelium sei erst im 2. Jahrhundert geschrieben, so machen die Zitate aus dem
Hebräerbrief im 1. Clem, also um 95, es notwendig, ihn «in die Zeit um 70 zu datieren».
«Wahrscheinlich stammt Hebr aus dem Osten und ist als Epistel allgemein an die
Christenheit gerichtet» (44). Er galt mindestens bis zum Ende des 2. Jahrhunderts als

Paulusbrief. Man störte sich an seiner Ablehnung der zweiten Busse noch nicht. Dass er aber
bei Tertullian und im Canon Muratori nicht mehr aufgeführt wird, zeigt die kommende

Entwicklung.
Trotz der vorhandenen Sammlung von Paulusbriefen gehen die frühen Kirchenväter

aber nur selektiv auf diese Briefe ein. Das zeigt, dass zu ihrer Zeit die theologische
Rezeption des Paulus einen Tiefstand hatte. Man hatte Schwierigkeiten mit seiner

Rechtfertigungslehre, die statt dessen mehr bei Marcion fortlebte - und in der Gnosis. So

bekräftigt A. die These Harnacks, wenn er sie auch «überspitzt» nennt.
Die angeführten Beispiele zeigen ein wenig von der Weite und Spannung der Beiträge

und geben zugleich ein skizzenhaftes Bild der theologischen und exegetischen Diskussion.

Das theologische Gewicht des Bandes wäre allerdings grösser, wenn das Evangelium,

die Verkündigung der Urgemeinde als kritische Instanz für die Wertung der Kir-



384 Personalnachrichten

chenväter zur Geltung gebracht wäre. Die im alttestamentlich-jüdischen Denken
verwurzelte erste Gemeinde redete in anderer Sprache als die folgende Generation. Sie redete

vom Handeln Gottes in Christus und nicht von seinem Sein.

Hans- Werner Bartsch, Frankfurt

Personalnachrichten

Doktorprüfungen an der Theologischen Fakultät Basel (1980): Helge Stadelmann,
aus der Bundesrepublik Deutschland. Dissertation : Ben Sira als Schriftgelehrter. Eine
Untersuchung zum Berufsbild des vor-makkabäischen Sofer unter Berücksichtigung
seines Verhältnisses zu Priester-, Propheten- und Weisheitslehrertum. - Till A. Mohr, aus
der Bundesrepublik Deutschland, z. Zt. Pfarrrer in St. Peterszell/SG. Dissertation : Markus-

und Johannespassion. Redaktions- und traditionsgeschichtliche Untersuchungen
der markinischen und johanneischen Passionstradition. - Georg Vischer, aus Basel.

Dissertation : Apostolischer Dienst. Fünfzig Jahre Diskussion über das kirchliche Amt in
Faiths and Order.

Ehrenpromotionen: Die Theologische Fakultät Basel verlieh am 28.November 1980

den Titel eines Dr. theol. h.c. an Prof. Dr. Johannes Georg Fuchs, o. Prof. für Römisches
Recht, Privatrecht, Kirchenrecht in Basel, und an Dr. Helmut Simon, Bundesverfassungsrichter

in Karlsruhe.


	Rezensionen

