Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 6

Artikel: Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums I
Autor: Herms, Eilert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des
Christentums II

Lassen Sie mich mit einigen kritischen Erwdgungen zu Royce’s
Entwurf schliessen. Sie werden sich beziehen auf:

1. Die Feststellung des Problems und die Form seiner Losung,

2. Den semiotischen Gehalt der Royceschen Metaphysik,

3. Das Problem der formalen Konstitution von Metaphysik und

4. Royce’s Auffassung des materialen Gehaltes des christlichen
Glaubens.

1. Das Problem des Christentums und der Versuch seiner Losung

Wire Royce’s Beitrag zur Christentumstheorie in der deutschen
Theologie bisher nicht vollig unberiicksichtigt geblieben, so liesse sich
gut vorstellen, dass ihm in der Diskussion der Ketzername des Ratio-
nalismus beigelegt worden wire, und dies vermutlich in zweierlei Hin-
sicht:

a) Zundchst erscheint der Religionsbegriff Royce’s an der rationa-
listischen Abstraktheit zu leiden, dass er wie Religion iiberhaupt, so
auch das Christentum dezidiert als «Lehre» auffasst und damit die
existentielle Dynamik der Wirklichkeit des religiosen Glaubens auszu-
schliessen scheint.!®* Tatsdchlich ist der Religionsbegriff des jungen
Royce in dieser abstrakten Einseitigkeit an den kosmo-theologischen
sowie ethischen Inhalten der Glaubenseinsicht orientiert unter Abse-
hen von dem dynamischen Sachverhalte der Konstitution dieser Ein-
sichten.!6® Wir haben vorhin aber gesehen, dass der Religionsbegriff des

164 Dieser Vorwurf liesse sich sowohl von der Position einer Theologie, welche einen
Schleiermacherisch gefirbten Religionsbegriff zugrunde legt, erwarten (vgl. etwa C. Ull-
mann, Das Wesen des Christentums, mit Beziehung auf neuere Auffassungsweisen,
4. umgearbeitete Auflage, Gotha 1854) wie auch von einer existentialontologisch orien-
tierten Theologie aus (vgl. G. Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens, Tiibingen
1959, 161f1).

165 Vgl. meinen A. 5 genannten Aufsatz.



356  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums I1

spaten Royce sich gerade dadurch konkretisiert, dass er diesen bisher
ausgeklammerten Sachverhalt jetzt in sich aufnimmt. Diese Konkreti-
sierung vollzieht sich, wie wir sahen, freilich so, dass nicht ein Begriff
von Religion als existentiellem Prozess an die Stelle des Begriffs von
Religion als Lehre tritt, sondern so, dass eben dieser zuletzt genannte
Begriff von Religion als Lehre so erweitert wird, dass die existentielle
Dynamik von Religion selber in den Themenkreis religioser Lehre
einbezogen wird. Ich meine nun, dass nicht die Ersetzung des Begriffs
von Religion als Lehre, sondern allein das Roycesche Vorgehen -
namlich den Begriff von Religion als Lehre zwar so auszubauen und zu
erweitern, dass die Dynamik des religiosen Lebens in 1hn eingeht, aber
den Begriff von Religion als Lehre selbst beizubehalten — geeignet ist,
zugleich mit der Dynamik von Religion auch noch deren strukturellen
Charakter als Selbst- und Wirklichkeitsverstindnis auszusagen. Weil
Religion als Prozess der Selbsterfahrung in Zustdnden des Selbstver-
héltnisses besteht, also 1threr Struktur nach auch eine Sache des Selbst-
und Wirklichkeitsbewusstseins ist, deshalb ist sie selber auf symboli-
sche Selbstexplikation und d.h. schliesslich Theologie und Lehre hin
angelegt. Indem Religion so als Sache des Selbst- und Wirklichkeits-
verstandnisses auf symbolische Selbstexplikation hin angelegt ist, ent-
spricht der Verbindlichkeit ihrer Selbsterfahrung das Bewusstsein von
der Méglichkeit eines diese Verbindlichkeit zum Ausdruck bringenden
und insofern selbst verbindlichen Begriffs ihrer selbst. Und nur weil
diese Verbindlichkeit religioser Selbsterfahrung als gewusste auch be-
griffen zu werden verlangt, kommt es iiberhaupt dazu, dass die man-
nigfaltigen Versuche dieses Begreifens in die theologische Auseinan-
dersetzung miteinander treten. So hat Royce’s Religionsbegriff, sein
Begriff des Christentums als Lehre m.E. das unbestreitbare Verdienst,
den Einsichts-Charakter der Glaubenswirklichkeit und damit deren
Fihigkeit zu verbindlicher Selbstexplikation zu denken. Royce’s Reli-
gionsbegriff fixiert damit denjenigen Sachverhalt, ohne den die Glau-
benswirklichkeit gar nicht der Selbstexplikation fahig und ohne den
Theologie — auch eine nicht dogmatische Theologie — unmdoglich
ware. 166

166 Die richtige Unterscheidung von Religion und Theologie (wie sie in jiingster Zeit
z.B. mit Nachdruck von D. Rossler zur Geltung gebracht worden ist: Religion und
Theologie. Bemerkungen zu einem problematischen Verhiltnis, in: Der Wirklichkeits-
anspruch von Theologie und Religion. Festschrift fiir E. Steinbach, Tiibingen 1977,
199-206) verlangt also auch die Verwurzelung dieser in jener und das Angewiesensein



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 357

b) Einen weiteren Anlass zum Erheben des Rationalismusvorwurfs
scheint Royce’s Verfahren zu bieten. Es folgt in der Tat genau dem aus
der Aufklirung stammenden Muster einer kritischen Beziehung der
Gehalte christlicher Uberlieferung auf einen vorgegebenen Rahmen
von kategorialen Begriffen und Einsichten. Aber nun ist dieses Verfah-
ren des ausdriicklichen Zugrundelegens eines gegenwirtig als giiltig
angesehenen begrifflichen Explikationsrahmens keineswegs das aus-
zeichnende Spezifikum des theologischen Rationalismus, sondern thm
mit allen Gestalten theologischer Arbeit gemeinsam, die {iberhaupt in
irgendeiner Weise die Einsicht der Aufkldrung in die Differenz und
Korrelation von empirischer und kategorialer Erkenntnis (Tatsachen-
und Vernunftwahrheiten) haben nachvollziehen und deren Wahrheits-
moment haben festhalten konnen. Wie bei ihnen, so stellt sich auch bei
Royce dieses «kritische» '¢7 als die methodisch durchsichtige Gestalt
des verstehenden Verfahrens dar.!'%® Und zwar wird man zweierlei zum
Ruhme des kritischen Verstehensverfahrens, wie Royce es iibt, sagen
miissen: 1. Royce’s Verfahren der kritischen Interpretation entspricht
genau seiner Metaphysik der Interpretation. In ihr erhilt es gewisser-
massen den Nachweis seiner Moglichkeit und Notwendigkeit.!* Und
dieser Nachweis besteht in Einsichten, welche die Versuchung, die
Metaphysik der Interpretation an die Stelle der Kunstlehre der Inter-
pretation und das intersubjektiv-interpretative Geschehen der Realitét
selber an die Stelle methodisch-durchsichtiger individueller Interpre-

jener auf diese zu bedenken. Nur so schliesst die Positionalitdt von Theologie theologi-
sche Verbindlichkeit nicht aus.

167 Zum «kritischen» Charakter der gesamten Theologie der ersten Hilfte des 19.
Jahrhunderts vgl. meinen A. 5 genannten Aufsatz, dort A. 160.

168 Noch bei Dilthey ist diese methodisch durchsichtige Gestalt der Hermeneutik
erhalten; erst die Ersetzung der hermeneutischen Methode durch ihre ontologischen
Bedingungen (Gadamer) beendet diese Tradition. Wenn hier darauf hingewiesen wird,
dass jeder Akt empirischer Erkenntnis und also auch jeder Akt historischen Verstehens
sich im Rahmen von vorgéngiger kategorialer Einsicht bewegt, so ist damit noch nichts zu
den Fragen nach der Konstitution, dem Gehalt (und den Kriterien seiner Angemessen-
heit) sowie den im Verstehensvollzug auftretenden Korrekturméglichkeiten solcher kate-
gorialen Einsicht gesagt. Zur Stichhaltigkeit des Gehaltes der Royceschen Metaphysik
vgl. die folgenden Teile 2 bis 4.

169 Royce’s Metaphysik der Interpretation leistet also genau das, was fiir die Herme-
neutik im Gefolge Diltheys Heideggers Existenzialontologie leistet (aber ohne den
methodischen Charakter des Verstehens zu negieren).



358  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums I1

tationshandlungen zu setzen!”?, im Grunde genommen ausschlies-
sen.

2. Wie konsequent Royce dem methodisch konstruktiven Charakter
aller Erkenntnis Rechnung tragt, ldsst sich an seiner Verneinung einer
historischen Erkenntnis ablesen, die nicht auch den Charakter einer
konstruktiven Interpretation triige. Zwar ist die Erfassung des Wesent-
lichen am Christentum fiir ihn eine Sache «historischer» !7! Arbeit. Die
ausdriickliche Behauptung, diese Wesensbestimmung sei nicht Resul-
tat einer Spekulation'’2, bedeutet bei Royce aber nicht, dass sie Resultat
quasi einer historischen «Wesensschau» sei.!”> Royce konstatiert aus-
driicklich, dass auch gesteigerte Schirfe des historischen Sinnes nicht
zur Erkenntnis irgendeines historischen Sachverhaltes gelangt, ohne
Beiziehung von selbst nicht auf historischem Wege erfassten kategoria-
len Vorbegriffen.!”* Entsprechend erscheint Royce’s Erkenntnis vom
Wesen des Christentums schon hinsichtlich ihrer Moglichkeit bedingt
durch seine kategorialen Vorbegriffe, wie sie ihm in seiner « Philosophy
of Loyalty» und der ihr entsprechenden Metaphysik der Interpretation
zur Verfiigung standen. Nicht, dass Royce von diesen kategorialen
Leitbegriffen kritischen Gebrauch macht, kann kritisiert werden; dies
weist vielmehr die methodische Genauigkeit des Royceschen Verfah-
rens aus. Kritisch zu unterscheiden sind «nur» diese Leitbegriffe selber,
und zwar sowohl hinsichtlich ihrer Fihigkeit, dem Uberlieferungsma-
terial zur Génze gerecht zu werden, als auch zuvor hinsichtlich ihrer
eigenen inneren Stichhaltigkeit.

2. Der semiotische Gehalt der Royceschen Metaphysik

Unsere Untersuchung der kategorialen Vorbegriffe Royce’s hin-
sichtlich ihrer inneren Stichhaltigkeit konnen wir auf seine Metaphysik
der Interpretation beschrianken, da in dieser ja seine Loyalitdtstheorie
aufgehoben sein soll.

170 Sjehe A. 168.

171 PC 65,8 ff. — ein Beispiel «historischer» Arbeit: 85fFf.; 135,4f.; 139,61F.
172 PC 365f.

173 Wie z.B. bei Harnack (oben A.42) 19ft.; 181.

174 PC 79, 221



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 359

a) Ob man die triadische Interpretations- und die sie fundierende
Zeichenrelation iiberhaupt als einen Sachverhalt von metaphysischer
(ontologischer) Bedeutung denken muss, wird davon abhéangen, ob man
behaupten kann, erkennbar Wirkliches miisse als solches Zeichen-
struktur besitzen. Nimmt man einmal an, diese Behauptung sei stich-
haltig, so wird die weitere Priifung ihrer Entfaltung eine vorgingige
Untersuchung dariiber erfordern, wie die zugrunde gelegte Zeichenre-
lation als solche beschaffen ist.

Royce stiitzt sich auf Peirces Bestimmung dieser Relation als einer
triadischen. Anderen triadischen Relationen gegeniiber gewinnt sie
laut Peirce darin ihre Eigenart als Zeichenrelation, dass in ihr ein
«dritter» Term («Interpretant») zu einem «zweiten» («Reprisentant»)
in derselben Relation wie dieser zu einem «ersten» (Objekt) steht.
Dieser Sachverhalt ist erst als er selber durchsichtig gemacht, wenn
dreierlei klar erkannt und festgehalten wird:

1. Dass der dritte Term dieser Relation in «derselben» Relation zum
zweiten, wie dieser zum ersten steht, darf nicht so gedacht werden, als
wiederhole der dritte Term die Relation, in welcher der zweite steht
und trdte dann als ein zweiter Fall der gleichen Relation, wie sie vom
zweiten Term pradiziert ist, zu dieser hinzu. Peirce selber hat schon
diesen naheliegenden Gedanken an eine zusammengesetzte Struktur
der dreistelligen Zeichenrelation aus zwei gleichartigen zweistelligen
abgelehnt.!”® Bei der dreistelligen Zeichenrelation handelt es sich um
eine urspriingliche Einheit. Thre strukturelle Eigenart besteht darin,
dass die Relation in ihrem dritten Term in ihrer eigenen zeichenhaften
Weise auf'sich selbst bezogen, also in sich fiir sich, oder: ihrer Struktur
nach reflexiv ist.

2. Weil die Relation, in welcher der dritte Term steht, mit der von
dem zweiten pradizierten strukturgleich ist, ist der dritte Term struk-
turmdssig nicht nur auf den zweiten wie dieser auf den ersten bezogen,
sondern ineins damit in triadischer Form wiederum aufeinen weiteren
Term als seinen eigenen Interpretanten. Zeigt sich also die Eigenart
dieser triadischen Relation in ihrer Reflexivitét, so enthiillt diese sich
nun als die Fahigkeit, als ein und derselbe Sachverhalt in einer unend-
lichen Komplexitidt zu bestehen. Es empfiehlt sich vielleicht, dieser
Einsicht dadurch Rechnung zu tragen, dass man, statt von der «triadi-

175 CP 2.156,5ft.



360  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums I1

schen» Struktur der Zeichenrelation zu reden, genauer sagt, die Zei-
chenrelation miisse «wenigstens drei» Terme umfassen.

3. Die Strukturgleichheit der Relation, in welcher der dritte Term
steht, mit der vom zweiten préadizierten impliziert nun nicht nur die
soeben angedeuteten Konsequenzen fiir den dritten Term. Er hat auch
eigentiimliche Konsequenzen fiir den zweiten und ersten: Wenn der
dritte Term sich auf den zweiten wie dieser auf den ersten bezieht, so
bezieht der zweite sich auch auf den ersten wie der dritte auf den
zweiten. Nun bezieht der dritte sich auf den zweiten als auf das Zeichen
fiir den ersten. Also muss sich der zweite auf den ersten als auf das
Zeichen fiir einen diesem gegeniiber fritheren Term beziehen. Erst dann
1st also Peirce’s Gedanke von der Struktur der Zeichenrelation klar
durchschaut, wenn eingesehen wird, dass jeder der Terme der Relation
— auch der erste selber — zeichenhaft, also triadisch konstituiert ist.

Damit aber stehen wir vor der einschneidenden und fundamenta-
len!7¢ Einsicht, dass die Eigentiimlichkeit der Zeichenrelation letztend-
lich darin besteht, iiberhaupt nicht wie alle sonst noch denkbaren
Relationen eine Relation zwischen ihr vorgegebenen Termen zu sein,
sondern diejenige Relation, der keine Terme in irgendeinem Sinne
vorgegeben sind, sondern welche alles, was Term sein kann, als solches
allererst konstituiert.!”’

b) Gemessen an diesem Verstiandnis der Peirceschen Zeichentheorie
ergeben sich nun wenigstens zwei Einwdnde gegen die Weise der onto-
logischen und kosmologischen Verwendung der Zeichen- bzw. Inter-
pretationstheorie bei Royce:

1. Im Rahmen der Peirceschen Theorie waren Zeichen- und Inter-
pretationsrelation zu unterscheiden; und zwar so, dass die Zeichenre-
lation als die urspriinglichere von beiden diejenigen Instanzen allererst
konstituiert, durch die dann Interpretationsrelationen konstituiert wer-
den konnen: namlich individuelle Selbste. Diese treten durch die Her-
stellung von Interpretationszusammenhidngen untereinander in Ge-

176 Soweit ich sehe, ist sie von der aufwendigen semiotischen Arbeit im Gefolge
Peirces bei allen Prézisierungsversuchen nirgends erreicht worden (am ndchsten kommt
ihr noch Ch. W. Morris in seinen «Grundlagen der allgemeinen Zeichentheorie» (1938
dt. 1972).

177 Die Zeichenrelation ist also ein «funktional-strukturales» System im Sinne Luh-
manns; vgl. zu diesem Unterschied: E. Herms, Das Problem von «Sinn als Grundbegriff
der Soziologie» bei Niklas Luhmann, ZEE 18 (1974), 341-359, dort 356f.



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 361

meinschaft (sofern darunter mehr zu verstehen ist als blosses Zusam-
menexistieren). Es besteht also in der Tat ein wesentlicher Zusammen-
hang zwischen Interpretation und Gemeinschaft; aber nicht so, dass
Gemeinschaft Konstitutionssubjekt von Interpretation ist (das sind
vielmehr die individuellen Selbste), sondern so, dass Interpretation die
Konstitutionsweise von Gemeinschaft ist. Damit ist der fiir Royce
grundlegende Gedanke, dass «Gemeinschaft» eine urspriingliche Ein-
heit sei, hinfillig. Er beruht offenkundig darauf, dass Royce die Inter-
pretations- mit der Zeichenrelation gleichsetzt und Selbste als vorge-
gebene Terme dieser von ithm als urspriinglich gedachten triadischen
Relation in Anschlag bringt. So entsteht der Anschein, die interpreta-
tive Verbindung mehrerer (wenigstens dreier) Selbste stelle (wie die
Zeichenrelation bei Peirce) eine urspriingliche Einheit, und insofern
auch ein Selbst dar. Dem ist aber nicht so: Als urspriingliche Einheit
kommen in Wahrheit ausschliesslich die zeichenrelational verfassten
individuellen Selbste in Betracht. Zwar sind diese als zeichenrelational
verfasste zu unendlicher Selbstinterpretation befahigt; befiahigt also
auch zur Interpretation ihres «sozialen» Seins, d.h. ihres Zusammen-
existierens mit anderen Individuen. Und aufgrund solcher Interpreta-
tionsakte vermogen die Individuen dann auch ihr Zusammenexistieren
zu sozialer Gemeinschaft zu gestalten. Aber nur durch Akte jedes ein-
zelnen der zu solcher Gemeinschaft gehorenden Individuen hindurch
besteht (und zerfillt) soziale Gemeinschaft. Als Inbegriff der institutio-
nellen Regelungen fiir die interpretativen Beziehungen zwischen Indi-
viduen héngt soziale Gemeinschaft von Einsicht und Handeln der
zugehorigen Individuen ab; unbeschadet der Tatsache, dass das blosse
Zusammenexistieren von Individuen jedem einzelnen von ihnen vor-
gegeben ist.

Dass soziale Gemeinschaft nur als Resultat einer interpretativen
Leistung einzelner Individuen gedacht werden kann und dass sie ebenso
wie als Idee auch als Wirklichkeit nur von Individuen produziert wer-
den kann, spricht Royce gelegentlich selber aus.!”® Damit ist Indivi-
dualitit als die elementare, als solche unaufhebbarer Weise des Selbst-
seins gedacht.!” Im Widerspruch dazu fiihrt Royce’s Auffassung von
der Gemeinschaft der Selbste als ihrerseits einer urspriinglichen Einheit

178 PC 247,16.22.27; 248,16.38; 259,21f.; 274,23 f1.; 298,11; 315,41F.
B PC 2371,



362  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums I1

und eines «Selbstes»!8? dazu, die Individuen als in sich unselbstidndige,
bedeutungs- und kraftlose Momente jenes « Gesamtbewusstseins» und
«Gesamtwillens»'®! anzusprechen. Es kommen letztlich und in einem
letztgiiltigen Sinne nur noch die Gemeinschaften als Subjekte freier
Aktivitdt in Betracht!82: Sie allein stellen den hoheren, unendlich iiber-
legenen!8? Grad menschlichen Seins dar!®¢, demgegeniiber die Indivi-
duen als Reprisentanten eines inferioren Grades menschlichen Seins
dastehen!8% und eigentlich nur als Material bzw. Instrument der Ge-
meinschaft in Betracht kommen!86, Die triibsinnigen Konsequenzen
dieser Auffassung der Gemeinschaft als eines personalen Selbst und
seiner Vergotterung zeigen sich bei Royce selber in der metaphysisch-
religiosen Deutung des amerikanischen Engagements in der zweiten
Phase des Ersten Weltkrieges'87.

2. Dass Royce die Zeichenrelation mit der Interpretationsrelation
gleichsetzt, sie also unterscheidungslos als konstitutiv sowohl fiir jeden
Fall eines individuellen Selbstes als auch fiir jede zwischen solchen
bestehende soziale Gemeinschaft denkt, ist m. E. auch der Grund dafiir,
dass die Ubertragung der Zeichenrelation auf die Zeit in der oben
angezeigten Ambiguitdt zwischen subjektiver und objektiver Deutung
dieses Gedankens stehenbleibt. Auszuscheiden ist m. E. der an der nicht
stichhaltigen Annahme einer urspriinglichen zeichenrelationalen Ein-
heit der Gemeinschaft von Selbsten orientierte Gedanke einer inter-
pretationssystematischen Einheit des Zeitprozesses als Inbegriff aller
einzelnen Zeitmomente. Stichhaltig erscheint allein der Versuch, das
Sein eines individuellen Selbstes und das zeithafte Sein als solches
daraufhin zu untersuchen, ob sie a) strukturgleich verfasst sind und b)
als Gemeinsamkeit die reflexive Struktur der Zeichenrelation haben.

180 PC 238ff.; 80fT.

181 PC 82,7; Royce folgt hier Wundt.

182 PC 82,121F.; 197,31; 218,39; 255,1; 260,28 ff. — Steigerung der Wirklichkeit der
Community: 199,28; 220,3 f. — Die Community ist auch das die religiose Wirklichkeit
bestimmende Subjekt: z.B. 223,20f.

183 PC 123ff.; 83,5fF.

184 PC 122f.; 124,11f.; 269,27, 298, 31.

185 PC 194,31f.; 219,14.

186 PC 208, 5ff.; 268,12. — Schliesslich ist doch nicht die Rettung der Individuen der
eigentliche Erfolg der «atoning deeds», sondern die Bewahrung bzw. Rekonstruktion der
Unversehrtheit des Gesamtlebens: vgl. 208,10 ff.

187 Die einschléigigen Ausserungen finden sich in dem postum verdffentlichten Auf-
satzband: The Hope of the Great Community, New York 1916, 1ff.



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 363

Da zeithaftes Sein in urspriinglicher Weise nur als Gegenwart gegeben
ist!88, 1duft diese Untersuchung also auf die Beantwortung der Frage
hinaus, ob jedes einzelne Selbst als Gegenwart existiert und als solches
zeichenhafte Struktur hat.!8?

Hinsichtlich Royce’s Zusammenschau von Zeit, Selbst und Zeichen
gilt also, dass sie an sich berechtigt und tiefsinning ist, aber bei ihm von
einer Unklarheit — ndmlich der Nichtbeachtung der differenten Kon-
stitution von individuellem Selbst und Gemeinschaft der Selbste —
iiberschattet wird, die schon die Stellung der hier zu beantwortenden
Fragen in eine falsche Richtung lenkt.

3. Das Problem der formalen Konstitution von Metaphysik

Bisher haben wir immer wieder einen Punkt namhaft gemacht, an
dem Royce’s Metaphysik des Zeichens zu ihrem Schaden von der
Semiotik Peirce’s abweicht: ndmlich das Verkennen der Tatsache, dass
die Zeichenrelation nur die Einheit des individuellen Selbst, nicht die
von deren Gemeinschaft konstituiert. Verhilt es sich aber in Wahrheit
so, dann ist klar, dass die Zeichenrelation schon deshalb als Sachverhalt
von metaphysischer Bedeutung zu denken ist, weil sie als derjenige
Sachverhalt gedacht wird, welcher in jedem moglichen Falle des
bestimmten Einzelseins und -erkennens ins Spiel kommt. Wenn jeder
Fall des erkennbaren Seins!%® eines einzelnen als dieses bestimmte
Etwas zeichenhaft strukturiert ist'®!, kommt die Zeichenrelation als
Form aller Erfahrung von in der Welt Seiendem und nicht selber als
Element dieser Menge des in der Welt Seiendem vor.

Wie aber soll iiber einen solchen metaphysischen Sachverhalt iiber-
haupt etwas ausgemacht werden kdonnen?

Mit dieser iiber die Realisierbarkeit von Metaphysik entscheidenden
Frage nach der Konstitution metaphysischer Einsicht hat Peirce lange
gerungen: Einerseits miissen die Strukturmomente welthaften Seins,
wenn sie als etwas an der objektiven Realitit selber gelten sollen!®2,

188 Vergangenheit und Zukunft lassen sich nur auf Gegenwart hin konzipieren.

189 S 0. S. 305-308.

19 Nicht: «erkanntem Sein».

191§, 0. S.359f.

192 Also unabhiingig von allen Einzelféllen ihres aktuellen Gedachtwerdens durch ein
erkennendes Individuum.



364 Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums I1

auch an dieser jedem mdglichen erkennenden Individuum so vorgege-
ben sein, dass dieses sie als vorgegebene nur entdeckend hinnimmt.!%3
Andererseits miissen freilich die Bedingungen fiir jedes mogliche ent-
deckende Hinnehmen von Form und Gehalt der erscheinenden Reali-
tdt so differenziert sein, dass sie den Unterschied zwischen einer Klasse
" von empirischen Erkenntnissen einerseits und andererseits einer Klasse
von — die Bedingungen aller mdglichen urspriinglichen Einsichten
umfassenden — metaphysischen Erkenntnissen konstituieren und
durchsichtig machen. Die durch die Eigenart der zu ihnen fiihrenden
Erkenntnisweise begriindete Klasse der metaphysischen Einsichten hat
Peirce dadurch von der Klasse aller empirischen Einsichten zu unter-
scheiden versucht, dass er sie als die Klasse der auf dem Wege der «Pha-
neroscopie» gewonnenen Einsichten bezeichnete.!** Zu ihnen zahlt er
die kategorialen ebenso wie die semiotischen und logischen Einsich-
ten.

Entsprechende Erwigungen iiber die eigenartige Konstitution me-
taphysischer Erkenntnis finden sich in den fritheren Arbeiten Royce’s
ebensowenig!® wie im Spatwerk. Auch diese Liicke im Problembe-
wusstsein Royce’s geht m. E. aufdas Versdumnis zuriick, die Peircesche
Semiotik bis zu der Einsicht hin durchzudenken, dass die Zeichenre-
lation nicht nur eine besondere, neben anderen bestehende, Bezie-
hungsart zwischen ihr vorgegebenen Einzeltermen ist, sondern diese als
solche konstituiert.!% Denn zu den Momenten dieser fiir jeden be-
stimmten Einzelterm konstitutiven triadischen Zeichenrelation z&hlt
neben Momenten, welche die empirische Individualitit jedes mogli-
chen Terms betreffen, auch ein Moment, welches die Erschlossenheits-
weise jedes moglichen empirischen Einzelterms so bestimmt, dass an
ithm die triadische Zeichenrelation als die fiir alle moglichen Terme
konstitutive Struktur, und d.h. als metaphysischer Sachverhalt, er-
kannt werden kann: ndmlich das Moment der Reflexivitit.!?

193 Um diesen Sachverhalt sicherzustellen, hat Peirce allen philosophischen Diszipli-
nen (also auch der Semiotik) den Charakter einer «observierenden» Wissenschaft zuge-
sprochen: CP 8.110. «Beobachten» steht in diesen friithen Papieren als terminus technicus
fiir realitdtsgebundenes Erkennen iiberhaupt: vgl. CP 2.22.

194 CP 8.303.

195 Vgl. meinen A.5 genannten Aufsatz.

196 S, 0. S.360.

197§, 0. S.359.



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 365

4. Royce’s Auffassung des materialen Gehaltes des christlichen
Glaubens

Nach der Royceschen Metaphysik mochte ich nun die durch sie
gesteuerte materiale Aneignung der christlichen Lehriiberlieferung in
kritische Erwagung ziehen. Ich folge dabei dem Doppelgesichtspunkt,
unter dem Royce selber seine Christentumstheorie in ihrem Verhaltnis
zur liberlieferten theologischen Dogmatik beurteilt hat, nimlich einer-
seits ebenso wie diese Ausdruck einer «religiosen» Lebensanschauung
zu sein, andererseits jedoch deren Gehalte strikt in den Grenzen der
Erfahrungen des «modernen Menschen» zu halten.!%8

a) Dem naheliegenden Vorwurf, das Christentum in rationalisti-
scher Weise auf eine blosse Ethik zu reduzieren und als deren Voraus-
setzung die Selbstmacht des von sich aus zur Erreichung seiner Bestim-
mung kriftigen Menschen zu predigen, konnte Royce mit dem Hinweis
auf seine breitentfaltete und fiir seine Theorie zentrale Lehre von der
Natursiinde und der Erlosungsbediirftigkeit des Individuums hinwei-
sen. Wir haben gesehen, dass Royce diese Erlosung wirklich ohne auch
nur den leisesten Anklang pelagianischer oder synergistischer Gedan-
ken, vielmehr in strikt paulinisch-protestantischer Weise!?® als eine
dem 1m Selbstwiderspruch verlorenen Individuum von «obenher»
widerfahrende, sein ganzes Sein in dessen Grundrichtung umkehrende
Gnade schilderte.2?0 Auch riickt dieser gesamte das personliche Heil
betreffende Sachkomplex in gut protestantischer Manier ins Zentrum
der Uberlegungen.?®! Und nicht nur reprisentiert Royce Ziige prote-
stantischer Traditionen, sondern er antizipiert auch insofern Stromun-
gen, die erst nach ithm zu breitester Wirkung im Protestantismus
gekommen sind, als fiir ihn die Frage nach dem personlichen Heil des

‘einzelnen iiberhaupt erst Sinn gewinnt im Zusammenhang mit der sich

198 pC 217f.

199 Ubrigens in Anlehnung an Rém 7 (PC 102, 31fF).

200 §, 0. S.298.

201 G, Santayana konnte als Konfessionsfremder besonders gut die sdkularisierte pro-
testantische Dogmatik in den Systemen der «klassischen» Philosophen Amerikas ent-
decken. Vgl. seine Schrift: Character and Opinion in the United States, London
1920.



366  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums 11

im globalen Horizonte stellenden Frage nach dem Heil der mensch-
heitlichen Weltgesellschaft.202

Freilich ist zu konstatieren, dass Royce’s Christentumsverstandnis
gerade an diesem Punkte, an dem es seine grosste Aktualitdt zu besitzen
scheint, tatsdchlich auch seine ins Tiefste fiihrenden, m. E. de facto den
Sachzusammenhang mit der christlichen Lebensanschauung aufhe-
benden Abweichungen von dieser Uberlieferung zeigt. Wir werden die
hauptsichlichsten dieser Reduktionen der christlichen Uberlieferung
im folgenden auflisten und anschliessend die Frage aufwerfen, ob sie fiir
die sozialethische Vision Royce’s von Bedeutung sind. Betreffen die bei
Royce offenkundigen Reduktionen der christlichen Lebensanschauung
Punkte, die fiir die (aus der sozialen Erfahrung des «modernen
Menschen» geborene) Sehnsucht nach einem Realisationsprinzip der
Weltgesellschaft belanglos sind, oder solche Punkte, welche wesentli-
che Aspekte dieses Prinzips betreffen?

b) Reduktionen der christlichen Lebensanschauung ergeben sich
m.E. vor allem unter den folgenden vier Gesichtspunkten: Erstens
Aufhebung der Theo-logie, zweitens Verformung der Christologie,
drittens Verformung der Ekklesiologie, viertens Depravation der Sote-
riologie im engeren Sinne.

1. Royce weiss, dass die Frage nach dem Heil des Menschen eine
Frage ist, die sein Verhiltnis zum absoluten Sein betrifft. Weiterhin
steht er in der Tradition der — nicht von vorneherein irrigen! — Ansicht,
dass die Theo-logie des christlichen Glaubens in einer Theorie des
absoluten Seins entfaltet werden konne und miisse.23 Ich habe andern-
orts nachgewiesen, dass und wie die metaphysische Arbeit Royce’s seit
ihren Anfingen sich de facto als rationale Theo-logie vollzog, d.h. als
Versuch der Aufstellung und Entfaltung eines Begriffs des — ausdriick-
lich mit dem Namen «Gott» bezeichneten —absoluten Seins.2*4 Auch in

202 Entwiirfe wie z.B. H.Cox’s «Stadt ohne Gott» wirken wie eine Wiederholung
Roycescher Visionen. — Er ist meines Wissens nach Schleiermacher der erste christliche
Autor gewesen, der den Reich-Gottes-Gedanken nicht nur auf das Reich der Sittlichkeit
hin gedeutet hat, wie es im liberalen — neukantianisch beeinflussten — kontinentalen
Protestantismus des 19.Jahrhunderts iiblich war, sondern auf die Idee einer konkreten
Sozialgestalt, nimlich die Weltgesellschaft.

203 Diese Tradition galt von der Theologie der Kirchenviter bis wenigstens zu Schlei-
ermacher und der «spekulativen» Theologie des 19. und (frithen) 20. Jahrhunderts.

204 Vgl. meinen A.5 genannten Aufsatz.



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 367

seinen Hibbert-Lectures zeigt Royce deutliche Spuren des Bewusst-
seins, dass eine Rekonstruktion des Christentums aufeine Bestimmung
des Begriffs des Absoluten und dessen Entfaltung als Theo-logie nicht
verzichten kann.2%5 Aber fiir den einzigen in der Konsequenz der von
den Hibbert-Lectures vorgetragenen Metaphysik liegenden Begriff des
Absoluten, ndmlich den Begriff des mit aller Realitdt identischen
Systems aller mdoglichen Zeichen, welches in seiner noch «in the
making» befindlichen??¢ Einheit selbst das absolute Zeichen darstellt,
gilt dasselbe Urteil, wie fiir die beiden friiheren Versuche Royce’s, den
Begriff des Absoluten zu bestimmen: ndmlich als absoluten, alle end-
lichen Gedanken umfassenden Gedanken?”” und — in Analogie zum
mathematischen Begriff eines unendlichen, weil selbstreprisentativen
Systems — als System aller moéglichen Individuen?®: Immer fillt fiir
Royce der Begriff des Absoluten und Gottes zusammen mit dem Begriff
alles maoglichen welthaften Seins. Der fiir den christlichen Gottesge-
danken entscheidende Punkt: ndmlich der Gedanke an Gott als an eine
jedem moglichen welthaften Seienden insofern iiberlegene Instanz,
dass sie welthaftes Sein allererst wirklich sein und bleiben ldsst, kommt
bei Royce nicht vor. Mag Royce das System aller Realitét als System
allen moglichen welthaften Seins gegeniiber jedem realisierten Zustand
von Welt transzendent und wegen ihres prinzipiellen Charakters diese
Transzendenz des Moglichen gegeniiber dem Wirklichen «unaus-
sprechlich» nennen2® — diejenige Transzendenz und Nihe Gottes zu
seiner Schopfung, welche der biblische Glaube kennt, ist bei Royce
nicht gedacht.

Freilich kdnnte und miisste m. E. diese Einsicht des biblischen Glau-
bens gerade in einer semiotischen Metaphysik nachvollzogen werden.
Voraussetzung ist freilich wiederum, dass man die unzulédngliche Auf-
fassung der Zeichenrelation als Beziehung zwischen schon konstituier-
ten Selbsten (Zeichen) vertieft und die Zeichenrelation strikt als die
Konstitutionsweise aller moglichen Selbste (Zeichen) fasst. Dann nam-
lich wird man der merkwiirdigen Lage ansichtig, dass man mit zwei
Realisationsinstanzen (also Quasi-Subjekten) jedes moglichen Zei-
chenprozesses rechnen muss: Einerseits sind alle moglichen Zeichen

205 S, 0. A.56; besonders PC 137,27ff.

206 Zur Dynamik des Seins: PC 339,32 ff.

207 Besonders in: « The Conception of God», 2. Aufl. New York 1897.
208 The World and the Individual Bd. 1, Supplementary Essay.

209 PC 135,28.



368  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums IT

selber Realisatoren des Zeichenprozesses, sofern sie ndmlich als Be-
zeichnungen (also als erste oder zweite Terme der Relation) etwas fiir
etwas bezeichnen oder als Interpretanten (zweiter oder dritter Term der
Relation) Bezeichnungen als solche interpretieren. Andererseits aber
realisiert keines aller méglichen Zeichen diejenige triadische Relation
selber, durch die es allererst als Zeichen wirklich wird. Der Nachweis
diirfte m. E. schwerfallen, dass die hier in Anschlag zu bringende, nicht
selbst Zeichen seiende zweite Realisationsinstanz sich zu dem Inbegriff
aller moglichen Zeichen als durch sie ins Sein «gerufene» anders ver-
halt als der Gott von R6m 4 (V. 17b) zur Welt.

2. Wenn man Royce darin zustimmen muss, dass liber Jesus als
historische Realitit, abgesehen von seiner Wirkungsgeschichte (also die
Kirche), nichts auszumachen ist, und wenn man weiterhin zugeben
wird, dass es durchaus respektable Vorbilder im Neuen Testament?!?
und in der Theologiegeschichte?!! fiir Royce’s Rede von der geistlichen
Gegenwart Jesu in der kirchlichen Gemeinschaft gibt, so ist gleichwohl
nicht zu verkennen, dass Royce’s Aussagen tiber Jesus und dessen
Beziehung zum Sein der Kirche vom {iiberlieferten Verstindnis dieses
Sachverhalts entscheidend abweichen: Nicht die individuelle Erschei-
nung Jesu ist es, als deren Wirkung die Kirche gilt, sondern die christ-
liche Gemeinschaft ist es, aus deren Erfahrung die christliche Heils-
botschaft — freilich in Form einer Interpretation auf Jesu Verkiindigung
bezogen —resultiert. Wie diese Erfahrung eine soziale ist, so hat sie auch
einen sozialen Inhalt: Die Loyalitit als die Idee der Gemeinschaft und
des Heils des Individuums, welches sich der Gemeinschaft in Liebe
ergibt. Ausdriicklich nicht Jesus, sondern die frithchristliche Gemein-
schaft wird von Royce als der wahre Beginn des Christentums ge-
nannt.2!2

Dass die Kraft des Geistes der Gemeinschaft nicht durch Jesus
zukommt, sondern ihr eigener Geist ist, dass nicht die individuelle
Erscheinung Jesu der Heiland der Welt ist, sondern dass die Gemein-
schaft das Heil wirkende Subjekt ist, ergibt sich nicht nur aus den der
Gemeinschaft von Royce beigelegten Pradikaten, sondern in Sonder-

20 T Kor 3,17; Rém 1,4; I Kor 2,3.

211 Eine Fiille einschldgigen dogmengeschichtlichen Materials verarbeitet H. Miihlen
in seiner Monographie: Una mystica persona. Die Kirche als das Mysterium der heils-
geschichtlichen Identitdt des Heiligen Geistes in Christus und den Christen: Eine in
vielen Personen, 3. Aufl., Paderborn 1968.

22 pC 2211T.



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 369

heit aus seiner Auffassung der Versohnungstat: Gewiss handelt es sich
bei ihr um das Werk eines Individuums. Aber es kommt in dieser
Versohnungstat nur als Instrument der Gemeinschaft in Betracht.?!3
Auch wird das verséhnende Werk eines einzelnen erst notig im Falle des
Bruchs bereits etablierter Loyalitdt.?'* Deutet man die Verséhnungstat
Jesu im Sinne dieser Theorie, so wird erst recht deutlich, dass sie erst
innerhalb der Machtsphire von Gemeinschaft und durch sie Sinn
gewinnt; und zwar einer Machtsphire, die offenbar als iiber den
Bereich der christlichen Kirche hinausgehende gedacht wird.

3. Damit stehen wir vor den Umformungen der Ekklesiologie.
Zunichst trifft sich Royce mit der dogmatischen Uberlieferung in der
Behauptung der universalen Bestimmung der christlichen Gemein-
schaft.

Aber die christliche Dogmatik spricht der Kirche diese universale
Bedeutung als einem bestimmten sozialen System zu, welches von
anderen aktual bestehenden und moglichen Sozialsystemen dadurch
unterschieden ist, dass es in einen ganz bestimmten Prozess gesell-
schaftlicher Evolution eingestellt ist und ithn reprasentiert: nimlich den
Prozess der Evolution der Gotteserkenntnis.?!> Demgegeniiber entfallt
mit der Gotteserkenntnis im stichhaltigen Sinne fiir Royce auch die
eben genannte Spezifikation des Sozialsystems «Kirche». Das von ihm
unter «Kirche» verstandene Sozialsystem hat nicht als ein spezifisches
universale Bedeutung, sondern deshalb, weil es iiberhaupt — anachro-
nistisch zu reden: — als System der Systeme, als Gemeinschaft iiber-
haupt in Betracht kommt. «Kirche» ist Gemeinschaft und diese das alle
Welt umspannende absolute Totalsubjekt. Wenn die Kirche nicht als
ein eigenartiges Sozialsystem im Blick steht, konnen freilich auch nicht
mehr diejenigen institutionell-organisatorischen Mittel in Betracht
kommen, vermoge deren Kirche sich als eigenartiges Sinnsystem kon-
stituiert, also den Sinn, um welchen es in ihr im Unterschied zu anderen
Sozialsystemen geht, fiir die interindividuelle Kommunikation dar-
stellt.

Da Royce nur die Gemeinschaft iiberhaupt, ohne Reflexion auf die
sie ausmachenden Teilsysteme, also nur das System der Systeme, nicht

213 Vgl. dazu o.S. S.298.

214 PC 207,24t

215 Analog zu den sozialen Représentanten der Evolution auf technischem, wissen-
schaftlichem, rechtlichem und anderen Gebieten des gesellschaftlichen Lebens.



370  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums I

dessen Teilsysteme thematisiert, fallt auch fiir dieses Gesamtsystem die
Erinnerung an institutionelle und organisatorische Elemente, aus de-
nen es selbst sich aufbaut und in denen es sich darstellt, weitgehend aus.
Statt an einen Pluralismus von Subsystemen scheint Royce im Blick auf
die Gesamtgesellschaft eher an einen stindigen Machtwechsel zwi-
schen bestimmten Institutionen und Organisationen zu denken, die
nach Ausschaltung ihrer Vorgidnger das soziale Gesamtleben in seiner
Totalitdt dominieren und strukturieren.2!'¢ Sie stellen die immer neuen
Gestalten dar, welche die Gemeinschaft sich als Subjekt — und zwar als
das alle Welt umspannende absolute Subjekt selbst gibt.

Viertens: Schon in dieser Beziehung zwischen den Subsystemen
enthiillt es sich in seinem totalitdren Charakter. Erst recht aber in
seinen Beziehungen zu den Individuen gesellschaftlichen Seins. Das
zeigt sich am massivsten in den Akzentverschiebungen der Royceschen
Soteriologie gegeniiber der dogmatischen Tradition.

Die aufgewiesene starke Anlehnung an die iiberlieferte Soteriologie
1m weitesten Sinne (einschliesslich Siinden- und Gnadenlehre) verbin-
det sich im Zusammenhang der Royceschen Gemeinschaftsidee mit der
vollig unchristlichen Konsequenz, dass ausdriicklich nicht die Versoh-
- nung des Individuums mit den Bedingungen seiner eigenen (geschopf-
lichen) Existenz durch das «heilvolle» Eingreifen von «man the com-
munity» bewirkt wird?!?, sondern die Versohnung der Gemeinschaft
mit sich selbst; und zwar so, dass sie von manifesten Verbrechen zu

profitieren, an ihnen sich zu «bereichern» vermag.2'8
| Man wird es Royce zutrauen diirfen, dass er die Konsequenzen
dieser seiner materialen Rekonstruktion der christlichen Lehriiberlie-
ferung nicht zu Ende gedacht hat. Offenkundig héngt die Behandlung
der christlichen Lehriiberlieferung — die Neuformung von Christologie,
Ekklesiologie und Soteriologie ebenso wie die Auflésung der Theo-
logie — als ganze schon damit zusammen, dass Royce schon vorher
etwas nicht zu Ende gedacht hat: ndmlich Peirce’s Semiotik. Er nahm
diese Theorie von der strukturalen Konstitution jedes moglichen ein-
zelnen Zeichens (Selbstes) fdlschlich fiir eine Theorie tiber deren
Zusammenhang. Das ermoglichte ihm einerseits, die reale Subjektivi-
tdt der Individuen an die hermeneutische der Systeme auszuliefern. Mit

216 PC 224 fF.
217 PC 208,10 ff.
28 PC 205.



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 371

gottlicher Majestdt vermochte Royce’s Gedankenflug diese dann des-
halb auszuschmiicken, weil seine Aufmerksamkeit zuvor an den Pro-
blemen der konstitutiven Struktur der Individuen so wenig haftenge-
blieben war, dass deren «Unmittelbarkeit» zu Gott ithrem Schopfer
nicht durchschaut werden konnte.

So stehen offenkundig die Entstellungen in Royce’s Rezeption der
christlichen Lehriiberlieferung in einem fiir sie konstitutiven Zusam-
menhange mit einem Grundfehler seiner Metaphysik.

Dies zu behaupten ist freilich etwas vollig anderes als die sich viel-
leicht von bestimmten Positionen neuerer deutscher Theologie her
nahelegende Meinung, schon durch die Beziehung des christlichen
Glaubens iiberhaupt auf einen metaphysischen Explikationsrahmen
sei Royce’s Unternehmen gerichtet. Dieser Meinung gegeniiber be-
haupte ich hier folgendes:

1. Die Tatsache, dass Royce nicht nur eine anthropologische, son-
dern auch eine metaphysische (ontologische) Explikation des christli-
chen Glaubensinhaltes in Angriff nimmt, ist die Voraussetzung dafiir,
dass iiberhaupt der fiir die christliche Glaubenseinsicht konstitutive
Gottesglaube angemessen verstanden werden kann. Denn dieser
Glaube ist entweder sinnlos, oder er intendiert einen die Struktur allen
moglichen welthaften Seins betreffenden Sachverhalt - seine Geschopf-
lichkeit oder «schlechthinnige Abhingigkeit» von Gott.

2. Dass Royce’s Metaphysik eine systematische Abstraktion vom
Gottesglauben in seiner christlichen Form im Gefolge hat, schliesst
nicht aus, dass eine angemessene Metaphysik zu finden ist. Gerade im
Fall Royce ist sogar nachzuweisen, dass die Verleugnung des Gottes-
glaubens im Gefolge einer fehlerhaften Interpretation der Peirceschen
Semiotik auftritt. Ob a) diese nicht als Metaphysik durchfiihrbar, und
zwar b) so durchfiihrbar ist, dass der Transzendenzbezug jedes mogli-
chen Zeichens in der 0.a. Weise?!® gedacht werden muss, und schliess-
lich c) die Identitit dieses Sachverhaltes mit dem im biblisch-christli-
chen Gottesglauben gedachten erweislich ist, das sind Fragen, von
denen noch nicht entschieden ist, dass sie negativ beantwortet werden
miissen.

2198, 0. S.360.



372  Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II

¢) Ich komme abschliessend auf die Frage zuriick, ob fiir das Reali-
sationsprinzip einer heilvollen Weltgesellschaft die bestimmte, reduk-
tionistische Weise der Christentumsrezeption Royce’s von Belang ist
oder nicht?

Die Frage ist deshalb nicht miissig, weil nicht nur diese aus dem
ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts stammende Vision der Weltge-
sellschaft tiberhaupt in das Zentrum des Problembewusstseins der letz-
ten Jahrzehnte des Jahrhunderts getreten ist, sondern dariiber hinaus
deshalb, weil auch Royce’s Vorstellung von dem Realisationsprinzip
dieser Gesellschaft — « Loyalitdt» — durch Einsichten unserer Tage aufs
glanzvollste bestitigt sind.22° Die gesuchte Antwort muss auf jeden Fall
positiv ausfallen: Royce’s Verkiirzung der lehrméssigen Ansichten des
Wirklichkeitsverstindnisses des christlichen Glaubens haben Einfluss
auf die konkrete Gestalt des Realisationsprinzips umfassender Sozial-
systeme. Sie pragen das Prinzip der Loyalitat zu einem Prinzip «devo-
ter» Beforderung der Anspriiche der Gemeinschaft dem Individuum
gegeniiber; d.h. sie begriinden die Maxime von der individuellen
Selbstaufgabe an den iiberlegenen Willen des sich selber «wollenden»
und sich selbst bestimmenden (steuernden) Systems?2!. Royce ist der
Prophet der Selbstaufgabe des individuellen Subjekts an die Subjekti-
vitidt der Systeme.?22

So bestimmte Loyalitit ist nicht deshalb zu verwerfen, weil statt der
Gemeinschaft vielmehr dem Individuum ein absoluter Wert zukdme,
sondern deshalb, weil die Verhiltnisbestimmung zwischen Individuum
und Gemeinschaft im schlichten Sinne des Wartes falsch ist. Da
Systeme nicht «Uberpersonen» sind, zielt die Forderung von Loyalitit
im Sinne der Selbstpreisgabe des Individuums an das System daher de
facto nicht auf die Verwandlung aller einzelnen zu Elementen eines
qualitativen neuen Gesamtlebens, sondern nur auf die Etablierung
einer vielleicht im Blick aufalles Bisherige konkurrenzlos stabilen, aber
auch konkurrenzlos unmenschlichen Herrschaft weniger einzelner
(ndmlich derer, die das System steuern) iiber alle anderen.

220 Vel. Jiirgen Habermas, Legitimationsprobleme des Spatkapitalismus, Frankfurt
1973 ; «Massenloyalitdt» (S.88).

221 So hat Royce z. B. schon ein Versicherungssystem als ein Interpretationssystem
(also einen Teil von christlicher «Gemeinschaft») gedacht: The Hope of the Great
Community, 71-92.

222 [n diesem Sinne beschreibt N. Luhmann die Sozialsysteme der hochkomplexen
Gesellschaft als Ende der «alteuropdischen» Tradition der Subjektivitat.



Eilert Herms, Josiah Royce’s Beitrag zur Theorie des Christentums II 373

Man kann fragen, ob umgekehrt der Einfluss christlichen Lebens-
verstindnisses in nicht reduzierter Gestalt auf die Loyalitdt, welche
grossere Sozialgebilde tragt, wiinschbar sei. Man wird darauf wohl in
aller Vorsicht sagen konnen: Loyalitit gegeniiber dem absoluten Sy-
stem erscheint jedenfalls weniger wiinschbar als Loyalitdt gegeniiber
dem Gott, der als Vater aller Menschen jedes verniinftige Individuum
als solches sein ldasst und mit Gemeinschaftsfahigkeit begabt. Diese
Loyalitét schliesst dann einen bestimmten Willen zur Gemeinschafts-
bildung ein?23, den Willen zur Achtung der individuellen Personen als
deren Elementen, den Willen zum Aufbau, zur Erhaltung und zur
Verdanderung von Institutionen und Organisationen; den Willen zu
Institutionen und Organisationen der Technik, der Produktion und der
Okonomie ebenso wie zu Institutionen und Organisationen, die der
Pflege und Kontrolle dieser Massenloyalitét selber dienen; und damit
neben dem Willen zu einer Fiille organisierter sozialer Subsysteme
auch den Willen zu Institutionen der Frommigkeit und ihrer Organi-
sation in Kirchen.??

Eilert Herms, Miinchen

23 Vgl. Mt 5,45-48.
224 Vgl. meinen Aufsatz: Die Fahigkeit zu religioser Kommunikation und ihre syste-
matischen Bedingungen in hochentwickelten Gesellschaften. ZEE 21 (1977), 276-299.



	Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

