
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 6

Artikel: Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

Autor: Herms, Eilert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des

Christentums II

Lassen Sie mich mit einigen kritischen Erwägungen zu Royce's
Entwurf schliessen. Sie werden sich beziehen auf:

1. Die Feststellung des Problems und die Form seiner Lösung,
2. Den semiotischen Gehalt der Royceschen Metaphysik,
3. Das Problem der formalen Konstitution von Metaphysik und
4. Royce's Auffassung des materialen Gehaltes des christlichen

Glaubens.

1. Das Problem des Christentums und der Versuch seiner Lösung

Wäre Royce's Beitrag zur Christentumstheorie in der deutschen

Theologie bisher nicht völlig unberücksichtigt geblieben, so liesse sich

gut vorstellen, dass ihm in der Diskussion der Ketzername des
Rationalismus beigelegt worden wäre, und dies vermutlich in zweierlei
Hinsicht :

a) Zunächst erscheint der Religionsbegriff Royce's an der
rationalistischen Abstraktheit zu leiden, dass er wie Religion überhaupt, so
auch das Christentum dezidiert als «Lehre» auffasst und damit die
existentielle Dynamik der Wirklichkeit des religiösen Glaubens auszu-
schliessen scheint.164 Tatsächlich ist der Religionsbegriff des jungen
Royce in dieser abstrakten Einseitigkeit an den kosmo-theologischen
sowie ethischen Inhalten der Glaubenseinsicht orientiert unter Absehen

von dem dynamischen Sachverhalte der Konstitution dieser
Einsichten.165 Wir haben vorhin aber gesehen, dass der Religionsbegriffdes

164 Dieser Vorwurf liesse sich sowohl von der Position einer Theologie, welche einen
Schleiermacherisch gefärbten Religionsbegriff zugrunde legt, erwarten (vgl. etwa C.

Ulimann, Das Wesen des Christentums, mit Beziehung auf neuere Auffassungsweisen,
4. umgearbeitete Auflage, Gotha 1854) wie auch von einer existentialontologisch
orientierten Theologie aus (vgl. G. Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens, Tübingen
1959, 161 f).

165 Vgl. meinen A. 5 genannten Aufsatz.



356 Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

späten Royce sich gerade dadurch konkretisiert, dass er diesen bisher
ausgeklammerten Sachverhalt jetzt in sich aufnimmt. Diese Konkretisierung

vollzieht sich, wie wir sahen, freilich so, dass nicht ein Begriff
von Religion als existentiellem Prozess an die Stelle des Begriffs von
Religion als Lehre tritt, sondern so, dass eben dieser zuletzt genannte
Begriff von Religion als Lehre so erweitert wird, dass die existentielle
Dynamik von Religion selber in den Themenkreis religiöser Lehre
einbezogen wird. Ich meine nun, dass nicht die Ersetzung des Begriffs
von Religion als Lehre, sondern allein das Roycesche Vorgehen -
nämlich den Begriffvon Religion als Lehre zwar so auszubauen und zu
erweitern, dass die Dynamik des religiösen Lebens in ihn eingeht, aber
den Begriff von Religion als Lehre selbst beizubehalten - geeignet ist,
zugleich mit der Dynamik von Religion auch noch deren strukturellen
Charakter als Selbst- und Wirklichkeitsverständnis auszusagen. Weil
Religion als Prozess der Selbsterfahrung in Zuständen des Selbstverhältnisses

besteht, also ihrer Struktur nach auch eine Sache des Selbst-
und Wirklichkeitsferneist, deshalb ist sie selber auf symbolische

Selbstexplikation und d. h. schliesslich Theologie und Lehre hin
angelegt. Indem Religion so als Sache des Selbst- und Wirklichkeitsverständnisses

auf symbolische Selbstexplikation hin angelegt ist,
entspricht der Verbindlichkeit ihrer Selbsterfahrung das Bewusstsein von
der Möglichkeit eines diese Verbindlichkeit zum Ausdruck bringenden
und insofern selbst verbindlichen Begriffs ihrer selbst. Und nur weil
diese Verbindlichkeit religiöser Selbsterfahrung als gewusste auch
begriffen zu werden verlangt, kommt es überhaupt dazu, dass die
mannigfaltigen Versuche dieses Begreifens in die theologische
Auseinandersetzung miteinander treten. So hat Royce's Religionsbegriff, sein

Begriff des Christentums als Lehre m.E. das unbestreitbare Verdienst,
den Einsichts-Charakter der Glaubenswirklichkeit und damit deren
Fähigkeit zu verbindlicher Selbstexplikation zu denken. Royce's
Religionsbegriff fixiert damit denjenigen Sachverhalt, ohne den die
Glaubenswirklichkeit gar nicht der Selbstexplikation fähig und ohne den

Theologie - auch eine nicht dogmatische Theologie - unmöglich
wäre.166

166 Die richtige Unterscheidung von Religion und Theologie (wie sie in jüngster Zeit
z.B. mit Nachdruck von D. Rössler zur Geltung gebracht worden ist: Religion und

Theologie. Bemerkungen zu einem problematischen Verhältnis, in: Der Wirklichkeitsanspruch

von Theologie und Religion. Festschrift für E. Steinbach, Tübingen 1977,

199-206) verlangt also auch die Verwurzelung dieser in jener und das Angewiesensein



Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 357

b) Einen weiteren Anlass zum Erheben des Rationalismusvorwurfs
scheint Royce's Verfahren zu bieten. Es folgt in der Tat genau dem aus
der Aufklärung stammenden Muster einer kritischen Beziehung der
Gehalte christlicher Überlieferung auf einen vorgegebenen Rahmen

von kategorialen Begriffen und Einsichten. Aber nun ist dieses Verfahren

des ausdrücklichen Zugrundelegens eines gegenwärtig als gültig
angesehenen begrifflichen Explikationsrahmens keineswegs das

auszeichnende Spezifikum des theologischen Rationalismus, sondern ihm
mit allen Gestalten theologischer Arbeit gemeinsam, die überhaupt in
irgendeiner Weise die Einsicht der Aufklärung in die Differenz und
Korrelation von empirischer und kategorialer Erkenntnis (Tatsachen-
und Vernunftwahrheiten) haben nachvollziehen und deren Wahrheitsmoment

haben festhalten können. Wie bei ihnen, so stellt sich auch bei

Royce dieses «kritische»167 als die methodisch durchsichtige Gestalt
des verstehenden Verfahrens dar.168 Und zwar wird man zweierlei zum
Ruhme des kritischen Verstehensverfahrens, wie Royce es übt, sagen
müssen: 1. Royce's Verfahren der kritischen Interpretation entspricht
genau seiner Metaphysik der Interpretation. In ihr erhält es gewisser-

massen den Nachweis seiner Möglichkeit und Notwendigkeit.169 Und
dieser Nachweis besteht in Einsichten, welche die Versuchung, die

Metaphysik der Interpretation an die Stelle der Kunstlehre der
Interpretation und das intersubjektiv-interpretative Geschehen der Realität
selber an die Stelle methodisch-durchsichtiger individueller Interpre-

jener auf diese zu bedenken. Nur so schliesst die Positionalität von Theologie theologische

Verbindlichkeit nicht aus.
167 Zum «kritischen» Charakter der gesamten Theologie der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts vgl. meinen A. 5 genannten Aufsatz, dort A. 160.
168 Noch bei Dilthey ist diese methodisch durchsichtige Gestalt der Hermeneutik

erhalten; erst die Ersetzung der hermeneutischen Methode durch ihre ontologischen
Bedingungen (Gadamer) beendet diese Tradition. Wenn hier daraufhingewiesen wird,
dass jeder Akt empirischer Erkenntnis und also auch jeder Akt historischen Verstehens
sich im Rahmen von vorgängiger kategorialer Einsicht bewegt, so ist damit noch nichts zu
den Fragen nach der Konstitution, dem Gehalt (und den Kriterien seiner Angemessenheit)

sowie den im Verstehensvollzug auftretenden Korrekturmöglichkeiten solcher
kategorialen Einsicht gesagt. Zur Stichhaltigkeit des Gehaltes der Royceschen Metaphysik
vgl. die folgenden Teile 2 bis 4.

169 Royce's Metaphysik der Interpretation leistet also genau das, was für die Hermeneutik

im Gefolge Diltheys Heideggers Existenzialontologie leistet (aber ohne den
methodischen Charakter des Verstehens zu negieren).



358 Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

tationshandlungen zu setzen170, im Grunde genommen ausschlössen.

2. Wie konsequent Royce dem methodisch konstruktiven Charakter
aller Erkenntnis Rechnung trägt, lässt sich an seiner Verneinung einer
historischen Erkenntnis ablesen, die nicht auch den Charakter einer
konstruktiven Interpretation trüge. Zwar ist die Erfassung des Wesentlichen

am Christentum für ihn eine Sache «historischer»171 Arbeit. Die
ausdrückliche Behauptung, diese Wesensbestimmung sei nicht Resultat

einer Spekulation172, bedeutet bei Royce aber nicht, dass sie Resultat
quasi einer historischen «Wesensschau» sei.173 Royce konstatiert
ausdrücklich, dass auch gesteigerte Schärfe des historischen Sinnes nicht
zur Erkenntnis irgendeines historischen Sachverhaltes gelangt, ohne
Beiziehung von selbst nicht aufhistorischem Wege erfassten kategoria-
len Vorbegriffen.174 Entsprechend erscheint Royce's Erkenntnis vom
Wesen des Christentums schon hinsichtlich ihrer Möglichkeit bedingt
durch seine kategorialen Vorbegriffe, wie sie ihm in seiner «Philosophy
ofLoyalty» und der ihr entsprechenden Metaphysik der Interpretation
zur Verfügung standen. Nicht, dass Royce von diesen kategorialen
Leitbegriffen kritischen Gebrauch macht, kann kritisiert werden ; dies
weist vielmehr die methodische Genauigkeit des Royceschen Verfahrens

aus. Kritisch zu unterscheiden sind «nur» diese Leitbegriffe selber,
und zwar sowohl hinsichtlich ihrer Fähigkeit, dem Überlieferungsmaterial

zur Gänze gerecht zu werden, als auch zuvor hinsichtlich ihrer
eigenen inneren Stichhaltigkeit.

2. Der semiotische Gehalt der Royceschen Metaphysik

Unsere Untersuchung der kategorialen Vorbegriffe Royce's
hinsichtlich ihrer inneren Stichhaltigkeit können wir aufseine Metaphysik
der Interpretation beschränken, da in dieser ja seine Loyalitätstheorie
aufgehoben sein soll.

170 Siehe A. 168.
171 PC 65,8fT. - ein Beispiel «historischer» Arbeit: 85fF.; 135,4f.; 139,6ff.
172 PC 365 f.
173 Wie z.B. bei Harnack (oben A.42) 19ff.; 181.

174 PC 79, 22 ff.



Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 359

a) Ob man die triadische Interpretations- und die sie fundierende
Zeichenrelation überhaupt als einen Sachverhalt von metaphysischer
(ontologischer) Bedeutung denken muss, wird davon abhängen, ob man
behaupten kann, erkennbar Wirkliches müsse als solches Zeichenstruktur

besitzen. Nimmt man einmal an, diese Behauptung sei

stichhaltig, so wird die weitere Prüfung ihrer Entfaltung eine vorgängige
Untersuchung darüber erfordern, wie die zugrunde gelegte Zeichenrelation

als solche beschaffen ist.

Royce stützt sich auf Peirces Bestimmung dieser Relation als einer
triadischen. Anderen triadischen Relationen gegenüber gewinnt sie

laut Peirce darin ihre Eigenart als Zeichenrelation, dass in ihr ein
«dritter» Term («Interprétant») zu einem «zweiten» («Repräsentant»)
in derselben Relation wie dieser zu einem «ersten» (Objekt) steht.
Dieser Sachverhalt ist erst als er selber durchsichtig gemacht, wenn
dreierlei klar erkannt und festgehalten wird :

1. Dass der dritte Term dieser Relation in «derselben» Relation zum
zweiten, wie dieser zum ersten steht, darf nicht so gedacht werden, als
wiederhole der dritte Term die Relation, in welcher der zweite steht
und träte dann als ein zweiter Fall der gleichen Relation, wie sie vom
zweiten Term prädiziert ist, zu dieser hinzu. Peirce selber hat schon
diesen naheliegenden Gedanken an eine zusammengesetzte Struktur
der dreistelligen Zeichenrelation aus zwei gleichartigen zweistelligen
abgelehnt.175 Bei der dreistelligen Zeichenrelation handelt es sich um
eine ursprüngliche Einheit. Ihre strukturelle Eigenart besteht darin,
dass die Relation in ihrem dritten Term in ihrer eigenen zeichenhaften
Weise auf sich selbst bezogen, also in sich für sich, oder: ihrer Struktur
nach reflexiv ist.

2. Weil die Relation, in welcher der dritte Term steht, mit der von
dem zweiten prädizierten strukturgleich ist, ist der dritte Term struk-
turmässig nicht nur auf den zweiten wie dieser auf den ersten bezogen,
sondern ineins damit in triadischer Form wiederum aufeinen weiteren
Term als seinen eigenen Interpretanten. Zeigt sich also die Eigenart
dieser triadischen Relation in ihrer Reflexivität, so enthüllt diese sich

nun als die Fähigkeit, als ein und derselbe Sachverhalt in einer unendlichen

Komplexität zu bestehen. Es empfiehlt sich vielleicht, dieser
Einsicht dadurch Rechnung zu tragen, dass man, statt von der «triadi-

175 CP 2.156,5 ff.



360 Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

sehen» Struktur der Zeichenrelation zu reden, genauer sagt, die
Zeichenrelation müsse «wenigstens drei» Terme umfassen.

3. Die Strukturgleichheit der Relation, in welcher der dritte Term
steht, mit der vom zweiten prädizierten impliziert nun nicht nur die
soeben angedeuteten Konsequenzen für den dritten Term. Er hat auch
eigentümliche Konsequenzen für den zweiten und ersten: Wenn der
dritte Term sich auf den zweiten wie dieser auf den ersten bezieht, so
bezieht der zweite sich auch auf den ersten wie der dritte auf den
zweiten. Nun bezieht der dritte sich auf den zweiten als aufdas Zeichen
für den ersten. Also muss sich der zweite auf den ersten als auf das

Zeichen für einen diesem gegenüber früheren Term beziehen. Erst dann
ist also Peirce's Gedanke von der Struktur der Zeichenrelation klar
durchschaut, wenn eingesehen wird, dass jeder der Terme der Relation

- auch der erste selber - zeichenhaft, also triadisch konstituiert ist.
Damit aber stehen wir vor der einschneidenden und fundamentalen176

Einsicht, dass die Eigentümlichkeit der Zeichenrelation letztendlich

darin besteht, überhaupt nicht wie alle sonst noch denkbaren
Relationen eine Relation zwischen ihr vorgegebenen Termen zu sein,
sondern diejenige Relation, der keine Terme in irgendeinem Sinne
vorgegeben sind, sondern welche alles, was Term sein kann, als solches
allererst konstituiert.177

b) Gemessen an diesem Verständnis der Peirceschen Zeichentheorie
ergeben sich nun wenigstens zwei Einwände gegen die Weise der onto-
logischen und kosmologischen Verwendung der Zeichen- bzw.

Interpretationstheorie bei Royce:
1. Im Rahmen der Peirceschen Theorie wären Zeichen- und

Interpretationsrelation zu unterscheiden ; und zwar so, dass die Zeichenrelation

als die ursprünglichere von beiden diejenigen Instanzen allererst
konstituiert, durch die dann Interpretationsrelationen konstituiert werden

können : nämlich individuelle Selbste. Diese treten durch die
Herstellung von Interpretationszusammenhängen untereinander in Ge-

176 Soweit ich sehe, ist sie von der aufwendigen semiotischen Arbeit im Gefolge
Peirces bei allen Präzisierungsversuchen nirgends erreicht worden (am nächsten kommt
ihr noch Ch. W.Morris in seinen «Grundlagen der allgemeinen Zeichentheorie» (1938;
dt. 1972).

177 Die Zeichenrelation ist also ein «funktional-strukturales» System im Sinne Luh-
manns; vgl. zu diesem Unterschied: E. Herms, Das Problem von «Sinn als Grundbegriff
der Soziologie» bei Niklas Luhmann, ZEE 18 (1974), 341-359, dort 356f.



Eilerl Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 361

meinschaft (sofern darunter mehr zu verstehen ist als blosses
Zusammenexistieren). Es besteht also in der Tat ein wesentlicher Zusammenhang

zwischen Interpretation und Gemeinschaft ; aber nicht so, dass

Gemeinschaft Konstitutionssubjekt von Interpretation ist (das sind
vielmehr die individuellen Selbste), sondern so, dass Interpretation die
Konstitutionsweise von Gemeinschaft ist. Damit ist der für Royce
grundlegende Gedanke, dass «Gemeinschaft» eine ursprüngliche Einheit

sei, hinfallig. Er beruht offenkundig darauf, dass Royce die
Interpretations- mit der Zeichenrelation gleichsetzt und Selbste als

vorgegebene Terme dieser von ihm als ursprünglich gedachten triadischen
Relation in Anschlag bringt. So entsteht der Anschein, die interpretative

Verbindung mehrerer (wenigstens dreier) Selbste stelle (wie die
Zeichenrelation bei Peirce) eine ursprüngliche Einheit, und insofern
auch ein Selbst dar. Dem ist aber nicht so : Als ursprüngliche Einheit
kommen in Wahrheit ausschliesslich die zcz'c/zcrcrelational verfassten

individuellen Selbste in Betracht. Zwar sind diese als zeichenrelational
verfasste zu unendlicher Selbstinterpretation befähigt; befähigt also
auch zur Interpretation ihres «sozialen» Seins, d.h. ihres Zusammen-
existierens mit anderen Individuen. Und aufgrund solcher Interpretationsakte

vermögen die Individuen dann auch ihr Zusammenexistieren
zu sozialer Gemeinschaft zu gestalten. Aber nur durch Akte jedes
einzelnen der zu solcher Gemeinschaft gehörenden Individuen hindurch
besteht (und zerfallt) soziale Gemeinschaft. Als Inbegriffder institutionellen

Regelungen für die interpretativen Beziehungen zwischen
Individuen hängt soziale Gemeinschaft von Einsicht und Handeln der
zugehörigen Individuen ab ; unbeschadet der Tatsache, dass das blosse

Zusammenexistieren von Individuen jedem einzelnen von ihnen
vorgegeben ist.

Dass soziale Gemeinschaft nur als Resultat einer interpretativen
Leistung einzelner Individuen gedacht werden kann und dass sie ebenso
wie als Idee auch als Wirklichkeit nur von Individuen produziert werden

kann, spricht Royce gelegentlich selber aus.178 Damit ist
Individualität als die elementare, als solche unaufhebbarer Weise des Selbstseins

gedacht.179 Im Widerspruch dazu führt Royce's Auffassung von
der Gemeinschaft der Selbste als ihrerseits einer ursprünglichen Einheit

178 PC 247,16.22.27; 248,16.38; 259,21 f.; 274,23ff.; 298,11; 315,4ff.
179 PC 237 f.



362 EUerl Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

und eines «Selbstes»180 dazu, die Individuen als in sich unselbständige,
bedeutungs- und kraftlose Momente jenes «Gesamtbewusstseins» und
«Gesamtwillens»181 anzusprechen. Es kommen letztlich und in einem
letztgültigen Sinne nur noch die Gemeinschaften als Subjekte freier
Aktivität in Betracht182: Sie allein stellen den höheren, unendlich
überlegenen183 Grad menschlichen Seins dar184, demgegenüber die Individuen

als Repräsentanten eines inferioren Grades menschlichen Seins
dastehen185 und eigentlich nur als Material bzw. Instrument der
Gemeinschaft in Betracht kommen186. Die trübsinnigen Konsequenzen
dieser Auffassung der Gemeinschaft als eines personalen Selbst und
seiner Vergötterung zeigen sich bei Royce selber in der metaphysischreligiösen

Deutung des amerikanischen Engagements in der zweiten
Phase des Ersten Weltkrieges187.

2. Dass Royce die Zeichenrelation mit der Interpretationsrelation
gleichsetzt, sie also unterscheidungslos als konstitutiv sowohl für jeden
Fall eines individuellen Selbstes als auch für jede zwischen solchen
bestehende soziale Gemeinschaft denkt, ist m. E. auch der Grund dafür,
dass die Übertragung der Zeichenrelation auf die Zeit in der oben
angezeigten Ambiguität zwischen subjektiver und objektiver Deutung
dieses Gedankens stehenbleibt. Auszuscheiden ist m. E. der an der nicht
stichhaltigen Annahme einer ursprünglichen zeichemeiationaien Einheit

der Gemeinschaft von Selbsten orientierte Gedanke einer
interpretationssystematischen Einheit des Zeitprozesses als Inbegriff aller
einzelnen Zeitmomente. Stichhaltig erscheint allein der Versuch, das

Sein eines individuellen Selbstes und das zeithafte Sein als solches
daraufhin zu untersuchen, ob sie a) strukturgleich verfasst sind und b)
als Gemeinsamkeit die reflexive Struktur der Zeichenrelation haben.

180PC 238ff.; 80ff
181 PC 82,7; Royce folgt hier Wundt.
182 PC 82,12ff; 197,31; 218,39; 255,1; 260,28ff. - Steigerung der Wirklichkeit der

Community: 199,28; 220,3f. - Die Community ist auch das die religiöse Wirklichkeit
bestimmende Subjekt: z.B. 223,20f.

183 PC 123 ff ; 83,5 ff.
184 PC 122f.; 124,llf.; 269,27; 298,31.
185 PC 194,31 f.; 219,14.
186 PC 208,5 ff. ; 268,12. - Schliesslich ist doch nicht die Rettung der Individuen der

eigentliche Erfolg der «atoning deeds», sondern die Bewahrung bzw. Rekonstruktion der
Unversehrtheit des Gesamtlebens: vgl. 208,10ff

187 Die einschlägigen Äusserungen finden sich in dem postum veröffentlichten
Aufsatzband: The Hope of the Great Community, New York 1916, Iff.



Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 363

Da zeithaftes Sein in ursprünglicher Weise nur als Gegenwart gegeben
ist188, läuft diese Untersuchung also auf die Beantwortung der Frage
hinaus, ob jedes einzelne Selbst als Gegenwart existiert und als solches

zeichenhafte Struktur hat.189

Hinsichtlich Royce's Zusammenschau von Zeit, Selbst und Zeichen
gilt also, dass sie an sich berechtigt und tiefsinning ist, aber bei ihm von
einer Unklarheit - nämlich der Nichtbeachtung der differenten
Konstitution von individuellem Selbst und Gemeinschaft der Selbste -
überschattet wird, die schon die Stellung der hier zu beantwortenden
Fragen in eine falsche Richtung lenkt.

3. Das Problem der formalen Konstitution von Metaphysik

Bisher haben wir immer wieder einen Punkt namhaft gemacht, an
dem Royce's Metaphysik des Zeichens zu ihrem Schaden von der
Semiotik Peirce's abweicht: nämlich das Verkennen der Tatsache, dass

die Zeichenrelation nur die Einheit des individuellen Selbst, nicht die

von deren Gemeinschaft konstituiert. Verhält es sich aber in Wahrheit
so, dann ist klar, dass die Zeichenrelation schon deshalb als Sachverhalt
von metaphysischer Bedeutung zu denken ist, weil sie als derjenige
Sachverhalt gedacht wird, welcher in jedem möglichen Falle des

bestimmten Einzelseins und -erkennens ins Spiel kommt. Wenn jeder
Fall des erkennbaren Seins190 eines einzelnen als dieses bestimmte
Etwas zeichenhaft strukturiert ist191, kommt die Zeichenrelation als

Form aller Erfahrung von in der Welt Seiendem und nicht selber als
Element dieser Menge des in der Welt Seiendem vor.

Wie aber soll über einen solchen metaphysischen Sachverhalt
überhaupt etwas ausgemacht werden können?

Mit dieser über die Realisierbarkeit von Metaphysik entscheidenden
Frage nach der Konstitution metaphysischer Einsicht hat Peirce lange

gerungen: Einerseits müssen die Strukturmomente welthaften Seins,

wenn sie als etwas an der objektiven Realität selber gelten sollen192,

188 Vergangenheit und Zukunft lassen sich nur auf Gegenwart hin konzipieren.
189 S.o. S. 305-308.
190 Nicht: «erkanntem Sein».
191 S.o. S.359f.
192 Also unabhängig von allen Einzelfällen ihres aktuellen Gedachtwerdens durch ein

erkennendes Individuum.



364 Eitert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

auch an dieser jedem möglichen erkennenden Individuum so vorgegeben

sein, dass dieses sie als vorgegebene nur entdeckend hinnimmt.193
Andererseits müssen freilich die Bedingungen für jedes mögliche
entdeckende Hinnehmen von Form und Gehalt der erscheinenden Realität

so differenziert sein, dass sie den Unterschied zwischen einer Klasse

von empirischen Erkenntnissen einerseits und andererseits einer Klasse

von - die Bedingungen aller möglichen ursprünglichen Einsichten
umfassenden - metaphysischen Erkenntnissen konstituieren und
durchsichtig machen. Die durch die Eigenart der zu ihnen führenden
Erkenntnisweise begründete Klasse der metaphysischen Einsichten hat
Peirce dadurch von der Klasse aller empirischen Einsichten zu
unterscheiden versucht, dass er sie als die Klasse der aufdem Wege der «Pha-
neroscopie» gewonnenen Einsichten bezeichnete.194 Zu ihnen zählt er
die kategorialen ebenso wie die semiotischen und logischen Einsichten.

Entsprechende Erwägungen über die eigenartige Konstitution
metaphysischer Erkenntnis finden sich in den früheren Arbeiten Royce's
ebensowenig195 wie im Spätwerk. Auch diese Lücke im Problembe-
wusstsein Royce's geht m. E. aufdas Versäumnis zurück, die Peircesche
Semiotik bis zu der Einsicht hin durchzudenken, dass die Zeichenrelation

nicht nur eine besondere, neben anderen bestehende,
Beziehungsart zwischen ihr vorgegebenen Einzeltermen ist, sondern diese als

solche konstituiert.196 Denn zu den Momenten dieser für jeden
bestimmten Einzelterm konstitutiven triadischen Zeichenrelation zählt
neben Momenten, welche die empirische Individualität jedes möglichen

Terms betreffen, auch ein Moment, welches die Erschlossenheits-
weise jedes möglichen empirischen Einzelterms so bestimmt, dass an
ihm die triadische Zeichenrelation als die für alle möglichen Terme
konstitutive Struktur, und d.h. als metaphysischer Sachverhalt,
erkannt werden kann: nämlich das Moment der Reflexivität.197

193 Um diesen Sachverhalt sicherzustellen, hat Peirce allen philosophischen Disziplinen

(also auch der Semiotik) den Charakter einer «observierenden» Wissenschaft
zugesprochen : CP 8.110. «Beobachten» steht in diesen frühen Papieren als terminus technicus
für realitätsgebundenes Erkennen überhaupt: vgl. CP 2.22.

194 CP 8.303.
195 Vgl. meinen A. 5 genannten Aufsatz.
196S.o. S.360.
197 S.o. S.359.



Eilerl Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 365

4. Royce's Auffassung des materialen Gehaltes des christlichen
Glaubens

Nach der Royceschen Metaphysik möchte ich nun die durch sie

gesteuerte materiale Aneignung der christlichen Lehrüberlieferung in
kritische Erwägung ziehen. Ich folge dabei dem Doppelgesichtspunkt,
unter dem Royce selber seine Christentumstheorie in ihrem Verhältnis
zur überlieferten theologischen Dogmatik beurteilt hat, nämlich einerseits

ebenso wie diese Ausdruck einer «religiösen» Lebensanschauung
zu sein, andererseits jedoch deren Gehalte strikt in den Grenzen der
Erfahrungen des «modernen Menschen» zu halten.198

a) Dem naheliegenden Vorwurf, das Christentum in rationalistischer

Weise auf eine blosse Ethik zu reduzieren und als deren Voraussetzung

die Selbstmacht des von sich aus zur Erreichung seiner Bestimmung

kräftigen Menschen zu predigen, könnte Royce mit dem Hinweis
auf seine breitentfaltete und für seine Theorie zentrale Lehre von der
Natursünde und der Erlösungsbedürftigkeit des Individuums hinweisen.

Wir haben gesehen, dass Royce diese Erlösung wirklich ohne auch

nur den leisesten Anklang pelagianischer oder synergistischer Gedanken,

vielmehr in strikt paulinisch-protestantischer Weise199 als eine
dem im Selbstwiderspruch verlorenen Individuum von «obenher»
widerfahrende, sein ganzes Sein in dessen Grundrichtung umkehrende
Gnade schilderte.200 Auch rückt dieser gesamte das persönliche Heil
betreffende Sachkomplex in gut protestantischer Manier ins Zentrum
der Überlegungen.201 Und nicht nur repräsentiert Royce Züge
protestantischer Traditionen, sondern er antizipiert auch insofern Strömungen,

die erst nach ihm zu breitester Wirkung im Protestantismus
gekommen sind, als für ihn die Frage nach dem persönlichen Heil des

einzelnen überhaupt erst Sinn gewinnt im Zusammenhang mit der sich

198 PC 217 f.

'"Übrigens in Anlehnung an Rom 7 (PC 102,31 ff.).
200 S.o. S.298.
201 G. Santayana konnte als Konfessionsfremder besonders gut die säkularisierte

protestantische Dogmatik in den Systemen der «klassischen» Philosophen Amerikas
entdecken. Vgl. seine Schrift: Character and Opinion in the United States, London
1920.



366 Ellert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

im globalen Horizonte stellenden Frage nach dem Heil der
menschheitlichen Weltgesellschaft.202

Freilich ist zu konstatieren, dass Royce's Christentumsverständnis
gerade an diesem Punkte, an dem es seine grösste Aktualität zu besitzen
scheint, tatsächlich auch seine ins Tiefste führenden, m. E. de facto den

Sachzusammenhang mit der christlichen Lebensanschauung
aufhebenden Abweichungen von dieser Überlieferung zeigt. Wir werden die

hauptsächlichsten dieser Reduktionen der christlichen Überlieferung
im folgenden auflisten und anschliessend die Frage aufwerfen, ob sie für
die sozialethische Vision Royce's von Bedeutung sind. Betreffen die bei
Royce offenkundigen Reduktionen der christlichen Lebensanschauung
Punkte, die für die (aus der sozialen Erfahrung des «modernen
Menschen» geborene) Sehnsucht nach einem Realisationsprinzip der
Weltgesellschaft belanglos sind, oder solche Punkte, welche wesentliche

Aspekte dieses Prinzips betreffen

b) Reduktionen der christlichen Lebensanschauung ergeben sich
m.E. vor allem unter den folgenden vier Gesichtspunkten: Erstens

Aufhebung der Theo-logie, zweitens Verformung der Christologie,
drittens Verformung der Ekklesiologie, viertens Depravation der Sote-

riologie im engeren Sinne.
1. Royce weiss, dass die Frage nach dem Heil des Menschen eine

Frage ist, die sein Verhältnis zum absoluten Sein betrifft. Weiterhin
steht er in der Tradition der - nicht von vorneherein irrigen - Ansicht,
dass die Theo-logie des christlichen Glaubens in einer Theorie des

absoluten Seins entfaltet werden könne und müsse.203 Ich habe andernorts

nachgewiesen, dass und wie die metaphysische Arbeit Royce's seit
ihren Anfängen sich de facto als rationale Theo-logie vollzog, d. h. als

Versuch der Aufstellung und Entfaltung eines Begriffs des - ausdrücklich

mit dem Namen «Gott» bezeichneten - absoluten Seins.204 Auch in

202 Entwürfe wie z. B. H. Cox's «Stadt ohne Gott» wirken wie eine Wiederholung
Roycescher Visionen. - Er ist meines Wissens nach Schleiermacher der erste christliche
Autor gewesen, der den Reich-Gottes-Gedanken nicht nur auf das Reich der Sittlichkeit
hin gedeutet hat, wie es im liberalen - neukantianisch beeinflussten - kontinentalen
Protestantismus des 19. Jahrhunderts üblich war, sondern auf die Idee einer konkreten
Sozialgestalt, nämlich die Weltgesellschaft.

203 Diese Tradition galt von der Theologie der Kirchenväter bis wenigstens zu
Schleiermacher und der «spekulativen» Theologie des 19. und (frühen) 20. Jahrhunderts.

204 Vgl. meinen A. 5 genannten Aufsatz.



Ellert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 367

seinen Hibbert-Lectures zeigt Royce deutliche Spuren des Bewusst-
seins, dass eine Rekonstruktion des Christentums aufeine Bestimmung
des Begriffs des Absoluten und dessen Entfaltung als Theo-logie nicht
verzichten kann.205 Aber für den einzigen in der Konsequenz der von
den Hibbert-Lectures vorgetragenen Metaphysik liegenden Begriff des

Absoluten, nämlich den Begriff des mit aller Realität identischen
Systems aller möglichen Zeichen, welches in seiner noch «in the
making» befindlichen206 Einheit selbst das absolute Zeichen darstellt,
gilt dasselbe Urteil, wie für die beiden früheren Versuche Royce's, den

Begriff des Absoluten zu bestimmen : nämlich als absoluten, alle
endlichen Gedanken umfassenden Gedanken207 und - in Analogie zum
mathematischen Begriff eines unendlichen, weil selbstrepräsentativen
Systems - als System aller möglichen Individuen208: Immer fällt für
Royce der Begriffdes Absoluten und Gottes zusammen mit dem Begriff
alles möglichen welthaften Seins. Der für den christlichen Gottesgedanken

entscheidende Punkt : nämlich der Gedanke an Gott als an eine

jedem möglichen welthaften Seienden insofern überlegene Instanz,
dass sie welthaftes Sein allererst wirklich sein und bleiben lässt, kommt
bei Royce nicht vor. Mag Royce das System aller Realität als System
allen möglichen welthaften Seins gegenüber jedem realisierten Zustand
von Welt transzendent und wegen ihres prinzipiellen Charakters diese
Transzendenz des Möglichen gegenüber dem Wirklichen
«unaussprechlich» nennen209 - diejenige Transzendenz und Nähe Gottes zu
seiner Schöpfung, welche der biblische Glaube kennt, ist bei Royce
nicht gedacht.

Freilich könnte und müsste m. E. diese Einsicht des biblischen Glaubens

gerade in einer semiotischen Metaphysik nachvollzogen werden.
Voraussetzung ist freilich wiederum, dass man die unzulängliche
Auffassung der Zeichenrelation als Beziehung zwischen schon konstituierten

Selbsten (Zeichen) vertieft und die Zeichenrelation strikt als die
Konstitutionsweise aller möglichen Selbste (Zeichen) fasst. Dann nämlich

wird man der merkwürdigen Lage ansichtig, dass man mit zwei
Realisationsinstanzen (also Quasi-Subjekten) jedes möglichen
Zeichenprozesses rechnen muss: Einerseits sind alle möglichen Zeichen

205 S.o. A.56; besonders PC 137,27ff.
206 Zur Dynamik des Seins: PC 339,32ff.
207 Besonders in: «The Conception of God», 2. Aufl. New York 1897.
208 The World and the Individual Bd. 1, Supplementary Essay.
209 PC 135,28.



368 Ellert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

selber Realisatoren des Zeichenprozesses, sofern sie nämlich als
Bezeichnungen (also als erste oder zweite Terme der Relation) etwas für
etwas bezeichnen oder als Interpretanten (zweiter oder dritter Term der
Relation) Bezeichnungen als solche interpretieren. Andererseits aber
realisiert keines aller möglichen Zeichen diejenige triadische Relation
selber, durch die es allererst als Zeichen wirklich wird. Der Nachweis
dürfte m. E. schwerfallen, dass die hier in Anschlag zu bringende, nicht
selbst Zeichen seiende zweite Realisationsinstanz sich zu dem Inbegriff
aller möglichen Zeichen als durch sie ins Sein «gerufene» anders
verhält als der Gott von Rom 4 (V. 17 b) zur Welt.

2. Wenn man Royce darin zustimmen muss, dass über Jesus als
historische Realität, abgesehen von seiner Wirkungsgeschichte (also die

Kirche), nichts auszumachen ist, und wenn man weiterhin zugeben
wird, dass es durchaus respektable Vorbilder im Neuen Testament210
und in der Theologiegeschichte211 für Royce's Rede von der geistlichen
Gegenwart Jesu in der kirchlichen Gemeinschaft gibt, so ist gleichwohl
nicht zu verkennen, dass Royce's Aussagen über Jesus und dessen

Beziehung zum Sein der Kirche vom überlieferten Verständnis dieses

Sachverhalts entscheidend abweichen : Nicht die individuelle Erscheinung

Jesu ist es, als deren Wirkung die Kirche gilt, sondern die christliche

Gemeinschaft ist es, aus deren Erfahrung die christliche
Heilsbotschaft - freilich in Form einer Interpretation aufJesu Verkündigung
bezogen - resultiert. Wie diese Erfahrung eine soziale ist, so hat sie auch
einen sozialen Inhalt: Die Loyalität als die Idee der Gemeinschaft und
des Heils des Individuums, welches sich der Gemeinschaft in Liebe
ergibt. Ausdrücklich nicht Jesus, sondern die frühchristliche Gemeinschaft

wird von Royce als der wahre Beginn des Christentums
genannt.212

Dass die Kraft des Geistes der Gemeinschaft nicht durch Jesus

zukommt, sondern ihr eigener Geist ist, dass nicht die individuelle
Erscheinung Jesu der Heiland der Welt ist, sondern dass die Gemeinschaft

das Heil wirkende Subjekt ist, ergibt sich nicht nur aus den der
Gemeinschaft von Royce beigelegten Prädikaten, sondern in Sonder-

210 II Kor 3,17; Rom 1,4; I Kor 2,3.
211 Eine Fülle einschlägigen dogmengeschichtlichen Materials verarbeitet H. Mühlen

in seiner Monographie: Una mystica persona. Die Kirche als das Mysterium der
heilsgeschichtlichen Identität des Heiligen Geistes in Christus und den Christen: Eine in
vielen Personen, 3. Aufl., Paderborn 1968.

212 PC 221 ff.



Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 369

heit aus seiner Auffassung der Versöhnungstat: Gewiss handelt es sich
bei ihr um das Werk eines Individuums. Aber es kommt in dieser

Versöhnungstat nur als Instrument der Gemeinschaft in Betracht.213

Auch wird das versöhnende Werk eines einzelnen erst nötig im Falle des

Bruchs bereits etablierter Loyalität.214 Deutet man die Versöhnungstat
Jesu im Sinne dieser Theorie, so wird erst recht deutlich, dass sie erst
innerhalb der Machtsphäre von Gemeinschaft und durch sie Sinn
gewinnt; und zwar einer Machtsphäre, die offenbar als über den
Bereich der christlichen Kirche hinausgehende gedacht wird.

3. Damit stehen wir vor den Umformungen der Ekklesiologie.
Zunächst trifft sich Royce mit der dogmatischen Überlieferung in der
Behauptung der universalen Bestimmung der christlichen Gemeinschaft.

Aber die christliche Dogmatik spricht der Kirche diese universale
Bedeutung als einem bestimmten sozialen System zu, welches von
anderen aktual bestehenden und möglichen Sozialsystemen dadurch
unterschieden ist, dass es in einen ganz bestimmten Prozess
gesellschaftlicher Evolution eingestellt ist und ihn repräsentiert : nämlich den
Prozess der Evolution der Gotteserkenntnis.215 Demgegenüber entfallt
mit der Gotteserkenntnis im stichhaltigen Sinne für Royce auch die
eben genannte Spezifikation des Sozialsystems «Kirche». Das von ihm
unter «Kirche» verstandene Sozialsystem hat nicht als ein spezifisches
universale Bedeutung, sondern deshalb, weil es überhaupt - anachronistisch

zu reden : - als System der Systeme, als Gemeinschaft
überhaupt in Betracht kommt. «Kirche» ist Gemeinschaft und diese das alle
Welt umspannende absolute Totalsubjekt. Wenn die Kirche nicht als
ein eigenartiges Sozialsystem im Blick steht, können freilich auch nicht
mehr diejenigen institutionell-organisatorischen Mittel in Betracht
kommen, vermöge deren Kirche sich als eigenartiges Sinnsystem
konstituiert, also den Sinn, um welchen es in ihr im Unterschied zu anderen

Sozialsystemen geht, für die interindividuelle Kommunikation
darstellt.

Da Royce nur die Gemeinschaft überhaupt, ohne Reflexion auf die
sie ausmachenden Teilsysteme, also nur das System der Systeme, nicht

213 Vgl. dazu O.S. S.298.
214 PC 207,24fr.
215 Analog zu den sozialen Repräsentanten der Evolution auf technischem,

wissenschaftlichem, rechtlichem und anderen Gebieten des gesellschaftlichen Lebens.



370 Ellert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

dessen Teilsysteme thematisiert, fallt auch für dieses Gesamtsystem die
Erinnerung an institutionelle und organisatorische Elemente, aus
denen es selbst sich aufbaut und in denen es sich darstellt, weitgehend aus.
Statt an einen Pluralismus von Subsystemen scheint Royce im Blick auf
die Gesamtgesellschaft eher an einen ständigen Machtwechsel
zwischen bestimmten Institutionen und Organisationen zu denken, die
nach Ausschaltung ihrer Vorgänger das soziale Gesamtleben in seiner
Totalität dominieren und strukturieren.216 Sie stellen die immer neuen
Gestalten dar, welche die Gemeinschaft sich als Subjekt - und zwar als
das alle Welt umspannende absolute Subjekt selbst gibt.

Viertens: Schon in dieser Beziehung zwischen den Subsystemen
enthüllt es sich in seinem totalitären Charakter. Erst recht aber in
seinen Beziehungen zu den Individuen gesellschaftlichen Seins. Das

zeigt sich am massivsten in den Akzentverschiebungen der Royceschen
Soteriologie gegenüber der dogmatischen Tradition.

Die aufgewiesene starke Anlehnung an die überlieferte Soteriologie
im weitesten Sinne (einschliesslich Sünden- und Gnadenlehre) verbindet

sich im Zusammenhang der Royceschen Gemeinschaftsidee mit der
völlig unchristlichen Konsequenz, dass ausdrücklich nicht die Versöhnung

des Individuums mit den Bedingungen seiner eigenen (geschöpflichen)

Existenz durch das «heilvolle» Eingreifen von «man the
community» bewirkt wird217, sondern die Versöhnung der Gemeinschaft
mit sich selbst; und zwar so, dass sie von manifesten Verbrechen zu
profitieren, an ihnen sich zu «bereichern» vermag.218

Man wird es Royce zutrauen dürfen, dass er die Konsequenzen
dieser seiner materialen Rekonstruktion der christlichen Lehrüberlieferung

nicht zu Ende gedacht hat. Offenkundig hängt die Behandlung
der christlichen Lehrüberlieferung - die Neuformung von Christologie,
Ekklesiologie und Soteriologie ebenso wie die Auflösung der Theologie

- als ganze schon damit zusammen, dass Royce schon vorher
etwas nicht zu Ende gedacht hat : nämlich Peirce's Semiotik. Er nahm
diese Theorie von der strukturalen Konstitution jedes möglichen
einzelnen Zeichens (Selbstes) falschlich für eine Theorie über deren

Zusammenhang. Das ermöglichte ihm einerseits, die reale Subjektivität

der Individuen an die hermeneutische der Systeme auszuliefern. Mit

216 PC 224 ff.
217 PC 208,10ff.
218 PC 205.



Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 371

göttlicher Majestät vermochte Royce's Gedankenflug diese dann
deshalb auszuschmücken, weil seine Aufmerksamkeit zuvor an den
Problemen der konstitutiven Struktur der Individuen so wenig haftengeblieben

war, dass deren «Unmittelbarkeit» zu Gott ihrem Schöpfer
nicht durchschaut werden konnte.

So stehen offenkundig die Entstellungen in Royce's Rezeption der
christlichen Lehrüberlieferung in einem für sie konstitutiven
Zusammenhange mit einem Grundfehler seiner Metaphysik.

Dies zu behaupten ist freilich etwas völlig anderes als die sich
vielleicht von bestimmten Positionen neuerer deutscher Theologie her
nahelegende Meinung, schon durch die Beziehung des christlichen
Glaubens überhaupt auf einen metaphysischen Explikationsrahmen
sei Royce's Unternehmen gerichtet. Dieser Meinung gegenüber
behaupte ich hier folgendes :

1. Die Tatsache, dass Royce nicht nur eine anthropologische,
sondern auch eine metaphysische (ontologische) Explikation des christlichen

Glaubensinhaltes in Angriff nimmt, ist die Voraussetzung dafür,
dass überhaupt der für die christliche Glaubenseinsicht konstitutive
Gottesglaube angemessen verstanden werden kann. Denn dieser
Glaube ist entweder sinnlos, oder er intendiert einen die Struktur allen
möglichen welthaften Seins betreffenden Sachverhalt - seine Geschöpf-
lichkeit oder «schlechthinnige Abhängigkeit» von Gott.

2. Dass Royce's Metaphysik eine systematische Abstraktion vom
Gottesglauben in seiner christlichen Form im Gefolge hat, schliesst
nicht aus, dass eine angemessene Metaphysik zu finden ist. Gerade im
Fall Royce ist sogar nachzuweisen, dass die Verleugnung des

Gottesglaubens im Gefolge einer fehlerhaften Interpretation der Peirceschen
Semiotik auftritt. Ob a) diese nicht als Metaphysik durchführbar, und
zwar b) so durchführbar ist, dass der Transzendenzbezug jedes möglichen

Zeichens in der o.a. Weise219 gedacht werden muss, und schliesslich

c) die Identität dieses Sachverhaltes mit dem im biblisch-christlichen

Gottesglauben gedachten erweislich ist, das sind Fragen, von
denen noch nicht entschieden ist, dass sie negativ beantwortet werden
müssen.

219S.o. S.360.



372 Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

c) Ich komme abschliessend auf die Frage zurück, ob für das

Realisationsprinzip einer heilvollen Weltgesellschaft die bestimmte, reduk-
tionistische Weise der Christentumsrezeption Royce's von Belang ist
oder nicht?

Die Frage ist deshalb nicht müssig, weil nicht nur diese aus dem
ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts stammende Vision der
Weltgesellschaft überhaupt in das Zentrum des Problembewusstseins der letzten

Jahrzehnte des Jahrhunderts getreten ist, sondern darüber hinaus
deshalb, weil auch Royce's Vorstellung von dem Realisationsprinzip
dieser Gesellschaft - «Loyalität» - durch Einsichten unserer Tage aufs

glanzvollste bestätigt sind.220 Die gesuchte Antwort muss aufjeden Fall
positiv ausfallen: Royce's Verkürzung der lehrmässigen Ansichten des

Wirklichkeitsverständnisses des christlichen Glaubens haben Einfluss
auf die konkrete Gestalt des Realisationsprinzips umfassender
Sozialsysteme. Sie prägen das Prinzip der Loyalität zu einem Prinzip «devoter»

Beförderung der Ansprüche der Gemeinschaft dem Individuum
gegenüber; d.h. sie begründen die Maxime von der individuellen
Selbstaufgabe an den überlegenen Willen des sich selber «wollenden»
und sich selbst bestimmenden (steuernden) Systems221. Royce ist der
Prophet der Selbstaufgabe des individuellen Subjekts an die Subjektivität

der Systeme.222

So bestimmte Loyalität ist nicht deshalb zu verwerfen, weil statt der
Gemeinschaft vielmehr dem Individuum ein absoluter Wert zukäme,
sondern deshalb, weil die Verhältnisbestimmung zwischen Individuum
und Gemeinschaft im schlichten Sinne des Wqrtes falsch ist. Da
Systeme nicht «Überpersonen» sind, zielt die Forderung von Loyalität
im Sinne der Selbstpreisgabe des Individuums an das System daher de

facto nicht auf die Verwandlung aller einzelnen zu Elementen eines

qualitativen neuen Gesamtlebens, sondern nur auf die Etablierung
einer vielleicht im Blick aufalles Bisherige konkurrenzlos stabilen, aber
auch konkurrenzlos unmenschlichen Herrschaft weniger einzelner
(nämlich derer, die das System steuern) über alle anderen.

220 Vgl. Jürgen Habermas, Legitimationsprobleme des Spätkapitalismus, Frankfurt
1973; «Massenloyalität» (S.88).

221 So hat Royce z. B. schon ein Versicherungssystem als ein Interpretationssystem
(also einen Teil von christlicher «Gemeinschaft») gedacht: The Hope of the Great

Community, 71-92.
222 In diesem Sinne beschreibt N. Luhmann die Sozialsysteme der hochkomplexen

Gesellschaft als Ende der «alteuropäischen» Tradition der Subjektivität.



Eilert Herms, Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II 373

Man kann fragen, ob umgekehrt der Einfluss christlichen
Lebensverständnisses in nicht reduzierter Gestalt auf die Loyalität, welche
grössere Sozialgebilde trägt, wünschbar sei. Man wird darauf wohl in
aller Vorsicht sagen können: Loyalität gegenüber dem absoluten
System erscheint jedenfalls weniger wünschbar als Loyalität gegenüber
dem Gott, der als Vater aller Menschen jedes vernünftige Individuum
als solches sein lässt und mit Gemeinschaftsfähigkeit begabt. Diese

Loyalität schliesst dann einen bestimmten Willen zur Gemeinschaftsbildung

ein223, den Willen zur Achtung der individuellen Personen als
deren Elementen, den Willen zum Aufbau, zur Erhaltung und zur
Veränderung von Institutionen und Organisationen; den Willen zu
Institutionen und Organisationen der Technik, der Produktion und der
Ökonomie ebenso wie zu Institutionen und Organisationen, die der
Pflege und Kontrolle dieser Massenloyalität selber dienen ; und damit
neben dem Willen zu einer Lülle organisierter sozialer Subsysteme
auch den Willen zu Institutionen der Lrömmigkeit und ihrer Organisation

in Kirchen.224

Eilert Herms, München

223 Vgl. Mt 5,45—48.
224 Vgl. meinen Aufsatz: Die Fähigkeit zu religiöser Kommunikation und ihre

systematischen Bedingungen in hochentwickelten Gesellschaften. ZEE 21 (1977), 276-299.


	Josiah Royce's Beitrag zur Theorie des Christentums II

