
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 6

Artikel: Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7, 1-17 : Otto Plöger zum 70.
Geburtstag

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 36 Heft 6 November/Dezember 1980

Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Otto Plöger zum 70. Geburtstag*

I

In der neueren Exegese - angesichts des Übermasses an Literatur
verstehen wir darunter Äusserungen der 70er Jahre - wird zwar
gemeinhin die alte These Buddes1 zugrunde gelegt, in Jes 6-8 (oder 9,6)
sei eine ursprüngliche Denkschrift Jesajas aus der Zeit kurz nach dem

* Dem Verfasser dieser Zeilen wurde Otto Plöger als Lehrer besonders eindrücklich
als Interpret weisheitlicher Texte. Insofern erscheint die Geburtstagsgabe einer Arbeit
über prophetische Probleme nicht völlig adäquat. Ich nehme in Anspruch für mich, noch
nicht so «weise» zu sein...

1 Die Priorität in Sachen der jesajanischen Denkschrift nimmt K. Budde, Über die

Schranken, die Jesajas prophetischer Botschaft zu setzen sind, ZAW 41 (1923), 154 ff., v. a.

16 5 f. für seinen Aufsatz : Über das siebente Capitel des Buches Jesaja, in Etudes
archéologiques, linguistiques et historiques dédiées à C. Leemans, Leiden 1885, 121-126 in
Anspruch ; dort wird erstmalig in Jes 7 ein Ichbericht rekonstruiert. - Diese These hat sich

zu einer Art Lehrbuchwissen verfestigt und ist in den gängigen Einleitungen in das AT
zugrundegelegt: O.Eissfeldt, 3. A. 1964,413 f.; 416-419 (am stärksten mit Vorbehalt); (E.

Sellin) G. Fohrer, 10.A. 1965, 400ff.; O. Kaiser 1969, 175; R. Smend 1978, 145f.; zu
Beginn der 70-er-Jahre findet sie ausführliche Neubegründungen bei O. H. Steck,
Bemerkungen zu Jesaja 6, BZNF 16 (1972), 188-206; Rettung und Verstockung. Exegetische
Bemerkungen zu Jesaja 7,3-9, EvTh 33 (1973), 77-90; Beiträge zum Verständnis von
Jesaja 7,10-17 und 8,1-4, ThZ 29 (1973), 16-178 ; ihm folgend H. Barth, Die Jesaja-Worte
in der Josiazeit, WMANT 48 (1977), 49 ff. ; 277 ff. ; G. Warmuth, Das Mahnwort, BET 1

(1976), 69 ff. Im weiteren ist zu nennen Th. Lescow, Jesajas Denkschrift aus der Zeit des

syrisch-ephraimitischen Krieges, ZAW 85 (1973), 315-331, der die Auffassung von
H. Hackmann, Die Zukunftserwartung von Jesaja. Göttingen 1893,22 f. 69 erneuert, die
Denkschrift habe aus 7,1-8,18* bestanden. H.-P. Müller, Glauben und Bleiben. Zur
Denkschrift Jesajas Kapitel VI 1-VIII 18, VTS 26 (1974), 25-54; J. Vermeylen, Du
Prophète Isäie à l'Apocalyptique, Paris: I 1977; II 1978 v.a. I 187-249.



322 Peter Höjfken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

sog. syrisch-ephraimitischen Kriege erhalten oder enthalten. Die Zweifel

daran sind erst jüngeren Datums - v.a. bei O. Kaiser und W.
Dietrich2.

Übernimmt man nun diese These Buddes, so wird man durch Kap. 7

zwangsläufig vor ein Problem gestellt: Kap.6 und 8 (bis V.18) sind ein

'Ichbericht', während Kap. 7 als Fremdbericht stilisiert ist. Es ist also

sehr wahrscheinlich, dass theoretische Konsistenzforderungen dazu

zwingen, in Kap. 7 - dem Vorbild Buddes folgend - einen Ichbericht zu
rekonstruieren, der durch 'leichte' Eingriffe in V.3.10 und 13 herstellbar

scheint.3 Es gibt freilich, ausser dem Kontext der Kapitel 6 und 8,

eigentlich kein Argument, das zu dieser Massnahme nötigen würde.
Überprüft man freilich den literarischen Duktus des vorliegenden

Fremdberichts in Kap. 7, so stösst man eigentlich schnell auf Fragen,
deren Beantwortung vor diesem rekonstruktiven Eingriffals lösenswert
erscheint: gliedert man das Kapitel in der oben gegebenen Abgrenzung
(vgl. MT), so ergeben sich drei Szenen:

1 : die geschichtliche Exposition, V. 1-2 ;

II : eine prophetische Auftragsszene, V. 3-9 ;

III : eine dritte Einheit, die einen Dialog von Gott Prophet) und
König Ahas erzählt und in eine prophetische Zeichenankündigung
übergeht, V. 10-17.

2 O. Kaiser, Einleitung, 4. A. 1978,204 f. ; vgl. ders., Der Prophet Jesaja Kapitel 13-39

(ATD 18), 1973,95 u. a. - W. Dietrich, Jesaja und die Politik, BEvTh 74 (1976), 62 ff. mit
sehr guten analytischen Beobachtungen, die sich z.T. mit dem hier Vorzutragenden
kreuzen. Der Autor entwertet seine Überlegungen freilich durch völlig unmethodische
Rekonstruktionen jes. Worte, deren raison d'être es zu sein scheint, möglichst alles in

Kap 7 für Jesaja als «echt» zu retten. Dies Vorgehen erinnert an S.H. Blank, Prophetic
Faith in Isaiah, London 1958, der ähnlich freizügig rekonstruierte. - Ich nenne Dietrichs
Rekonstrukte aus Kap 7, aufdie z. T. noch zurückzukommen sein wird : 7,3 f.+16 (80 ff.) ;

7,5a.6f. (82f.); 7,8a.9a.+20+9b (83ff); 7,11-15.17 (75ff). Vgl. auch K.Koch, Die
Propheten I. Assyrische Zeit, Stuttgart 1978, 133 ff, der Kap. 6 als Ende der
Frühverkündigung, Kap. 7 als Fremd- und 8 als Eigenbericht versteht.

3 Zu Buddes Rekonstruktion des Ichberichts in V. 3.10.13 vgl. o. A. 1 und ausführlich
ders., Jesajas Erleben. Gotha 1928,1 f. 36 (A. 1) u. ö. - Vgl. auch Vermeylen (A. 1),

202 f., dem freilich das Malheur passiert, 7,10 in seiner Parallelität zu 8,5 zunächst als

Indikation des Vorliegens der Denkschrift zu werten und dann diese Parallelität durch die

Herstellung eines Ichberichts aufzuheben (in 7,10). Die Folgerung kann nur sein : 7,10 ist

literarisch 8,5 nachgestaltet, also davon abhängig. Zu notieren bleibt noch, dass man
auch die Tatsache eines Fremdberichts in Kap. 7 mit der Denkschriftthese vereinigen
kann (vgl. 8,18, dort geht es freilich nicht um die Namen, sondern um Personen): vgl.
etwa L.G.Rignell, Das Immanuelzeichen, StTh 11 (1957), 99-119, v.a. 101 f.



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 323

Diese Gliederung enthält freilich einige irritierende Elemente, deren

Beantwortung vordringlich erscheint : einmal wird Szene II sehr
sorgfaltig formuliert hinsichtlich des jes. Adressaten und des Orts, an dem er
zu finden ist : der König Ahas ; dem entspricht der Charakter des Wortes
in V.4.5a: der König wird in 2.ps.sg. angesprochen. Jedoch bricht
V. 9 b - das Wort vom Glauben - aus diesem Anredeschema aus ; eine in
Szene II nicht genannte Ihr-Grösse wird thematisch.

Bevor hier vorschnell nach Lösungen gesucht wird, sei bemerkt, dass

ein ähnlicher Adressatenwechsel auch in Szene III begegnet : zunächst
ergeht das göttliche - prophetische Zeichenangebot an den König, der
ablehnt (V. 11 f.). Daraufsetzt der Bericht neu an : Aufmerksamkeitsruf,
Anrede an das Davidshaus, ein Scheltwort- oder begründungsartiges
Gebilde (V.13) von äusserst grundsätzlicher Statur4 und steigernder
Struktur, das diesem pluralischen Adressaten gilt, wird formgemäss
übergeführt in eine drohwortartige Zeichenankündigung, die abermals
dieser Ihr-Grösse gilt, V.14. Übergeht man einmal die fragwürdige
Verbform wqr't5, so endet diese Ihr-Anrede zwar mit V.14, doch wird
im Kontext der Zeichenankündigung, nämlich in der Auslegung, wofür
dies angekündigte Zeichen stehe, recht unvermittelt wieder Ahas zum
Adressaten: V. 16b. 17.

Diese Inkonzinnitäten der Gestaltung verlangen eine genauere
Interpretation - umsomehr als auffällt, dass viele Autoren sie mit erstaunlicher

Eleganz überspielen.6
Überblickt man freilich den Gesamtzusammenhang, dann ist die

Abfolge der einzelnen Elemente durchaus sinnvoll : Szene I nennt vor-

4 Zu beachten ist die Exegese bei Blank (A.2) 24 u.ö., der unter Vergleich mit
Jes28,12 an ökonomische Ausbeutung der 'nschjm durch die Davididen denkt; das bleibt
freilich unsicher. Man wird (vgl. 16,7 ; Jer 12,5 ; Mi 6,3) an eine belastende Überforderung
und damit Ermüdung von «Menschen» denken müssen, die durch unterschiedliche
Phänomene bewirkt sein kann. Zum Aspekt der Steigerung vgl. v.a. Gen 30,15; Num
16,13.- Der Grundsätzlichkeit der Formulierung wird eine Engführung des Vorwurfs auf
das, was sich gerade zwischen Jesaja und Ahas abspielt, nicht gerecht, gegen Wildberger,
Jesaja (BK X/l), 1972,287 f. ; H. W. Wolff, Frieden ohne Ende, BSt 35 (1962), 30 wollte an

Verzögerungspolitik gegenüber der Koalition bzw. Assyrien denken; dem folgt Kaiser,
Der Prophet Jesaja. Kap. 1-12, (3.A.) 1970 (ATD 17) 79, freilich unter der kennzeichnenden

Kautele, es sei schwer zu sagen, woran Jesaja wirklich denke.
5 Zum Problem s. etwa Wildberger (A.4), 267; 292 f. ; Vermeylen (A. 1), 1200 A. 2. -

Da eine Zeichenankündigung vorliegt (und kein Geburtsorakel), entfallt auch die Regel,
dass der Angesprochene der Namengeber sein müsse.

6 Beispielhaft Warmuth (A. 1), v.a. 72f.; Vermeylen (A.l), 206f.; u.ö.



324 Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

weg die Akteure: Ahas - Davidsdynastie, deren Yolk - Aram und
Ephraim ; Szene II referiert einen Redeauftrag an Jesaja, der Ahas gilt,
aber am Ende aufgesprengt wird, indem dort eine Bedingung genannt
wird, deren Befolgung oder eben Nichtbefolgung in Szene III durch
Zeichenangebot und -ablehnung des Ahas und Zeichenkundgabe des

Propheten an Dynastie usw. erzählt wird. Wie immer man sich den

ursprünglichen Zusammenhang der Szenen II und III denken mag - es

ist deutlich, dass die literarische Komposition Szene III als nahtlose
Fortführung von Szene II verstehen will. D.h. anders formuliert: auf
der literarischen Ebene erläutern sich die drei Szenen gegenseitig : der
Leser weiss nur, wer die Ihr in V. 9 b sind, wenn er V. 1 f. kennt : Dynastie
und ihr Volk Er weiss sich aber auch den abrupten Wechsel in Szene III
von Ahas zur Dynastie und zurück zu Ahas (samt Dynastie und Volk)
nur auf dem Hintergrund von Szene I hinreichend verständlich zu
machen.7

Das besagt aber, dass Erzählung (v.a. Szene I) und prophetisches
Wortgut (Szene II und III) aufeinander bezogen sind; das widerrät der
These, V. 1-2 sei en bloc als sekundär auszuscheiden, da aufdiese Weise
der Text von Szene II und III noch viel unverständlicher wird.8 Das
besagt aber auch, dass der Zusammenhang auch der Einzelszenen in
sich künstlich ist und nur im übergreifenden szenischen Zusammenhang

Sinn ergibt.

7 Dass die Verbindung von V. 3-9 a mit 9 b nicht vorliterarisch ist, wird neuerdings
häufiger betont: s.v.a. Müller (A.l), 33;Barth (A.l), 52 A.204.

8 Gegen Dietrich (A.2), 66f.; Vermeylen (A. 1), 1199. 203, der übrigens auch V.3 die

Einleitungsformel streicht, um den Befehl («Geh hinaus...») direkt an Kap.6,1-11
anschliessen zu lassen. Aber für diesen Befehl genügt die Annahme, dass Jesaja die Stadt
verlassen muss, um Ahas an dem genannten Punkte zu treffen, vgl. Jes 36,2 f. par II Reg

18,17 f. - Freilich verweist diese Streichung von V. 1 f. durch Vermeylen darauf, dass diese

Verse keine sinnvolle Exposition für das Folgende im Rahmen der Denkschriftthese
geben : gegen Steck (A. 1), ThZ 29,163 f., der in V. 1 f. eine Exposition der jes. Auftritte vor
König und Dynastie (Kap. 7) und Volk (Kap. 8) sehen wollte - und darin die jes.
Durchführung des Verstockungsauflrages von Kap. 6. Aber das Volk in 7,2 ist sozusagen
Attribut der Dynastie und keine selbständige Grösse. Erschwerend ist, dass Kap. 6 nur
mit einem Adressaten des Verstockungs-Auftrages rechnet («dieses Volk da»), von dem

zwar in Kap. 8 wiederholt gesprochen wird, nicht aber in Kap. 7. Damit entfallen aber

auch Stecks steile Theologumena, wenigstens, was den primären Sinnbereich in Kap. 7

betrifft, die auf der Verbindung von Kap. 6 und 7 aufgerichtet werden ; dass sie wohl für
die redaktionelle Stellung - und v. a. für die LXX-Übersetzung - relevant sein können, sei

freilich eigens betont.



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 325

Im Folgenden sei diese Künstlichkeit anhand einer Interpretation
der Formalstruktur der drei Szenen vertiefend erläutert: Szene I stellt
eine geschichtliche Exposition dar, bei der der anschliessende Vorgang
recht vage in die Regierung des Ahas datiert und dann im Bericht über
die Vorgänge alles Licht aufden Zusammenhang von Meldung - Reaktion

der Dynastie und ihres Volkes aufeinen Vorgang in Ephraim und
Syrien gelegt wird.9 Die Meldung eines Einrückens der Aramäer in
Ephraim erweckt panische Angst. Szene II stellt wie gesagt eine
Redebeauftragung Jesajas durch Jahwe dar. Eine Ausführung dieses Auftrags
wird nicht referiert, und gilt als selbstverständlich und stilistisch
möglich.10 Dennoch ist Szene III als Bericht über einen Dialog Gott
(Prophet) und König samt dessen Konsequenzen ein recht schwer erträglicher

Fortgang, umsomehr als V. 10 auf die Kontinuität des göttlichen
Redens - nun an Ahas, nicht an den Propheten V. 3 - abhebt. Man
stösst auch hier auf eine äusserste Künstlichkeit der Gestaltung, die
m. E. nur so interpretierbar ist, dass Szene II allen Akzent darauf legt,
dass Jesaja beauftragt wird, zu Ahas zu reden, während Szene III darauf
zielt, dass dieser aufgetragene Redegang zu eminenten Folgen in der
direkten Konfrontation von Gott (Prophet) und König führte. Das
bedeutet, dass Szene II nur Hinführung ist; das Entscheidende vollzieht
sich allererst in Szene III.11

Diese Indizien erlauben es nun doch, den Zusammenhang der drei
Szenen auch literarisch zu destruieren. Zunächst zu Szene III: der

9 Zu den Einzelheiten (v. a. auch zu nl}h 7...) vgl. die Kommentare. Man kann freilich
anfragen, ob der Versuch, der Botschaft an das Davidshaus ein Mehr an historischer
Präzision abzugewinnen durch Ableitung von anderen Wurzeln (bei nhh), nicht eine

Voraussetzung macht, die der Text nicht teilt, da es v.a. auf die Reaktion in Jerusalem

ankommt. - Den Grundtext wird man in 7,1 Anfang (eventuell mit Genealogie des

Ahas?) und V.2 finden können; vgl. dazu nochmals Dietrich und Vermeylen (A.8);
F. Huber, Jahwe, Juda und die anderen Völker beim Propheten Jesaja, BZAW137 (1976),
11 A.5.

10 W. Baumgartner, Ein Kapitel vom hebräischen Erzählungsstil, in : EYXAPIXTH-
PION H. Gunkel, Göttingen 1923,145 ff. Diese Argumentation ist insofern tautologisch,
als sie die Stilisierung von Szene II zwar erklärt, nicht aber den Zusammenhang von Szene

II und III.
11 Zur Frage der Grosseinheiten vgl. v. a. Steck (A. 1), EvTh 33,84 ff., der diese freilich

im Rahmen des Verstockungsauftrages sieht. Steck gebührt das Verdienst, das Problem
überhaupt zu sehen (!); aber die Lösung bringt Schwierigkeiten mit sich, die für die
Denkschriftthese belastend sind : wenn es stimmt, dass Szene III Jahwe und König direkt
konfrontieren soll (Steck, v. a. 86), dann wird der Bote mit seinem aussergewöhnlichen
Auftrag von Kap 6 übergangen (dazu Steck (A. 1), BZ NF 16).



326 Peter Höfflcen, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Eindruck drängt sich auf, dass der literarische Kern dieses Abschnitts
ein Gebilde ist, das hier als Dynastieorakel bezeichnet werden soll und
in V. 13 f. (15). 16a steckt. Dieses Orakel ist formal ausweisbar (s.o.). Es

wird in seinem Rahmen Ahas-bezogen und d.h. individualisierend
ausgelegt : V. 11 f. 16 b. 17, was hier zunächst rein deskriptiv zu verstehen

ist, bezogen aufden Adressaten des Spruchs. Inhaltlich impliziert V. 17

v. a. mehr als diesen Adressaten - das künftige Geschick von König,
Dynastie und Volk, wobei die Reihenfolge der Aufzählung freilich
Beachtung verdient12. - Über die genaue Pointe dieses Dynastieorakels
lässt sich freilich kaum mehr Sicheres ausmachen. Zwar hat V. 13 tota-
lisierend gravierende Verfehlungen der Dynastie gegenüber Menschen
und steigernd gar gegen den Gott Jesajas im Blick, aber was hier konkret
gemeint ist, lässt sich kaum mit Sicherheit ausmachen. Die Pointe des

gegebenen Zeichens steckt jedoch in V.16a: das Kind mit dem
ungewöhnlichen Namen, das demnächst geboren werden wird, verbürgt
vorweg eine kommende Katastrophe der 'adämä worunter primär
kaum etwas anderes zu verstehen sein wird - wenn wirklich der
«Relativsatz» eine Hinzufügung ist - als die 'adämä Judas, sei nun das

flache Land im Unterschied zu den Städten oder das fruchtbare
Erdreich überhaupt gemeint.13 Dabei bleibt der zeitliche Bezug
zwischen dem «zeichenhaften» Knaben und dem Eintreten der Katastrophe

eigentümlich vage.14

12 Steck (A. 1), BZ NF 16, 199 (f.) A.28 u. 29; ders., ThZ 29, 163 f. A.14 will die
ungewöhnliche Reihenfolge durch Streichung von «und gegen dein Volk» lösen;
H.Gese, Natus ex virgine (*1971) Vom Sinai zum Zion, BevTh 64 (1974), 130 ff., 142

A. 37) will 'm als Blutsverwandte väterlicherseits deuten; Wildberger (A.4) schlägt «und
gegen dein Geschlecht» als Kandidaten für einen Zusatz vor. Von 7,2 her ist die Erwähnung

des Volkes freilich zu erwarten; die weitere Frage ist, ob die Reihung in V.17
steigernd gemeint ist.

13 Ersteres etwa Jes 1,7 ; 6,11. Die zweite Auffassung s. J. Plöger, 'dmh, ThWAT 1,99 f.

- Zur Schwierigkeit, V. 16 b als ursprüngliche Fortsetzung von V. 16 a zu begreifen s.

R. Kilian, Die Verheissung Immanuels, SBS 35 (1968), 41 ff.; G.Fohrer, Die Propheten
des 8.Jahrhunderts, Gütersloh 1974, 119 A.29; Vermeylen (A.l), I 211 f.

14 Zur Diskussion vgl. etwa Wildberger, 296 f., der auf Dtn 1,39, nicht aber auf I Reg
3,9 und lQSa bzw. lQ28a I.lOf. hinweist. Diese Altersangaben machen aus V. 16 eine
sehr vage Terminierung; H.-P. Stähli, Knabe-Jüngling-Knecht. Untersuchungen zum
Begriff n 'r im Alten Testament, BET 7 (1978), 93 f. plädiert wegen 8,4 für ein Alter von
ca. 3 Jahren. Wie aber, wenn V. 16 zwar 8,4 nachahmt, aber sehr vage? - Wichtiger sind
Stählis Bemerkungen zu I Reg 3 (108 ff.), die zeigen, dass die mit der Frage von
Unterscheidung von «gut» und «schlecht» verbundene Formulierung «kleiner Junge» auf der
Zeitlinie kaum festlegbar erscheint. Da nun in V. 16 der Knabe nicht allein unterscheiden



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 327

Die Ahas-bezogene Interpretation, die das Dynastieorakel in seinen

jetzigen Kontext integriert, stellt zunächst bei der Festlegung dessen,

wofür das «Zeichen» ein Anzeichen ist, in V. 16 b einen Zusammenhang

mit Szene I und II her; dort sind die «zwei Könige, vor denen du
Angst hast» vorweggenannt und vorgegeben. Das Zeichen wird damit
zum Indiz der Katastrophe der Koalition, V. 5-9 a weitertreibend. Der
vage Zeitcharakter dessen, worauf das Zeichen zielt, bleibt erhalten.
V. 17 endlich stellt den negativen Bezug des Zeichens heraus, das über
die Katastrophe der Koalition auch auf eine von König, Volk und
Dynastie zielt, wobei m.E. offen bleiben sollte, ob der Zusammenhang
vom V. 16/17 als zeitliche Koinzidenz zu verstehen ist.15 Damit wird
nun V.9b weitergetrieben hin zu der negativen Entscheidung des i
t'mnw.

Wenn nun im Folgenden Szene II analysiert wird, sei etwas weiter
ausgeholt, um zu zeigen, dass es sehr sinnvoll sein kann, konträre
Forschermeinungen auf verschiedene Stadien der Textentwicklung
und damit auch des Textverständnisses zu beziehen : geht man von MT
- ähnlich schon die Jes-Handschrift a aus Qumran16 - aus, so gliedert
sich Szene II in zwei Einheiten, V.3-6 und Y1-9. Ein kurzer
Nachvollzug des Textes zeigt, dass diese Gliederung sehr sinnvoll ist: V.4
formuliert ein Heilsorakel mit angehängter Feindesdisqualifikation;
diese wird, grammatisch nicht kongruent17, durch eine Umsetzung der
bildlichen Aussage (Feindesdisqualifikation) ins Reale weitergeführt,
wobei freilich aus den zwei Brandscheitstummeln drei Akteure (ein
Staat und zwei Könige) werden; ausserdem ist diese Auflösung des

Bildes rein assoziativ (vom «rauchenden» Scheit aufden «rauchenden»
Zorn) und liegt keineswegs im Sachgefalle des Bildes, das auf Unge-
fahrlichkeit und Harmlosigkeit verweist ; oder deutsch : die zwei Feinde
entzünden ein Strohfeuer. Diese Charakteristika verweisen uns auf die

können soll, sondern das «Gute» wählen und das «Schlechte» verwerfen, wird man gut
daran tun, in V.16 eine sehr vage Zeitangabe zu erblicken. - Verkürzt hier V. 15 (die
umstrittenen Speisen mit der Funktion - Id'tw - solche Wahlfähigkeit zu beschleunigen)?

15 Pointiert so Steck (A. 1), ThZ 29, 165f.; 169ff. Aber widerspricht dem nicht die

totalisierende (und zeitlich nicht komprimierbare) Formulierung «Jahwe wird Tage über

dich... bringen (usw.)»?
16 Vgl. M. Burrows (Ed.), The Dead Sea Scrolls, Vol. 1,1950, pl. VI (grösserer Abstand

im Zeilenduktus zwischen V. 6 und 7).
17 Es sei denn, man wolle Syr folgen (erleichternd).



328 Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Tatsache, dass eine Glosse vorliegt.18 Den antiken Interpreten hat aber
dieser komplexe Text dazu gefuhrt, in V. 5 f. eine nachklappende
Begründung zu V.4 zu sehen, die mithin aufzeigen soll, worin denn
dieser glühende Zorn der Feinde bestand. Dieser bestand in dem
Unheilsplan Arams gegen Ahas, der in V. 6 ausführlich zitiert wird und
in knappster Dichte zunächst die zum Hauptvergehen führenden
Schritte namhaft macht, während das eigentliche Verbrechen der Ersetzung

des davidischen Herrschers durch einen offensichtlich als
Ausländer zu verstehenden Mann breit genannt wird.19 Darin kommt zum
Zuge, was das Unheil «gegen dich» meint.

Demgegenüber bildet dann V. 7 einen Neueinsatz : einmal wird das

Wort durch die Botenformel neu eingeleitet; eine Anbindung an das

Vorangehende (Ikn oder auch nur die Kopula) besteht nicht. Thema
des Spruchs ist nicht mehr Ahas, sondern die Feinde samt ihren
Hauptstädten; zwischen V. 8 a und 9 a schiebt sich sperrig eine Ankündigung20,

die von der Vernichtung der Volksexistenz Ephraims spricht;
endlich der neue Adressat in V. 9 b. All dies zeigt, dass die Aufteilung in
lQJes3 und MT ein hohes Mass an Rationalität für sich in Anspruch
nehmen kann, wie es manche Autoren auch für den jes. Bestand des

Wortes als sinnvoll reklamieren.21

18 Kaiser, ATD 68; Wildberger, BK 264, 265f.269. u.a.; anders z.B. G.Fohrer
(A. 13), 117.

19 Zu den verschiedenen Interpretationen des Thronaspiranten vgl. die Lit. bei Dietrich

(A.2), 89 A.6.
20 Barth (A. 1), 196 f. versucht den Vers nicht futurisch, sondern rückrechnend zu

verstehen; das schafft wohl mehr Probleme, als die Annahme löst; vgl. dazu auch Ver-
meylen (A. 1), 199 A. 2. Unser Nichtwissen über den gemeinten Vorgang bleibt freilich,
vgl. Es 4,2. - Die seltsame Stellung des Stücks zwischen 8 a. 9 a verweist darauf, dass hier
eine ursprüngliche Randglosse in den Text aufgenommen wurde. Rechnet man mit einer
zeitnahen Glossierung - was freilich keineswegs sicher ist - so hat man einen terminus ad
quem für die Schriftlichkeit von Kap.7, vgl. Dietrich (A.2), 85 A. 103; dessen Versuch,
V. 8 b mit der redaktionellen Einbindung seines rekonstruierten Jes-Wortes V. 8 a. 9 a.

20.9 b in Kap. 7 in Zusammenhang zu bringen, leuchtet nicht ein, umsomehr als 8 b den

V.20 ersetzen soll: V.8b müsste dann hinter V.9a stehen.
21 Dies ist die Auffassung M. Saebo's, Formgeschichtliche Erwägungen zu Jes 7: 3-9,

StTh 14 (1960), 54 ff. ; sie ist für das Endstadium des Textes sicher richtig - und insofern
keineswegs «allzusehr dem Formalen verpflichtet», wie K. Seybold, Das davidische

Königtum im Zeugnis der Propheten, FRL ANT 107 (1972), 68 A. 9 inkriminiert. Zu j'n
kjals explikativer Begründung s. Num 11,20 ; die Belege sind beij 'n 'sehr in dieser Stellung
erheblich zahlreicher.



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 329

Freilich bricht diese tradierte Auffassung sofort zusammen, wenn
man V.4 (Ende) als eine nicht allzu adäquate Glosse zum Text
beurteilen muss: V.5f. kann dann nämlich nichts mehr nachklappend
begründen, sondern muss einen Neueinsatz darstellen, der zumindest
V. 7 als Nachsatz umfasst.22 In der Tat stellt V. 5-7 eine schöne Einheit
dar, auch wenn die Relation von Begründung und Nachsatz (Drohwort)
nicht allzu eng ist. Auch stellt V. 5 ein schönes Subjekt für die Verben in
3.ps.fem.sg. in V.7 zur Verfügung («Unheil», evtl. auch als logisches
Subjekt «Plan»), Es fallt aber auch auf, dass in V. 5 ursprünglich nur ein
Feind - Aram - genannt war: «Ephraim und der Remalja-Sohn» sind
offensichtlich eine weitere Glosse. Diesem einen Feind wird, wie
anderswo (Jer 21,23 ; Ez 35,12; Mal 1,4) auch, eine pluralische Rede in
den Mund gelegt. Demgegenüber hatte V. 4 von zwei recht harmlosen
Feinden gesprochen, deren Gefährlichkeit in V. 5 a. 6 durchaus dramatischer

gesehen wird.23 Das bedeutet : zwischen dem Heilsorakel V. 4+

und dem begründeten Wort V. 5 a. 6-7 liegt eine Fuge literarischer Art,
die nicht völlig ausgeglichen ist, aber jetzt durch die Glossierung in
V.5b überspielt ist, aber auch durch die Weiterführung von V.7 im
kj- Satz V. 8 a/9 a - V. 8 b gilt ja als sekundäre Interpretation wenngleich
umstrittener Bedeutung24 - wo ja der Zustand oder Bestand der Hauptstädte

der Koalition wie der der «Häupter» bzw. Könige zur Debatte
steht. Nun ist es freilich bislang nicht befriedigend gelungen, V. 7 und
den kj-Satz in ein einleuchtendes Verhältnis zu bringen: auch die von
mir früher geteilte Auffassung des Satzes als Subjektsatz scheint
grammatisch nicht möglich.25 Man kann darin eine Warnung sehen, V. 7 und
8a/9a allzu eng zu verbinden.

22 Zu V. 5 f.* als Begründungssatz zu V. 7 vgl. die ausführliche Behandlung bei Steck

(A. 1), EvTh 33, 87f. (Lit!) u. Huber (A.9), 13f.
23 Zur Herausarbeitung der Unterschiede zwischen V. 4* und 5 f. vgl. v. a. Dietrich

(A.2), 81 f. Ob man deswegen in V. 5 a den Bezug auf Ahas («gegen dich») tilgen kann
(ebd. 82 A. 89 ; 88 A. 2), darfoffen bleiben. Zum Glossencharakter von 5 b vgl. die Komm,
von Kaiser und Wildberger (s.o.A.18); Hubers (A.9, 12 m. A.10) Versuch, V.5 als
Parallelismus membrorum zu lesen, ist sicher unmöglich.

24 Zu V. 8 b vgl. o. A. 20. -Zur Frage des Verständnisses des kjvgl. die Auflistungen bei
Huber (A.9), 15ff., Steck (A. 1), EvTh 33, 78ff., die beide Saebo's Auffassung als
Subjektsatz bevorzugen (A.21).

25 Gegen Höffken, Untersuchungen zu den Begründungselementen der Völkerorakel
des ATs, Diss. Bonn 1977, 70f. Offenbar wird das Verb im Subjektsatz bei unpersönlichem

Subjekt maskulin formuliert, also nicht 3. ps. sg. fem., dazu Seybold (A. 21), 68 A. 9,
dazu noch Ruth 3,14; Neh 6,1 - Gen 31,22; Ex 14,5; Ri 9,47. Dietrich versucht (A.2,
84-86,93 f.) mit diesen Schwierigkeiten durch die Rekonstruktion eines neuen bzw. alten



330 Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Es bleibt mithin zu konstatieren: das Wort in Jes 7,3-9 ist alles
andere als einheitlich; es ergaben sich Fugen nach V.4+/
5-7+(8a.9a?)/9b, die die Szene II als ein deutliches Kompositgebilde
zu erkennen geben.

Dieses Ergebnis lässt sich durch formkritische Überlegungen stützen

: für die Abfolge Heilsorakel - begründetes Drohwort - samt Bedingung

(V.9b) gibt es keine Pendants.26 Es kommt noch erschwerend
hinzu, dass in V.7 die Botenformel verwendet wird und dass «Begründung»

samt Drohwort/Zukunftswort sonst immer als distinkte Einheiten

konzipiert sind.27 Wäre V.4-9 als Einheit konzipiert, so wäre
folgende Formstruktur zu erwarten :

1. Heilsorakel (V. 4);
2. durch Relativsatz angeschlossen eine Art Lagehinweis aufdas feind¬

liche Verhalten/Planen (analog V.5f.);
3. eine futurische Aussage, die das Scheitern der Feinde (oder auch die

helfende Präsenz Gottes aufder Seite des Ahas) oder deren Vernichtung

formulierte - freilich ohne Botenformel (analog zu V.7.[ff.]).

Für diese Form gibt es im AT und ausserhalb Belege.28 Es lässt sich
also auch von dieser formkritisch orientierten Sicht her wahrscheinlich

Jes-Worts fertig zu werden, das V.8a. 9 a. 20.9 b umfasst habe. Dies muss schon daran
scheitern, dass V. 8 a und 9 a von 4 «Häuptern» sprechen, V. 20 nur von einem, dafür aber

von weiteren, abzurasierenden Körperstellen, die man dann doch in 8 a und 9 a irgendwie
repräsentiert sähe. Ferner ist V. 20 am Bild des einen Mannes orientiert - V. 8 a. 9 a an
zwei Staaten. - Am sinnreichsten scheint es, V. 5 a. 6 f. als Einheit zu nehmen; sie ist in
sich gerundet und es gibt bei Jes parallele Gedanken : Jes 8,9 ; 14,24. Zur Form s. u. - Vgl.
zu dieser Bestimmung der Einheit v. a. Dietrich (A. 2) 82-85, 88, der freilich noch 17,1 f.

damit kombinieren will. Die Liste von Königen und Hauptstädten V.8a.9a konnte
übrigens wohl fast jeder Autor formulieren - es muss nicht Jes sein.

26 Vgl. dazu Höftken (A.25), 72 ff.
27 Zum Problem der Botenformel im Zusammenhang mit dem Heilsorakel vgl. Dietrich

(A. 2), 82 A. 91. - Bei Jes 3,16 f. ; 8,6-8+; 29,13 f. ; 30,12 f. ist die Form (Begründung -
Zukunftswort) parallel, doch wird beides nicht durch die Botenformel getrennt; analoge
Formeln bilden die Sprucheinleitung. Auch wird i.U. zu den genannten Stellen die

Verbindung von Begründung und Zukunftswort nicht allzueng bestimmt (kein Ikn oder
Kopula) in V.6/7. Diese Beobachtung ist schliesslich auch gegen die Interpretation des

Verhältnisses von V. 5 f.+ und 7-9 a+ als spiegelartiger Strafe bei Steck (A. 1), EvTh 33,81;
Huber (A. 9), 19 f. ins Feld zu führen : was an dem Feindzitat (der Aramäer) besonders
verbrecherisch ist, ist der feindliche Bezug auf Ahas (V. 5 a); von Jerusalem ist in V.6
überhaupt nicht die Rede, nur indirekt, sodass der Zusammenhang mit V. 7.8 a. 9 a (dann
wieder als Subjektsatz) sehr vage bleibt.

28Z.B. Jes 10,24; 37,6f. KAI 202, 13ff.



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 331

machen, dass V. 4-9 eine literarische Komposition ist, die verschiedene
Elemente verarbeitet.29 Dabei liegt dann die Intention vor, einen
umfassenden Redeauftrag Jesajas zu gestalten, der dem Ahas in einer
Paniksituation (V. 2) Mut machen will, seine Angst aufzugeben, ihn mit
der Ankündigung des Scheiterns des Angreifers - mit Begründung -
konfrontiert und diese Zusage durch eine Bedingung hintergeht, die die
Intention hat, den Bestand nicht allein des Ahas, sondern aller (in V.2
genannter) an so etwas wie «Glauben» zu binden.

Ich kehre damit nochmals kurz zu Szene III zurück. Uninterpretiert
blieb bisher das Zeichenangebot in V.ll samt der Ablehnung in V.12.
Es zeigte sich oben, dass dieser Dialog zur Ahas-bezogenen Rahmung
des Dynastieorakels gehört. Seine kontextgemässe Funktion ist es, zu
überprüfen, inwieweit sich Ahas der in V. 9 b ausgesprochenen Bedingung

stellt oder entzieht. Nun ist bei einer historischen Lektüre des

Angebots immer etwas schwer verständlich gewesen - nämlich, wie
dieses Angebot hätte realisiert werden können, falls Ahas - um beliebte
Überlegungen anzuführen - auf einen Blitz vom Himmel oder auf ein
Beben der Erde insistiert hätte... Aber diese maliziöse Frage (übrigens
von Neuen Testament her maliziös)30 hat auch in der Jes-Überlieferung
ihre Schwierigkeiten : von - weniger grosszügigem - Zeichenangebot

29 Genauer: das Heilsorakel V.4; ein begründetes Zukunftswort in V. 5a. 6-7; den

Bedingungssatz V. 9 b und wohl auch die Liste V. 8 a. 9 a. Dabei ist möglicherweise die
Glosse V. 5 b auf das Konto der Zusammenarbeitung von V. 4 und 5 ff. zu setzen. Zu der

Sonderrolle dieser Glosse im Ganzen der Glossierungen in Kap. 7 und 8 vgl. v. a. Barth

(A. 1), 198ff. (198, A.50): diese Glosse entschlüsselt kein Bild (so V.4; auch 8,6 und 7)

oder ein dunkles Wort (7,17), sondern sie vervollständigt.
30 Eine Kollektion von Vermutungen zu V. 11 in dieser Richtung bei Wildberger, 286.

Wenn dieser Autor freilich meint, wegen V. 14 habe auch das dem Ahas angebotene
Zeichen «im Bereich normalen Geschehens» liegen müssen, so hat dies natürlich massiv

die angebotene Alternative in V. 11 (Unterwelt - von droben gegen sich. - Zum NT nur
kurz dies: Jesaja tritt hier auf, als wäre im NT erzählt: Jesus bietet den Pharisäern ein
Zeichen an, was die - fromm wie sie sind - ablehnen (vgl. dazu Mk 8,11-13). Oder aufdie

«Glaubensproblematik» bezogen: der geforderte «Glaube» - dazu v.a. Müller (A. 1),

33 ff. - wird durch das in V. 11 Gesagte sichtbar verifiziert, der Tendenz nach. Das ist
zweifellos menschenfreundlich. Aber Joh 20,29 hat in dieser Hinsicht eine andere Pointe.

Um dieses weite Feld wenigstens noch kurz zu umreissen, sei gesagt: das AT mag
durchaus dem NT die Welt «sprachlich erschliessen», was auch mithilfe der Vokabel 'mn
hif. geschieht, doch die damit im NT gemeinte Sache mag im AT öfters vielleicht dort zu
Hause sein, wo die Vokabel 'mn im Hif. nicht vorkommt (etwa Gen 12); zum Problem
A.H. J.Gunneweg, Vom Verstehen des ATs, Göttingen 1977 (v.a. 192ff.).



332 Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

erfahren wir nur in der Überlieferung über Jes.31 Aber das ist nur ein
zusätzlicher Hinweis. Der Hauptgesichtspunkt besteht darin, dass auf
dem Hintergrund von V. 9 b das Angebot in V. 11 perspektivisch auf die

Ablehnung hin orientiert ist oder anders ausgedrückt: die Ahas-bezo-

gene Einleitung in Szene III ist von dem Dynastieorakel her konzipiert,
das in V. 14 stark betonte, dass Jahwe ('Adonäj) selber (hu ein Zeichen
geben werde und zwar wegen dem in V. 13 inkriminierten Sachverhalt.
Daraus Hess sich folgern - wenn der individuelle Partner feststand, was

er durch Szene II tat -, dass Ahas etwas Gott «Ermüdendes» getan
hatte, was Jahwe seinerseits mit einem Zeichen beantwortete. Das
«Darum» lässt schliessen, dass Ahas Handeln im Ablehnen eines
Zeichens bestand. M.a.W.: V.llf. scheint aus dem Dynastieorakel
individualisierend herausgesponnen zu sein.

II

Die vorgetragenen Überlegungen zum Text sind einer Annahme, die
den Propheten Jesaja als Verfasser des Kapitels ansieht, nicht gerade
günstig. Ja: man wird sagen müssen, sie machen diese Annahme
unmöglich, und zwar in einem erheblich höheren Masse als das bei
Autoren der Fall ist, die Jes 7 zwar aufJes zurückführen, aber doch die

Einwirkung schriftlicher Gestaltung eines Vorgangs und damit dessen

Deutung in Rechnung stellen.32 Um nun die Ausgangsfrage, ob Jes 7

ursprünglich ein Fremdbericht sei oder nicht, etwas umgreifender in
den Blick zu bekommen, sind noch einige Bemerkungen nötig:

1. es ist zunächst einfach zu konstatieren, dass es Worte Jes's, die sich

an Könige richten, nur in der Überlieferung gibt, die als Fremdbericht
stilisiert ist. Das scheint auch bei Arnos der Fall gewesen zu sein33, ob

nun zu vermuten ist, dass Jesaja (und Arnos) keine Worte gegen die

Könige sprachen oder ob man annehmen kann, dass die Verschriftlichung

solcher Worte nicht direkt, sondern erst in der Erinnerung
Späterer möglich war. Dies spricht für einen Fremdbericht bei Jes.

31 II Reg 20,8-11, v.a. 9b. - Anders Jes 38,7 f.22.
32 Ausführlich so Steck in den 3 genannten Aufstäzen (A.l); Müller (A.l), 25.33;

Barth, (A.1), 52 A.204.
33 Vgl. H.W. Wolff, Dodekapropheton 2 : Joel, Arnos, BK XIV. 2 1969,340.348 u.ö.-

Zum Fragebereich auch W. H. Schmidt, Kritik am Königtum, in : Probleme biblischer
Theologie (Festschrift G. von Rad) München 1971, 440ff. v.a. 448ff.



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 333

2. Zeichenankündigungen kommen bei Jes nur in Prophetenerzählungen

vor, nicht in der Wortüberlieferung; dies gilt auch ausserhalb
des Jesajabuches: Zeichenankündigungen werden tradiert (oder formuliert)

im Zusammenhang mit Prophetenerzählungen.34 Man kann
fragen, ob hier nicht ein relativ populäres Prophetenverständnis auf die
Schriftpropheten übertragen wird.

3. Hinzu kommt, dass Jes 7 nicht nur im erzählerischen Rahmen,
was kein Problem darstellt, sondern auch in der prophetischen
Wortüberlieferung prosaisch formuliert ist. Der Befund, den Wildberger35
benennt, spricht für sich selbst und ist schwer vereinbar mit der
gängigen Annahme, Propheten hätten poetisch formuliert. - Nimmt man
die Arbeitsweise des Autors hinzu, wie sie oben analysiert wurde, so
lässt sich behaupten, dass der Text nicht von Jesaja stammen kann,
sowie, dass er ursprünglich als Fremdbericht konzipiert ist.

III

Eine kurze Bemerkung soll schliesslich noch der Interpretation der
Immanuel-Perikope gewidmet sein. V.14 benennt diese deutlich als
eine Zeichenankündigung. Bezieht man andere Belege ein, die von
Zeichenankündigungen sprechen36, so ergibt sich, dass eine inhaltliche
Relation zwischen Zeichen und dadurch Vorangekündigtem und
Verbürgtem37 bestehen kann, aber keineswegs muss. Macht man diese

34 Vgl. in Jes 37,30; 38,22 (II Reg 19,29 ; 20,8 ff.); Jer 44,29 ff; S. a. Ex 3,12 ; 4,8 ff. 17 ;

7,9 (8,18); I Sam 2,34; 10, Iff; (14,10); I Reg 13,3-5. Zum populären Charakter s.a. Dtn
13, Iff.

35 Wildberger, BK 272f; vgl. auch Kaiser, ATD 68.
36 Die Belege s. o. A. 34.
37 Die Zeichenankündigung ist die prophetische Variante eines «Zeichens» als

Vorzeichen für etwas (Sache, Vorgang), das dadurch in seinem Kommen (Gelingen/Miss-
lingen) verbürgt wird, s. Jonathan in I Sam 14. Das Zeichen hat insofern eher orientierende

als legitimierende Funktion (s.a. Ri 6,36-40), anders F.Stolz, Zeichen und Wunder,

ZThK 69 (1972), 125 ff, doch wird der legitimatorische Aspekt von «Zeichen» v. a. in
der Mose-Aaron-Überlieferung in Ex betont. In den prophetischen Zeichenankündigungen

geht es wesentlich um eine Handlungsorientierung für den Zeichenankündigungsempfänger

: wenn Saul die angekündigten Zeichen erlebt hat, weiss er, was er zu tun hat (I
Sam 10); Hiskia weiss, nachdem das angekündigte Zeichen eingetroffen ist (II Reg 20),
dass er schnell wieder gesund ist, usw. Wichtig ist, dass die Verbindung von Signum und
significatum in der Zeichenankündigung relativ willkürlich ist und allein durch die

Interpretation des Propheten als Beziehung zwischen beiden erscheint, nicht aber durch
eine interne Relation: zwischen Jesajas Wirken an der Uhr und der Gesundheit Hiskias



334 Peter Höfken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Überlegung für Jes 7 fruchtbar, so heisst das, dass grundsätzlich das

angekündigte Zeichen keine interne Relation mit dem dadurch
Angekündigten haben muss, sondern die Verbindung von «Zeichen» und
«Bezeichnetem» etwas Willkürliches an sich hat, das sich als Verbindung

nur der prophetischen Auslegung des Zeichens verdankt. In der
Tat drückt Jes 7 keine innere Relation von Immanuel und dem aus,
wofür er Vorzeichen ist, wie das etwa in der Zeichenhandlung 8,3 f.

oder in Jes 20 der Fall ist, wo einerseits die für ein Namensorakel
typische Verbindung von Name und Deutung, und anderseits die für
Zeichenhandlungen typische Entsprechung von Verhalten des Propheten

und Zukunft Israels usw. als Sachrelation formuliert wird. Die
Folgerung daraus ist: weder die Mutter des Kindes noch sein Name
drücken etwas über die Zukunft Judas und seines Königs aus, sondern
sein Dasein verbürgt die Interpretation, die der Text dem Zeichen gibt
und damit eine Orientierung der Hörer bzw. Leser, die damit vorweg
auf das damit Angekündigte als wahr verwiesen werden.

Diese grundsätzliche Orientierung besagt zugleich, dass Argumentationen

mit der Herkunft des Kindes nichtssagend sind. Diese
Argumentationen, die Immanuel als etwas «Eigentliches» nehmen, verfehlen

den Charakter der Zeichenankündigung.38

gibt es keine innere Beziehung. Das unterscheidet eine Zeichenankündigung von den

prophetischen Zeichenhandlungen (Typ Jes 20), wo das Verhalten des Propheten eine
innere Beziehung zu dem dadurch Ausgedrückten und Angekündigten - und umso
sicherer Verbürgten - hat, die als «so -wie» - Relation formuliert wird. Verwandt sind
dem die prophetischen Geburtsorakel vom Typ Hos 1, Jes 8,1-4, die - hier in der Spur des

älteren Geburtsorakels - eine interne Relation von Namen und damit Gemeintem
entfalten, die sich als Namensdeutung vollzieht, die dabei naturgemäss nicht das Kind und
sein Geschick, sondern den prophetisch anvisierten Vorgang meint. Läge letzteres in Jes 7

vor, so müsste der Name (Immanuel) durch sprachliche Anspielung entfaltet und gedeutet

werden. Das geschieht nicht. Gewichtig ist noch, dass die parallelen Zeichenankündigungen

die Variation zu erkennen geben, die in Jes 7 vorliegt : die Zeichenankündigung
wird zu einem Element der Verbindung von Scheltwort (diese Kategorie dürfte für V. 13

angemessen sein) und Drohwort, das als Zeichenankündigung formuliert und gestaltet

wird, und die formal-inhaltlich als Geburtsankündigung samt Namengebung gestaltet ist.

D. h. das angekündigte Zeichen fungiert als Drohzeichen, wie es der Kontext, den dies

Zeichen verbürgen soll, zum Zuge bringt: V. 17 nach V. 16. (urspr. V.16a).
38 Nach einer ausführlichen Auflistung der Meinungen zur Identität von 'Imh und

Immanuel (S. 216 ff.) kommt auch Vermeylen (A. 1), I 220 zu dem Ergebnis, dass die

Bedeutung dieser Fragen überschätzt wird. -Man wird sagen müssen, dass Auffassungen,
die den zeichenhaften Charakter des avisierten «Zeichens» zugunsten einer real gemeinten

Inhaltlichkeit (im Unterschied zum Verweischarakter des Zeichens) aufheben, von
vorneherein am Charakter des Texts scheitern: etwa Gese (A.12), 142f., der hier einen



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 335

Dieser Umschlag der Interpretation hat offensichtlich erst aufeiner
sekundären Ebene des Textverständnisses stattgefunden, in der die
Person des Immanuel von Interesse wird (Kap.8,8b-10; 7,15). 7,15
lässt sich am ehesten begreifen, wenn der Vers durch die Ernährung des

Immanuel eine Verkürzung der Zeit seines Erkenntniserwerbs sicherstellen

will, die V. 16 recht vage formuliert hatte. Damit aber gewinnt
der Knabe erheblich an personalem Gewicht, das sich steigert und noch
mutiert 9,1-6 bestimmt.

IV

Eine letzte, arg hypothetische Bemerkung gilt der Frage nach der
Entstehung des Textes, d. h. nach seiner zeitlichen Fixierung. Im Text
stellt V.9b die Bedingung und V. 17 die Folge dar, die aus der Verfehlung

der Bedingung folgt. Daraus könnte man folgern, dass dieser
Zielpunkt des Textes auch der Moment sei, von dem her der ganze Fremdbericht

konzipiert ist. In der Tat könnte die verhüllende Art dieser

Ankündigung dafür sprechen, dass sich dahinter ein vaticinium ex
eventu verbirgt. Zwar soll der Vers von der Verwerfung der Dynastie
oder von der «Vernichtung» zeugen.39 Doch ist dies angesichts der
Argumentationsweise des Verses, der sich auf den geschichtlichen
Erfahrungsraum Judas seit der Reichsteilung bezieht, sehr
unwahrscheinlich. Nimmt man das historische Analogon ernst, so kündigt der
Vers Zeiten an, die zwar noch schlimmer sind als es die Reichsteilung
war, aber die damit kein Ende meinen, sondern eine gravierende
Katastrophe, die doch analogisierbar ist mit der Reichsteilung. In der Tat
stellt der EingriffSanheribs in Palästina 701 v. Chr., eine solche Analogie

dar: wir hören von einer Gebietsreduktion Judas von offenbar

neuen König aus anderem Geschlecht angekündigt sieht, hebt den Zeichencharakter auf.

- Aufdie nach wie vor heiss umstrittene Frage, ob V. 15 und 16 sekundär seien, sei nicht
näher eingegangen: V. 16 (b) ist freilich im Kontext des Berichts notwendig verankert.

39Gese (A. 12) - Steck (A. 1), ThZ 29, 171 ff (Vernichtungsgericht über Ahas und
Dynastie). Zum V. 17 vgl. v.a. die Überlegungen bei J.Vollmer, Geschichtliche Rückblicke

und Motive in der Prophétie des Arnos, Hosea und Jesaja, BZAW119 (1971), 185 f. ;

aus dem dort bearbeiteten Material zur Sache geht deutlich hervor, dass die Argumentation

mit dem Erfahrungsraum der Geschichte Judas (bzw. der Dynastie) sicherlich nicht
prophetisch oder jesajanisch ist; dazu kommen vokabelstatistische Momente: «Tage
bringen über...» ist unjes. ; die ganze Fortsetzung Imjwm usw. ohnehin, wobei die damit
anvisierte Sache eher geschichtlicher als prophetischer Natur ist : Belege Mandelkern S.

470.693.



336 Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

erheblichem, wenn auch unsicherem Ausmass40 ; von der Zerstörung
und Deportierung vieler Menschen, der Erhöhung der Tributleistun-
gen über das Mass hinaus, das für Gesamtjuda unter Sargon II. galt, und
von Massnahmen, die direkt den Status der Dynastie betrafen, wenn
Hiskia Frauen und Konkubinen seines Harems nach Assyrien zu senden

hatte...
Dieser Auffassung könnte man entgegenhalten, dass Y.17 an die

Adresse des Ahas gerichtet ist, also primär ihn persönlich meint. Es gibt
freilich verwandte Texte, bei denen der Adressat in seinen Nachkommen

bedroht wird41, so dass dieser Einwand nicht unbedingt stichhaltig
ist. Der Fremdbericht liefe dann auf eine vorassyrische Ätiologie der

Katastrophe Judas unter der Herrschaft Assyriens hinaus, die diese

Katastrophe an dem Verhalten des Ahas «damals» festmacht, darin
begründet sein lässt und damit diese Katastrophe auch verstehbar

40 Text: ANET 288(a): 1. Sanherib schlug eroberte Gebiete Judas an philistäische
Staaten, dazu s. A. Alt, Die territorialgeschichtliche Bedeutung von Sanheribs Eingriff in
Palästina (1930) KS II München 1953, 242-249, vgl. Jes 1,8. 2. Sanherib erhöht die

Tribute für den Reststaat; vgl. II Reg 18,13 ff. 3. Sendet Hiskia nebst anderem auch
Prinzessinnen (Töchter) und Konkubinen nach Ninive. 4. Exilierung bestimmter Kreise
der Bevölkerung - die Zahlenangabe mag übertrieben sein.

41 Vgl. I Reg 16,3 (Baesa u. Dynastie); 21,21 (Ahab u. Dynastie, doch wird das in V. 29

korrigiert, Ahab also ausgenommen); Jer 36,31 (Jojakim, Nachkommen u. Diener); Jer

29,32 (Schemaja u. seine Nachkommen); vgl. auch die Frage Jotams Jdc 9,16, die

Jerubbaal einbezieht. Dabei wird deutlich Baesa in seinen Nachkommen bedroht,
gleicherweise Schemaja; falls Jer 36,31 nach dem Ende des Jojakim formuliert ist, gilt
dasselbe; bei Ahab mag ursprünglich ähnliches gemeint gewesen sein, doch lenkt die

Korrektur sekundär in andere Bahnen. Immerhin bleibt V. 17 («Tage») so unscharf, dass

auch die Vasallität des Ahas darin unterzubringen möglich ist. Damit wird noch ein Wort
zum literarischen Verweisungszusammenhang von V. 17 zu V. 9 b notwendig: dieser Vers
könnte dann doch die Notwendigkeit implizieren, V. 17 als Totalgericht zu interpretieren.

Jedoch ist die Bedeutung von 'mn nif. keineswegs so präzise umrissen; folgt man
R. Smends (Zur Geschichte von h'mjn, VTS 16 (1967), 284-290, v.a. 287 f.) Ansatz, die

Bedeutung primär in jes. Zusammenhängen zu bestimmen - was dort traditionsgeschichtlich

orientiert ist -, so ergeben die jes. Stellen mit part, 'mn nif. (1,21.26; 8,2;
22,23.25) keineswegs zwangsläufig als Pointe für V.9b das Ende der politischen Ver-
fasstheit und Existenz (ob Dynastie und Volk oder Dynastie allein): die Stadt, die nach

1,21 n'mn war, hört damit nicht zu existieren auf (als znh). Konkretisiert sich dort das

n 'mn-Sein als die Präsenz von «Recht» und «Gerechtigkeit», so heisst das für 7,9 b : die
Präsenz von h'mjn würde «bleiben» stiften und deren Ausbleiben das Gegenteil: den

Verlust der menschlich-religiösen Substanz, die die Ihr-Grösse bestimmt. Nun wissen wir
nicht, ob die jes. Urbedeutung von V.9b vom Autor des Textes Jes 7 überhaupt geteilt
wurde - II Chr 20,20 kann dahinter ein - freilich spät formuliertes - Fragezeichen
setzen.



Peter Höffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 337

macht.42 Bemüht man Smends zweite Kategorie für die Eigenart israelitischer

Geschichtsschreibung43, so kann man den Text zwar auch als

paradigmatisch verstehen, doch finde ich keine direkten Hinweise auf
die Richtigkeit solcher Paradigmatik.44 Da wir uns freilich bei der
historischen Einordnung solcher Texte auf arg schwankendem Boden
bewegen, der den Bereich primärer Beobachtungen am Text verlässt,
sei obiger geschichtlicher Lokalisierungsversuch des Textes zum
Schluss mit einem kräftigen Fragezeichen versehen.45

Peter Höffken, Königswinter

42 Vorassyrische Ätiologie deswegen, weil dies einleuchtend erklärt, warum in der
Szene von Assyrien überhaupt nicht die Rede ist ; zum Problem s. v. a. Steck (A. 1), EvTh
33, 87 ff. - Ich weise noch daraufhin, dass bei dieser Interpretation auch der hier so

stiefmütterlich behandelte Knabe Schear-jaschub Profil gewinnt: er kann dann nämlich
als stummer Zeuge des Geschehens zwischen Jesaja und König darauf verweisen, dass

Hoffnung, über das im folgenden begründete Unheilsgeschehen hinaus, möglich ist; das

schliesst nicht aus, dass er zugleich als Mahnung, Warnung oder gar potentielle Ver-
heissung in der Situation des V. 3 f. gedacht werden könnte (für Ahas - nicht für den

Leser) ; dazu G. F. Hasel, The Remnant. The History and Theology of the Remnant Idea
from Genesis to Isaiah, Barrien Springs 1972, 270ff. (276 f. A. 226-230 die
Interpretationstypen) ; der auch bei Hasel (279 f. 284) hergestellte Bezug zu V. 9 b ist nicht möglich :

der Vers schliesst einen Rest aus: entweder «glaubt» man - und «bleibt»; oder umgekehrt;

tertium non datur. - Die originelle Verknüpfung von V. 3 f. mit V. 16 bei Dietrich
(A. 2), 81A. 83-8 5) bezieht den Namen auf das Geschick der Koalitionstruppen (so auch
Barth (A. 1), 37 A. 120). Die Schwierigkeit ist nur, dass V. 16 nicht gerade offen formuliert
ist in Hinsicht auf einen «Rest». - Hält man an der Einsicht von Steck (A. 1), BZ NF 16,

200 (f.) A.30) u. Huber, (A.9), 24 f. fest, dass der Kindesname im Kontext von Kap. 7

nicht auf eine etwaige Urbedeutung festlegbar ist, dann hat obige Auffassung durchaus
Sinn.

43 R. Smend, Elemente alttestamentlichen Geschichtsdenkens, ThSt 95 (1968), 18 ff.
44 So etwas schwebt offenbar Dietrich (A. 2), 85 A. 103 vor (Ahas Vorbild für Manas-

se); deutlicher Vermeylen (A. 1), I 246 f., der eigentümlicherweise neben der Datierung
kurz nach 733 an eine Veröffentlichung im Jahr von Sargons II. Tod (705) denkt, wobei er
an eine Warnung an Hiskia denkt, sich politisch analog zu seinem Vater zu verhalten,
d. h. nicht auf menschlich-militärische Mittel, sondern auf Jahwe zu vertrauen. Doch
beruht diese Auffassung aufder falschen Annahme, Kap. 7 halte (für Ahas und darum für
Hiskia) die Alternative von Heil (Gottvertrauen) und Unheil (Vertrauen aufmilitärische
Macht) offen.

45 Es scheint nicht gerade sinnvoll, einem der T rends atl. Forschung der Gegenwart zu
folgen - also sozusagen überall deuteronomistisches Gedankengut zu wittern (was man
auch in Jes 7 könnte) und ausserdem diesen und andere Texte ins Exil zu datieren...
Wenn der Komplex Jes 6-8 wirklich ein relativ früher Kern der Jes-Buch-Überlieferung
wurde (vgl. dazu die Anm. 1 genannten Einleitungen und v.a. Barth (A. 1), 277ff.;
Vermeylen (A. 1), II 655 ff), wird es geraten sein, nicht allzufern von Jesaja das Kap. 7

anzusiedeln.


	Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7, 1-17 : Otto Plöger zum 70. Geburtstag

