Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 6

Artikel: Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7, 1-17 : Otto Pléger zum 70.
Geburtstag

Autor: Hoffken, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878467

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 36 Heft 6 November/Dezember 1980

Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Otto Ploger zum 70. Geburtstag*

In der neueren Exegese — angesichts des Ubermasses an Literatur
verstehen wir darunter Ausserungen der 70er Jahre — wird zwar
gemeinhin die alte These Buddes' zugrunde gelegt, in Jes 6-8 (oder 9,6)
sei eine urspriingliche Denkschrift Jesajas aus der Zeit kurz nach dem

* Dem Verfasser dieser Zeilen wurde Otto Ploger als Lehrer besonders eindriicklich
als Interpret weisheitlicher Texte. Insofern erscheint die Geburtstagsgabe einer Arbeit
iiber prophetische Probleme nicht vollig addquat. Ich nehme in Anspruch fiir mich, noch
nicht so «weise» zu sein...

I Die Prioritit in Sachen der jesajanischen Denkschrift nimmt K. Budde, Uber die
Schranken, die Jesajas prophetischer Botschaft zu setzen sind, ZAW 41 (1923), 154 ff., v. a.
165f. fiir seinen Aufsatz: Uber das siebente Capitel des Buches Jesaja, in Etudes arché-
ologiques, linguistiques et historiques dédiées a C. Leemans, Leiden 1885, 121-126 in
Anspruch; dort wird erstmalig in Jes 7 ein Ichbericht rekonstruiert. — Diese These hat sich
zu einer Art Lehrbuchwissen verfestigt und ist in den géngigen Einleitungen in das AT
zugrundegelegt : O. Eissfeldt, 3. A. 1964, 413 f.; 416419 (am stirksten mit Vorbehalt); (E.
Sellin) G. Fohrer, 10. A. 1965, 400ff.; O. Kaiser 1969, 175; R. Smend 1978, 145f.; zu
Beginn der 70-er-Jahre findet sie ausfiihrliche Neubegriindungen bei O. H. Steck, Bemer-
kungen zu Jesaja 6, BZNF 16 (1972), 188-206; Rettung und Verstockung. Exegetische
Bemerkungen zu Jesaja 7,3-9, EvTh 33 (1973), 77-90; Beitrdge zum Verstindnis von
Jesaja 7,10-17 und 8,14, ThZ 29 (1973), 16178 ; ihm folgend H. Barth, Die Jesaja-Worte
in der Josiazeit, WMANT 48 (1977), 491f.; 277 ff.; G. Warmuth, Das Mahnwort, BET 1
(1976), 69 ff. Im weiteren ist zu nennen Th. Lescow, Jesajas Denkschrift aus der Zeit des
syrisch-ephraimitischen Krieges, ZAW 85 (1973), 315-331, der die Auffassung von
H.Hackmann, Die Zukunftserwartung von Jesaja. Gottingen 1893, 22 f. 69 erneuert, die
Denkschrift habe aus 7,1-8,18* bestanden. H.-P.Miiller, Glauben und Bleiben. Zur
Denkschrift Jesajas Kapitel VI 1-VIII 18, VTS 26 (1974), 25-54; J. Vermeylen, Du
Prophéte Isaie a I’Apocalyptique, Paris: 1 1977; 11 1978 v.a. I 187-249.



322 Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

sog. syrisch-ephraimitischen Kriege erhalten oder enthalten. Die Zwei-
fel daran sind erst jiingeren Datums — v.a. bei O. Kaiser und W. Diet-
rich2,

Ubernimmt man nun diese These Buddes, so wird man durch Kap.7
zwangsldufig vor ein Problem gestellt: Kap.6 und 8 (bis V.18) sind ein
‘Ichbericht’, wahrend Kap.7 als Fremdbericht stilisiert ist. Es ist also
sehr wahrscheinlich, dass theoretische Konsistenzforderungen dazu
zwingen, in Kap.7 —dem Vorbild Buddes folgend — einen Ichbericht zu
rekonstruieren, der durch ‘leichte’ Eingriffe in V.3.10 und 13 herstell-
bar scheint.? Es gibt freilich, ausser dem Kontext der Kapitel 6 und 8,
eigentlich kein Argument, das zu dieser Massnahme nétigen wiirde.

Uberpriift man freilich den literarischen Duktus des vorliegenden
Fremdberichts in Kap.7, so stosst man eigentlich schnell auf Fragen,
deren Beantwortung vor diesem rekonstruktiven Eingriff als I6senswert
erscheint: gliedert man das Kapitel in der oben gegebenen Abgrenzung
(vgl. MT), so ergeben sich drei Szenen:

I: die geschichtliche Exposition, V.1-2;

II: eine prophetische Auftragsszene, V.3-9;

III: eine dritte Einheit, die einen Dialog von Gott (? Prophet) und
Konig Ahas erzdhlt und in eine prophetische Zeichenankiindigung
ibergeht, V.10-17.

2 Q. Kaiser, Einleitung, 4. A. 1978, 204 f.; vgl. ders., Der Prophet Jesaja Kapitel 13-39
(ATD 18), 1973, 95 u.a. — W. Dietrich, Jesaja und die Politik, BEvTh 74 (1976), 62 ff. mit
sehr guten analytischen Beobachtungen, die sich z.T. mit dem hier Vorzutragenden
kreuzen. Der Autor entwertet seine Uberlegungen freilich durch véllig unmethodische
Rekonstruktionen jes. Worte, deren raison d’étre es zu sein scheint, moglichst alles in
Kap 7 fiir Jesaja als «echt» zu retten. Dies Vorgehen erinnert an S. H. Blank, Prophetic
Faith in Isaiah, London 1958, der dhnlich freiziigig rekonstruierte. — Ich nenne Dietrichs
Rekonstrukte aus Kap 7, auf die z. T. noch zuriickzukommen sein wird: 7,3 f.+16 (801F.);
7,5a.6f. (82f); 7,8a.9a.4+20+9b (831f); 7,11-15.17 (75ff). Vgl. auch K.Koch, Die
Propheten 1. Assyrische Zeit, Stuttgart 1978, 133 ff., der Kap.6 als Ende der Friihver-
kiindigung, Kap. 7 als Fremd- und 8 als Eigenbericht versteht.

3 Zu Buddes Rekonstruktion des Ichberichts in V.3.10.13 vgl. 0. A. 1 und ausfiihrlich
ders., Jesajas Erleben. (...) Gotha 1928, 1f. 36 (A.1) u.6. = Vgl. auch Vermeylen (A.1),
202f., dem freilich das Malheur passiert, 7,10 in seiner Parallelitdt zu 8,5 zunéchst als
Indikation des Vorliegens der Denkschrift zu werten und dann diese Parallelitdt durch die
Herstellung eines Ichberichts aufzuheben (in 7,10). Die Folgerung kann nur sein: 7,10 ist
literarisch 8,5 nachgestaltet, also davon abhingig. Zu notieren bleibt noch, dass man
auch die Tatsache eines Fremdberichts in Kap.7 mit der Denkschriftthese vereinigen
kann (vgl. 8,18, dort geht es freilich nicht um die Namen, sondern um Personen): vgl.
etwa L.G.Rignell, Das Immanuelzeichen, StTh 11 (1957), 99-119, v.a. 101f.



Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 323

Diese Gliederung enthilt freilich einige irritierende Elemente, deren
Beantwortung vordringlich erscheint: einmal wird Szene II sehr sorg-
faltig formuliert hinsichtlich des jes. Adressaten und des Orts, an dem er
zu finden ist: der Konig Ahas; dem entspricht der Charakter des Wortes
in V.4.5a: der Konig wird in 2.ps.sg. angesprochen. Jedoch bricht
V.9b-das Wort vom Glauben —aus diesem Anredeschema aus; eine in
Szene II nicht genannte Thr-Grosse wird thematisch.

Bevor hier vorschnell nach Losungen gesucht wird, sei bemerkt, dass
ein dhnlicher Adressatenwechsel auch in Szene III begegnet: zundchst
ergeht das gottliche — prophetische Zeichenangebot an den Konig, der
ablehnt (V.11f.). Daraufsetzt der Bericht neu an: Aufmerksamkeitsruf,
Anrede an das Davidshaus, ein scheltwort- oder begriindungsartiges
Gebilde (V.13) von &dusserst grundsatzlicher Statur* und steigernder
Struktur, das diesem pluralischen Adressaten gilt, wird formgemass
iibergefiihrt in eine drohwortartige Zeichenankiindigung, die abermals
dieser Ihr-Grosse gilt, V.14. Ubergeht man einmal die fragwiirdige
Verbform wgr’t5, so endet diese Ihr-Anrede zwar mit V.14, doch wird
im Kontext der Zeichenankiindigung, ndmlich in der Auslegung, wofiir
dies angekiindigte Zeichen stehe, recht unvermittelt wieder Ahas zum
Adressaten: V.16b.17.

Diese Inkonzinnitdten der Gestaltung verlangen eine genauere In-
terpretation —umsomehr als auffallt, dass viele Autoren sie mit erstaun-
licher Eleganz iiberspielen.®

Uberblickt man freilich den Gesamtzusammenhang, dann ist die
Abfolge der einzelnen Elemente durchaus sinnvoll: Szene I nennt vor-

4Zu beachten ist die Exegese bei Blank (A.2) 24 u.0., der unter Vergleich mit
Jes28,12 an 6konomische Ausbeutung der ‘nschjm durch die Davididen denkt; das bleibt
freilich unsicher. Man wird (vgl. 16,7; Jer 12,5; Mi 6,3) an eine belastende Uberforderung
und damit Ermiidung von «Menschen» denken miissen, die durch unterschiedliche
Phédnomene bewirkt sein kann. Zum Aspekt der Steigerung vgl. v.a. Gen 30,15; Num
16,13. — Der Grundsitzlichkeit der Formulierung wird eine Engflihrung des Vorwurfs auf
das, was sich gerade zwischen Jesaja und Ahas abspielt, nicht gerecht, gegen Wildberger,
Jesaja (BK X/1),1972,287f.; H.W. Wolff, Frieden ohne Ende, BSt 35 (1962), 30 wollte an
Verzogerungspolitik gegeniiber der Koalition bzw. Assyrien denken; dem folgt Kaiser,
Der Prophet Jesaja. Kap.1-12, (3.A.) 1970 (ATD 17) 79, freilich unter der kennzeich-
nenden Kautele, es sei schwer zu sagen, woran Jesaja wirklich denke.

5 Zum Problem s. etwa Wildberger (A.4), 267; 292f.; Vermeylen (A.1), 1200 A.2. -
Da eine Zeichenankiindigung vorliegt (und kein Geburtsorakel), entféllt auch die Regel,
dass der Angesprochene der Namengeber sein miisse.

6 Beispielhaft Warmuth (A.1), v.a. 72f.; Vermeylen (A.1), 206f.; u.o.



324 Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

weg die Akteure: Ahas — Davidsdynastie, deren Volk — Aram und
Ephraim; Szene II referiert einen Redeauftrag an Jesaja, der Ahas gilt,
aber am Ende aufgesprengt wird, indem dort eine Bedingung genannt
wird, deren Befolgung oder eben Nichtbefolgung in Szene III durch
Zeichenangebot und -ablehnung des Ahas und Zeichenkundgabe des
Propheten an Dynastie usw. erzdhlt wird. Wie immer man sich den
urspriinglichen Zusammenhang der Szenen II und III denken mag - es
ist deutlich, dass die literarische Komposition Szene III als nahtlose
Fortfiihrung von Szene II verstehen will. D.h. anders formuliert: auf
der literarischen Ebene erldutern sich die drei Szenen gegenseitig: der
Leser weiss nur, wer die /4rin V.9bsind, wenn er V. 1f. kennt: Dynastie
und ihr Volk! Er weiss sich aber auch den abrupten Wechsel in Szene I11
von Ahas zur Dynastie und zuriick zu Ahas (samt Dynastie und Volk)
nur auf dem Hintergrund von Szene I hinreichend verstindlich zu
machen.”

Das besagt aber, dass Erzdhlung (v.a. Szene I) und prophetisches
Wortgut (Szene II und III) aufeinander bezogen sind; das widerrét der
These, V.1-2 sei en bloc als sekundir auszuscheiden, da aufdiese Weise
der Text von Szene II und III noch viel unverstandlicher wird.? Das
besagt aber auch, dass der Zusammenhang auch der Einzelszenen in
sich kiinstlich ist und nur im tiibergreifenden szenischen Zusammen-
hang Sinn ergibt.

7 Dass die Verbindung von V.3-9a mit 9b nicht vorliterarisch ist, wird neuerdings
haufiger betont: s.v.a. Miiller (A.1), 33;Barth (A.1), 52 A.204.

8 Gegen Dietrich (A.2), 66f.; Vermeylen (A.1),1199. 203, der librigens auch V.3 die
Einleitungsformel streicht, um den Befehl («Geh hinaus...») direkt an Kap.6,1-11
anschliessen zu lassen. Aber fiir diesen Befehl geniigt die Annahme, dass Jesaja die Stadt
verlassen muss, um Ahas an dem genannten Punkte zu treffen, vgl. Jes 36, 2f. par II Reg
18, 17 f. — Freilich verweist diese Streichung von V. 1f. durch Vermeylen darauf, dass diese
Verse keine sinnvolle Exposition fiir das Folgende im Rahmen der Denkschriftthese
geben: gegen Steck (A. 1), ThZ 29,163 f., derin V.1f. eine Exposition der jes. Auftritte vor
Ko6nig und Dynastie (Kap. 7) und Volk (Kap. 8) sehen wollte — und darin die jes. Durch-
fiihrung des Verstockungsauftrages von Kap.6. Aber das Volk in 7,2 ist sozusagen
Attribut der Dynastie und keine selbstidndige Grosse. Erschwerend ist, dass Kap. 6 nur
mit einem Adressaten des Verstockungs-Auftrages rechnet («dieses Volk da»), von dem
zwar in Kap.8 wiederholt gesprochen wird, nicht aber in Kap. 7. Damit entfallen aber
auch Stecks steile Theologumena, wenigstens, was den priméren Sinnbereich in Kap.7
betrifft, die auf der Verbindung von Kap. 6 und 7 aufgerichtet werden; dass sie wohl fiir
die redaktionelle Stellung — und v. a. fiir die LXX-Ubersetzung - relevant sein kénnen, sei
freilich eigens betont.



Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 325

Im Folgenden sei diese Kiinstlichkeit anhand einer Interpretation
der Formalstruktur der drei Szenen vertiefend erldutert: Szene I stellt
eine geschichtliche Exposition dar, bei der der anschliessende Vorgang
recht vage in die Regierung des Ahas datiert und dann im Bericht iiber
die Vorginge alles Licht auf den Zusammenhang von Meldung — Reak-
tion der Dynastie und ihres Volkes auf einen Vorgang in Ephraim und
Syrien gelegt wird.? Die Meldung eines Einriickens der Aramdéer in
Ephraim erweckt panische Angst. Szene II stellt wie gesagt eine Rede-
beauftragung Jesajas durch Jahwe dar. Eine Ausfiihrung dieses Auftrags
wird nicht referiert, und gilt als selbstverstindlich und stilistisch mog-
lich.!° Dennoch i1st Szene III als Bericht tiber einen Dialog Gott (Pro-
phet) und Konig samt dessen Konsequenzen ein recht schwer ertrig-
licher Fortgang, umsomehr als V.10 auf die Kontinuitit des gottlichen
Redens — nun an Ahas, nicht an den Propheten V.3 - abhebt. Man
stosst auch hier auf eine dusserste Kiinstlichkeit der Gestaltung, die
m. E. nur so interpretierbar ist, dass Szene II allen Akzent darauf legt,
dass Jesaja beauftragt wird, zu Ahas zu reden, wiahrend Szene I1I darauf
zielt, dass dieser aufgetragene Redegang zu eminenten Folgen in der
direkten Konfrontation von Gott (Prophet) und Konig fiihrte. Das
bedeutet, dass Szene Il nur Hinflihrung ist; das Entscheidende vollzieht
sich allererst in Szene III.!"!

Diese Indizien erlauben es nun doch, den Zusammenhang der drei
Szenen auch literarisch zu destruieren. Zunichst zu Szene III: der

9 Zu den Einzelheiten (v.a. auch zu nhh l...) vgl. die Kommentare. Man kann freilich
anfragen, ob der Versuch, der Botschaft an das Davidshaus ein Mehr an historischer
Prézision abzugewinnen durch Ableitung von anderen Wurzeln (bei nhh), nicht eine
Voraussetzung macht, die der Text nicht teilt, da es v.a. auf die Reaktion in Jerusalem
ankommt. — Den Grundtext wird man in 7,1 Anfang (eventuell mit Genealogie des
Ahas?) und V.2 finden kénnen; vgl. dazu nochmals Dietrich und Vermeylen (A.8);
F.Huber, Jahwe, Juda und die anderen Volker beim Propheten Jesaja, BZAW 137 (1976),
11 A.5.

10 W, Baumgartner, Ein Kapitel vom hebrdischen Erzdhlungsstil, in: EYXAPIXTH-
PION H. Gunkel, Gottingen 1923, 145 ff. Diese Argumentation ist insofern tautologisch,
als sie die Stilisierung von Szene II zwar erklirt, nicht aber den Zusammenhang von Szene
II und III.

1l Zur Frage der Grosseinheiten vgl. v.a. Steck (A.1), EvTh 33, 84 ff., der diese freilich
im Rahmen des Verstockungsauftrages sieht. Steck gebiihrt das Verdienst, das Problem
tiberhaupt zu sehen (!); aber die Losung bringt Schwierigkeiten mit sich, die fiir die
Denkschriftthese belastend sind : wenn es stimmt, dass Szene III Jahwe und Ko6nig direkt
konfrontieren soll (Steck, v.a. 86), dann wird der Bote mit seinem aussergewShnlichen
Auftrag von Kap 6 iibergangen (dazu Steck (A.1), BZ NF 16).



326 Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7, 1-17

Eindruck dringt sich auf, dass der literarische Kern dieses Abschnitts
ein Gebilde ist, das hier als Dynastieorakel bezeichnet werden soll und
in V.13f. (15). 16 a steckt. Dieses Orakel ist formal ausweisbar (s.0.). Es
wird in seinem Rahmen Ahas-bezogen und d.h. individualisierend
ausgelegt: V.11f.16b.17, was hier zunéchst rein deskriptiv zu verstehen
ist, bezogen auf den Adressaten des Spruchs. Inhaltlich impliziert V.17
v.a. mehr als diesen Adressaten — das kiinftige Geschick von Ko6nig,
Dynastie und Volk, wobei die Reihenfolge der Aufzdhlung freilich
Beachtung verdient!2. — Uber die genaue Pointe dieses Dynastieorakels
lasst sich freilich kaum mehr Sicheres ausmachen. Zwar hat V.13 tota-
lisierend gravierende Verfehlungen der Dynastie gegeniiber Menschen
und steigernd gar gegen den Gott Jesajas im Blick, aber was hier konkret
gemeint ist, ldsst sich kaum mit Sicherheit ausmachen. Die Pointe des
gegebenen Zeichens steckt jedoch in V.16a: das Kind mit dem unge-
wohnlichen Namen, das demnéchst geboren werden wird, verbiirgt
vorweg eine kommende Katastrophe der ‘adamad worunter priméir
kaum etwas anderes zu verstehen sein wird — wenn wirklich der «Re-
lativsatz» eine Hinzufligung ist — als die ‘adama Judas, sei nun das
flache Land im Unterschied zu den Stddten oder das fruchtbare
Erdreich iiberhaupt gemeint.!3 Dabei bleibt der zeitliche Bezug zwi-
schen dem «zeichenhaften» Knaben und dem Eintreten der Katastro-
phe eigentiimlich vage.!*

12 Steck (A.1), BZ NF 16, 199 (f) A.28 u. 29; ders., ThZ 29, 163f. A.14 will die
ungewOhnliche Reihenfolge durch Streichung von «und gegen dein Volk» 16sen;
H. Gese, Natus ex virgine (¥*1971) (= Vom Sinai zum Zion, BevTh 64 (1974), 1301f., 142
A.37) will ‘'m als Blutsverwandte viterlicherseits deuten; Wildberger (A.4) schliigt «und
gegen dein Geschlecht» als Kandidaten flir einen Zusatz vor. Von 7,2 her ist die Erwih-
nung des Volkes freilich zu erwarten; die weitere Frage ist, ob die Reihung in V.17
steigernd gemeint ist.

13 Ersteres etwa Jes 1,7; 6, 11. Die zweite Auffassung s. J. Ploger, ‘dmh, ThWAT I, 99f.
— Zur Schwierigkeit, V.16b als urspriingliche Fortsetzung von V.16a zu begreifen s.
R.Kilian, Die Verheissung Immanuels, SBS 35 (1968), 41ff.; G. Fohrer, Die Propheten
des 8.Jahrhunderts, Giitersloh 1974, 119 A.29; Vermeylen (A.1), 1 211f,

14 Zur Diskussion vgl. etwa Wildberger, 296 f., der auf Dtn 1,39, nicht aber auf I Reg
3,9 und 1QSa bzw. 1Q28a 1.10f. hinweist. Diese Altersangaben machen aus V.16 eine
sehr vage Terminierung; H.-P.Stihli, Knabe-Jiingling-Knecht. Untersuchungen zum
Begriff n'r im Alten Testament, BET 7 (1978), 93 f. plddiert wegen 8,4 fiir ein Alter von
ca. 3 Jahren. Wie aber, wenn V.16 zwar 8,4 nachahmt, aber sehr vage ? - Wichtiger sind
Stdhlis Bemerkungen zu I Reg 3 (108 ff.), die zeigen, dass die mit der Frage von Unter-
scheidung von «gut» und «schlecht» verbundene Formulierung «kleiner Junge» auf der
Zeitlinie kaum festlegbar erscheint. Da nun in V. 16 der Knabe nicht allein unterscheiden



Peter Hoffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 327

Die Ahas-bezogene Interpretation, die das Dynastieorakel in seinen
jetzigen Kontext integriert, stellt zunichst bei der Festlegung dessen,
wofiir das «Zeichen» ein Anzeichen ist, in V.16b einen Zusammen-
hang mit Szene I und II her; dort sind die «zwei Konige, vor denen du
Angst hast» vorweggenannt und vorgegeben. Das Zeichen wird damit
zum Indiz der Katastrophe der Koalition, V. 5-9 a weitertreibend. Der
vage Zeitcharakter dessen, worauf das Zeichen zielt, bleibt erhalten.
V.17 endlich stellt den negativen Bezug des Zeichens heraus, das iiber
die Katastrophe der Koalition auch auf eine von Ko&nig, Volk und
Dynastie zielt, wobei m. E. offen bleiben sollte, ob der Zusammenhang
vom V.16/17 als zeitliche Koinzidenz zu verstehen ist.!> Damit wird
nun V.9b weitergetrieben hin zu der negativen Entscheidung des /’
t’'mnw.

Wenn nun im Folgenden Szene II analysiert wird, sei etwas weiter
ausgeholt, um zu zeigen, dass es sehr sinnvoll sein kann, kontrire
Forschermeinungen auf verschiedene Stadien der Textentwicklung
und damit auch des Textverstandnisses zu beziehen : geht man von MT
— dhnlich schon die Jes-Handschrift a aus Qumran!é — aus, so gliedert
sich Szene II in zwei Einheiten, V.3-6 und V7-9. Ein kurzer Nach-
vollzug des Textes zeigt, dass diese Gliederung sehr sinnvoll ist: V.4
formuliert ein Heilsorakel mit angehdngter Feindesdisqualifikation;
diese wird, grammatisch nicht kongruent!’, durch eine Umsetzung der
bildlichen Aussage (Feindesdisqualifikation) ins Reale weitergefiihrt,
wobei freilich aus den zwei Brandscheitstummeln drei Akteure (ein
Staat und zwei Konige) werden; ausserdem ist diese Auflosung des
Bildes rein assoziativ (vom «rauchenden» Scheit auf den «rauchenden»
Zorn) und liegt keineswegs im Sachgefille des Bildes, das auf Unge-
fahrlichkeit und Harmlosigkeit verweist ; oder deutsch: die zwei Feinde
entziinden ein Strohfeuer. Diese Charakteristika verweisen uns auf die

koénnen soll, sondern das «Gute» wihlen und das «Schlechte» verwerfen, wird man gut
daran tun, in V.16 eine sehr vage Zeitangabe zu erblicken. — Verkiirzt hier V.15 (die
umstrittenen Speisen mit der Funktion — /dtw — solche Wahlfdhigkeit zu beschleuni-
gen)?

15 Pointiert so Steck (A.1), ThZ 29, 165f.; 169 ff. Aber widerspricht dem nicht die
totalisierende (und zeitlich nicht komprimierbare) Formulierung «Jahwe wird Tage iiber
dich... bringen (usw.)»?

16 Vgl. M. Burrows (Ed.), The Dead Sea Scrolls, Vol. I, 1950, pl. VI (grosserer Abstand
im Zeilenduktus zwischen V.6 und 7).

17 Es sei denn, man wolle Syr folgen (erleichternd).



328 Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Tatsache, dass eine Glosse vorliegt.!® Den antiken Interpreten hat aber
dieser komplexe Text dazu gefiihrt, in V.5f. eine nachklappende
Begriindung zu V.4 zu sehen, die mithin aufzeigen soll, worin denn
dieser gliihende Zorn der Feinde bestand. Dieser bestand in dem
Unbheilsplan Arams gegen Ahas, derin V. 6 ausfiihrlich zitiert wird und
in knappster Dichte zunidchst die zum Hauptvergehen fiihrenden
Schritte namhaft macht, wahrend das eigentliche Verbrechen der Erset-
zung des davidischen Herrschers durch einen offensichtlich als Aus-
lander zu verstehenden Mann breit genannt wird.' Darin kommt zum
Zuge, was das Unheil «gegen dich» meint.

Demgegeniiber bildet dann V.7 einen Neueinsatz: einmal wird das
Wort durch die Botenformel neu eingeleitet; eine Anbindung an das
Vorangehende (/kn oder auch nur die Kopula) besteht nicht. Thema
des Spruchs ist nicht mehr Ahas, sondern die Feinde samt ihren Haupt-
stadten; zwischen V.8a und 9a schiebt sich sperrig eine Ankiindi-
gung?, die von der Vernichtung der Volksexistenz Ephraims spricht;
endlich der neue Adressatin V.9b. All dies zeigt, dass die Aufteilung in
1QJes? und MT ein hohes Mass an Rationalitét fiir sich in Anspruch
nehmen kann, wie es manche Autoren auch fiir den jes. Bestand des
Wortes als sinnvoll reklamieren.?!

18 Kaiser, ATD 68; Wildberger, BK 264, 265f.269. u.a.; anders z.B. G.Fohrer
(A.13), 117.

19 Zu den verschiedenen Interpretationen des Thronaspiranten vgl. die Lit. bei Diet-
rich (A.2), 89 A.6.

20 Barth (A.1), 196f. versucht den Vers nicht futurisch, sondern riickrechnend zu
verstehen; das schafft wohl mehr Probleme, als die Annahme 16st; vgl. dazu auch Ver-
meylen (A.1), 199 A. 2. Unser Nichtwissen iiber den gemeinten Vorgang bleibt freilich,
vgl. Es 4,2. — Die seltsame Stellung des Stiicks zwischen 8 a. 9 a verweist darauf, dass hier
eine urspriingliche Randglosse in den Text aufgenommen wurde. Rechnet man mit einer
zeitnahen Glossierung — was freilich keineswegs sicher ist —so hat man einen terminus ad
quem fiir die Schriftlichkeit von Kap. 7, vgl. Dietrich (A.2), 85 A. 103; dessen Versuch,
V.8b mit der redaktionellen Einbindung seines rekonstruierten Jes-Wortes V.8a.9a.
20.9b in Kap. 7 in Zusammenhang zu bringen, leuchtet nicht ein, umsomehr als 8 b den
V.20 ersetzen soll: V.8b miisste dann hinter V.9 a stehen.

21 Dies ist die Auffassung M. Saebg’s, Formgeschichtliche Erwdgungen zu Jes 7: 3-9,
StTh 14 (1960), 54 ff.; sie ist fiir das Endstadium des Textes sicher richtig — und insofern
keineswegs «allzusehr dem Formalen verpflichtet», wie K.Seybold, Das davidische
Konigtum im Zeugnis der Propheten, FRL ANT 107 (1972), 68 A.9 inkriminiert. Zu j'n
kjals explikativer Begriindungs. Num 11,20; die Belege sind bei j 'n 'schr in dieser Stellung
erheblich zahlreicher.



Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7, 1-17 329

Freilich bricht diese tradierte Auffassung sofort zusammen, wenn
man V.4 (Ende) als eine nicht allzu addiquate Glosse zum Text beur-
tellen muss: V.5f. kann dann ndmlich nichts mehr nachklappend
begriinden, sondern muss einen Neueinsatz darstellen, der zumindest
V.7 als Nachsatz umfasst.?? In der Tat stellt V.5-7 eine schone Einheit
dar, auch wenn die Relation von Begriindung und Nachsatz (Drohwort)
nicht allzu eng ist. Auch stellt V. 5 ein schones Subjekt fiir die Verben in
3.ps.fem.sg. in V.7 zur Verfligung («Unheil», evtl. auch als logisches
Subjekt «Plan»). Es fallt aber auch auf, dass in V. 5 urspriinglich nur ein
Feind — Aram - genannt war: «Ephraim und der Remalja-Sohn» sind
offensichtlich eine weitere Glosse. Diesem einen Feind wird, wie
anderswo (Jer 21,23; Ez 35,12 ; Mal 1,4) auch, eine pluralische Rede in
den Mund gelegt. Demgegentiber hatte V.4 von zwei recht harmlosen
Feinden gesprochen, deren Gefdhrlichkeit in V.5a.6 durchaus drama-
tischer gesehen wird.2? Das bedeutet: zwischen dem Heilsorakel V.4+
und dem begriindeten Wort V.5a.6-7 liegt eine Fuge literarischer Art,
die nicht vollig ausgeglichen ist, aber jetzt durch die Glossierung in
V.5b iiberspielt ist, aber auch durch die Weiterfiihrung von V.7 im
kj-Satz V.8a/9a~-V.8Db giltja als sekundire Interpretation wenngleich
umstrittener Bedeutung?4 — wo ja der Zustand oder Bestand der Haupt-
stddte der Koalition wie der der « Haupter» bzw. Konige zur Debatte
steht. Nun 1st es freilich bislang nicht befriedigend gelungen, V.7 und
den kj-Satz in ein einleuchtendes Verhiltnis zu bringen: auch die von
mir friither geteilte Auffassung des Satzes als Subjektsatz scheint gram-
matisch nicht moglich.?* Man kann darin eine Warnung sehen, V.7 und
8a/9a allzu eng zu verbinden.

22 7Zu V.5f* als Begriindungssatz zu V.7 vgl. die ausfiihrliche Behandlung bei Steck
(A.1), EvTh 33, 87f. (Lit!) u. Huber (A.9), 13f.

23 Zur Herausarbeitung der Unterschiede zwischen V.4* und 5f. vgl. v.a. Dietrich
(A.2), 81f. Ob man deswegen in V.5a den Bezug auf Ahas («gegen dich») tilgen kann
(ebd. 82 A.89;88 A.2), darfoffen bleiben. Zum Glossencharakter von 5b vgl. die Komm.
von Kaiser und Wildberger (s.0.A.18); Hubers (A.9, 12 m. A.10) Versuch, V.5 als
Parallelismus membrorum zu lesen, ist sicher unméglich.

24 ZuV.8bvgl.o.A.20.-Zur Frage des Verstandnisses des kj vgl. die Auflistungen bei
Huber (A.9), 15ff,, Steck (A.1), EvTh 33, 78ff., die beide Saebg’s Auffassung als Sub-
jektsatz bevorzugen (A.21).

25 Gegen Hoffken, Untersuchungen zu den Begriindungselementen der Vdlkerorakel
des ATs, Diss. Bonn 1977, 70f. Offenbar wird das Verb im Subjektsatz bei unpersonli-
chem Subjekt maskulin formuliert, also nicht 3. ps. sg. fem., dazu Seybold (A.21),68 A.9,
dazu noch Ruth 3,14; Neh 6,1 - Gen 31,22; Ex 14,5; Ri 9,47. Dietrich versucht (A.2,
84-86,93f.) mit diesen Schwierigkeiten durch die Rekonstruktion eines neuen bzw. alten



330 Peter Hoffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Es bleibt mithin zu konstatieren: das Wort in Jes 7,3-9 ist alles
andere als einheitlich; es ergaben sich Fugen nach V.4*/
5-7+(8a.9a?)/9b, die die Szene II als ein deutliches Kompositgebilde
zu erkennen geben.

Dieses Ergebnis lisst sich durch formkritische Uberlegungen stiit-
zen: fiir die Abfolge Heilsorakel —begriindetes Drohwort —samt Bedin-
gung (V.9b) gibt es keine Pendants.?® Es kommt noch erschwerend
hinzu, dass in V.7 die Botenformel verwendet wird und dass «Begriin-
dung» samt Drohwort/Zukunftswort sonst immer als distinkte Einhei-
ten konzipiert sind.2” Wire V.4-9 als Einheit konzipiert, so wire fol-
gende Formstruktur zu erwarten:

1. Heilsorakel (V.4);

2. durch Relativsatz angeschlossen eine Art Lagehinweis auf das feind-
liche Verhalten/Planen (analog V.5f);

3. eine futurische Aussage, die das Scheitern der Feinde (oder auch die
helfende Priasenz Gottes auf der Seite des Ahas) oder deren Vernich-
tung formulierte - freilich ohne Botenformel (analog zu V.7.[ff.]).

Fiir diese Form gibt es im AT und ausserhalb Belege.2® Es lésst sich
also auch von dieser formkritisch orientierten Sicht her wahrscheinlich

Jes-Worts fertig zu werden, das V.8a. 9a. 20.9b umfasst habe. Dies muss schon daran
scheitern, dass V.8 a und 9 a von 4 « Hauptern» sprechen, V.20 nur von einem, dafiir aber
von weiteren, abzurasierenden Kérperstellen, die man dann doch in 8 a und 9 a irgendwie
reprisentiert sihe. Ferner ist V.20 am Bild des einen Mannes orientiert — V.8a. 9a an
zwei Staaten. — Am sinnreichsten scheint es, V.5a.6f. als Einheit zu nehmen; sie ist in
sich gerundet und es gibt bei Jes parallele Gedanken: Jes 8,9; 14,24. Zur Form s. u. - Vgl.
zu dieser Bestimmung der Einheit v.a. Dietrich (A.2) 82-85, 88, der freilich noch 17,1f.
damit kombinieren will. Die Liste von Konigen und Hauptstddten V.8a.9a konnte
iibrigens wohl fast jeder Autor formulieren — es muss nicht Jes sein.

26 Vgl. dazu Hoffken (A.25), 72 ff.

27 Zum Problem der Botenformel im Zusammenhang mit dem Heilsorakel vgl. Diet-
rich (A.2), 82 A.91. —Bei Jes 3,16f.; 8,6-8+;29,13f.; 30,12 f. ist die Form (Begriindung -
Zukunftswort) parallel, doch wird beides nicht durch die Botenformel getrennt; analoge
Formeln bilden die Sprucheinleitung. Auch wird i.U. zu den genannten Stellen die
Verbindung von Begriindung und Zukunftswort nicht allzueng bestimmt (kein /kn oder
Kopula) in V.6/7. Diese Beobachtung ist schliesslich auch gegen die Interpretation des
Verhiltnisses von V. 5 f.+ und 7-9 a+ als spiegelartiger Strafe bei Steck (A.1), EvTh 33,81;
Huber (A.9), 19f. ins Feld zu fiihren: was an dem Feindzitat (der Araméer) besonders
verbrecherisch ist, ist der feindliche Bezug auf Ahas (V.5a); von Jerusalem ist in V.6
iiberhaupt nicht die Rede, nur indirekt, sodass der Zusammenhang mit V.7.8a.9a (dann
wieder als Subjektsatz) sehr vage bleibt.

8 7.B. Jes 10,24; 37,6f. KAI 202, 13ff.



Peter Hoffken, Notizen zum Texicharakter von Jesaja 7,1-17 331

machen, dass V.4-9 eine literarische Komposition ist, die verschiedene
Elemente verarbeitet.?? Dabei liegt dann die Intention vor, einen um-
fassenden Redeauftrag Jesajas zu gestalten, der dem Ahas in einer
Paniksituation (V.2) Mut machen will, seine Angst aufzugeben, thn mit
der Ankiindigung des Scheiterns des Angreifers — mit Begriindung -
konfrontiert und diese Zusage durch eine Bedingung hintergeht, die die
Intention hat, den Bestand nicht allein des Ahas, sondern aller (in V.2
genannter) an so etwas wie «Glauben» zu binden.

Ich kehre damit nochmals kurz zu Szene III zuriick. Uninterpretiert
blieb bisher das Zeichenangebot in V.11 samt der Ablehnung in V.12,
Es zeigte sich oben, dass dieser Dialog zur Ahas-bezogenen Rahmung
des Dynastieorakels gehort. Seine kontextgemésse Funktion ist es, zu
iiberpriifen, inwieweit sich Ahas der in V.9b ausgesprochenen Bedin-
gung stellt oder entzieht. Nun ist bei einer historischen Lektiire des
Angebots immer etwas schwer verstdndlich gewesen — namlich, wie
dieses Angebot hitte realisiert werden konnen, falls Ahas — um beliebte
Uberlegungen anzufiihren — auf einen Blitz vom Himmel oder auf ein
Beben der Erde insistiert hétte... Aber diese maliziGse Frage (iibrigens
von Neuen Testament her malizids)* hat auch in der Jes-Uberlieferung
ihre Schwierigkeiten: von — weniger grossziigigem — Zeichenangebot

2 Genauer: das Heilsorakel V.4; ein begriindetes Zukunftswort in V.5a. 6-7; den
Bedingungssatz V.9b und wohl auch die Liste V.8a. 9a. Dabei ist moglicherweise die
Glosse V. 5b auf das Konto der Zusammenarbeitung von V.4 und 5 ff. zu setzen. Zu der
Sonderrolle dieser Glosse im Ganzen der Glossierungen in Kap. 7 und 8 vgl. v.a. Barth
(A.1), 1981T. (198, A.50): diese Glosse entschliisselt kein Bild (so V.4; auch 8,6 und 7)
oder ein dunkles Wort (7,17), sondern sie vervollstindigt.

3 Eine Kollektion von Vermutungen zu V. 11 in dieser Richtung bei Wildberger, 286.
Wenn dieser Autor freilich meint, wegen V.14 habe auch das dem Ahas angebotene
Zeichen «im Bereich normalen Geschehens» liegen miissen, so hat dies natiirlich massiv
die angebotene Alternative in V.11 (Unterwelt — von droben!) gegen sich. - Zum NT nur
kurz dies: Jesaja tritt hier auf, als wire im NT erzéhlt: Jesus bietet den Pharisdern ein
Zeichen an, was die — fromm wie sie sind — ablehnen (vgl. dazu Mk 8,11-13). Oder auf die
«Glaubensproblematik» bezogen: der geforderte «Glaube» — dazu v.a. Miiller (A.1),
33 ff. — wird durch das in V.11 Gesagte sichtbar verifiziert, der Tendenz nach. Das ist
zweifellos menschenfreundlich. Aber Joh 20,29 hat in dieser Hinsicht eine andere Poin-
te. Um dieses weite Feld wenigstens noch kurz zu umreissen, sei gesagt: das AT mag
durchaus dem NT die Welt «sprachlich erschliessen», was auch mithilfe der Vokabel ‘mn
hif. geschieht, doch die damit im NT gemeinte Sache mag im AT ofters vielleicht dort zu
Hause sein, wo die Vokabel 'mn im Hif. nicht vorkommt (etwa Gen 12); zum Problem
A.H.J.Gunneweg, Vom Verstehen des ATs, Gottingen 1977 (v.a. 192 ff).



332 Peter Hoffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

erfahren wir nur in der Uberlieferung iiber Jes.3! Aber das ist nur ein
zusitzlicher Hinweis. Der Hauptgesichtspunkt besteht darin, dass auf
dem Hintergrund von V.9b das Angebot in V.11 perspektivisch auf die
Ablehnung hin orientiert ist oder anders ausgedriickt: die Ahas-bezo-
gene Einleitung in Szene III ist von dem Dynastieorakel her konzipiert,
das in V.14 stark betonte, dass Jahwe ("Adonaj) selber (hit’) ein Zeichen
geben werde und zwar wegen dem in V.13 inkriminierten Sachverhalt.
Daraus liess sich folgern — wenn der individuelle Partner feststand, was
er durch Szene II tat —, dass Ahas etwas Gott «Ermiidendes» getan
hatte, was Jahwe seinerseits mit einem Zeichen beantwortete. Das
«Darum» ldsst schliessen, dass Ahas Handeln im Ablehnen eines Zei-
chens bestand. M.a.W.: V.IIf. scheint aus dem Dynastieorakel indi-
vidualisierend herausgesponnen zu sein.

II

Die vorgetragenen Uberlegungen zum Text sind einer Annahme, die
den Propheten Jesaja als Verfasser des Kapitels ansieht, nicht gerade
giinstig. Ja: man wird sagen miissen, sie machen diese Annahme
unmoglich, und zwar in einem erheblich héheren Masse als das bei
Autoren der Fall ist, die Jes 7 zwar auf Jes zuriickfiihren, aber doch die
Einwirkung schriftlicher Gestaltung eines Vorgangs und damit dessen
Deutung in Rechnung stellen.32 Um nun die Ausgangsfrage, ob Jes 7
urspriinglich ein Fremdbericht sei oder nicht, etwas umgreifender in
den Blick zu bekommen, sind noch einige Bemerkungen notig:

1. esist zundchst einfach zu konstatieren, dass es Worte Jes’s, die sich
an Konige richten, nur in der Uberlieferung gibt, die als Fremdbericht
stilisiert ist. Das scheint auch bei Amos der Fall gewesen zu sein33, ob
nun zu vermuten ist, dass Jesaja (und Amos) keine Worte gegen die
Ko6nige sprachen oder ob man annehmen kann, dass die Verschriftli-
chung solcher Worte nicht direkt, sondern erst in der Erinnerung Spé-
terer moglich war. Dies spricht fiir einen Fremdbericht bei Jes.

31 ]I Reg 20,8-11, v.a. 9b. — Anders Jes 38,7f.22.

32 Ausfiihrlich so Steck in den 3 genannten Aufstdzen (A.1); Miiller (A.1), 25.33;
Barth, (A.1), 52 A.204,

3 Vgl. H. W. Wolff, Dodekapropheton 2 : Joel, Amos, BK. XIV.2 1969, 340.348 u. 6. -
Zum Fragebereich auch W.H. Schmidt, Kritik am Konigtum, in: Probleme biblischer
Theologie (Festschrift G. von Rad) Miinchen 1971, 440ff. v.a. 448 ff.



Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 333

2. Zeichenankiindigungen kommen bei Jes nur in Prophetenerzih-
lungen vor, nicht in der Wortiiberlieferung; dies gilt auch ausserhalb
des Jesajabuches: Zeichenankiindigungen werden tradiert (oder formu-
liert) im Zusammenhang mit Prophetenerzidhlungen.?* Man kann fra-
gen, ob hier nicht ein relativ populdres Prophetenverstindnis auf die
Schriftpropheten iibertragen wird.

3. Hinzu kommt, dass Jes 7 nicht nur im erzidhlerischen Rahmen,
was kein Problem darstellt, sondern auch in der prophetischen Wort-
liberlieferung prosaisch formuliert ist. Der Befund, den Wildbergers
benennt, spricht fiir sich selbst und ist schwer vereinbar mit der gin-
gigen Annahme, Propheten hétten poetisch formuliert. - Nimmt man
die Arbeitsweise des Autors hinzu, wie sie oben analysiert wurde, so
lasst sich behaupten, dass der Text nicht von Jesaja stammen kann,
sowie, dass er urspriinglich als Fremdbericht konzipiert ist.

III

Eine kurze Bemerkung soll schliesslich noch der Interpretation der
Immanuel-Perikope gewidmet sein. V.14 benennt diese deutlich als
eine Zeichenankiindigung. Bezieht man andere Belege ein, die von
Zeichenankiindigungen sprechen?, so ergibt sich, dass eine inhaltliche
Relation zwischen Zeichen und dadurch Vorangekiindigtem und Ver-
biirgtem3’ bestehen kann, aber keineswegs muss. Macht man diese

34 Vegl.inJes 37,30; 38,22 (Il Reg19,29; 20,8 ff.); Jer 44,29 1f; S.a. Ex 3,12;4,8ff.17;
7,9 (8,18); 1 Sam 2,34; 10,1ff.; (14,10); I Reg 13,3-5. Zum populidren Charakter s.a. Dtn
13, 11T,

35 Wildberger, BK 272f; vgl. auch Kaiser, ATD 68.

3% Die Belege s.0. A.34.

37 Die Zeichenankiindigung ist die prophetische Variante eines «Zeichens» als Vor-
zeichen fiir etwas (Sache, Vorgang), das dadurch in seinem Kommen (Gelingen/Miss-
lingen) verbiirgt wird, s. Jonathan in I Sam 14, Das Zeichen hat insofern eher orientie-
rende als legitimierende Funktion (s.a. Ri 6,36-40), anders F. Stolz, Zeichen und Wun-
der, ZThK 69 (1972), 125 ff., doch wird der legitimatorische Aspekt von «Zeichen» v.a.in
der Mose-Aaron-Uberlieferung in Ex betont. In den prophetischen Zeichenankiindigun-
gen geht es wesentlich um eine Handlungsorientierung fiir den Zeichenankiindigungs-
empfinger: wenn Saul die angekiindigten Zeichen erlebt hat, weiss er, was er zu tun hat (I
Sam 10); Hiskia weiss, nachdem das angekiindigte Zeichen eingetroffen ist (Il Reg 20),
dass er schnell wieder gesund ist, usw. Wichtig ist, dass die Verbindung von signum und
significatum in der Zeichenankiindigung relativ willkiirlich ist und allein durch die
Interpretation des Propheten als Beziehung zwischen beiden erscheint, nicht aber durch
eine interne Relation: zwischen Jesajas Wirken an der Uhr und der Gesundheit Hiskias



334 Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

Uberlegung fiir Jes 7 fruchtbar, so heisst das, dass grundsitzlich das
angekiindigte Zeichen keine interne Relation mit dem dadurch Ange-
kiindigten haben muss, sondern die Verbindung von «Zeichen» und
«Bezeichnetem» etwas Willkiirliches an sich hat, das sich als Verbin-
dung nur der prophetischen Auslegung des Zeichens verdankt. In der
Tat driickt Jes 7 keine innere Relation von Immanuel und dem aus,
woflir er Vorzeichen ist, wie das etwa in der Zeichenhandlung 8,3f.
oder in Jes 20 der Fall ist, wo einerseits die fiir ein Namensorakel
typische Verbindung von Name und Deutung, und anderseits die fiir
Zeichenhandlungen typische Entsprechung von Verhalten des Prophe-
ten und Zukunft Israels usw. als Sachrelation formuliert wird. Die
Folgerung daraus ist: weder die Mutter des Kindes noch sein Name
driicken etwas iiber die Zukunft Judas und seines K6nigs aus, sondern
sein Dasein verbiirgt die Interpretation, die der Text dem Zeichen gibt
und damit eine Orientierung der Horer bzw. Leser, die damit vorweg
auf das damit Angekiindigte als wahr verwiesen werden.

Diese grundsétzliche Orientierung besagt zugleich, dass Argumen-
tationen mit der Herkunft des Kindes nichtssagend sind. Diese Argu-
mentationen, die Immanuel als etwas «Eigentliches» nehmen, verfeh-
len den Charakter der Zeichenankiindigung.3®

gibt es keine innere Beziehung. Das unterscheidet eine Zeichenankiindigung von den
prophetischen Zeichenhandlungen (Typ Jes 20), wo das Verhalten des Propheten eine
innere Bezichung zu dem dadurch Ausgedriickten und Angekiindigten — und umso
sicherer Verbiirgten — hat, die als «so -wie» — Relation formuliert wird. Verwandt sind
dem die prophetischen Geburtsorakel vom Typ Hos 1, Jes 8,1-4, die — hier in der Spur des
ilteren Geburtsorakels — eine interne Relation von Namen und damit Gemeintem ent-
falten, die sich als Namensdeutung vollzieht, die dabei naturgemiss nicht das Kind und
sein Geschick, sondern den prophetisch anvisierten Vorgang meint. Lage letzteres in Jes 7
vor, so miisste der Name (Immanuel) durch sprachliche Anspielung entfaltet und gedeu-
tet werden. Das geschieht nicht. Gewichtig ist noch, dass die parallelen Zeichenankiin-
digungen die Variation zu erkennen geben, die in Jes 7 vorliegt: die Zeichenankiindigung
wird zu einem Element der Verbindung von Scheltwort (diese Kategorie diirfte fiir V.13
angemessen sein) und Drohwort, das als Zeichenankiindigung formuliert und gestaltet
wird, und die formal-inhaltlich als Geburtsankiindigung samt Namengebung gestaltet ist.
D. h. das angekiindigte Zeichen fungiert als Drohzeichen, wie es der Kontext, den dies
Zeichen verbiirgen soll, zum Zuge bringt: V.17 nach V.16. (urspr. V.16a).

38 Nach einer ausfiihrlichen Auflistung der Meinungen zur Identitidt von /mh und
Immanuel (S.216 ff.) kommt auch Vermeylen (A.1), I 220 zu dem Ergebnis, dass die
Bedeutung dieser Fragen iiberschitzt wird. — Man wird sagen miissen, dass Auffassungen,
die den zeichenhaften Charakter des avisierten «Zeichens» zugunsten einer real gemein-
ten Inhaltlichkeit (im Unterschied zum Verweischarakter des Zeichens) aufheben, von
vorneherein am Charakter des Texts scheitern: etwa Gese (A.12), 142f., der hier einen



Peter Hoffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 335

Dieser Umschlag der Interpretation hat offensichtlich erst auf einer
sekunddren Ebene des Textverstindnisses stattgefunden, in der die
Person des Immanuel von Interesse wird (Kap.8,8b-10; 7,15). 7,15
ldsst sich am ehesten begreifen, wenn der Vers durch die Erndhrung des
Immanuel eine Verkiirzung der Zeit seines Erkenntniserwerbs sicher-
stellen will, die V.16 recht vage formuliert hatte. Damit aber gewinnt
der Knabe erheblich an personalem Gewicht, das sich steigert und noch
mutiert 9,1-6 bestimmt.

IV

Eine letzte, arg hypothetische Bemerkung gilt der Frage nach der
Entstehung des Textes, d. h. nach seiner zeitlichen Fixierung. Im Text
stellt V.9b die Bedingung und V.17 die Folge dar, die aus der Verfeh-
lung der Bedingung folgt. Daraus kénnte man folgern, dass dieser Ziel-
punkt des Textes auch der Moment sei, von dem her der ganze Fremd-
bericht konzipiert ist. In der Tat konnte die verhiillende Art dieser
Ankiindigung dafiir sprechen, dass sich dahinter ein vaticinium ex
eventu verbirgt. Zwar soll der Vers von der Verwerfung der Dynastie
oder von der «Vernichtung» zeugen.? Doch ist dies angesichts der
Argumentationsweise des Verses, der sich auf den geschichtlichen
Erfahrungsraum Judas seit der Reichsteilung bezieht, sehr unwahr-
scheinlich. Nimmt man das historische Analogon ernst, so kiindigt der
Vers Zeiten an, die zwar noch schlimmer sind als es die Reichsteilung
war, aber die damit kein Ende meinen, sondern eine gravierende Kata-
strophe, die doch analogisierbar ist mit der Reichsteilung. In der Tat
stellt der Eingriff Sanheribs in Paléstina 701 v. Chr., eine solche Analo-
gie dar: wir horen von einer Gebietsreduktion Judas von offenbar

neuen Konig aus anderem Geschlecht angekiindigt sieht, hebt den Zeichencharakter auf.
- Auf die nach wie vor heiss umstrittene Frage, ob V.15 und 16 sekundir seien, sei nicht
naher eingegangen: V.16 (b) ist freilich im Kontext des Berichts notwendig verankert.

3 Gese (A.12) - Steck (A.1), ThZ 29, 171ff. (Vernichtungsgericht {iber Ahas und
Dynastie). Zum V.17 vgl. v.a. die Uberlegungen bei J. Vollmer, Geschichtliche Riick-
blicke und Motive in der Prophetie des Amos, Hosea und Jesaja, BZAW 119 (1971), 185f.;
aus dem dort bearbeiteten Material zur Sache geht deutlich hervor, dass die Argumen-
tation mit dem Erfahrungsraum der Geschichte Judas (bzw. der Dynastie) sicherlich nicht
prophetisch oder jesajanisch ist; dazu kommen vokabelstatistische Momente: «Tage
bringen iiber...» ist unjes.; die ganze Fortsetzung /mjwm usw. ohnehin, wobei die damit
anvisierte Sache eher geschichtlicher als prophetischer Natur ist: Belege Mandelkern S.
470.693.



336 Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17

erheblichem, wenn auch unsicherem Ausmass*; von der Zerstorung
und Deportierung vieler Menschen, der Erh6éhung der Tributleistun-
gen iiber das Mass hinaus, das fiir Gesamtjuda unter Sargon II. galt, und
von Massnahmen, die direkt den Status der Dynastie betrafen, wenn
Hiskia Frauen und Konkubinen seines Harems nach Assyrien zu sen-
den hatte...

Dieser Auffassung konnte man entgegenhalten, dass V.17 an die
Adresse des Ahas gerichtet ist, also priméar ihn personlich meint. Es gibt
freilich verwandte Texte, bei denen der Adressat in seinen Nachkom-
men bedroht wird*!, so dass dieser Einwand nicht unbedingt stichhaltig
ist. Der Fremdbericht liefe dann auf eine vorassyrische Atiologie der
Katastrophe Judas unter der Herrschaft Assyriens hinaus, die diese
Katastrophe an dem Verhalten des Ahas «damals» festmacht, darin
begriindet sein ldsst und damit diese Katastrophe auch verstehbar

4 Text: ANET 288(a): 1. Sanherib schlug eroberte Gebiete Judas an philistdische
Staaten, dazu s. A. Alt, Die territorialgeschichtliche Bedeutung von Sanheribs Eingriff in
Paldstina (1930) KS II Miinchen 1953, 242-249, vgl. Jes 1,8. 2. Sanherib erhéht die
Tribute fiir den Reststaat; vgl. II Reg 18,13ff. 3. Sendet Hiskia nebst anderem auch
Prinzessinnen (T6chter) und Konkubinen nach Ninive. 4. Exilierung bestimmter Kreise
der Bevolkerung — die Zahlenangabe mag iibertrieben sein.

41 Vgl. I Reg 16,3 (Baesa u. Dynastie); 21,21 (Ahab u. Dynastie, doch wird das in V.29
korrigiert, Ahab also ausgenommen); Jer 36,31 (Jojakim, Nachkommen u. Diener); Jer
29,32 (Schemaja u. seine Nachkommen); vgl. auch die Frage Jotams Jdc 9,16, die
Jerubbaal einbezieht. Dabei wird deutlich Baesa in seinen Nachkommen bedroht, glei-
cherweise Schemaja; falls Jer 36,31 nach dem Ende des Jojakim formuliert ist, gilt
dasselbe; bei Ahab mag urspriinglich dhnliches gemeint gewesen sein, doch lenkt die
Korrektur sekundér in andere Bahnen. Immerhin bleibt V.17 («Tage») so unscharf, dass
auch die Vasallitat des Ahas darin unterzubringen moglich ist. Damit wird noch ein Wort
zum literarischen Verweisungszusammenhang von V.17 zu V.9 b notwendig: dieser Vers
konnte dann doch die Notwendigkeit implizieren, V.17 als Totalgericht zu interpretie-
ren. Jedoch ist die Bedeutung von ‘mn nif. keineswegs so priazise umrissen; folgt man
R.Smends (Zur Geschichte von h'myjn, VTS 16 (1967), 284-290, v.a. 287 f.) Ansatz, die
Bedeutung primdr in jes. Zusammenhdngen zu bestimmen — was dort traditionsge-
schichtlich orientiert ist —, so ergeben die jes. Stellen mit part. ‘mn nif. (1,21.26; 8,2;
22,23.25) keineswegs zwangsldufig als Pointe fiir V.9b das Ende der politischen Ver-
fasstheit und Existenz (ob Dynastie und Volk oder Dynastie allein): die Stadt, die nach
1,21 n’mn war, hort damit nicht zu existieren auf (als znh). Konkretisiert sich dort das
n’'mn-Sein als die Priasenz von «Recht» und «Gerechtigkeit», so heisst das fiir 7,9b: die
Prisenz von h’mjn wiirde «bleiben» stiften und deren Ausbleiben das Gegenteil: den
Verlust der menschlich-religiosen Substanz, die die Ihr-Grosse bestimmt. Nun wissen wir
nicht, ob die jes. Urbedeutung von V.9b vom Autor des Textes Jes 7 iiberhaupt geteilt
wurde — II Chr 20,20 kann dahinter ein - freilich spat formuliertes — Fragezeichen
setzen.



Peter Hiffken, Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7,1-17 337

macht.*2 Bemiiht man Smends zweite Kategorie fiir die Eigenart israeli-
tischer Geschichtsschreibung*?, so kann man den Text zwar auch als
paradigmatisch verstehen, doch finde ich keine direkten Hinweise auf
die Richtigkeit solcher Paradigmatik.** Da wir uns freilich bei der
historischen Einordnung solcher Texte auf arg schwankendem Boden
bewegen, der den Bereich primérer Beobachtungen am Text verldsst,
sei obiger geschichtlicher Lokalisierungsversuch des Textes zum
Schluss mit einem kréftigen Fragezeichen versehen.4

Peter Hoffken, Konigswinter

42 Vorassyrische Atiologie deswegen, weil dies einleuchtend erklirt, warum in der
Szene von Assyrien iiberhaupt nicht die Rede ist; zum Problem s.v.a. Steck (A.1), EvTh
33, 87ff. — Ich weise noch darauf hin, dass bei dieser Interpretation auch der hier so
stiefmiitterlich behandelte Knabe Schear-jaschub Profil gewinnt: er kann dann ndmlich
als stummer Zeuge des Geschehens zwischen Jesaja und Konig darauf verweisen, dass
Hoffnung, iiber das im folgenden begriindete Unheilsgeschehen hinaus, moglich ist; das
schliesst nicht aus, dass er zugleich als Mahnung, Warnung oder gar potentielle Ver-
heissung in der Situation des V.3f. gedacht werden konnte (fiir Ahas — nicht fiir den
Leser); dazu G. F. Hasel, The Remnant. The History and Theology of the Remnant Idea
from Genesis to Isaiah, Barrien Springs 1972, 270ff. (276f. A.226-230 die Interpreta-
tionstypen); der auch bei Hasel (279 f. 284) hergestellte Bezug zu V.9 b ist nicht méglich:
der Vers schliesst einen Rest aus: entweder «glaubt» man — und «bleibt»; oder umge-
kehrt; tertium non datur. — Die originelle Verkniipfung von V. 3 f. mit V.16 bei Dietrich
(A.2), 81 A.83-85) bezieht den Namen auf das Geschick der Koalitionstruppen (so auch
Barth (A.1), 37 A.120). Die Schwierigkeit ist nur, dass V.16 nicht gerade offen formuliert
ist in Hinsicht auf einen «Rest». — Hélt man an der Einsicht von Steck (A.1), BZ NF 16,
200(f) A.30) u. Huber, (A.9), 24f. fest, dass der Kindesname im Kontext von Kap.7
nicht auf eine etwaige Urbedeutung festlegbar ist, dann hat obige Auffassung durchaus
Sinn.

4 R.Smend, Elemente alttestamentlichen Geschichtsdenkens, ThSt 95 (1968), 18 ff.

44 So etwas schwebt offenbar Dietrich (A.2), 85 A.103 vor (Ahas Vorbild fiir Manas-
se); deutlicher Vermeylen (A.1), [ 246 f., der eigentlimlicherweise neben der Datierung
kurz nach 733 an eine Verdffentlichung im Jahr von Sargons II. Tod (705) denkt, wobei er
an eine Warnung an Hiskia denkt, sich politisch analog zu seinem Vater zu verhalten,
d.h. nicht auf menschlich-militirische Mittel, sondern auf Jahwe zu vertrauen. Doch
beruht diese Auffassung auf der falschen Annahme, Kap. 7 halte (fiir Ahas und darum fiir
Hiskia) die Alternative von Heil (Gottvertrauen) und Unheil (Vertrauen auf militirische
Macht) offen.

45 Es scheint nicht gerade sinnvoll, einem der Trends atl. Forschung der Gegenwart zu
folgen — also sozusagen iiberall deuteronomistisches Gedankengut zu wittern (was man
auch in Jes 7 konnte) und ausserdem diesen und andere Texte ins Exil zu datieren...
Wenn der Komplex Jes 6-8 wirklich ein relativ friiher Kern der Jes-Buch-Uberlieferung
wurde (vgl. dazu die Anm. 1 genannten Einleitungen und v.a. Barth (A.1), 277 ff.; Ver-
meylen (A.1), II 655ff.), wird es geraten sein, nicht allzufern von Jesaja das Kap.7
anzusiedeln.



	Notizen zum Textcharakter von Jesaja 7, 1-17 : Otto Plöger zum 70. Geburtstag

