
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 5

Artikel: Theologie zwischen Mythos und Reflexion : Franz Overbecks Diagnose

Autor: Nabrings, Arie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie zwischen Mythos und Reflexion.
Franz Overbecks Diagnose

l.

Overbecks Denken kreist um die Frage nach dem Verhältnis von
Glaube und Wissen. Damit ist gleichzeitig die nach dem Verhältnis von
Theologie und Religion gestellt, wobei unter Theologie hier der
Versuch einer denkerischen Erfassung des mit dem religiösen Leben
Gegebenen verstanden werden soll. Eine Overbeck-Deutung wird sich daher
dem Problem des Verhältnisses von Glaube und Wissen zu widmen
haben. Erst relativ spät ist das in der Dissertation von Bernhard Müller
über «Glaube und Wissen nach Franz Overbeck» geschehen. Müller
kommt demnach das Verdienst zu, in die Richtung, die die Overbeck-
Interpretation zu gehen hat, gewiesen zu haben. Das Verhältnis von
Glaube und Wissen zeigt in Overbecks Denken mehrere Seiten, von
denen es angegangen werden kann. Als Versuch zur Erhellung einer
Seite dieses Phänomens versteht sich vorliegender Aufsatz. In ihm soll
die Kritik Franz Overbecks an der Theologie verstanden werden als

warnender Einspruch gegen einen allzu leichtfertigen Umgang mit den

religiösen Überlieferungsgehalten. Dieser Einspruch kann konkret an
der Frage nach der Stellung und Bedeutung des Mythos in der Theologie

demonstriert werden. Das «freie» Verhältnis zu den Mythen, wie

es sich in einer Auslegung bekundet, die sie destruiert, um den bewah-
renswerten Kern zu eruieren, oder die sie als überwundene Denkform
beiseite zu schieben versucht, wertet Overbeck als Indiz der Entfremdung

der Moderne vom Christentum. Dieser Einwurf Overbecks soll
aufgegriffen werden.

Die Frage nach Funktion und Bedeutung des Mythos ist wiedererwacht.

1 Sie ist mit der Entmythologisierungsdebatte im Anschluss an
Bultmann nicht abgetan und hat u. a. durch die Beiträge Kolakowskis
und Blumenbergs neue Akzente erhalten, so dass es nicht ganz müssig
sein wird, sie erneut zur Diskussion zu stellen. Dabei sollen hier nicht
mehr als einige gedankliche Anregungen, mehr beiläufige Notizen als

durchdachte Entwürfe, vermittelt werden.

1 Vgl. G. Plumpe, Das Interesse am Mythos, ABG 20 (1976), 236-253, und den den

Problemen der Mythenrezeption gewidmeten Aufsatzband IV der Reihe «Poetik und
Hermeneutik», München 1971.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 267

Die geäusserte Vermutung, dass die Overbecksche Theologiekritik
aus der Erkenntnis der Bedeutung des Mythos heraus zu erklären ist,
entstand nicht aus Prädilektion für die mit der Mythenrezeption
zusammenhängenden Fragen. Sie hat ihren Anhalt an Overbeck selbst.
Die schon oben erwähnte These Overbecks, dass die Gegenwart mit
dem christlichen Mythos zerfallen ist, bietet einen solchen Anhalt.
Einen gewichtigeren Umstand stellt die Freundschaft mit Nietzsche
dar. Ihr Beginn fallt in jene Zeit, in der Nietzsche die «Geburt der
Tragödie» konzipierte, an deren Entstehung Overbeck lebhaften Anteil
nahm. Nietzsches Schrift übte aufOverbeck katalysatorische und
anregende Wirkungen aus. Sie veranlasste ihn zur Abfassung seiner
«Christlichkeit», in der man sich von der Rezeption der «Geburt der Tragö-
die» - vor allem ihrer der Frage nach Funktion und Bedeutung des

Mythos gewidmeten Teile - überzeugen kann. Mit dieser Bemerkung
soll allerdings keine Entscheidung über das Verhältnis
Overbeck-Nietzsche getroffen werden. Overbeck ist zwar nicht nur von
Nietzsche aus zu verstehen, aber auch nicht ohne ihn. Er bewahrte ihm
gegenüber durchaus seine Eigenständigkeit. Das schliesst Beeinflussungen

nicht aus. Seine zurückhaltende, vorsichtiger wägende Art Hess ihn
leicht im Vergleich zu Nietzsches vorwärtsstürmendem, drängendem
Naturell als blass erscheinen. Zu einer ausschliesslichen Deutung Overbecks

von Nietzsche her darf das aber nicht verleiten. Beide haben
allerdings vielfältige Berührungspunkte. Am handgreiflichsten ist die
Kulturkritik. Sie wurde daher auch immer in den Mittelpunkt des

Interesses gerückt. Sie stellt aber nur einen Aspekt dar.
In keiner Untersuchung hat man aber - soweit sich sehen lässt -

bisher versucht, die Beziehung zwischen Overbeck und Nietzsche im
Zusammenhang des Problemfeldes Glaube-Wissen zu betrachten. Hier
liegt m.E. der Schlüssel zum Verständnis Overbecks und z.T. auch
Nietzsches. Es ist Overbeck und Nietzsche doch gerade das gemeinsam,
dass sie durch die Wissenschaft irritiert werden. Als Beleg mag Overbecks

Geständnis dienen, dass die Theologie seinen Kinderglauben
zerstört habe2, und was Nietzsche betrifft z. B., dass er die Wissenschaft
als Überführung des Bekannten in Unbekanntes deutet3. Wissenschaft
klärt den Menschen nicht über sich auf, sondern macht ihn sich selbst

2 Vgl. Overbeck, Selbstbekenntnisse. Mit einer Einleitung von J. Taubes,
Frankfurt/M. 1966, 95.

3 Vgl. Nietzsche III, 862. Nietzsche wird nach der Band- und Seitenzählung der
Schlechtaschen Ausgabe angegeben.



268 A. Nabrings

zum Rätsel. Wissenschaft birgt in sich destruktive Potenzen, die
zersetzend aufSinn- und Wertgebung des Menschen wirken. An der Frage,
wie der Destruktion des Sinnes durch die Wissenschaft zu entgehen ist,
scheiden sich Overbeck und Nietzsche. Nietzsche versucht, die
Wissenschaft zu überwinden, indem er zu neuen Wertsetzungen gelangen
will. Daher die Radikalität seiner Kritik. Sie darf nichts Marodes und
Brüchiges weiterbestehen lassen, wenn ihr Bemühen von Erfolg
gekrönt sein will, da, nachdem das Alte sich überlebt hat, das Neue nur
dann eine Lebenschance hat, wenn es auf den durch Kritik bereiteten
festen Grund gebaut wird. Overbeck hingegen kann sich zu solchem
Tun nicht verstehen. Er nimmt die durch die Wissenschaft hervorgerufene

aporetische Situation als unvermeidlich hin. Ihm bleibt daher

nur ein Skeptizismus übrig, der sich trotz aller Verunsicherungen
irgendwo gehalten wissen muss. Diesen Halt findet Overbeck in seiner
Todesbetrachtung. Sie stimmt ihn gelassen über die Ausweglosigkeit,
in die sein radikales Denken ihn gebracht hat. Die Todesbetrachtung
könnte für ihn aber auch noch anderes bedeutet haben. Vielleicht war
sie das letzte Band, das ihn an die Sache, die er betrieb und zugleich
ablehnte, fesselte.4 Das wäre eine Bestätigung für Troeltschs Wort, dass

Overbeck Theologe, «nur eben negativer Theologe»5, war. Auch Barth
griff Overbecks Todesbetrachtung auf und interpretierte sie als einen
Angelpunkt seines Denkens. Darin, dass Barth gerade dies betont, ist
wohl mehr als eine Bestätigung für den tiefsinnigen Charakter der
Todesbetrachtung zu sehen.

Kommen wir jedoch noch einmal auf das schon anlässlich der
Charakterisierung von Nietzsche und Overbeck getroffene Urteil über das

dem letzteren eigentümliche verhaltene Pathos zurück. Es hat sicherlich

seine Wurzeln in Overbecks «indolentem Temperament».
Hauptsächlich spiegelt sich aber darin der Charakter seiner Zeit, einer Zeit des

Übergangs, wo das Alte nicht mehr tragfähig und Neues noch nicht
gewonnen war, wider.

Overbeck ist ein Denker des Übergangs.6 Daher erklärt sich auch der
fragmentarische Charakter seines Werkes. Overbeck besass nicht die

4 Vgl. Taubes (A.2) in der Einleitung zu Overbecks Selbstbekenntnissen, 22.
5 Troeltsch, Rezension von Overbecks «Christentum und Kultur», in: HZ 26 (1920),

287.
6 Bernoulli im Vorwort zu «Christentum und Kultur», Gedanken und Anmerkungen

zur modernen Theologie, aus dem Nachlass hrsg. v. C. A. Bernoulli, Darmstadt
21963, XXI; vgl. auch XI.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 269

Kraft zur Synthese. Dies kann durch persönliche Unzulänglichkeiten
bedingt sein, scheint aber doch eher einen allgemein bestehenden
Sachverhalt widerzuspiegeln. Es ist das seit dem Zerfall der Hegeischen
Philosophie allseits wache Misstrauen gegen spekulative Systeme,
wofür Overbecks Skepsis sprechender Ausdruck ist. Die Skepsis ist bei
Overbeck in einer radikalen Auffassung der Wissenschaft begründet.
Wissenschaft kann keine Zusammenhänge mehr herstellen, sondern

nur noch zerstören. Overbecks Denken ist kein exotischer Einzelfall,
sondern Ausdruck für die dem ausgehenden 19. Jahrhundert
verlorengegangene Kraft zur Synthese. Die zu Ende des Jahrhunderts einsetzende

Kulturkritik, die Krisis des Historismus, soziale und ökonomische

Umwälzungen sind Indizien für den in der Krise sich befindenden
Menschen. Es war eine Krise des Identitätsbewusstseins, das durch
innovatorische Prozesse aufallen Gebieten in Frage gestellt wurde. Das
berechtigt dazu, diese Zeit als eine Zeit des Übergangs zu charakterisieren.

In Overbeck fand sie den für den Bereich der Theologie ihr
gemässen Denker. Seiner Wirkung sind dadurch aber auch Grenzen
gesetzt. Eine sich sicher wähnende Zeit wird ihn nicht verstehen und
das auch mit einer gewissen Berechtigung. Um so hellhörigere Zuhörer
wird er allerdings unter jenen haben, die «Zwischen den Zeiten» stehen.
Ebenso auch unter den Nonkonformisten und Individualisten.

2.

Doch kommen wir nun zur Erläuterung unserer These. Overbecks
Gedanken zum Verhältnis von Theologie und Christentum sind
hinlänglich bekannt, so dass auf eine erneute Referierung verzichtet werden

soll. Vielmehr soll der Blick auf die um eine Einleitung und ein
Nachwort vermehrte 2. Auflage der «Christlichkeit» von 1903 gelenkt
werden. Änderte diese nichts an den Grundgedanken der 1 .Auflage, so
sind die Zugaben doch ein aufschlussreiches Zeugnis für Overbeeks
Selbstverständnis und für seine Entwicklung.

In der Einleitung schildert er seinen beruflichen Werdegang.
Zunächst ordnet er sich der Tübinger Schule zu. Das geschieht nicht
rückhaltlos. Overbeck setzt sich von Baurs auf Hegel gründender
Geschichtsspekulation ab, würdigt ihn aber als Bahnbrecher einer rein
historischen Betrachtung des Urchristentums und sieht darin sein blei-



270 A. Nabrings

bendes Verdienst.7 Neben Baurs Einfluss nennt Overbeck den Nietzsches

: «Indessen auch einen Einfluss so ganz unabsehbarer Art sollte
ich noch aufBasler Boden erfahren ; es ist der stärkste der Art, der mich
auf meiner Wanderschaft durch das Leben, und zwar nel mezzo del
camin, getroffen; er hat auch an meiner <Christlichkeit> mitgeschrieben.

Ich habe meine Freundschaft mit Friedrich Nietzsche im Sinne.»8
Diese Bemerkung Overbecks ist zwar viel beachtet, doch für eine
Interpretation seiner Schrift, soweit sich sehen lässt, noch nicht genügend
herangezogen worden.

Wohl finden sich häufig Hinweise auf die Overbeck und Nietzsche
gemeinsame Kulturkritik. Das deutsche Bürgertum fühlte sich durch
den Sieg über Frankreich im deutsch-französischen Krieg 1870/71 in
seiner Selbstgefälligkeit bestätigt und evozierte daher notwendig
Widerspruch.9 Würde sich die Gemeinsamkeit aber auf diesen Punkt
beschränken, hätten wir in der «Christlichkeit» lediglich ein kulturkritisches

Pendant zu Nietzsches erster «Unzeitgemässer Betrachtung»
vor uns. Begnügte man sich damit, begibt man sich der Möglichkeit,
tiefergehende Beziehungen zwischen Overbeck und Nietzsche für eine

Interpretation auszuschöpfen.
Overbeck selbst gibt noch einen anderen Hinweis. Im Zusammenhang

der Beschreibung des engen Verkehrs mit Nietzsche während
ihres «etwa vierjährigen Contuberniums»10 erzählt Overbeck, dass er
die Entstehung der «Geburt der Tragödie» miterlebt habe. Von dieser
Schrift sagt er: «Doch so viel oder wenig mir sofort vom Sinn der

genannten Erstlingsschrift im Ganzen der Denkweise aufgegangen sein

mochte, die allmählich in Nietzsches Schriftstellerei überhaupt zum
Ausdruck kommen sollte, sie konnte mir schon durch die Selbstherrlichkeit

ihrer Gedankenfülle nur zur mächtigsten Anregung dazu gedeihen,

dem ohnehin empfundenen Drange nach umfassenderer und lich-

7 Vgl. Overbeck, Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie, Leipzig
21903, 3 f.

8 Overbeck, Christlichkeit, 13.
9 Mit der Konstatierung der in beiden Schriften nachzuweisenden Kulturkritik

erschöpft sich fast die Aufzählung der Gemeinsamkeiten in einem grossen Teil der
Overbeck-Literatur. Diese Kritik wird dort in den Mittelpunkt gerückt, so bei Wehrli,
Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck, Zürich 1977,80 und Pfeiffer, Franz
Overbecks Kritik des Christentums (Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des

Neunzehnten Jahrhunderts, Bd. 15, Forschungsunternehmen «Neunzehntes Jahrhundert»

der Fritz Thyssen Stiftung), Göttingen 1975, 202.
10 Overbeck, Christlichkeit, 14.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 271

terer Orientierung in meiner Wissenschaft weiter nachzudenken,
zumal bei der Unverzüglichkeit, mit welcher die Conflicte ihr auf dem
Fusse folgten, in die sie, wenn auch nicht sowohl Nietzsche selbst, als

seinen Namen, mit seinen Zunftgenossen verwickelte.»11 Ganz eindeutig

kennzeichnet Overbeck die «Geburt der Tragödie» als mächtigste
Anregung, und es verwundert, dass seine Schrift bisher nicht in diesem

Zusammenhang interpretiert wurde.12 Das Bindeglied scheint mit der
Erkenntnis der Bedeutung des Mythos gegeben. Dass Overbeck sich
hier die Auffassung Nietzsches zu eigen machte, ist aus dem Nachlass
zu belegen.13

2.1.

Um nun die Bedeutung des Mythos für den christlichen Glauben zu
erhellen, wird es unumgänglich sein, Overbecks Glaubensverständnis
kurz zu skizzieren.

An erster Stelle zur Charakterisierung des Glaubens nennt Overbeck
in der «Christlichkeit» die Abneigung des Glaubens dem Wissen
gegenüber.14 Der Glaube ist eine Grösse sui generis, die nichts ausser ihr
bedarf, ja schon im Verfall begriffen ist, sobald sie sich nach Stützen
umsieht. Es hiesse die Eigenart des Glaubens verkennen, wollte man
ihn von Gründen herleiten. «Eben habe ich die Histoire d'un Amour
Chrétien gelesen, welche Montégut, <Revue des deux mondes> 15 avril

11 Overbeck, Christlichkeit, 16. Man vgl. den Brief vom 21.12.1871 an Heinrich
v. Treitschke (abgedruckt in Overbeckiana I, Übersicht über den Franz-Overbeck-Nach-
lass der Universitätsbibliothek Basel, I. Teil : Die Korrespondenz Franz Overbecks.
Verzeichnisse, Regesten und Texte, hrsg. v. E. Staehelin in Zusammenarbeit mit M. Gaba-
thuler (Studien zur Geschichte der Wissenschaften in Basel, hrsg. v. der Universität Basel,

XII), Basel 1962, 97), wo Overbeck erwähnt, dass alles zwischen ihm und Nietzsche

besprochen wurde. Etwaige Zweifel an der in der Einleitung gegebenen Selbsteinschätzung

sind damit hinfällig.
12 Eine Ausnahme bildet J. E. Wilson, Gott, Mensch und Welt bei Franz Overbeck

(Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, hrsg. v. M.
Geiger und A. Lindt, Bd. 30), Bern, Frankfurt/M., Las Vegas 1977, 88 f., der auf dieses

Desiderat in der Overbeck-Deutung hinweist, sich aber leider nur mit der Feststellung
begnügt.

13 Vgl. dazu die Archivalie A 231 «Mythus». Der handschriftliche Nachlass Overbecks

befindet sich in der Universitätsbibliothek Basel. Ihm sind die hier zitierten Archivalien

entnommen.
14 Vgl. Overbeck, Christlichkeit, 22.



272 A. Nabrings

1866 bespricht. Wie schön, denke ich auf dem Nachhausewege, diese

tiefe, reine, feste Frömmigkeit, die keinen Anlass hat, über den Bereich
des Gefühls hinauszugehen, und nie mit den Forderungen des Verstandes

in Zwiespalt gerät. Und doch sind es in jeder Beziehung bedeutende
Menschen, die so glauben. Wie selten [ist] solcher Glaube unter Theologen,

die durch die Verhältnisse kaum jenem Zwiespalt entgehen
können. Während bei jenen Menschen ihr Glaube ihren Seelenadel

offenbart, beweist uns der Glaube der letzteren nur ihre Beschränktheit,
und was jene hebt und adelt, drückt diese herab und verdummt sie.»15

D. h. nicht, dass der Glaube grundlos ist, nur begründet werden kann er
nicht. Die durch den Begriff <Grund> hervorgerufene Äquivokation
täuscht über die Differenz in der Sache hinweg. In seiner Grundlosigkeit

ähnelt der Glaube der Liebe. Das «Hohelied der Liebe» in I Kor 13

kann als Verdeutlichung für das Gemeinte dienen. Overbeck zehrt hier
vom Erbe der Erkenntnis des von der protestantischen Theologie gegen
die katholische erfochtenen Begriffs der Glaubenszuversicht, die der
Unterscheidung von fides explicata und fides implicata den Boden
entzieht. Der von ihm interpretierte Glaubensbegriff ist der der fides

qua creditur. Wie unangemessen daher die Verbindung von Glaube
und Wissen Overbeck erscheinen musste, der die Unbedingtheit des

Glaubens herausstellte, ist aus dem Gesagten ersichtlich.16
Wird die Unbedingtheit, in welcher Form auch immer, in Bedingtheiten

aufgelöst, so ist es um sie geschehen. Der Glaube hat nicht die
Dimension des «Können», sondern nur die des «Müssen». Ihm stehen
keine alternativen Möglichkeiten zur Verfügung.17 Vom Bedingten
kann man nicht mehr zum Unbedingten gelangen. Der Prozess ist
irreversibel. An diese Gefahr will Overbeck die Theologie gemahnen.
Der Gläubige kann nur verunsichert werden, wenn er mit der wissen-

15 Overbeck, zit. n. Wehrli, Alter, 110.
16 Ein schönes Zeugnis für Overbecks Verständnis von Glaube und Wissen ist bei

Wilson (A. 12), 83, abgedruckt. Es ist eine briefliche Erwiderung Overbecks an Biedermann

auf dessen Kritik an der «Christlichkeit».
17 Overbeck, Christentum, 229 : «Und doch - was man empfindet, muss man

empfinden. Die Freiheit, von der Harnack spricht, führt Notwendigkeit herbei und nicht
blosse Möglichkeit. Es ist eine Freiheit, bei der man muss. Eben diese Freiheit, welche die
Urchristen besassen, ist für die gegenwärtige Not des Christentums unerschwinglich
geworden.» In diesem Sinne auch Goethe in «Dichtung und Wahrheit» (Werke.
Hamburger Ausgabe in vierzehn Bänden, hrsg. v. E. Trunz, Bd. 10, Autobiographische Schriften,

zweiter Band; textkritisch durchgesehen von L. Blumenthal und W. Loos, kommentiert

von W. Loos und E. Trunz, München 61976, 23).



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 273

schaftlichen Betrachtung konfrontiert wird. Das will Overbeck verhindern.

Wie er das in der Praxis tat, ist aus einem Brief seiner ehemaligen
Wirtin an ihn zu entnehmen : «Als ich [Ihre] Antwort vom letzten Jahr
meiner lieben Schwester las, sagte sie : Herr Professor hat recht, dass er
dir Nietzsche nicht zum Lesen gibt; was würde aus dir noch werden?
Ich habe das Richtige Ihrer Antwort wohl gefühlt und glaube, Sie zu
hören, als Sie mir einmal bei einer Frage sagten, ich solle glauben, so

viel ich könne; das Zweifeln mache nicht glücklich.»18 Glaube soll
immer Kinderglaube bleiben und die Einfalt desselben sich bewahren.
«Es gibt keinen anderen Glauben als Kinderglauben und diesen sollen
wir uns immer erhalten oder zu glauben gar nicht meinen. Dies will
nicht sagen, dass wir, was wir als Kinder glaubten, zu glauben nicht
aufhören sollen. Eine solche Forderung wäre absurd, nur ein
gedankenloser Schwärmer kann sie tun, und sie wird in den Verhältnissen der
Gegenwart immer unmöglicher. Nicht aufdas Was sondern aufdas Wie
kommt es an. Nicht was wir als Kinder glaubten, sollen wir immer
glauben, sondern was wir glauben, sollen wir immer wie Kinder
glauben.»19

In Overbecks Glaubensbegriff lässt sich die Unterscheidung von
fides qua creditur - die Glaubenszuversicht - und fides quae creditur -
der Glaubengegenstand - nachweisen. Die Unbedingtheit des Glaubens
entspringt der Zuversicht, dem Vertrauen aufdie Verheissung. Diese ist
durch die Erlösungstat Christi gegeben, dessen nahe Wiederkunft
erhofft und erwartet wird. Bezeugt ist dies durch die Schriften des NT.
Als deren Merkmal hebt Overbeck ihre «mythischen Formen»
heraus.20 Der Glaube findet im Mythos seinen Ausdruck. Der Mythos ist
kein unwesentliches Akzidens, das beiseite gelassen werden könnte.21

18 Overbeckiana I, 192.
19 Vgl. Overbeck, zit. n. W. Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Würdigung, München

1931, 176.
20 Vgl. Overbeck, Christlichkeit, 37.
21 Aufdie Bedeutung des Mythos fur die Religion weist u. a. Allwohn, Der Mythos bei

Schelling (Kant-Studien. Ergänzungshefte im Auftrage der Kant-Gesellschaft, hrsg. v. P.

Menzer und A. Liebert, 61), Charlottenburg 2 (1927) hin. Allwohn sieht in Overbeck
einen Denker, der die Bedeutung des Mythos als wesentlich erkannt hat und ihn deshalb

erneuern will (74 f.). Dem ersten Teil des Satzes ist rückhaltlos zuzustimmen, am zweiten
aber erheblicher Zweifel anzubringen. Dass Overbeck den Weg der «Remythisierung»
des Christentums nicht gegangen ist - falls so etwas überhaupt möglich ist -, will dieser

Aufsatz zeigen. Vgl. ferner Hartlich/Sachs, Der Ursprung des Mythosbegriffes in der
modernen Bibelwissenschaft (Schriften der Studiengemeinschaft der evangelischen
Akademien 2), Tübingen 1952, 56 f., die Kritik an den Ergebnissen Allwohns üben.



274 A. Nabrings

Darin besteht der Irrtum der Theologie, die sich über den Mythos
erheben zu können meint. Sie vergisst, dass Religion «keine andere

Begründung als Mythus und Sage» hat, «d.h. so weit an ihre
wissenschaftliche Begründung überhaupt gedacht werden kann, ist sie nur aus

Mythus oder Sage zu holen».22 Durch die Unterschätzung des Mythos
beweist die Theologie ihr Unverständnis für die Religion. «Freilich
gestattet eben auch die hier von uns gemeinte Unterschätzung der
mythischen Formen und Überschätzung der historischen Grundlagen
der Religion in der Theologie dieser das Verhältniss von Glauben und
Wissen flach genug aufzufassen, um sich ihr eigenes Verhältnis zur
Religion zu verhüllen, und z. B. gar zu leichten Herzens die gänzliche
Gleichgültigkeit aller wissenschaftlichen Entdeckungen für den christlichen

Glauben zu behaupten.»23 Die alte Kirche konnte sich über den

Mangel des nicht mehr lebendigen Mythos mit Hilfe der Allegorese
hinwegsetzen.24 Der Weg ist heute verbaut, weil die Theologie «dem
fast unbegreiflichen Wahne» huldigt, «dass sie des Christenthumes auf
historischem Wege wieder gewiss werden könne».25 Die historische
Sicht der Religion vermag nicht ihre «mythenbildende Kraft» zu ersetzen.

«Namentlich aber die moderne Theologie ist gänzlich ausser
Stande etwas, was auch nur einer Religion ähnlich sähe, zu reprodu-
ciren. Gleichgültig kann eine Religion insbesondere gegen ihren Besitz

an Mythen sein, nur so lange ihre mythenbildende Kraft eine lebendige
ist, d.h. so lange die Wunderkräfte, die ihren Mythus hervorbrachten,
noch in ihr fortwirken. Diese Kräfte sind in der christlichen Welt
bekanntlich längst dahin, im Grunde seit es eine christliche Theologie
giebt, und weil schon früher der christliche Mythus in das Stadium
einer starren Tradition trat, ist die historische Interpretation desselben,

vor Allem seiner canonischen Urkunden, schon früh in der
Christengemeinde getrieben worden.»26 Die mythenbildende Kraft ist mit dem

Untergang «einer bestimmten Welt- und Lebensbetrachtung27» dahin.
Mythos und Weltbetrachtung gehören zusammen wie Schale und
Kern. Versucht nun die apologetische Theologie den Bestand der

Mythen vor dem Zugriffder Wissenschaft zu wahren, so ist ihr Bemü-
22 Overbeckiana I, 218.
23 Overbeck, Christlichkeit, 37.
24 Kritisch zu dieser Sicht vgl. H.-G. Gadamer, Symbol und Allegorie, in : Archivio di

Filosofia 1958, 27.
25 Overbeck, Christlichkeit, 36.
26 Overbeck, Christlichkeit, 3 5 f.
27 Vgl. Overbeck, Christlichkeit, 71.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 275

hen dem Erhalt einer Schale gewidmet, deren Kern längst nicht mehr
vorhanden ist. Die Theologie irrt sich, wenn sie meint, «dass das
Christenthum nur in einer bestimmten Summe von historischen oder
mythischen Thatsachen und Dogmen bestehe, die man nun entweder
anzunehmen oder halb oder ganz zu verwerfen habe, um zu wissen, wie

man zum Christenthum stehe».28 Denn mit dem Christentum ist eine
bestimmte Lebensansicht verbunden, und sie ist von ihm unablösbar.

Setzen wir diese Gedanken mit dem über den Glauben Gesagten in
Beziehung, so fallt die Parallelität der Denkfiguren auf. Auch der
Mythos ist nicht reduzierbar auf kognitive Gehalte, deren Anerkenntnis
gefordert wird. Wird er in dieser Weise, indem er zum kognitiven
Gehalt gerinnt, verobjektiviert, so ist seine Kraft und Bedeutung dahin.
Nur im direkten Erleben, das sich in der Reflexion noch nicht wieder
aufsich zurückgewendet hat, ist der Mythos lebendig. Auch der Glaube
beweist nur seine Kraft, wenn er unmittelbar akzeptiert und hingenommen

wird. Das Wissen zersetzt den Glauben und beraubt ihn seiner
Evidenz. Schelling formuliert das mit den Worten: «In der That ist das

Besondere, was die Ahndung oder religiöse Intuition vor derVernunft-
erkenntnis voraushaben soll, nach den meisten Beschreibungen
nichts anderes als ein Rest der Differenz, der in jener bleibt, in dieser
aber gänzlich verschwindet. Jeder, auch der noch übrigens in der
Endlichkeit befangene, ist von Natur getrieben, ein Absolutes zu suchen,
aber indem er es für die Reflexion fixieren will, verschwindet es ihm.»29

Die Struktur der Wirkung des Mythos und die Struktur des Glaubens
weisen darin Ähnlichkeit auf. Mythos und christlicher Glaube gehören
für Overbeck untrennbar zusammen. Das eine ist nicht ohne Schaden

vom anderen zu lösen. Der Mythos ist keine beliebige Form, die der
Glaube annehmen und auch wieder ablegen kann. Im Mythos
verschafft sich der Glaube den ihm angemessenen Ausdruck. Stellen wir
die Frage nach den geistigen Vätern dieser Gedanken, so sind in erster
Linie Strauss und Nietzsche zu nennen.30 Overbecks schon oben
erwähnte Betonung des starken Einflusses, den Nietzsches «Geburt der
Tragödie» auf ihn gemacht habe, veranlasst uns, diesem Hinweis
nachzugehen.

28 Overbeck, Christlichkeit, 111.
29 Fr.W.J.Schelling, Philosophie und Religion, in: Ausgewählte Werke, Bd.3,

Schriften von 1801-1804, Darmstadt 1968, 605.
30 Vgl. dazu die Archivalie A 231, «Mythus».



276 A. Nabrings

Ebenso wie Overbeck weist Nietzsche auf die Unabdingbarkeit des

Mythos für die Religion hin. «Wer wagt es, solchen drohenden Stürmen
entgegen, sicheren Mutes an unsere blassen und ermüdeten Religionen
zu appellieren, die selbst in ihren Fundamenten zu Gelehrtenreligionen
entartet sind: so dass der Mythus, die notwendige Voraussetzung jeder
Religion, bereits überall gelähmt ist, und selbst auf diesem Bereich
jener optimistische Geist zur Herrschaft gekommen ist, den wir als den

Vernichtungskeim unserer Gesellschaft eben bezeichnet haben.»31 Die
gleiche Diagnose über die gegenwärtige Religion als Gelehrtenreligion
stellt Overbeck. Gelingt die historische Vergewisserung der Religion, so

kann das nur eine Gelehrtenreligion ergeben, «d.h. nichts, was mit
einer wirklichen Religion sich ernstlich vergleichen lässt, ein Ding etwa
von derselben Lebenswahrheit wie die <Denkreligion>, welche heutzutage

in vielen Köpfen spukt und, wie man sogar sagen hört, in denen
<aller wirklich gebildeten und urtheilsfähigen Menschen die Glaubensreligion

unwiederbringlich verdrängt) haben soll».32 In der vierten
«Unzeitgemässen Betrachtung» schreibt Nietzsche: «Dem Mythus
liegt nicht ein Gedanke zugrunde, wie die Kinder einer verkünstelten
Kultur vermeinen, sondern er selber ist ein Denken; er teilt eine
Vorstellung von der Welt mit, aber in der Abfolge von Vorgängen,
Handlungen und Leiden.»33 Daran wird die Unmöglichkeit einer Übersetzung

des Mythos in Begriffe deutlich. Wird der Versuch des Übersetzens

gemacht, so muss der Mythos verkümmern. «Es scheint kaum
möglich zu sein, mit dauerndem Erfolge einen fremden Mythus über-
zupflanzen, ohne den Baum durch dieses Überpflanzen heillos zu
beschädigen: welcher vielleicht einmal stark und gesund genug ist,
jenes fremde Element mit furchtbarem Kampfe wieder auszuscheiden,
für gewöhnlich aber siech und verkümmert oder in krampfhaftem
Wuchern sich verzehren muss.»34 Er gehört in eine Gesamtheit des

Lebens hinein, das, ist es einmal vorüber, nicht durch Beibehaltung
seiner Mythen wiederhergestellt werden kann. Die Möglichkeit eines

adäquaten Verständnisses des Mythos ist nicht mehr gegeben, sobald
das ihn hervorbringende Leben vorbei ist. Dann beginnt die «histori-

31 Nietzsche I, lOOf. An dieser Stelle ist der Einfluss Burckhardts auf das Denken
Nietzsches handgreiflich. Vgl. zu diesem Zusammenhang die Einleitung W. Kaegis zur
Griechischen Kulturgeschichte, Bd. I, München 1977, XXIV-XXVIII.

32 Overbeck, Christlichkeit, 36.
33 Nietzsche I, 413.
34 Nietzsche I, 128.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 277

sehe Betrachtung» der Mythen, die das Absterben der Religion
indiziert. «Denn es ist das Los jedes Mythus, allmählich in die Enge einer
angeblich historischen Wirklichkeit hineinzukriechen und von irgendeiner

späteren Zeit als einmaliges Faktum mit historischen Ansprüchen
behandelt zu werden :... Denn dies ist die Art, wie Religionen
abzusterben pflegen: wenn nämlich die mythischen Voraussetzungen einer
Religion unter den strengen, verstandesmässigen Augen eines
rechtgläubigen Dogmatismus als eine fertige Summe von historischen
Ereignissen systematisiert werden und man anfängt, ängstlich die
Glaubwürdigkeit der Mythen zu verteidigen, aber gegen jedes natürliche
Weiterleben und Weiterwuchern derselben sich zu sträuben, wenn also
das Gefühl für den Mythus abstirbt und an seine Stelle der Anspruch
der Religion auf historische Grundlagen tritt.»35

Die angeführten Äusserungen Nietzsches belegen eindrücklich die

These, dass Overbeck seine Gedanken im engen Zusammenhang mit
Nietzsche entwickelt. Gerade diese Gedanken setzten ihn instand, sich
über sein Verhältnis zur Theologie klarzuwerden und ihre Brüchigkeit
zu erkennen. Wie reichlich er von Nietzsches Gedanken Gebrauch
machte, zeigt sich bei seinen Bemerkungen zum Mythos. Diese sind nur
auf dem Hintergrund von Nietzsches Denken zu verstehen. Man wird
daher im Mythosbegriff ein Bindeglied zwischen Overbeck und Nietzsche

zu sehen haben. Die Kulturkritik allein ist es nicht gewesen, die
beide verbunden hat. Die Hinfälligkeit der Kultur konnte erst mit der
Erkenntnis der Bedeutung des Mythos konstatiert werden. «Ohne Mythus

aber geht jede Kultur ihrer gesunden schöpferischen Naturkraft
verlustig : erst ein mit Mythen umstellter Horizont schliesst eine ganze
Kulturbewegung zur Einheit ab.»36 Es hiesse die Sache verengen, wollte
man die Kulturkritik zum Ausgangspunkt einer verstehenden Erklärung

Overbecks wählen.37 Sein Unbehagen erwuchs vielmehr aus einer
scharfen Fassung des Glaubensbegriffs als fides qua creditur, der sich
seinen Ausdruck im Mythos schafft und nur in ihm lebt. Die Überführung

des Glaubens in Wissen ist der hoffnungslose Versuch,
Dahingeschwundenes am Leben zu erhalten.

35 Nietzsche I, 63.
36 Nietzsche I, 125.
37 Anders deutet Hergt, Christentum und Weltanschauung, in: Poetik und Hermeneutik

IV, 368, der Overbeck nur als Kulturkritiker versteht: «Genau genommen ist
Overbecks Kritik die eines Kulturkritikers, der aus der Unvereinbarkeit seines modernen
Kulturbewusstseins mit dem Christentum die Verfallsgeschichte des Christentums ableitet,

weil er die Geschichte nur als Kulturgeschichte begreifen kann.»



278 A. Nabrings

Neben Nietzsche ist für Overbeck Strauss' Mythenverständnis
bedeutsam geworden. Vier Momente sind nach Strauss für den Mythos
massgebend :

1. Der Mythos erzählt nichts Historisches. Sein Inhalt ist erdichtet.38

2. Das erzählende Subjekt des Mythos ist die christliche Gemeinde.39

3. Der Mythos wird unbewusst und unwillkürlich hervorgebracht. Er
entsteht im Zuge der mündlichen Tradierung der evangelischen
Geschichte.40

4. Das Interesse des Mythos besteht a) darin, Jesus zu glorifizieren und
b) das Verhältnis AT-NT als Verheissung-Erfüllung zu deuten.41

Der Mythos, so fasst Strauss zusammen, ist «nichts Andres, als

geschichtartige Einkleidungen urchristlicher Ideen, gebildet in der
absichtslos dichtenden Sage.»42

Die Erfahrung der Geschichtlichkeit des menschlichen Lebens, die
sich am Beginn des 19. Jahrhunderts in neuer Weise Bahn bricht,43
machte es notwendig, zwischen Vergangenheit und Gegenwart zu
vermitteln. Die Suche nach dem Zusammenhang der Geschichte lässt die
Andersartigkeit der Vergangenheit ins Blickfeld treten. Der Begriff des

Mythos repräsentierte für Strauss den Unterschied zwischen urchristlichem

und modernem Denken, das aber durch die sich entwickelnde
«Idee» miteinander verbunden ist. Für Strauss ist der Mythos die
Schale, die beseitigt werden muss, damit der Kern des Christentums
freigelegt und die Arbeit der Vermittlung geleistet werden kann. Für
Overbeck wird der Mythosbegriff zum Grenzbegriff, der Altertum und
Moderne scheidet. Der Gedanke an eine Vermittlung scheidet daher
aus. Weder Repristination noch Vermittlung des Mythos ist möglich.
Damit ist der Religion und dem Glauben die Lebenswurzel abgeschnitten.

38 Vgl. D.F. Strauss, Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet, Bd. I, Tübingen 1835/36,
29.

39 Vgl. Strauss, Leben Jesu I, 74.
40 Vgl. Strauss, Leben Jesu I, 38 f.
41 Vgl. Strauss, Leben Jesu I, 71-73.
42 Strauss, Leben Jesu I, 75.
43 Vgl. den von Koselleck verfassten Artikel über den neuzeitlichen GeschichtsbegrifF

im Lexikon der Geschichtlichen Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975, 647-716.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 279

2.2.

Kontrastiv zu dem bisher Ausgeführten soll nun Overbecks
Wissenschaftsverständnis vorgestellt werden.

Seine Bemerkungen zum Wissenschaftsbegriff haben eher marginalen

Charakter. Zusammenhängend hat er sich, wie übrigens auch zum
Glaubensbegriff, nicht zu Grundlagenfragen der Wissenschaft oder

zum Problem einer Methodologie der Geschichtswissenschaft geäussert.

Trotz allem ist seinen Äusserungen ein klares Bewusstsein von den

mit der Wissenschaft verknüpften Fragen zu entnehmen, und sie
enthalten einige allgemeine Züge, die das Wissenschaftsverständnis Overbecks

erschliessen lassen.

Das Motiv der «Herrschaft» ist für Overbecks Verständnis der
Wissenschaft massgebend. Er hofft, «mit unserem sich Abmühen etwas
Macht über die Dinge zu erlangen».44 Sind die Dinge uns nicht mehr zu
Willen, dadurch dass wir ihrer nicht sicher sein können - denn nichts
garantiert ihr Sosein -, so sind wir ihrer nur dadurch gewiss, dass wir sie

als von uns hervorgebracht begreifen. «Die zweite Überwindung der
Gnosis am Ausgang des Mittelalters vollzieht sich unter verschärften
Bedingungem. Sie vermag den Kosmos der Scholastik nicht mehr zu
retten und steht unter der Macht des Zweifels, dass die Welt schon

ursprünglich nicht zugunsten des Menschen gechaffen sein könnte. Der
Ausweg der Flucht in die Transzendenz als dem Menschen angebotene
und nur zu ergreifende Möglichkeit hat gerade durch den Absolutismus
des Gnadenentscheids, durch das Heilskriterium des nicht mehr
wählbaren Glaubens seine humane Relevanz verloren. Dieser Wandel der
Voraussetzungen rückt die Alternative der immanenten Selbstbehauptung

der Vernunft durch Beherrschung und Veränderung der Wirklichkeit

in den Horizont der möglichen Intentionen.»45
Das in der neuzeitlichen Wissenschaft dominierende Herrschaftsmotiv

findet sein methodisches Korrelat im Kausalitätsprinzip. Das
Kausalitätsprinzip gewährleistet den Konnex der Dinge. Damit ist die
Garantie gegeben, dass sie sich dem menschlichen Zugriff nicht zu
entziehen vermögen. Sie stehen unter einem Gesetz, dem sie nicht
entrinnen können. Der Mensch gewinnt dadurch Sicherheit, weil die
Welt verlässlich und in der Konsequenz dann planbar ist. Allerdings ist

44 Vgl. die Archivalie A 241 «Wissenschaft (Zweck)».
45 H. Blumenberg. Säkularisierung und Selbstbehauptung. Erweiterte und überarbeitete

Neuausgabe von «Die Legitimität der Neuzeit», Frankfurt/M. 1974, 158.



280 A. Nabrings

das Kausalitätsprinzip mit einem enormen Nachteil belastet. Es erfordert

den infiniten Regress. Die Unabschliessbarkeit des wissenschaftlichen

Prozesses ergibt sich notwendig aus einer scharfen Fassung des

Kausalitätsprinzips. Sobald etwas auf seine Bedingungen zurückgeführt

ist, müssen diese selbst auf das sie Bedingende zurückgeführt
werden. Die Wissenschaft strebt «nach einer Hierarchie der Gesetze,
nach einer systematischen Über- und Unterordnung der Gründe und
Folgen».46 Die Kausalreihe ist unabschliessbar. Wird ihr ein Unbedingtes

zugeordnet, so ist ihre logische Geschlossenheit in Frage gestellt;
verzichtet man auf das Unbedingte, so ist sie nie zu verwirklichen. Da
das Unbedingte eine logische Unmöglichkeit impliziert, bleibt nur der
Weg des infiniten Regress, dessen Ende zwar nicht absehbar ist, seine

Beschreitung fordert aber keine intellektuelle Unredlichkeit. Durch die
der Neuzeit spezifische Erkenntnis von der Unabschliessbarkeit des

Wissensprozesses wurde der Prozess der theoretischen Erkenntnis
forciert und nicht, wie es auch möglich gewesen wäre, resignierend
eingestellt.47 Der zu entrichtende Preis bei radikaler Durchführung und
Beschränkung auf Relationsgefüge in der Erkenntnis ist Sinnlosigkeit.
«Kausalität ist in gewisser Weise enttäuschend: Als ein Prinzip der
Verhältnismässigkeit von Ursache und Wirkung schliesst sie Signifikanz

aus.»48 Ganz anders der mythische Wirklichkeitsbegriff. Er ist
nicht durch die Kausalität, sondern durch die «Wiederkehr des Gleichen

als Ungleiches» bestimmt.49

46 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische
Denken, Darmstadt 71977, 81.

47 Vgl. H. Blumenberg, Aspekte der Epochenschwelle : Cusaner und Nolaner. Erweiterte

und überarbeitete Neuausgabe von «Die Legitimität der Neuzeit», vierter Teil,
Frankfurt/M. 1976, 49.

48 H. Blumenberg, Wirklichkeitsbegriffund Wirkungspotential des Mythos, in : Poetik

und Hermeneutik IV, 48. Die Situation einer rein durch Wissenschaft bestimmten
Welt ist aber zugleich wieder «mythenträchtig»: «Wenn die Verzichte spürbar werden,
unter denen uns Wissenschaft Lebensbedingungen gewährleistet, aber Fragen abschneidet,

liegt Mythologie nahe, denn die <eigentlich bewegende Frage> ist nicht auch
notwendig die, von deren Lösung unser pures Existierenkönnen abhängt. Die Tendenz zur
Neubildung mythischer Bedeutsamkeitscharaktere in der Geschichte unterliegt freilich
der Gegenkraft des ständigen Abbaus durch historische Erkenntnis, die, je mehr sie auf
die diffusen Faktoren sozialer, ökonomischer und institutioneller Realitäten ausgreift,
alle Prägnanz in der kategorialen Verknüpfung ihrer Gegenständlichkeit verschwinden
lässt» (Blumenberg, ebda.).

49 Vgl. Blumenberg, Wirklichkeitsbegriff, 38.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 281

Wissenschaft muss, unterwirft sie sich dem hier dargestellten Postulat,

notwendig in ein Spannungsverhältnis zum Glauben treten. Zeichnete

sich dieser dadurch aus, dass er mit dem Anspruch der Unbedingt-
heit auftrat, so wird gerade dies von der Wissenschaft abgelehnt. Der
Wert einer jeden Erkenntnis kann in einer unter dem Zwang infiniter
Begründungen stehenden Wissenschaft nur relativ sein. Sicheres Wissen

ist ausgeschlossen. Overbeck weist die Frage nach «in sich selbst
sicherem und nicht Anderes sicher stellendem» Wissen zurück. Damit,
so sagt er, ist «jeder bei Mathei am Letzten angelangt».50 Den Forscher
trägt nur die Hoffnung, dass sein Bemühen nicht vergebens ist. An
dieser Hoffnung kann er schnell irre werden.51 Einen sicheren Halt wird
er nirgends finden. «Durch Religion und Weltweisheit sind wir vor der
Gefährlichkeit der Wissenschaft längst gewarnt. Eben daran erinnert
uns Geschichte zur Zeit am eindringlichsten, nämlich, dass wir mit
aller Wissenschaft an einem alten Scheidewege stehen. Nur sehe ich
nicht ein, dass Geschichte auch heute, mit allem ihrem Übergewicht,
zureichte, um uns zur Abkehr von der Wissenschaft zu entscheiden.
Wir müssen durch die Welt eben weiterrollen, braucht das auch nicht
lediglich und eigentlich träumend oder schlafend oder gar ganz leblos
zu geschehen.»52 Overbeck sieht durchaus das Problematische der
Wissenschaft, nur hält er die Situation für alternativlos.

Overbecks Wissenschaftsparadigma war die historisch-kritische
Theologie. Sein Verständnis von ihr hat sich unter dem Einfluss F. Chr.
Baurs gebildet. Daher wird es nicht ganz vergeblich sein, wenn wir
einen Blick auf ihn werfen. Zu Baurs Verständnis der historisch-kritischen

Methode schreibt Liebing: «Die Methode der Untersuchung ist
<kritisch>, und zwar in zweierlei Richtung. Sie verfährt analytisch,
indem sie hinter den philologisch klaren Text zurückfragt auf etwas,
das verborgen ist, verborgen in erster Linie durch ein dogmatisches,
traditionelles Gesamtbild, in das der Text zunächst eingeordnet ist. Die
kritische Analyse deckt eine Fiktion auf, die den wahren, d.h. den
historisch verifizierbaren Sachverhalt unkenntlich macht.»53 Der

V

zweite Schritt besteht in der «spekulativen» Rekonstruktion des
kritisch Destruierten. Hier erhebt sich Overbecks Kritik. Er warfBaur sein

50 Vgl. die Archivalie A 241 «Wissenschaft (Zweck)».
51 Vgl. ebda.
52 Overbeck, Christentum, 11.
53 H. Liebing, Historisch-kritische Theologie. Zum 100. Todestag Ferdinand Christian

Baurs am 2. Dezember 1960, ZThK 57 (1960), 309 f.



282 A. Nabrings

spekulatives Verhalten vor.54 Den Schritt zur spekulativen
Rekonstruktion vermochte er nicht zu vollziehen. Darin wurde seine Destruk-
tivität gesehen. Es ist aber zu prüfen, ob dieser Vorwurf zu Recht
besteht. Zuletzt erhob ihn indirekt Courtin, indem er Overbecks Ansatz
als «destruktiv» gegenüber «<identischem> Verstehen» bezeichnete.55

Auch für ihn ist Overbecks Kritik negativ. Die Frage nach den Gründen
für Overbecks Haltung wird nicht gestellt. Overbecks Enthaltung von
der Rekonstruktion des kritisch Destruierten entspringt aus der
Einsicht in die Unmöglichkeit solchen Unterfangens. Die Unmöglichkeit
liegt in der Gleichgültigkeit der Welt unserem Werturteil gegenüber
begründet. «Denn die Welt ist, wie sie ist, wunderschön und grauenvoll
zugleich, Weltverwerfung und Weltanbetung für menschlichen Sinn
das Eine so berechtigt wie das Andere. Es ist nicht möglich, die Welt
genug zu bewundern und nicht möglicher, sie zu vertreten; die
Verträglichkeit dieser ihrer entgegengesetzten Eigenschaften ist allem
Begreifen entzogen. Darum kann der Mensch mit und an ihr nichts
Besseres und Höheres tun, als sie anerkennen, sie nehmen wie sie ist und
von der Gleichgültigkeit seines Werturteils über sie sich durchdringen
lassen.»56 Diese Einsicht muss nicht notwendig Pessimismus hervorrufen.

«Wir können die Dinge lieben, und deshalb uns darüber hinwegsetzen,

dass wir sie nicht verteidigen können.»57 Die Dinge sorgen in
dieser Welt für sich selbst und sind auf das Urteil der Menschen nicht
angewiesen.58 Sie sind uns gegenüber gleichgültig. Die Erfahrung der
Gleichgültigkeit gehört zu den «fundamentalen Erfahrungen».59 Diese

zu überwinden bildet «den zentralen Sinn des menschlichen Ringens
mit dem Schicksal in seiner Alltäglichkeit und in seinen Extremen.»60
Der Mythos kann diese Erfahrung kompensieren, indem er die Welt als

sinnhaft vorstellt. Der Wissenschaft ist dieser Weg verbaut. Ihr bleibt
nur die Möglichkeit, «die Gleichgültigkeit der Welt durch die techno-

54 Vgl. z.B. Christlichkeit, 4, wo er sein reserviertes Verhältnis «der Baur'schen
Construction des Urchristenthums» gegenüber erwähnt.

55 Vgl. J. Courtin, Das Problem der theologischen Wissenschaft in ihrem Verhältnis
zum Verständnis der Christentumsgeschichte bei Franz Overbeck, Dissertation Mainz
1975, 77.

56 Overbeck, Christentum, 29.
57 Ebda.
58 Vgl. die Archivalie A 241, «Wissenschaft (Allgemeines) 7».
59 L. Kolakowski, Die Gegenwärtigkeit des Mythos, aus dem Polnischen übersetzt

von P. Lachmann, München 21974, 89.
60 Kolakowski, Gegenwärtigkeit, 90.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 283

logische Aneignung der Dinge zu überwinden, der wir es verdanken,
dass die Dinge uns Gehorsam zollen. Die Genugtuung, die aus diesem
Gehorsam resultiert, besteht darin, dass wir uns in einem immer höheren

Masse innerhalb eines von uns selbst eingerichteten Milieus bewegen

; in einem stets grösseren Masse dürfen wir uns also gottähnliche
kreative Vermögen zuschreiben.»61

Nur durch Herrschaft können wir uns der Welt versichern. Der
Herrschaftsanspruch wird unumschränkt erhoben. Kein Gebiet darf
sich dem menschlichen Zugriff entziehen, da sonst der Erfolg seines

Bemühens in Frage gestellt ist. Der Mensch kann erst dann beruhigt
sein, wenn er sich als souverän weiss. Anderes als sein Wirken kann er
nicht mehr anerkennen. «Die zunehmende Intellektualisierung und
Rationalisierung bedeutet also nicht eine zunehmende allgemeine
Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen man steht. Sondern sie

bedeutet etwas anderes: das Wissen davon oder den Glauben daran:
dass man, wenn man nur wollte, es jederzeit erfahren könnte, dass es

also prinzipiell keine geheimnisvollen unberechenbaren Mächte gebe,
die da hineinspielen, dass man vielmehr alle Dinge - im Prinzip - durch
Berechnen beherrschen könne. Das aber bedeutet: die Entzauberung
der Welt.»62 Die entzauberte Welt entpuppt sich am Ende dieses Weges
als das eigentliche Problem. Ist es dem Menschen gelungen, sich aus
irrationalen Abhängigkeiten zu befreien, so hat er sich auch aus allen
Bindungen befreit. Die emanzipative Leistung der Wissenschaft hat
ihre Kehrseite in der durch sie hervorgerufenen Destruktion des
Sinnes.63 Der Mensch wird ganz auf sich zurückgeworfen und muss sich

61 Kolakowski, Gegenwärtigkeit, 95.
62 M. Weber, Soziologie, Universalgeschichtliche Analysen, Politik. Mit einer

Einleitung von E. Baumgarten, hrsg. und erläutert von J. Winckelmann, Stuttgart 51973,

317.
63 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in: L. Wittgenstein: Schriften 1,

Frankfurt/M. 1960,82 : «Wir fühlen, dass selbst, wenn alle möglichen wissenschaftlichen
Fragen beantwortet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht berührt sind. Freilich
bleibt dann eben keine Frage mehr; und eben dies ist eine Antwort»; vgl. auch FI.

Blumenberg, Die Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt/M. 1975, 97 : «Die Metapher

konserviert oder restauriert den lebensweltlichen Motivationszusammenhang, in
dem ein theoretisches Interesse seinen Ursprung hat und dem es einen Anspruch
entnimmt, dessen zwar nur partielle Erfüllung durch die methodisch definierten Verzichte
der Wissenschaftsgeschichte erkauft worden sind. Wissenschaft floriert zu Lasten der
Fragen, zu deren Beantwortung sie in Gang gesetzt worden ist; jede unkontrollierte
Überschwenglichkeit stört den Erfolg, bringt aber zugleich das Motiv wieder zur
Sprache.»



284 A. Nabrings

mit sich selbst begnügen. «Wer sich auf sich selbst stellt, muss es auch
mit sich selbst aushalten - wehe ihm, vermag er es nicht !»64 Nietzsche
beschreibt diese Erfahrung so: «Im Horizont des Unendlichen. - Wir
haben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die
Brücke hinter uns - mehr noch, wir haben das Land hinter uns
abgebrochen! Nun, Schifflein! Sieh dich vor! Neben dir liegt der Ozean, es

ist wahr, er brüllt nicht immer, und mitunter liegt er da wie Seide und
Gold und Träumerei der Güte. Aber es kommen Stunden, wo du
erkennen wirst, dass er unendlich ist und dass es nichts Furchtbareres
gibt als Unendlichkeit. Oh des armen Vogels, der sich frei gefühlt hat
und nun an die Wände dieses Käfigs stösst! Wehe, wenn das Land-
Heimweh dich befallt, als ob dort mehr Freiheit gewesen wäre - und es

gibt kein <Land> mehr.»65
Diese Situation wurde durch die Wissenschaft evoziert. Sie ist nicht

imstande, den Menschen zu befehlen;66 sie kann Ziele und Zwecke
menschlichen Handelns vernichten.67 Ihr Bestehen beweist daher,
«dass alle elementaren Instinkte, Notwehr- und Ä/iw/z-Instinkte des

Lebens nicht mehr fungieren.»68 An dieser Bemerkung Nietzsches
entzündete sich Overbecks Widerspruch. Er sieht in der Wissenschaft
«Nothwehr- und Schutzinstincte unserer Gattung... an der Arbeit.»69
Kann die Wissenschaft auch nicht sinnstiftend in unser Leben eingreifen,

so sind ihre Dienste, die sie dem Menschen leistet, doch
unentbehrlich. Die Wissenschaft befreit das Individuum und ermöglicht

64 Overbeck, Christentum, 286.
65 Nietzsche II, 126. Bei diesem Aphorismus ist der Einfluss Pascals deutlich erkennbar.

Nietzsche beschreibt die gleiche Situation wie Pascal in seinen Ausfuhrungen über
die Wette. Auch für Pascal gestaltet sich die Situation so, dass sich der Mensch aufeinem
Schiff befindet: «vous êtes embarqué» (Pensées et Opuscules, hrsg. v. L. Brunschvicg,
Paris [1958], 437) und zu entscheiden hat. Pascal greift entschlossen zu der Möglichkeit,
die das Christentum bietet : «Pesons le gain et la perte, en prenant croix que Dieu est.

Estimont ces deux cas: si vous gagnez, vous gagnez tout; si vous perdez, vous ne perdez
rien. Gagnez donc qu'il est, sans hésiter» (Pensées, 439). Er ist damit, wie Nietzsche sagt,
ein logischer Christ.

66 Vgl. Nietzsche III, 343.
67 Vgl. Nietzsche II, 42.
68 Nietzsche III, 697. Vgl. auch Blumenberg (A.45), 160-166. Nietzsches Ansicht

über die Wissenschaft beschränkt sich nicht aufdie hier wiedergegebenen Gedanken. Sein

Wissenschaftsbegriff ist vielfältiger und unterliegt auch Wandlungen (vgl. z.B. I, 10).
69 Archivalie A 241 «Wissenschaft (Gegenwart) Vermischtes».



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 285

damit erst die Entwicklung der Menschheit.70 Was in ihr an Fortschritt
zu verzeichnen ist, ist aufdie Leistung von Individuen zurückzuführen,
die aber nicht «des Beistandes akzessorischer, gleichartiger Kräfte»
enthoben sind. Darüber hinaus kommt ihr die Fähigkeit zu, unter
Menschen Frieden zu stiften.71 Indem die Menschen in ihrem
wissenschaftlichen Verkehr sich aufeinen gemeinsamen Boden stellen, ist für
sie das Gespräch mit Aussicht auf Erfolg möglich. Wissenschaft kann
sie in die Lage setzen, die Vorläufigkeit ihres Standpunktes zu begreifen.

Durch ihre Fähigkeit, Fragen offenzuhalten, ist dem Dogmatismus
und dem daraus entspringenden Streit gewehrt.

Arie Nabrings, Münster

70 Vgl. Archivalie A 241 «Wissenschaft (Allgemeines)» und Overbeck, Christentum,
280 und 282.

71 Vgl. die Archivalie A 241 «Wissenschaft und Kirche».


	Theologie zwischen Mythos und Reflexion : Franz Overbecks Diagnose

