Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 5

Artikel: Theologie zwischen Mythos und Reflexion : Franz Overbecks Diagnose
Autor: Nabrings, Arie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie zwischen Mythos und Reflexion.
Franz Overbecks Diagnose

1.

Overbecks Denken kreist um die Frage nach dem Verhéltnis von
Glaube und Wissen. Damit ist gleichzeitig die nach dem Verhiltnis von
Theologie und Religion gestellt, wobei unter Theologie hier der Ver-
such einer denkerischen Erfassung des mit dem religiosen Leben Gege-
benen verstanden werden soll. Eine Overbeck-Deutung wird sich daher
dem Problem des Verhiltnisses von Glaube und Wissen zu widmen
haben. Erst relativ spét ist das in der Dissertation von Bernhard Miiller
liber «Glaube und Wissen nach Franz Overbeck» geschehen. Miiller
kommt demnach das Verdienst zu, in die Richtung, die die Overbeck-
Interpretation zu gehen hat, gewiesen zu haben. Das Verhéltnis von
Glaube und Wissen zeigt in Overbecks Denken mehrere Seiten, von
denen es angegangen werden kann. Als Versuch zur Erhellung einer
Seite dieses Phidnomens versteht sich vorliegender Aufsatz. In ihm soll
die Kritik Franz Overbecks an der Theologie verstanden werden als
warnender Einspruch gegen einen allzu leichtfertigen Umgang mit den
religiosen Uberlieferungsgehalten. Dieser Einspruch kann konkret an
der Frage nach der Stellung und Bedeutung des Mythos in der Theo-
logie demonstriert werden. Das «freie» Verhiltnis zu den Mythen, wie
es sich in einer Auslegung bekundet, die sie destruiert, um den bewah-
renswerten Kern zu eruieren, oder die sie als iiberwundene Denkform
beiseite zu schieben versucht, wertet Overbeck als Indiz der Entfrem-
dung der Moderne vom Christentum. Dieser Einwurf Overbecks soll
aufgegriffen werden.

Die Frage nach Funktion und Bedeutung des Mythos ist wiederer-
wacht.! Sie ist mit der Entmythologisierungsdebatte im Anschluss an
Bultmann nicht abgetan und hat u.a. durch die Beitrdge Kolakowskis
und Blumenbergs neue Akzente erhalten, so dass es nicht ganz miissig
sein wird, sie erneut zur Diskussion zu stellen. Dabei sollen hier nicht
mehr als einige gedankliche Anregungen, mehr beildufige Notizen als
durchdachte Entwiirfe, vermittelt werden.

I Vgl. G. Plumpe, Das Interesse am Mythos, ABG 20 (1976), 236-253, und den den
Problemen der Mythenrezeption gewidmeten Aufsatzband IV der Reihe «Poetik und
Hermeneutik», Miinchen 1971.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 267

Die gedusserte Vermutung, dass die Overbecksche Theologiekritik
aus der Erkenntnis der Bedeutung des Mythos heraus zu erklédren ist,
entstand nicht aus Préddilektion fiir die mit der Mythenrezeption
zusammenhingenden Fragen. Sie hat ihren Anhalt an Overbeck selbst.
Die schon oben erwidhnte These Overbecks, dass die Gegenwart mit
dem christlichen Mythos zerfallen ist, bietet einen solchen Anhalt.
Einen gewichtigeren Umstand stellt die Freundschaft mit Nietzsche
dar. Ihr Beginn fillt in jene Zeit, in der Nietzsche die «Geburt der
Tragodie» konzipierte, an deren Entstehung Overbeck lebhaften Anteil
nahm. Nietzsches Schrift iibte auf Overbeck katalysatorische und anre-
gende Wirkungen aus. Sie veranlasste ihn zur Abfassung seiner «Christ-
lichkeit», in der man sich von der Rezeption der «Geburt der Trago-
die» — vor allem ihrer der Frage nach Funktion und Bedeutung des
Mythos gewidmeten Teile — liberzeugen kann. Mit dieser Bemerkung
soll allerdings keine Entscheidung iiber das Verhiltnis Over-
beck—Nietzsche getroffen werden. Overbeck ist zwar nicht nur von
Nietzsche aus zu verstehen, aber auch nicht ohne ihn. Er bewahrte ihm
gegeniiber durchaus seine Eigenstdndigkeit. Das schliesst Beeinflussun-
gen nicht aus. Seine zuriickhaltende, vorsichtiger wigende Art liess ihn
leicht im Vergleich zu Nietzsches vorwirtsstiirmendem, dringendem
Naturell als blass erscheinen. Zu einer ausschliesslichen Deutung Over-
becks von Nietzsche her darf das aber nicht verleiten. Beide haben
allerdings vielfdltige Beriihrungspunkte. Am handgreiflichsten ist die
Kulturkritik, Sie wurde daher auch immer in den Mittelpunkt des
Interesses geriickt. Sie stellt aber nur einen Aspekt dar.

In keiner Untersuchung hat man aber — soweit sich sehen lisst —
bisher versucht, die Beziehung zwischen Overbeck und Nietzsche im
Zusammenhang des Problemfeldes Glaube—Wissen zu betrachten. Hier
liegt m.E. der Schliissel zum Verstindnis Overbecks und z.T. auch
Nietzsches. Es ist Overbeck und Nietzsche doch gerade das gemeinsam,
dass sie durch die Wissenschaft irritiert werden. Als Beleg mag Over-
becks Gestandnis dienen, dass die Theologie seinen Kinderglauben
zerstort habe?, und was Nietzsche betrifft z. B., dass er die Wissenschaft
als Uberfiihrung des Bekannten in Unbekanntes deutet?. Wissenschaft
klart den Menschen nicht iiber sich auf, sondern macht ihn sich selbst

2 Vgl. Overbeck, Selbstbekenntnisse. Mit einer Einleitung von J. Taubes, Frank-
furt/M. 1966, 95.

3 Vgl. Nietzsche III, 862. Nietzsche wird nach der Band- und Seitenzihlung der
Schlechtaschen Ausgabe angegeben.



268 A. Nabrings

zum Ritsel. Wissenschaft birgt in sich destruktive Potenzen, die zer-
setzend auf Sinn- und Wertgebung des Menschen wirken. An der Frage,
wie der Destruktion des Sinnes durch die Wissenschaft zu entgehen ist,
scheiden sich Overbeck und Nietzsche. Nietzsche versucht, die Wis-
senschaft zu iiberwinden, indem er zu neuen Wertsetzungen gelangen
will. Daher die Radikalitét seiner Kritik. Sie darf nichts Marodes und
Briichiges weiterbestehen lassen, wenn ihr Bemiihen von Erfolg ge-
kront sein will, da, nachdem das Alte sich iiberlebt hat, das Neue nur
dann eine Lebenschance hat, wenn es auf den durch Kritik bereiteten
festen Grund gebaut wird. Overbeck hingegen kann sich zu solchem
Tun nicht verstehen. Er nimmt die durch die Wissenschaft hervorge-
rufene aporetische Situation als unvermeidlich hin. Ihm bleibt daher
nur ein Skeptizismus iibrig, der sich trotz aller Verunsicherungen
irgendwo gehalten wissen muss. Diesen Halt findet Overbeck in seiner
Todesbetrachtung. Sie stimmt ihn gelassen iiber die Ausweglosigkeit,
in die sein radikales Denken ihn gebracht hat. Die Todesbetrachtung
konnte fiir ihn aber auch noch anderes bedeutet haben. Vielleicht war
sie das letzte Band, das ihn an die Sache, die er betrieb und zugleich
ablehnte, fesselte.# Das wire eine Bestitigung fiir Troeltschs Wort, dass
Overbeck Theologe, «nur eben negativer Theologe»®, war. Auch Barth
griff Overbecks Todesbetrachtung auf und interpretierte sie als einen
Angelpunkt seines Denkens. Darin, dass Barth gerade dies betont, ist
wohl mehr als eine Bestitigung fiir den tiefsinnigen Charakter der
Todesbetrachtung zu sehen.

Kommen wir jedoch noch einmal auf das schon anlésslich der Cha-
rakterisierung von Nietzsche und Overbeck getroffene Urteil liber das
dem letzteren eigentiimliche verhaltene Pathos zuriick. Es hat sicher-
lich seine Wurzeln in Overbecks «indolentem Temperament». Haupt-
sachlich spiegelt sich aber darin der Charakter seiner Zeit, einer Zeit des
Ubergangs, wo das Alte nicht mehr tragfihig und Neues noch nicht
gewonnen war, wider.

Overbeck ist ein Denker des Ubergangs.6 Daher erklért sich auch der
fragmentarische Charakter seines Werkes. Overbeck besass nicht die

4 Vgl. Taubes (A.2) in der Einleitung zu Overbecks Selbstbekenntnissen, 22.

5 Troeltsch, Rezension von Overbecks «Christentum und Kultury, in: HZ 26 (1920),
287.

6 Bernoulli im Vorwort zu «Christentum und Kultur», Gedanken und Anmerkun-
gen zur modernen Theologie, aus dem Nachlass hrsg. v. C. A. Bernoulli, Darmstadt
21963, XXI; vgl. auch XI.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 269

Kraft zur Synthese. Dies kann durch persénliche Unzulidnglichkeiten
bedingt sein, scheint aber doch eher einen allgemein bestehenden Sach-
verhalt widerzuspiegeln. Es ist das seit dem Zerfall der Hegelschen
Philosophie allseits wache Misstrauen gegen spekulative Systeme,
wofiir Overbecks Skepsis sprechender Ausdruck ist. Die Skepsis ist bei
Overbeck in einer radikalen Auffassung der Wissenschaft begriindet.
Wissenschaft kann keine Zusammenhinge mehr herstellen, sondern
nur noch zerstoren. Overbecks Denken ist kein exotischer Einzelfall,
sondern Ausdruck fiir die dem ausgehenden 19.Jahrhundert verloren-
gegangene Kraft zur Synthese. Die zu Ende des Jahrhunderts einset-
zende Kulturkritik, die Krisis des Historismus, soziale und ékonomi-
sche Umwiélzungen sind Indizien fiir den in der Krise sich befindenden
Menschen. Es war eine Krise des Identitdtsbewusstseins, das durch
innovatorische Prozesse aufallen Gebieten in Frage gestellt wurde. Das
berechtigt dazu, diese Zeit als eine Zeit des Ubergangs zu charakteri-
sieren. In Overbeck fand sie den fiir den Bereich der Theologie ihr
gemissen Denker. Seiner Wirkung sind dadurch aber auch Grenzen
gesetzt. Eine sich sicher wihnende Zeit wird 1thn nicht verstehen und
das auch mit einer gewissen Berechtigung. Um so hellhorigere Zuhorer
wird er allerdings unter jenen haben, die «Zwischen den Zeiten» stehen.
Ebenso auch unter den Nonkonformisten und Individualisten.

Doch kommen wir nun zur Erlduterung unserer These. Overbecks
Gedanken zum Verhiltnis von Theologie und Christentum sind hin-
langlich bekannt, so dass auf eine erneute Referierung verzichtet wer-
den soll. Vielmehr soll der Blick auf die um eine Einleitung und ein
Nachwort vermehrte 2. Auflage der «Christlichkeit» von 1903 gelenkt
werden. Anderte diese nichts an den Grundgedanken der 1. Auflage, so
sind die Zugaben doch ein aufschlussreiches Zeugnis fiir Overbeeks
Selbstverstdndnis und fiir seine Entwicklung,

In der Einleitung schildert er seinen beruflichen Werdegang. Zu-
nichst ordnet er sich der Tiibinger Schule zu. Das geschieht nicht
riickhaltlos. Overbeck setzt sich von Baurs auf Hegel griindender
Geschichtsspekulation ab, wiirdigt ihn aber als Bahnbrecher einer rein
historischen Betrachtung des Urchristentums und sieht darin sein blei-



270 A. Nabrings

bendes Verdienst.” Neben Baurs Einfluss nennt Overbeck den Nietz-
sches: «Indessen auch einen Einfluss so ganz unabsehbarer Art sollte
ich noch auf Basler Boden erfahren; es ist der stdrkste der Art, der mich
auf meiner Wanderschaft durch das Leben, und zwar nel mezzo del
camin, getroffen; er hat auch an meiner «Christlichkeit> mitgeschrie-
ben. Ich habe meine Freundschaft mit Friedrich Nietzsche im Sinne.»8
Diese Bemerkung Overbecks ist zwar viel beachtet, doch fiir eine Inter-
pretation seiner Schrift, soweit sich sehen lédsst, noch nicht geniigend
herangezogen worden.

Wohl finden sich hiufig Hinweise auf die Overbeck und Nietzsche
gemeinsame Kulturkritik. Das deutsche Biirgertum fiihlte sich durch
den Sieg iiber Frankreich im deutsch-franzosischen Krieg 1870/71 in
seiner Selbstgefilligkeit bestitigt und evozierte daher notwendig Wi-
derspruch.® Wiirde sich die Gemeinsamkeit aber auf diesen Punkt
beschrinken, hitten wir in der «Christlichkeit» lediglich ein kulturkri-
tisches Pendant zu Nietzsches erster «Unzeitgemésser Betrachtung»
vor uns. Begniigte man sich damit, begibt man sich der Moglichkeit,
tiefergehende Beziehungen zwischen Overbeck und Nietzsche fiir eine
Interpretation auszuschopfen.

Overbeck selbst gibt noch einen anderen Hinweis. Im Zusammen-
hang der Beschreibung des engen Verkehrs mit Nietzsche wihrend
ihres «etwa vierjahrigen Contuberniums»'® erzdhlt Overbeck, dass er
die Entstehung der «Geburt der Tragodie» miterlebt habe. Von dieser
Schrift sagt er: «Doch so viel oder wenig mir sofort vom Sinn der
genannten Erstlingsschrift im Ganzen der Denkweise aufgegangen sein
mochte, die allmihlich in Nietzsches Schriftstellerei iiberhaupt zum
Ausdruck kommen sollte, sie konnte mir schon durch die Selbstherr-
lichkeit ihrer Gedankenfiille nur zur méchtigsten Anregung dazu gedei-
hen, dem ohnehin empfundenen Drange nach umfassenderer und lich-

7 Vgl. Overbeck, Uber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie, Leipzig
21903, 3f.

8 Qverbeck, Christlichkeit, 13.

® Mit der Konstatierung der in beiden Schriften nachzuweisenden Kulturkritik
erschopft sich fast die Aufzihlung der Gemeinsamkeiten in einem grossen Teil der
Overbeck-Literatur. Diese Kritik wird dort in den Mittelpunkt geriickt, so bei Wehrli,
Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck, Ziirich 1977, 80 und Pfeiffer, Franz
Overbecks Kritik des Christentums (Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des
Neunzehnten Jahrhunderts, Bd. 15, Forschungsunternehmen «Neunzehntes Jahrhun-
dert» der Fritz Thyssen Stiftung), Gottingen 1975, 202.

10 Qverbeck, Christlichkeit, 14.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 271

terer Orientierung in meiner Wissenschaft weiter nachzudenken, zu-
mal bei der Unverziiglichkeit, mit welcher die Conflicte ihr auf dem
Fusse folgten, in die sie, wenn auch nicht sowohl Nietzsche selbst, als
seinen Namen, mit seinen Zunftgenossen verwickelte.»!! Ganz eindeu-
tig kennzeichnet Overbeck die «Geburt der Trag6die» als méichtigste
Anregung, und es verwundert, dass seine Schrift bisher nicht in diesem
Zusammenhang interpretiert wurde.!'? Das Bindeglied scheint mit der
Erkenntnis der Bedeutung des Mythos gegeben. Dass Overbeck sich
hier die Auffassung Nietzsches zu eigen machte, ist aus dem Nachlass
zu belegen.!?

2.1,

Um nun die Bedeutung des Mythos fiir den christlichen Glauben zu
erhellen, wird es unumgéanglich sein, Overbecks Glaubensverstandnis
kurz zu skizzieren.

An erster Stelle zur Charakterisierung des Glaubens nennt Overbeck
in der «Christlichkeit» die Abneigung des Glaubens dem Wissen gegen-
iiber.'* Der Glaube ist eine Grosse sui generis, die nichts ausser ihr
bedarf, ja schon im Verfall begriffen ist, sobald sie sich nach Stiitzen
umsieht. Es hiesse die Eigenart des Glaubens verkennen, wollte man
ihn von Griinden herleiten. «Eben habe ich die Histoire d’'un Amour
Chrétien gelesen, welche Montégut, <Revue des deux mondes» 15 avril

It Qverbeck, Christlichkeit, 16. Man vgl. den Brief vom 21.12.1871 an Heinrich
v. Treitschke (abgedruckt in Overbeckiana I, Ubersicht iiber den Franz-Overbeck-Nach-
lass der Universitdtsbibliothek Basel, I. Teil : Die Korrespondenz Franz Overbecks. Ver-
zeichnisse, Regesten und Texte, hrsg. v. E. Staehelin in Zusammenarbeit mit M. Gaba-
thuler (Studien zur Geschichte der Wissenschaften in Basel, hrsg. v. der Universitit Basel,
XII), Basel 1962, 97), wo Overbeck erwihnt, dass alles zwischen ihm und Nietzsche
besprochen wurde. Etwaige Zweifel an der in der Einleitung gegebenen Selbsteinschit-
zung sind damit hinfillig.

12 Eine Ausnahme bildet J. E. Wilson, Gott, Mensch und Welt bei Franz Overbeck
(Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, hrsg. v. M.
Geiger und A. Lindt, Bd. 30), Bern, Frankfurt/M., Las Vegas 1977, 88f., der auf dieses
Desiderat in der Overbeck-Deutung hinweist, sich aber leider nur mit der Feststellung
begniigt.

13 Vgl. dazu die Archivalie A 231 «Mythus». Der handschriftliche Nachlass Over-
becks befindet sich in der Universititsbibliothek Basel. Ihm sind die hier zitierten Archi-
valien entnommen.

14 Vel. Overbeck, Christlichkeit, 22.



272 A. Nabrings

1866 bespricht. Wie schon, denke ich auf dem Nachhausewege, diese
tiefe, reine, feste Frommigkeit, die keinen Anlass hat, iiber den Bereich
des Gefiihls hinauszugehen, und nie mit den Forderungen des Verstan-
des in Zwiespalt geridt. Und doch sind es in jeder Beziehung bedeutende
Menschen, die so glauben. Wie selten [ist] solcher Glaube unter Theo-
logen, die durch die Verhéltnisse kaum jenem Zwiespalt entgehen
konnen. Wahrend bei jenen Menschen ihr Glaube ihren Seelenadel
offenbart, beweist uns der Glaube der letzteren nurihre Beschrianktheit,
und was jene hebt und adelt, driickt diese herab und verdummt sie.»!s
D.h. nicht, dass der Glaube grundlos ist, nur begriindet werden kann er
nicht. Die durch den Begriff «Grund> hervorgerufene Aquivokation
tduscht iiber die Differenz in der Sache hinweg. In seiner Grundlosig-
keit dhnelt der Glaube der Liebe. Das «Hohelied der Liebe» in I Kor 13
kann als Verdeutlichung fiir das Gemeinte dienen. Overbeck zehrt hier
vom Erbe der Erkenntnis des von der protestantischen Theologie gegen
die katholische erfochtenen Begriffs der Glaubenszuversicht, die der
Unterscheidung von fides explicata und fides implicata den Boden
entzieht. Der von ihm interpretierte Glaubensbegriff ist der der fides
qua creditur. Wie unangemessen daher die Verbindung von Glaube
und Wissen Overbeck erscheinen musste, der die Unbedingtheit des
Glaubens herausstellte, 1st aus dem Gesagten ersichtlich.!'®

Wird die Unbedingtheit, in welcher Form auch immer, in Bedingt-
heiten aufgeldst, so ist es um sie geschehen. Der Glaube hat nicht die
Dimension des « Konnen», sondern nur die des « Miissen». Ihm stehen
keine alternativen Moglichkeiten zur Verfligung.!” Vom Bedingten
kann man nicht mehr zum Unbedingten gelangen. Der Prozess ist
irreversibel. An diese Gefahr will Overbeck die Theologie ggemahnen.
Der Glaubige kann nur verunsichert werden, wenn er mit der wissen-

15 Qverbeck, zit. n. Wehrli, Alter, 110.

16 Ein schones Zeugnis fliir Overbecks Verstindnis von Glaube und Wissen ist bei
Wilson (A.12), 83, abgedruckt. Es ist eine briefliche Erwiderung Overbecks an Bieder-
mann auf dessen Kritik an der «Christlichkeit».

17 Overbeck, Christentum, 229 : «Und doch — was man empfindet, muss man emp-
finden. Die Freiheit, von der Harnack spricht, fiihrt Notwendigkeit herbei und nicht
blosse Moglichkeit. Es ist eine Freiheit, bei der man muss. Eben diese Freiheit, welche die
Urchristen besassen, ist fir die gegenwirtige Not des Christentums unerschwinglich
geworden.» In diesem Sinne auch Goethe in «Dichtung und Wahrheit» (Werke. Ham-
burger Ausgabe in vierzehn Bidnden, hrsg. v. E. Trunz, Bd. 10, Autobiographische Schrif-
ten, zweiter Band; textkritisch durchgesehen von L. Blumenthal und W. Loos, kommen-
tiert von W. Loos und E. Trunz, Miinchen 61976, 23).



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 273

schaftlichen Betrachtung konfrontiert wird. Das will Overbeck verhin-
dern. Wie er das in der Praxis tat, ist aus einem Brief seiner ehemaligen
Wirtin an ihn zu entnehmen: «Als ich [Ihre] Antwort vom letzten Jahr
meiner lieben Schwester las, sagte sie: Herr Professor hat recht, dass er
dir Nietzsche nicht zum Lesen gibt; was wiirde aus dir noch werden?
Ich habe das Richtige Ihrer Antwort wohl gefiihlt und glaube, Sie zu
horen, als Sie mir einmal bei einer Frage sagten, ich solle glauben, so
viel ich konne; das Zweifeln mache nicht gliicklich.»'® Glaube soll
immer Kinderglaube bleiben und die Einfalt desselben sich bewahren.
«Es gibt keinen anderen Glauben als Kinderglauben und diesen sollen
wir uns immer erhalten oder zu glauben gar nicht meinen. Dies will
nicht sagen, dass wir, was wir als Kinder glaubten, zu glauben nicht
aufhoren sollen. Eine solche Forderung wire absurd, nur ein gedan-
kenloser Schwarmer kann sie tun, und sie wird in den Verhéltnissen der
Gegenwart immer unmoglicher. Nicht aufdas Was sondern aufdas Wie
kommt es an. Nicht was wir als Kinder glaubten, sollen wir immer
glauben, sondern was wir glauben, sollen wir immer wie Kinder glau-
ben.»!?

In Overbecks Glaubensbegriff lasst sich die Unterscheidung von
fides qua creditur — die Glaubenszuversicht — und fides quae creditur —
der Glaubengegenstand —nachweisen. Die Unbedingtheit des Glaubens
entspringt der Zuversicht, dem Vertrauen aufdie Verheissung. Diese ist
durch die Erlosungstat Christi gegeben, dessen nahe Wiederkunft
erhofft und erwartet wird. Bezeugt ist dies durch die Schriften des NT.
Als deren Merkmal hebt Overbeck ihre «mythischen Formen» her-
aus.? Der Glaube findet im Mythos seinen Ausdruck. Der Mythos ist
kein unwesentliches Akzidens, das beiseite gelassen werden konnte.2!

18 OQverbeckiana I, 192.

19 Vgl. Overbeck, zit. n. W. Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Wiirdigung, Miin-
chen 1931, 176.

20 Vgl. Overbeck, Christlichkeit, 37.

21 Aufdie Bedeutung des Mythos fiir die Religion weist u. a. Allwohn, Der Mythos bei
Schelling (Kant-Studien. Ergdnzungshefte im Auftrage der Kant-Gesellschaft, hrsg. v. P.
Menzer und A. Liebert, 61), Charlottenburg 2 (1927) hin. Allwohn sieht in Overbeck
einen Denker, der die Bedeutung des Mythos als wesentlich erkannt hat und ihn deshalb
erneuern will (74f). Dem ersten Teil des Satzes ist riickhaltlos zuzustimmen, am zweiten
aber erheblicher Zweifel anzubringen. Dass Overbeck den Weg der «Remythisierung»
des Christentums nicht gegangen ist — falls so etwas {iberhaupt moglich ist —, will dieser
Aufsatz zeigen. Vgl. ferner Hartlich/Sachs, Der Ursprung des Mythosbegriffes in der
modernen Bibelwissenschaft (Schriften der Studiengemeinschaft der evangelischen Aka-
demien 2), Tiibingen 1952, 56f., die Kritik an den Ergebnissen Allwohns tiben.



274 A. Nabrings

Darin besteht der Irrtum der Theologie, die sich iiber den Mythos
erheben zu konnen meint. Sie vergisst, dass Religion «keine andere
Begriindung als Mythus und Sage» hat, «d.h. so weit an ihre wissen-
schaftliche Begriindung tiberhaupt gedacht werden kann, ist sie nur aus
Mythus oder Sage zu holen».?2 Durch die Unterschédtzung des Mythos
beweist die Theologie ihr Unverstdndnis fiir die Religion. «Freilich
gestattet eben auch die hier von uns gemeinte Unterschitzung der
mythischen Formen und Uberschitzung der historischen Grundlagen
der Religion in der Theologie dieser das Verhaltniss von Glauben und
Wissen flach genug aufzufassen, um sich ihr eigenes Verhiltnis zur
Religion zu verhiillen, und z.B. gar zu leichten Herzens die gidnzliche
Gleichgiiltigkeit aller wissenschaftlichen Entdeckungen fiir den christ-
lichen Glauben zu behaupten.»?? Die alte Kirche konnte sich iiber den
Mangel des nicht mehr lebendigen Mythos mit Hilfe der Allegorese
hinwegsetzen.2* Der Weg ist heute verbaut, weil die Theologie «dem
fast unbegreiflichen Wahne» huldigt, «dass sie des Christenthumes auf
historischem Wege wieder gewiss werden konne».25 Die historische
Sicht der Religion vermag nicht ihre «mythenbildende Kraft» zu erset-
zen. «Namentlich aber die moderne Theologie ist gidnzlich ausser
Stande etwas, was auch nur einer Religion dhnlich sidhe, zu reprodu-
ciren. Gleichgiiltig kann eine Religion insbesondere gegen ihren Besitz
an Mythen sein, nur so lange ihre mythenbildende Kraft eine lebendige
ist, d. h. so lange die Wunderkrifte, die ihren Mythus hervorbrachten,
noch in ihr fortwirken. Diese Krifte sind in der christlichen Welt
bekanntlich langst dahin, im Grunde seit es eine christliche Theologie
giebt, und weil schon friiher der christliche Mythus in das Stadium
einer starren Tradition trat, ist die historische Interpretation desselben,
vor Allem seiner canonischen Urkunden, schon friih in der Christen-
gemeinde getrieben worden.»?6 Die mythenbildende Kraft ist mit dem
Untergang «einer bestimmten Welt- und Lebensbetrachtung?’» dahin.
Mythos und Weltbetrachtung gehoéren zusammen wie Schale und
Kern. Versucht nun die apologetische Theologie den Bestand der
Mythen vor dem Zugriff der Wissenschaft zu wahren, so ist ihr Bemii-

2 QOverbeckiana I, 218.

23 Qverbeck, Christlichkeit, 37.

24 Kritisch zu dieser Sicht vgl. H.-G. Gadamer, Symbol und Allegorie, in: Archiviodi
Filosofia 1958, 27.

25 Qverbeck, Christlichkeit, 36.

26 Qverbeck, Christlichkeit, 35f.
27 Vgl. Overbeck, Christlichkeit, 71.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 275

hen dem Erhalt einer Schale gewidmet, deren Kern ldngst nicht mehr
vorhanden ist. Die Theologie irrt sich, wenn sie meint, «dass das Chri-
stenthum nur in einer bestimmten Summe von historischen oder
mythischen Thatsachen und Dogmen bestehe, die man nun entweder
anzunehmen oder halb oder ganz zu verwerfen habe, um zu wissen, wie
man zum Christenthum stehe».?® Denn mit dem Christentum ist eine
bestimmte Lebensansicht verbunden, und sie ist von ihm unablds-
bar.

Setzen wir diese Gedanken mit dem iiber den Glauben Gesagten in
Beziehung, so fillt die Parallelitidt der Denkfiguren auf. Auch der My-
thos ist nicht reduzierbar auf kognitive Gehalte, deren Anerkenntnis
gefordert wird. Wird er in dieser Weise, indem er zum kognitiven
Gehalt gerinnt, verobjektiviert, so ist seine Kraft und Bedeutung dahin.
Nur im direkten Erleben, das sich in der Reflexion noch nicht wieder
aufsich zuriickgewendet hat, ist der Mythos lebendig. Auch der Glaube
beweist nur seine Kraft, wenn er unmittelbar akzeptiert und hingenom-
men wird. Das Wissen zersetzt den Glauben und beraubt 1hn seiner
Evidenz. Schelling formuliert das mit den Worten: «In der That ist das
Besondere, was die Ahndung oder religiose Intuition vor der Vernunft-
erkenntnis voraushaben soll, nach den meisten Beschreibungen
nichts anderes als ein Rest der Differenz, der in jener bleibt, in dieser
aber ginzlich verschwindet. Jeder, auch der noch iibrigens in der End-
lichkeit befangene, ist von Natur getrieben, ein Absolutes zu suchen,
aber indem er es fiir die Reflexion fixieren will, verschwindet es ihm.»?°
Die Struktur der Wirkung des Mythos und die Struktur des Glaubens
weisen darin Ahnlichkeit auf. Mythos und christlicher Glaube gehdren
fiir Overbeck untrennbar zusammen. Das eine ist nicht ohne Schaden
vom anderen zu l6sen. Der Mythos ist keine beliebige Form, die der
Glaube annehmen und auch wieder ablegen kann. Im Mythos ver-
schafft sich der Glaube den ihm angemessenen Ausdruck. Stellen wir
die Frage nach den geistigen Vitern dieser Gedanken, so sind in erster
Linie Strauss und Nietzsche zu nennen.® Overbecks schon oben
erwahnte Betonung des starken Einflusses, den Nietzsches «Geburt der
Tragodie» aufihn gemacht habe, veranlasst uns, diesem Hinweis nach-
zugehen.

28 Qverbeck, Christlichkeit, 111.

29 Fr.W.J.Schelling, Philosophie und Religion, in: Ausgewihlte Werke, Bd.3,
Schriften von 1801-1804, Darmstadt 1968, 605.

% Vgl. dazu die Archivalie A 231, «Mythus».



276 A.Nabrings

Ebenso wie Overbeck weist Nietzsche auf die Unabdingbarkeit des
Mythos fiir die Religion hin. « Wer wagt es, solchen drohenden Stiirmen
entgegen, sicheren Mutes an unsere blassen und ermiideten Religionen
zu appellieren, die selbst in ihren Fundamenten zu Gelehrtenreligionen
entartet sind: so dass der Mythus, die notwendige Voraussetzung jeder
Religion, bereits iiberall gelahmt ist, und selbst auf diesem Bereich
jener optimistische Geist zur Herrschaft gekommen ist, den wir als den
Vernichtungskeim unserer Gesellschaft eben bezeichnet haben.»3! Die
gleiche Diagnose iiber die gegenwirtige Religion als Gelehrtenreligion
stellt Overbeck. Gelingt die historische Vergewisserung der Religion, so
kann das nur eine Gelehrtenreligion ergeben, «d.h. nichts, was mit
einer wirklichen Religion sich ernstlich vergleichen lisst, ein Ding etwa
von derselben Lebenswahrheit wie die <Denkreligiony, welche heutzu-
tage in vielen Kopfen spukt und, wie man sogar sagen hort, in denen
<aller wirklich gebildeten und urtheilsfihigen Menschen die Glaubens-
religion unwiederbringlich verdriangt> haben soll».32 In der vierten
«Unzeitgemidssen Betrachtung» schreibt Nietzsche: «Dem Mythus
liegt nicht ein Gedanke zugrunde, wie die Kinder einer verkiinstelten
Kultur vermeinen, sondern er selber ist ein Denken; er teilt eine Vor-
stellung von der Welt mit, aber in der Abfolge von Vorgédngen, Hand-
lungen und Leiden.» Daran wird die Unméglichkeit einer Uberset-
zung des Mythos in Begriffe deutlich. Wird der Versuch des Uberset-
zens gemacht, so muss der Mythos verkiimmern. «Es scheint kaum
moglich zu sein, mit dauerndem Erfolge einen fremden Mythus iiber-
zupflanzen, ohne den Baum durch dieses Uberpflanzen heillos zu
beschidigen: welcher vielleicht einmal stark und gesund genug ist,
jenes fremde Element mit furchtbarem Kampfe wieder auszuscheiden,
fiir gewohnlich aber siech und verkiimmert oder in krampfhaftem
Wuchern sich verzehren muss.»3* Er gehort in eine Gesamtheit des
Lebens hinein, das, ist es einmal voriiber, nicht durch Beibehaltung
seiner Mythen wiederhergestellt werden kann. Die Moglichkeit eines
addquaten Verstdndnisses des Mythos ist nicht mehr gegeben, sobald
das ihn hervorbringende Leben vorbei ist. Dann beginnt die «histori-

31 Nietzsche I, 100f. An dieser Stelle ist der Einfluss Burckhardts auf das Denken
Nietzsches handgreiflich. Vgl. zu diesem Zusammenhang die Einleitung W. Kaegis zur
Griechischen Kulturgeschichte, Bd. I, Miinchen 1977, XXIV-XXVIII.

32 Qverbeck, Christlichkeit, 36.

33 Nietzsche I, 413.

34 Nietzsche I, 128.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 277

sche Betrachtung» der Mythen, die das Absterben der Religion indi-
ziert. «Denn es ist das Los jedes Mythus, allmédhlich in die Enge einer
angeblich historischen Wirklichkeit hineinzukriechen und von irgend-
einer spateren Zeit als einmaliges Faktum mit historischen Anspriichen
behandelt zu werden:... Denn dies ist die Art, wie Religionen abzu-
sterben pflegen: wenn ndmlich die mythischen Voraussetzungen einer
Religion unter den strengen, verstandesmassigen Augen eines recht-
gldubigen Dogmatismus als eine fertige Summe von historischen Ereig-
nissen systematisiert werden und man anfiangt, dngstlich die Glaub-
wiirdigkeit der Mythen zu verteidigen, aber gegen jedes natiirliche
Weiterleben und Weiterwuchern derselben sich zu strauben, wenn also
das Gefiihl fiir den Mythus abstirbt und an seine Stelle der Anspruch
der Religion auf historische Grundlagen tritt.»35

Die angefiihrten Ausserungen Nietzsches belegen eindriicklich die
These, dass Overbeck seine Gedanken im engen Zusammenhang mit
Nietzsche entwickelt. Gerade diese Gedanken setzten ihn instand, sich
iiber sein Verhiltnis zur Theologie klarzuwerden und ihre Briichigkeit
zu erkennen. Wie reichlich er von Nietzsches Gedanken Gebrauch
machte, zeigt sich bei seinen Bemerkungen zum Mythos. Diese sind nur
auf dem Hintergrund von Nietzsches Denken zu verstehen. Man wird
daher im Mythosbegriff ein Bindeglied zwischen Overbeck und Nietz-
sche zu sehen haben. Die Kulturkritik allein ist es nicht gewesen, die
beide verbunden hat. Die Hinfilligkeit der Kultur konnte erst mit der
Erkenntnis der Bedeutung des Mythos konstatiert werden. «Ohne Myt-
hus aber geht jede Kultur ihrer gesunden schopferischen Naturkraft
verlustig: erst ein mit Mythen umstellter Horizont schliesst eine ganze
Kulturbewegung zur Einheit ab.»36 Es hiesse die Sache verengen, wollte
man die Kulturkritik zum Ausgangspunkt einer verstehenden Erkli-
rung Overbecks wihlen.3” Sein Unbehagen erwuchs vielmehr aus einer
scharfen Fassung des Glaubensbegriffs als fides qua creditur, der sich
seinen Ausdruck im Mythos schafft und nur in ihm lebt. Die Uberfiih-
rung des Glaubens in Wissen ist der hoffnungslose Versuch, Dahinge-
schwundenes am Leben zu erhalten.

3 Nietzsche I, 63.

36 Nietzsche I, 125.

37 Anders deutet Hergt, Christentum und Weltanschauung, in: Poetik und Herme-
neutik IV, 368, der Overbeck nur als Kulturkritiker versteht: «Genau genommen ist
Overbecks Kritik die eines Kulturkritikers, der aus der Unvereinbarkeit seines modernen

Kulturbewusstseins mit dem Christentum die Verfallsgeschichte des Christentums ablei-
tet, weil er die Geschichte nur als Kulturgeschichte begreifen kann.»



278 A.Nabrings

Neben Nietzsche ist fiir Overbeck Strauss’ Mythenverstandnis be-
deutsam geworden. Vier Momente sind nach Strauss flir den Mythos
massgebend:

1. Der Mythos erzihlt nichts Historisches. Sein Inhalt ist erdich-

7> A
2. Das erzahlende Subjekt des Mythos ist die christliche Gemein-

de.®
3. Der Mythos wird unbewusst und unwillkiirlich hervorgebracht. Er

entsteht im Zuge der miindlichen Tradierung der evangelischen

Geschichte.40
4. Das Interesse des Mythos besteht a) darin, Jesus zu glorifizieren und

b) das Verhiltnis AT-NT als Verheissung—Erfiillung zu deuten.4!
Der Mythos, so fasst Strauss zusammen, ist «nichts Andres, als
geschichtartige Einkleidungen urchristlicher Ideen, gebildet in der
absichtslos dichtenden Sage.»*?

Die Erfahrung der Geschichtlichkeit des menschlichen Lebens, die
sich am Beginn des 19. Jahrhunderts in neuer Weise Bahn bricht,*
machte es notwendig, zwischen Vergangenheit und Gegenwart zu ver-
mitteln. Die Suche nach dem Zusammenhang der Geschichte lisst die
Andersartigkeit der Vergangenheit ins Blickfeld treten. Der Begriff des
Mythos reprisentierte fiir Strauss den Unterschied zwischen urchrist-
lichem und modernem Denken, das aber durch die sich entwickelnde
«Idee» miteinander verbunden ist. Fiir Strauss ist der Mythos die
Schale, die beseitigt werden muss, damit der Kern des Christentums
freigelegt und die Arbeit der Vermittlung geleistet werden kann. Fiir
Overbeck wird der Mythosbegriff zum Grenzbegriff, der Altertum und
Moderne scheidet. Der Gedanke an eine Vermittlung scheidet daher
aus. Weder Repristination noch Vermittlung des Mythos ist moglich.
Damit ist der Religion und dem Glauben die Lebenswurzel abgeschnit-
ten.

3# Vgl. D.F. Strauss, Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet, Bd. I, Tiibingen 1835/36,
29.

3 Vgl. Strauss, Leben Jesu I, 74.

40 Vgl. Strauss, Leben Jesu I, 38f.

41 Vgl. Strauss, Leben Jesu I, 71-73.

42 Strauss, Leben Jesu I, 75.

43 Vgl. den von Koselleck verfassten Artikel {iber den neuzeitlichen Geschichtsbegriff
im Lexikon der Geschichtlichen Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975, 647-716.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F.Overbecks Diagnose 279
Bl

Kontrastiv zu dem bisher Ausgefiihrten soll nun Overbecks Wissen-
schaftsverstindnis vorgestellt werden.

Seine Bemerkungen zum Wissenschaftsbegriff haben eher margina-
len Charakter. Zusammenhéingend hat er sich, wie tibrigens auch zum
Glaubensbegriff, nicht zu Grundlagenfragen der Wissenschaft oder
zum Problem einer Methodologie der Geschichtswissenschaft gedus-
sert. Trotz allem ist seinen Ausserungen ein klares Bewusstsein von den
mit der Wissenschaft verkniipften Fragen zu entnehmen, und sie ent-
halten einige allgemeine Ziige, die das Wissenschaftsverstdndnis Over-
becks erschliessen lassen.

Das Motiv der «Herrschaft» ist fiir Overbecks Verstindnis der Wis-
senschaft massgebend. Er hofft, «mit unserem sich Abmiihen etwas
Macht iiber die Dinge zu erlangen».* Sind die Dinge uns nicht mehr zu
Willen, dadurch dass wir ihrer nicht sicher sein konnen — denn nichts
garantiert ithr Sosein —, so sind wir ihrer nur dadurch gewiss, dass wir sie
als von uns hervorgebracht begreifen. «Die zweite Uberwindung der
Gnosis am Ausgang des Mittelalters vollzieht sich unter «<verschirften
Bedingungen». Sie vermag den Kosmos der Scholastik nicht mehr zu
retten und steht unter der Macht des Zweifels, dass die Welt schon
urspriinglich nicht zugunsten des Menschen gechaffen sein konnte. Der
Ausweg der Flucht in die Transzendenz als dem Menschen angebotene
und nur zu ergreifende Moglichkeit hat gerade durch den Absolutismus
des Gnadenentscheids, durch das Heilskriterium des nicht mehr wahl-
baren Glaubens seine humane Relevanz verloren. Dieser Wandel der
Voraussetzungen riickt die Alternative der immanenten Selbstbehaup-
tung der Vernunft durch Beherrschung und Veridnderung der Wirklich-
keit in den Horizont der mdéglichen Intentionen.»4s

Das in der neuzeitlichen Wissenschaft dominierende Herrschafts-
motiv findet sein methodisches Korrelat im Kausalitdtsprinzip. Das
Kausalitdtsprinzip gewdhrleistet den Konnex der Dinge. Damit ist die
Garantie gegeben, dass sie sich dem menschlichen Zugriff nicht zu
entziehen vermogen. Sie stehen unter einem Gesetz, dem sie nicht
entrinnen konnen. Der Mensch gewinnt dadurch Sicherheit, weil die
Welt verlasslich und in der Konsequenz dann planbar ist. Allerdings ist

4 Vgl. die Archivalie A 241 «Wissenschaft (Zweck)».
45 H. Blumenberg. Sidkularisierung und Selbstbehauptung. Erweiterte und iiberarbei-
tete Neuausgabe von «Die Legitimitit der Neuzeit», Frankfurt/M. 1974, 158.



280 A. Nabrings

das Kausalitdtsprinzip mit einem enormen Nachteil belastet. Es erfor-
dert den infiniten Regress. Die Unabschliessbarkeit des wissenschaft-
lichen Prozesses ergibt sich notwendig aus einer scharfen Fassung des
Kausalitdtsprinzips. Sobald etwas auf seine Bedingungen zuriickge-
fiihrt ist, miissen diese selbst auf das sie Bedingende zuriickgefiihrt
werden. Die Wissenschaft strebt «nach einer Hierarchie der Gesetze,
nach einer systematischen Uber- und Unterordnung der Griinde und
Folgen».4 Die Kausalreihe ist unabschliessbar. Wird ihr ein Unbeding-
tes zugeordnet, so ist thre logische Geschlossenheit in Frage gestellt;
verzichtet man auf das Unbedingte, so ist sie nie zu verwirklichen. Da
das Unbedingte eine logische Unmoglichkeit impliziert, bleibt nur der
Weg des infiniten Regress, dessen Ende zwar nicht absehbar ist, seine
Beschreitung fordert aber keine intellektuelle Unredlichkeit. Durch die
der Neuzeit spezifische Erkenntnis von der Unabschliessbarkeit des
Wissensprozesses wurde der Prozess der theoretischen Erkenntnis for-
ciert und nicht, wie es auch moglich gewesen wire, resignierend ein-
gestellt.*” Der zu entrichtende Preis bei radikaler Durchfiihrung und
Beschriankung auf Relationsgefiige in der Erkenntnis ist Sinnlosigkeit.
«Kausalitdt st in gewisser Weise enttduschend: Als ein Prinzip der
Verhiltnisméssigkeit von Ursache und Wirkung schliesst sie Signifi-
kanz aus.»*® Ganz anders der mythische Wirklichkeitsbegriff. Er ist
nicht durch die Kausalitdt, sondern durch die « Wiederkehr des Glei-
chen als Ungleiches» bestimmt.4

4 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische
Denken, Darmstadt 71977, 81.

47 Vgl. H. Blumenberg, Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner. Erwei-
terte und iiberarbeitete Neuausgabe von «Die Legitimitidt der Neuzeit», vierter Teil,
Frankfurt/M. 1976, 49.

48 H. Blumenberg, Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos, in: Poe-
tik und Hermeneutik IV, 48. Die Situation einer rein durch Wissenschaft bestimmten
Welt ist aber zugleich wieder «mythentridchtig» : « Wenn die Verzichte spiirbar werden,
unter denen uns Wissenschaft Lebensbedingungen gewéhrleistet, aber Fragen abschnei-
det, liegt Mythologie nahe, denn die <eigentlich bewegende Frage» ist nicht auch not-
wendig die, von deren Losung unser pures Existierenkonnen abhéngt. Die Tendenz zur
Neubildung mythischer Bedeutsamkeitscharaktere in der Geschichte unterliegt freilich
der Gegenkraft des stindigen Abbaus durch historische Erkenntnis, die, je mehr sie auf
die diffusen Faktoren sozialer, 6konomischer und institutioneller Realitdten ausgreift,
alle Prignanz in der kategorialen Verkniipfung ihrer Gegensténdlichkeit verschwinden
ldsst» (Blumenberg, ebda.).

49 Vgl. Blumenberg, Wirklichkeitsbegriff, 38.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 281

Wissenschaft muss, unterwirft sie sich dem hier dargestellten Postu-
lat, notwendig in ein Spannungsverhéiltnis zum Glauben treten. Zeich-
nete sich dieser dadurch aus, dass er mit dem Anspruch der Unbedingt-
heit auftrat, so wird gerade dies von der Wissenschaft abgelehnt. Der
Wert einer jeden Erkenntnis kann in einer unter dem Zwang infiniter
Begriindungen stehenden Wissenschaft nur relativ sein. Sicheres Wis-
sen ist ausgeschlossen. Overbeck weist die Frage nach «in sich selbst
sicherem und nicht Anderes sicher stellendem» Wissen zuriick. Damit,
so sagt er, ist «jeder bei Mathei am Letzten angelangt».5° Den Forscher
trdgt nur die Hoffnung, dass sein Bemiihen nicht vergebens ist. An
dieser Hoffnung kann er schnell irre werden.5! Einen sicheren Halt wird
er nirgends finden. «Durch Religion und Weltweisheit sind wir vor der
Gefihrlichkeit der Wissenschaft 1dngst gewarnt. Eben daran erinnert
uns Geschichte zur Zeit am eindringlichsten, ndmlich, dass wir mit
aller Wissenschaft an einem alten Scheidewege stehen. Nur sehe ich
nicht ein, dass Geschichte auch heute, mit allem ihrem Ubergewicht,
zureichte, um uns zur Abkehr von der Wissenschaft zu entscheiden.
Wir miissen durch die Welt eben weiterrollen, braucht das auch nicht
lediglich und eigentlich traumend oder schlafend oder gar ganz leblos
zu geschehen.»’2 Overbeck sieht durchaus das Problematische der Wis-
senschaft, nur hilt er die Situation fiir alternativlos.

Overbecks Wissenschaftsparadigma war die historisch-kritische
Theologie. Sein Verstdndnis von ihr hat sich unter dem Einfluss F. Chr.,
Baurs gebildet. Daher wird es nicht ganz vergeblich sein, wenn wir
einen Blick auf ihn werfen. Zu Baurs Verstdndnis der historisch-kriti-
schen Methode schreibt Liebing: «Die Methode der Untersuchung ist
«kritischy, und zwar in zweierlei Richtung. Sie verfihrt analytisch,
indem sie hinter den philologisch klaren Text zuriickfragt auf etwas,
das verborgen ist, verborgen in erster Linie durch ein dogmatisches,
traditionelles Gesamtbild, in das der Text zunédchst eingeordnet ist. Die
kritische Analyse deckt eine Fiktion auf, die den wahren, d.h. den
historisch Veriﬁzierbarer\l Sachverhalt unkenntlich macht.»%® Der
zweite Schritt besteht in der «spekulativen» Rekonstruktion des kri-
tisch Destruierten. Hier erhebt sich Overbecks Kritik. Er warf Baur sein

50 Vegl. die Archivalie A 241 «Wissenschaft (Zweck)».

51 Vgl. ebda.

52 Qverbeck, Christentum, 11.

53 H. Liebing, Historisch-kritische Theologie. Zum 100. Todestag Ferdinand Chri-
stian Baurs am 2. Dezember 1960, ZThK 57 (1960), 309 f.



282 A. Nabrings

spekulatives Verhalten vor.’* Den Schritt zur spekulativen Rekon-
struktion vermochte er nicht zu vollziehen. Darin wurde seine Destruk-
tivitdt gesehen. Es ist aber zu priifen, ob dieser Vorwurf zu Recht
besteht. Zuletzt erhob ihn indirekt Courtin, indem er Overbecks Ansatz
als «destruktiv» gegeniiber ««identischem» Verstehen» bezeichnete.5>
Auch fiirihn ist Overbecks Kritik negativ. Die Frage nach den Griinden
fir Overbecks Haltung wird nicht gestellt. Overbecks Enthaltung von
der Rekonstruktion des kritisch Destruierten entspringt aus der Ein-
sicht in die Unmoglichkeit solchen Unterfangens. Die Unmdéglichkeit
liegt in der Gleichgiiltigkeit der Welt unserem Werturteil gegeniiber
begriindet. «Denn die Welt ist, wie sie ist, wunderschon und grauenvoll
zugleich, Weltverwerfung und Weltanbetung fiir menschlichen Sinn
das Eine so berechtigt wie das Andere. Es ist nicht mdglich, die Welt
genug zu bewundern und nicht moglicher, sie zu vertreten; die Ver-
traglichkeit dieser ihrer entgegengesetzten Eigenschaften ist allem Be-
. greifen entzogen. Darum kann der Mensch mit und an ihr nichts Bes-
seres und Hoheres tun, als sie anerkennen, sie nehmen wie sie ist und
von der Gleichgiiltigkeit seines Werturteils tiber sie sich durchdringen
lassen.»¢ Diese Einsicht muss nicht notwendig Pessimismus hervorru-
fen. «Wir konnen die Dinge lieben, und deshalb uns dariiber hinweg-
setzen, dass wir sie nicht verteidigen konnen.»3” Die Dinge sorgen in
dieser Welt fiir sich selbst und sind auf das Urteil der Menschen nicht
angewiesen.>® Sie sind uns gegeniiber gleichgiiltig. Die Erfahrung der
Gleichgiiltigkeit gehort zu den «fundamentalen Erfahrungen».’? Diese
zu iiberwinden bildet «den zentralen Sinn des menschlichen Ringens
mit dem Schicksal in seiner Alltdglichkeit und in seinen Extremen.»0
Der Mythos kann diese Erfahrung kompensieren, indem er die Welt als
sinnhaft vorstellt. Der Wissenschaft ist dieser Weg verbaut. Ihr bleibt
nur die Moglichkeit, «die Gleichgiiltigkeit der Welt durch die techno-

54 Vgl. z.B. Christlichkeit, 4, wo er sein reserviertes Verhiltnis «der Baur’schen
Construction des Urchristenthums» gegeniiber erwihnt.

55 Vgl. J. Courtin, Das Problem der theologischen Wissenschaft in ihrem Verhiltnis
zum Verstdndnis der Christentumsgeschichte bei Franz Overbeck, Dissertation Mainz
1975, 77.

56 QOverbeck, Christentum, 29.

57 Ebda.

58 Vegl. die Archivalie A 241, «Wissenschaft (Allgemeines) 7».

59 L. Kolakowski, Die Gegenwirtigkeit des Mythos, aus dem Polnischen iibersetzt
von P. Lachmann, Miinchen 21974, 89.

60 Kolakowski, Gegenwartigkeit, 90.



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 283

logische Aneignung der Dinge zu liberwinden, der wir es verdanken,
dass die Dinge uns Gehorsam zollen. Die Genugtuung, die aus diesem
Gehorsam resultiert, besteht darin, dass wir uns in einem immer hohe-
ren Masse innerhalb eines von uns selbst eingerichteten Milieus bewe-
gen; in einem stets grosseren Masse diirfen wir uns also gottdhnliche
kreative Vermdgen zuschreiben.»$!

Nur durch Herrschaft konnen wir uns der Welt versichern. Der
Herrschaftsanspruch wird unumschriankt erhoben. Kein Gebiet darf
sich dem menschlichen Zugriff entziehen, da sonst der Erfolg seines
Bemiihens in Frage gestellt ist. Der Mensch kann erst dann beruhigt
sein, wenn er sich als souverdn weiss. Anderes als sein Wirken kann er
nicht mehr anerkennen. «Die zunehmende Intellektualisierung und
Rationalisierung bedeutet also nicht eine zunehmende allgemeine
Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen man steht. Sondern sie
bedeutet etwas anderes: das Wissen davon oder den Glauben daran:
dass man, wenn man nur wollte, es jederzeit erfahren konnte, dass es
also prinzipiell keine geheimnisvollen unberechenbaren Michte gebe,
die da hineinspielen, dass man vielmehr alle Dinge —im Prinzip —durch
Berechnen beherrschen konne. Das aber bedeutet: die Entzauberung
der Welt.»%2 Die entzauberte Welt entpuppt sich am Ende dieses Weges
als das eigentliche Problem. Ist es dem Menschen gelungen, sich aus
irrationalen Abhingigkeiten zu befreien, so hat er sich auch aus allen
Bindungen befreit. Die emanzipative Leistung der Wissenschaft hat
ihre Kehrseite in der durch sie hervorgerufenen Destruktion des Sin-
nes.%? Der Mensch wird ganz auf sich zuriickgeworfen und muss sich

61 Kolakowski, Gegenwirtigkeit, 95.

62 M. Weber, Soziologie, Universalgeschichtliche Analysen, Politik. Mit einer Ein-
leitung von E. Baumgarten, hrsg. und erldautert von J. Winckelmann, Stuttgart 51973,
317.

63 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in: L. Wittgenstein: Schriften I,
Frankfurt/M. 1960, 82 : « Wir fiihlen, dass selbst, wenn alle mdglichen wissenschaftlichen
Fragen beantwortet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht beriihrt sind. Freilich
bleibt dann eben keine Frage mehr; und eben dies ist eine Antwort»; vgl. auch H. Blu-
menberg, Die Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt/M. 1975, 97 : «Die Meta-
pher konserviert oder restauriert den lebensweltlichen Motivationszusammenhang, in
dem ein theoretisches Interesse seinen Ursprung hat und dem es einen Anspruch ent-
nimmt, dessen zwar nur partielle Erfiillung durch die methodisch definierten Verzichte
der Wissenschaftsgeschichte erkauft worden sind. Wissenschaft floriert zu Lasten der
Fragen, zu deren Beantwortung sie in Gang gesetzt worden ist; jede unkontrollierte
Uberschwenglichkeit stort den Erfolg, bringt aber zugleich das Motiv wieder zur
Sprache.»



284 A. Nabrings

mit sich selbst begniigen. « Wer sich auf sich selbst stellt, muss es auch
mit sich selbst aushalten — wehe ihm, vermag er es nicht!»® Nietzsche
beschreibt diese Erfahrung so: «Im Horizont des Unendlichen. — Wir
haben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die
Briicke hinter uns — mehr noch, wir haben das Land hinter uns abge-
brochen! Nun, Schifflein! Sieh dich vor! Neben dir liegt der Ozean, es
ist wahr, er briillt nicht immer, und mitunter liegt er da wie Seide und
Gold und Traumerei der Giite. Aber es kommen Stunden, wo du
erkennen wirst, dass er unendlich ist und dass es nichts Furchtbareres
gibt als Unendlichkeit. Oh des armen Vogels, der sich frei gefiihlt hat
und nun an die Winde dieses Kifigs stosst! Wehe, wenn das Land-
Heimweh dich befillt, als ob dort mehr Freiheit gewesen wire —und es
gibt kein <Land» mehr.»%

Diese Situation wurde durch die Wissenschaft evoziert. Sie ist nicht
imstande, den Menschen zu befehlen;% sie kann Ziele und Zwecke
menschlichen Handelns vernichten.6” IThr Bestehen beweist daher,
«dass alle elementaren Instinkte, Notwehr- und Schutz-Instinkte des
Lebens nicht mehr fungieren.»® An dieser Bemerkung Nietzsches ent-
ziindete sich Overbecks Widerspruch. Er sieht in der Wissenschaft
«Nothwehr- und Schutzinstincte unserer Gattung... an der Arbeit.»%®
Kann die Wissenschaft auch nicht sinnstiftend in unser Leben eingrei-
fen, so sind ihre Dienste, die sie dem Menschen leistet, doch unent-
behrlich. Die Wissenschaft befreit das Individuum und ermdéglicht

64 Qverbeck, Christentum, 286.

65 Nietzsche II, 126. Bei diesem Aphorismus ist der Einfluss Pascals deutlich erkenn-
bar. Nietzsche beschreibt die gleiche Situation wie Pascal in seinen Ausfiihrungen iiber
die Wette. Auch fiir Pascal gestaltet sich die Situation so, dass sich der Mensch auf einem
Schiff befindet: «vous étes embarqué» (Pensées et Opuscules, hrsg. v. L. Brunschvicg,
Paris [1958], 437) und zu entscheiden hat. Pascal greift entschlossen zu der Moglichkeit,
die das Christentum bietet: «Pesons le gain et la perte, en prenant croix que Dieu est.
Estimont ces deux cas: si vous gagnez, vous gagnez tout; si vous perdez, vous ne perdez
rien. Gagnez donc qu’il est, sans hésiter» (Pensées, 439). Er ist damit, wie Nietzsche sagt,
ein logischer Christ.

66 Vgl. Nietzsche III, 343.

67 Vgl. Nietzsche II, 42.

68 Nietzsche III, 697. Vgl. auch Blumenberg (A.45), 160-166. Nietzsches Ansicht
iiber die Wissenschaft beschrinkt sich nicht aufdie hier wiedergegebenen Gedanken. Sein
Wissenschaftsbegriff ist vielfdltiger und unterliegt auch Wandlungen (vgl. z.B. I, 10).

6 Archivalie A 241 «Wissenschaft (Gegenwart) Vermischtes».



Theologie zwischen Mythos und Reflexion. F. Overbecks Diagnose 285

damit erst die Entwicklung der Menschheit.’ Was in ihr an Fortschritt
zu verzeichnen ist, ist auf die Leistung von Individuen zuriickzufiihren,
die aber nicht «des Beistandes akzessorischer, gleichartiger Krafte»
enthoben sind. Dariiber hinaus kommt ihr die Fahigkeit zu, unter
Menschen Frieden zu stiften.”! Indem die Menschen in ihrem wissen-
schaftlichen Verkehr sich auf einen gemeinsamen Boden stellen, ist fiir
sie das Gesprach mit Aussicht auf Erfolg mdéglich. Wissenschaft kann
sie in die Lage setzen, die Vorldufigkeit ihres Standpunktes zu begrei-
fen. Durch ihre Fihigkeit, Fragen offenzuhalten, ist dem Dogmatismus
und dem daraus entspringenden Streit gewehrt.

Arie Nabrings, Miinster

70 Vgl. Archivalie A 241 « Wissenschaft (Allgemeines)» und Overbeck, Christentum,
280 und 282.
" Vegl. die Archivalie A 241 «Wissenschaft und Kirche».



	Theologie zwischen Mythos und Reflexion : Franz Overbecks Diagnose

