Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 36 (1980)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Jan Mili¢ Lochman, Wegweisung der Freiheit. Abriss der Ethik in der Perspektive des
Dekalogs. STB Siebenstern 340, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh
1979.

Das neue Buch des Basler Systematikers setzt die Reihe seiner deutschsprachigen Werke

in bedeutsamer Weise fort: es bietet einerseits eine biblisch-theologische Grundlegung

der christlichen Ethik, eine Art Prolegomena zu den bisherigen Veroffentlichungen, und
fiihrt anderseits tiber das Grundsitzliche stets wieder weit hinaus in die konkreten Pro-
bleme, um hier, andere Auffassungen mit beriicksichtigend, in behutsamer und umsich-
tiger Art Stellung zu nehmen. In klarer und lebendiger Sprache geschrieben, vermittelt es
sowohl dem Theologen wie dem Laien wichtige Einsichten, da der Verfasser sich nicht
nur iiber umfassende Fachkenntnisse in der neueren ethischen, sondern auch in der
zustdndigen alttestamentlichen Literatur ausweist. Dazu kommt ein profundes Wissen
sowohl tiber 6kumenische Zusammenhénge als auch die marxistische Theorie, was eine
ausserordentlich gegenwartsbezogene und vielseitige Darstellung ermoglicht. Der Zen-
tralbegriff, nach dem sich alles ausrichtet, ist die Freiheit des Bundesvolkes Gottes.

«Dieses Bundesdokument ist wesentlich eine magna charta der Freiheit... Nur in dem

fiir sie massgeblichen Zusammenhang der Befreiungsgeschichte (des Exodus) werden sie

in ihrem urspriinglichen Sinn verstanden. Mit Legalismus und Moralismus haben sie
nicht viel zu tun. Vielmehr mit dem Ringen um wahres Verstiandnis der Freiheit eines

Christenmenschen... Sie helfen, die geschenkte Freiheit recht zu fiillen... Sie wehren

nicht nur einem nomistischen, sondern auch einem antinomistischen Missverstindnis

der Freiheit» (S.17). Wird in diesem Sinn in den Eingangskapiteln der Freiheitsbegriff

«jenseits von Gesetzlichkeit und Willkiir» grundsitzlich erdrtert, so erfihrt er bei der

Auslegung der einzelnen Gebote seine Konkretion hinsichtlich aller wesentlicher Le-

bensbeziige. Dabei wird dem alttestamentlichen Befund und dem urspriinglichen «Sitz

im Leben», soweit es der knappe Raum zulésst, Rechnung getragen, dann aber der Bogen

zum NT hiniiber geschlagen, so dass Exodus- und Ostergeschehen, Dekalog und Berg-

predigt in organische innere Beziehung zueinander geraten. Das Buch ist somit auch ein
erfreuliches Beispiel fiir die in den letzten Jahren immer deutlicher erkannte Notwen-
digkeit, die u.a. durch Forschungs- und Lehrbetrieb an den Universitidten entstandene

Kluft zwischen alttestamentlicher und neutestamentlicher Disziplin zu iiberbriicken.

Wie ertragreich im {ibrigen dieses Ernstnechmen von Erkenntnissen alttestamentlicher

Wissenschaft ist, zeigen die Ausfiihrungen iiber das achte Gebot, wo es eigentlich um

Menschenraub geht und nun auf einmal so aktuelle Probleme wie die Versklavung des

Menschen, die Geiselnahme und der Terrorismus anstehen. Es ist hier selbstverstindlich

nicht méglich, all die Themen unserer heutigen Zeit zu nennen, auf die der Verfasser zu

sprechen kommt. Man staunt aber iiber die Ergiebigkeit und Aktualitit des Dekalogs,
wenn er in solch kompetenter Weise zum Sprechen gebracht wird. Wobei der Verfasser
sich bewusst ist, dass « wir ihn keineswegs von vornherein im Griff haben und ihn auch
nie im Griff haben konnen. Das Gebot Gottes gilt nicht als toter und totender Buchstabe,
sondern als verbindliche Initiative der Freiheit und Liebe, deren konkrete Fiillung und
Erfiillung in gegebenen Verhiltnissen immer erst gesucht und versucht werden miissen»
(S.80).



Rezensionen 237

Es begreift sich von selbst, dass derart viele und derart umfassende Fragen, wie sie hier
angeschnitten werden, auf 155 Seiten nicht erschépfend zur Darstellung kommen. Man
wiinschte gerne, dass der Verfasser spiter weitergehende Ausfiihrungen zu den einzelnen
Problemen vorlegt. Dann diirfte auch zum dritten Gebot mehr zu erfahren sein, das jetzt
mit dem zweiten zusammengenommen wird. Die Kiirze ist indessen auch wiederum der
besondere Vorzug des Werkes: es bleibt iibersichtlich, bleibt konzentriert bei der Sache,
gibt alle notige Orientierung iiber die Problemlage und zwingt weiterzudenken, ausser-
dem findet man die Zeit, es wirklich durchzulesen. Man legt es mit einer Fiille von
Anregungen und dem Gefiihl von Befreiung aus der Hand. Ein Buch nicht zuletzt fiir den
aktiven Pfarrer, der es mit Gewinn und Dankbarkeit gebrauchen wird.

Max Wagner, Basel

Clemens Thoma, Christliche Theologie des Judentums. Mit einer Einfiihrung von David

Flusser. Paul Pattloch Verlag, Aschaffenburg 1978, 300 Seiten.

Dieses Buch beansprucht mehr zu sein als €ine « neutrale» (etwa religionsgeschichtliche
oder phianomenologische) Darstellung des Judentums. Es ist «ein christlich-theologi-
scher Versuch, die Konsequenzen aufzuzeigen und darzustellen, die sich fiir das Chri-
stentum daraus ergeben, dass Jesus Christus, seine ersten Jiinger und die Evangelisten
Juden waren» (S.43). Dabei gilt es, die verhidngnisvolle Wirkungsgeschichte christlicher
und kirchlicher Judenfeindschaft ebenso einzubeziehen wie auch die oft kaum bekannte
Geschichte und Dynamik des Judentums nach dem neutestamentlichen Zeitalter. Eine
der wichtigsten Voraussetzungen ist die « tiefgreifende und wesenhafte Assymmetrie» im
Verhiltnis von Christentum und Judentum, die schon dadurch zum Ausdruck kommt,
«dass das Judentum (<als Wurzel») tief in die christliche Identitét hineinreicht, wihrend
das Christentum nicht oder kaum zur jiidischen Identitdt gehort» (S.45).

Im zweiten, umfassendsten Teil des Buches geht es um die Darstellung Jesu Christi
und seiner Botschaft im Zusammenhang mit dem friihen und rabbinischen Judentum.
Dazu gehort natiirlich auch die sorgféltige und gut lesbare Information iiber das Friih-
judentum, seine Identitdt und seine Gruppen in ihrer Vielfdltigkeit und teilweisen
Gegensitzlichkeit (Pharisaer, Sadduzéer, Essener, Zeloten, Qumranleute, Apokalyptiker
usw.) sowie liber messianische Hoffnungen, weisheitlich-gesetzliche Lebensentwiirfe und
iiber paléstinisches und hellenistisches Judentum. Immer wieder werden auch Parallelen
zum werdenden Christentum aufgezeigt, z. B. zwischen dem Friihkatholizismus im NT
und dem rabbinischen Judentum. Wihrend friiher die Zeit zwischen dem Exil und der
Zerstorung des Tempels als «Spatjudentum» bezeichnet wurde, das dann oft nur als
dunkle Folie fiir das um so hellere Licht des Urchristentums diente, kommt Thoma zu
dem Schluss: « Alle religiosen Vorstellungen und Ideale, die im Neuen Testament aus-
geformt sind, finden sich in irgendeiner Weise auch im zeitgleichen oder zeitnahen
nicht-christusgldubigen Judentum... Das Neue bzw. Singuldre im Neuen Testament ist
einzig die geschichtlich eigenartige Person Jesu samt ihren Taten und Widerfahrnissen
sowie die durch Tod und Auferstehung Christi bedingten theologischen Schopfungen
und Initiativen» (S.123). M.a. W.: « Der irdische Jesus kann als dem Judentum und dem
Christentum zugehorig betrachtet werden.» Was aber Christen und Juden trennt, das ist:
der Christus des Glaubens. Gerade dieser neutestamentliche Glaube gn Christus ruft aber
jidische Einwidnde und Fragen hervor (Menschwerdung Gottes? Ein gekreuzigter Mes-
sias? Aufweichung des Monotheismus?). Hier und in anderen Fragen (z.B. der von
Christen so oft missverstandenen jlidischen Messiaserwartung) geht es Thoma darum,



238 Rezensionen

alte oder neue theologische Klischees zu iiberwinden, um die wahren Unterschiede und
wirklich Trennendes iiberhaupt erst in den Blick zu bekommen.

Der dritte Teil («Juden und Christen in der Zeit nach Christus: Gegeneinander,
Nebeneinander und Fiireinander») enthilt wertvolle Darlegungen und Einsichten zur
Frage der jiidisch-christlichen Trennung (einschliesslich des rabbinischen «Ketzerse-
gens»), der aufkommenden christlichen Judenfeindschaft sowie zur Frage eines even-
tuellen neutestamentlichen Antijudaismus, den Thoma verneint. — Da dieser Teil relativ
kurz gefasst ist, bleibt er an einigen Stellen notwendigerweise skizzenhaft und andeutend.
—Wer eine Zusammenfassung der heutigen Forschung und der wichtigsten Probleme des
christlich-jiidischen Gesprichs sucht, wird an diesem wertvollen Buch nicht vorbeigehen
kodnnen. Reiner Jansen, Frenkendorf

Ulrich Fischer, Eschatologie und Jenseitserwartung im hellenistischen Diasporajuden-
tum. BZNW 44, Berlin 1978, 272 Seiten.

Die Arbeit stellt die Druckfassung einer Heidelberger Dissertation dar (1976/77). Der
Verfasser stellt sich die Aufgabe, neben der nationalen und kosmologischen Eschatologie
«gerade die nicht in den Kontext einer eschatologischen Weltschau eingebetteten indi-
viduellen Heils- und Unheilserwartungen» des hellenistischen Diasporajudentums in
seine Untersuchungen einzubeziehen (8. 3). Dies geschieht, weil letztere eine besondere
Bedeutung in diesem Judentum gewonnen haben. Dabei beschrinkt sich der Verfasser
auf Texte der westlichen Diaspora. Der Nutzen der Arbeit liegt in den umfangreichen
Einzelinterpretationen, iiber deren Richtigkeit im Detail zu diskutieren wire, die aber im
ganzen hilfreich und weiterfiihrend sind.

In einem 1. Hauptteil gibt der Verfasser einen Uberblick iiber eventuelle eschatolo-
gische Erwartungen in historischen Schriften (z. B. 3 Makk; 3 Esr; Arist), in exegetischen
Werken (z. B. Aristobul) und pseudepigraphischen Dichtungen (S.13-35). Er kommt zu
dem Schluss, dass eschatologische Themen kaum eine Rolle spielen.

Anders steht es bei den im 2. Hauptteil behandelten Texten (S. 37-123). Die slawische
Henochapokalypse kennt eine individuelle Vergeltung direkt nach dem Tode, wozu ein
Vernichtungsgericht (iiber die Gottlosen) am eschatologischen Gerichtstag tritt
(S.53.58f). Mit dieser Konzeption einer doppelten Vergeltung verbindet sich eine hel-
lenistisch modifizierte Ubernahme des Zwei-Aonen-Dualismus. Charakteristisch ist das
Fehlen nationaljiidischen Denkens. — Ahnliches gilt fiir die griechische Baruchapoka-
lypse. Neben dem Mangel an nationalen Heilshoffnungen (S. 76) herrscht hier wieder die
Anschauung individueller Vergeltung, die bereits nach dem Tode wirksam wird
(S.82.84). — Das 4. Makkabéderbuch zeigt grosse Zuriickhaltung gegeniiber eschatologi-
scher Spekulation und ist nur an einer Vergeltungslehre interessiert, «deren Funktion es
ist, eine Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Mértyrerleidens zu geben .. .» (5.105). -
In der Schrift Joseph und Aseneth findet sich neben der Betonung gegenwirtigen Heils,
das Aseneth als Paradigma des Proselyten jetzt schon erlangt durch ihren Ubertritt zum
Judentum, nur die Erwartung, nach dem Tod in den himmlischen Ruheort einzugehen
(S.1121).

Im 3. Hauptteil behandelt der Verfasser den Auferstehungsglauben wie er im pseudo-
phokylideischen Lehrgedicht und bei Flavius Josephus begegnet (S.125-156). Bei der
erstgenannten Schrift findet der Verfasser nur «einen gewissen Einfluss des jlidischen
Auferstehungsglaubens» (S.141). — Die Haltung des Josephus in dieser Frage bestimmt er
durch Analyse der Jotapatarede und durch Vergleich mit der Darstellung der Essener-



Rezensionen 239

und Pharisdereschatologie des Autors. In der Essenerdarstellung gibt es ein postmortales
Los nur fiir die unsterblichen Seelen. Bei der Pharisdereschatologie zeigt sich, dass
Josephus deren Auferstehungslehre zu einer Seelenwanderungslehre umgestaltet hat, was
in seiner eigenen Jotapatarede ebenfalls zum Ausdruck kommt. Der Verfasser will hier
keine blosse Akkommodation an die griechischen Leser des Josephus sehen, sondern die
Haltung zumindest des spédteren Josephus selbst (S.156).

Der 4. Hauptteil geht aufdas Problem einer nationalen Eschatologie bei Josephus und
Philo von Alexandrien ein (S.157-213). Josephus erscheint dabei als ein Jude, der den
messianischen Hoffnungen seines Volkes distanziert gegeniibersteht. In Bell VI 312f.
driickt er seine Ablehnung der jiidischen Messiaserwartung dadurch aus, dass «er die
heidnische Umdeutung eines von den Zeloten aufgegriffenen messianischen Orakel-
spruchs iibernimmt», in Ant X 186-281 verschweigt er bei der Darstellung des Propheten
Daniel bewusst die eschatologischen Heilserwartungen der Juden (S. 181). Nach Meinung
des Verfassers lassen sich keine Anzeichen finden, «dass Josephus {iberhaupt je die
Messiaserwartung seines Volkes geteilt hat» (S.182). Uber die Griinde einer solchen
Haltung dussert sich der Verfasser nur recht allgemein; hier wire die heilsgeschichtliche
Sicht des Josephus, der zwar auf seine Weise am Erwahlungsglauben Israels festhélt, aber
Israel unter dem Gericht Gottes sieht, zu berticksichtigen (vgl. H. Lindner, Die Ge-
schichtsauffassung des Flavius Josephus im Bellum Judaicum, AGSU 12,1972). — Bei der
Besprechung Philos widmet sich der Verfasser insbesondere den Ausfiihrungen in der
Schrift « Uber die Belohnungen und Bestrafungen» 93-97 und 165-172. Bei der ersten
Stelle hat der Messias nur sehr begrenzte Bedeutung, da er nur fiir den hypothetischen
Fall erscheint, dass es zu einem eschatologischen Krieg zwischen den Frommen und
ihren Gegnern kommt. Die nationale Heilserwartung ist insofern entschriankt, dass der
eschatologische Krieg in ethisierender Weise umgedeutet wird (S.201). Ahnlich wird die
Hoffhung auf eine kiinftige Sammlung aller Juden in 165-172 nur allegorisierend iiber-
nommen. Philo ldsst eine deutliche Distanz gegeniiber den nationalen Heilserwartungen
erkennen.

In einem letzten Hauptteil untersucht der Verfasser «die Jenseitserwartungen auf
Sepulkralinschriften und in der Sepulkralkunst des Diasporajudentums» (S.215-254).
Dabei zeigt sich einmal «das nahezu vollige Fehlen spezifisch jlidischer Begriffe und
Vorstellungen» (S.242), bei Texten, die starker jiidisch durchdrungen sind, eine geringe
Bedeutung des Auferstehungsglaubens (S.236).

Nach diesen Ausfiihrungen wundert es nicht mehr, dass der Verfasser zu dem Schluss
kommt, dass im Diasporajudentum «eschatologische Vorstellungen im Sinne einer kos-
mologisch-apokalyptischen Zukunftsschau eine weitaus geringere Rolle spielten als indi-
viduelle Jenseitsvorstellungen» (S.255). Weiter: Auch «national-eschatologische Heils-
erwartungen im Sinne eines politischen Messianismus» waren ohne grossere Bedeutung
(S.256). Gleichzeitig betont er das vollige Fehlen einer eschatologischen Naherwartung
(S.259). Er stellt deshalb die Frage, «wie die christliche Mission unter den Juden der
westlichen Diaspora die eschatologische Naherwartung der christlichen Urgemeinde hat
«exportieren> kdnnenx» (S.259). Der Verfasser gibt allerdings zu, dass es nicht die Absicht
seines Buches sein konnte, «ein Gesamtbild der Eschatologie jenes Judentums zu ent-
werfen», da die behandelten Schriften nur einen kleinen Ausschnitt der literarischen
Produktion dieses Judentums darstellen (S.255). Doch liegt hier das eigentliche Problem
der Arbeit. Die Zusammenfassung (S.255-260) versucht faktisch mehr zu leisten, als nur
«einige bemerkenswerte Aspekte» herauszustellen (S.255). Denn der Verfasser will ja



240 Rezensionen

den zeitgeschichtlichen Hintergrund des Neuen Testaments erhellen (S.259); und dabei
ist er dann doch zu einer Art eschatologischem Gesamtbild genétigt, ob er es wahrhaben
will oder nicht. Folgende Kritikpunkte sind zu nennen:

Der Verfasser reflektiert nicht die Frage, wie seine Ergebnisse im Blick aufeine solche
Gesamtschau zu beurteilen wiren, wenn er etwa die apokalyptisch gestimmten Oracula
Sibyllina mit ihrer Messiaserwartung und die Zwdlfertestamente mit ihren apokalypti-
schen Einschiiben und deren nationaleschatologischer Ausrichtung beriicksichtigt hitte.
Weiter wird zwar die Tatsache griechischer Ubersetzungen palistinischer Apokalypsen
erwihnt, deren Wirkung auf das Diasporajudentum aber nicht erdrtert. Endlich ist das
Fehlen eschatologischer Naherwartung in den behandelten Texten nicht tiberzubewer-
ten. Jedenfalls lisst der diasporajiidische Aufstand in der Cyrenaika und Agypten unter
Trajan (115-117 n.Chr.) sich nur verstehen, wenn hier dhnliche naheschatologische
Erwartungen eine entscheidende Rolle gespielt haben wie im paléstinajiidischen Auf-
stand von 66=70 n. Chr. Das Wirken einer wohl messianischen Gestalt wie Konig Lukuas
ist nur von daher zu deuten. Wenn also die Bedeutung der Einzelergebnisse fiir ein
Gesamtbild zur Eschatologie des Diasporajudentums noch stiarker zu relativieren sind, so
bleiben doch die Detailuntersuchungen des Verfassers als solche niitzlich und hilf-
reich. Ulrich B. Miiller, Kiel

Bruce D. Chilton, God in Strength. Jesus’ Announcement of the Kingdom, Studien zum
Neuen Testament und seiner Umwelt, Ser. B, 1. Freistadt, Verl. F. Plochl (bzw. Prof.
DDr. A. Fuchs, Harrachstrasse 7, A-4020 Linz), 1979, 347 Seiten.

Bei der vorliegenden Untersuchung handelt es sich um eine von Ernst Bammel betreute,

1976 in Cambridge angenommene Doktorarbeit, deren Druck nach einem sehr sorgfil-

tigen maschinenschriftlichen Manuskript vorgenommen wurde. Der Titel God in

Strength wurde in Anlehnung an Mk 9,1 gewahlt.

Die Einfiihrung (S.9-23) betont, im Anschluss an Joachim Jeremias, die zentrale
Bedeutung des Konigreichs Gottes fiir die Botschaft Jesu; B.D.Chilton will die von
Jeremias ausgeklammerte Frage beantworten, was denn gemeint war mit dem von Jesus
angekiindigten Konigreich Gottes (S. 11). Zu diesem Zweck befragt der Verfasser nicht nur
die Basileia-Gleichnisse Jesu, sondern siamtliche Basileia-Stellen der Synoptiker und
referiert die wichtigsten Auffassungen der neutestamentlichen Forschung (S. 11-18). Der
Hauptteil (S.25-274) besteht aus Exegesen ausgewihlter Texte, die thematisch geordnet
sind: Der Herold (Mk 1,14 f.; Mt 4,12-17; Lk 4,16-21); Das Kdnigreich als Fest (Mt 8. 11f.;
Lk 13,28f); Das gewaltsame Konigreich (Lk 16,16; Mt 11,12f); Das Konigreich als
Erbteil (Lk 12,32); Das Konigreich in Kraft (Mk 9,1; Lk 9,27; Mt 16,28). Jedem Teilab-
schnitt ist das Ergebnis der redaktions- und traditionsgeschichtlichen Untersuchung des
betreffenden Texts vorangestellt; verschiedenartige Unterstreichungen zeigen, was Chil-
ton als jesuanische Urfassung beurteilt und was er vorsynoptischer Tradition bzw. der
redaktorischen Arbeit der Evangelisten zuschreibt. Schlussfolgerungen (S.275-298) zie-
hen ein Fazit; Exkurse (S.299-318), Bibliographie (S.319-336), Abkiirzungen
(S.337-340) und Autorenregister (S.341-347) beschliessen den Band.

Die redaktions- und traditionsgeschichtlichen Einzelheiten kénnen hier nicht refe-
riert werden; obgleich methodisch klar und in steter Auseinandersetzung mit der Sekun-
darliteratur erarbeitet, bleiben manche Ergebnisse wenig liberzeugend (so die Zuweisung
des éAnAvdviav in Mk 9,1 an die markinische Redaktion, S.251). Auch die Feststellung,
Jesu Predigt vom Konigreich Gottes habe nichts anderes als « God in strength» verkiin-



Rezensionen 241

den wollen (S.287), ist in dieser Formulierung zu einseitig; wieso die Erwartung eines
apokalyptischen Reichs mit politischen und sozialen Aspekten dadurch fiir den (histo-
rischen !) Jesus ausgeschlossen werden kann (S.287f.), vermag der Rezensent nicht ein-
zusehen. Dem Verfasser ist darin zuzustimmen, dass sich aus den Basileia-Worten Jesu
keine Entwicklung seines eschatologischen Selbstbewusstseins rekonstruieren l&sst
(S.293-298). Die Ankiindigung des Gottesreichs bildet jedoch ein so zentrales Thema der
Predigt des historischen Jesus, dass die uns erhaltenen Basileia-Texte gar nicht sorgfaltig
und ausfiihrlich genug exegesiert werden konnen; das vorliegende Buch bietet dazu
wichtige Denkanstosse und diskussionswiirdige Erkenntnisse. Otto Bocher, Mainz

Frangois Bovon, Luc le théologien. Vingt-cing ans de recherches (1950-1975). Le Monde
de la Bible, Neuchéitel, Delachaux, 1978. 474 Seiten. Fr.60.-.

Wer sich in den kommenden Jahren mit der lukanischen Theologie befassen will, wird
mit Vorteil zu diesem Werk greifen, das nicht nur umsichtig und sorgfiltig die Forschung
der letzten 25 Jahre iiber das dritte Evangelium und die Apostelgeschichte zusammen-
fasst, sondern auch fiir die wichtigsten Fragen eigene und nicht selten neue Losungen
vorschlégt. In sieben jeweils mit einer umfassenden Bibliographie beginnenden Kapiteln
behandelt der Autor, Professor fiir Neues Testament an der Universitdt Genf, den « Plan
Gottes — Heilsgeschichte und Eschatologie», die « Auslegung des Alten Testaments», die
«Christologie», den « Heiligen Geist», das « Heil», die « Annahme des Heils» und die
«Kirche». Stellen-, Sach- und Personenregister machen das Buch zu einem brauchbaren
Nachschlagewerk. Schade nur, dass zwar die einzelnen Teile mit «Schlussfolgerungen»
enden, am Schluss aber eine Zusammenfassung fehlt.

Niichtern, erfrischend undogmatisch und ohne hermeneutischen Hokuspokus wigt
der Verfasser die verschiedenen oft einseitigen Thesen und Hypothesen gegeneinander
ab. Dabei erweist sich die heilsgeschichtliche Sicht des Lukas als durchaus «neutesta-
mentlich» und «kanonisch». Felix Christ, Bern

A.J. Mattill, Luke and the Last Things. A Perspective for the Understanding of Lukan
Thought. Dillsboro N.C., Western North Carolina Pr., 1979. XII +247 Seiten.
$8.95.

Dass das lukanische Schrifttum in stdrkerem Umfang eschatologisch-apokalyptisches

Material enthiilt, ist bekannt. Die Frage ist jedoch, wie dieses Material zu interpretieren

ist. Die iiberraschende Antwort Mattill’s lautet: im Rahmen eines eschatologisch-apo-

kalyptischen Programms ! Auf die Parusieverzogerung reagiert Lukas wie die Apokalyp-
tiker aller Zeiten: Lukas treibt die Kirche durch seinen eschatologisch-apokalyptischen

Entwurfzu hochster Aktivitit (S.232). Er schreibt, um in der Schlussphase des « Heiligen

Krieges» (S.208 ff.) die Weltmission voranzutreiben (S.233). Das zweibédndige Werk des

Lukas ist also ein eschatologisches Phdnomen: das Ende kommt bald, wenn auch nicht

unmittelbar (S.233).

Nach einer Einfiihrung in die apokalyptischen Hoffnungen der Zeit (Kap.I, S.1-12)
fiihrt Mattill zunichst eine Auseinandersetzung mit der Entapokalyptisierungsthese, vor
allem mit dem Entwurf einer dreigeteilten Heilsgeschichte Conzelmann’s (Kap.II,
S.13-25). Ebenso werden platonisierende Auslegungsversuche abgewiesen (Kap.III,
S.26-40). Allein die Naherwartung wird dem lukanischen Entwurf gerecht. Mattill ent-
faltet sie zunachst an Texten aus der Apostelgeschichte (Kap.IV, S.41-54), dann aus dem
Evangelium (Kap.V, S.55-112). Die Parusieverzogerung fiihrt gerade nicht zu einer



242 Rezensionen

Erschlaffung der eschatologischen Hoffnung, sondern Lukas heizt die Hoffnung auf das
baldige Ende geradezu an (Kap. VI, S.113-157). Wie weit die These Mattill’s zu halten ist,
muss sich an der Auseinandersetzung mit der Frage der prasentischen Realitidt des Got-
tesreiches zeigen (Kap. VII, S.158-207). Hier werden Kernstellen wie 7,28;10,18;11,20;
13,18-21; 16,16a; 17,20f. eingehend besprochen. Nach Mattill verlangen sie eine futu-
rische Interpretation.

Mattill’s Arbeit zeichnet sich durch Griindlichkeit aus. In.der apokalyptischen Lite-
ratur zeigt er sich recht kundig. Doch genau an dieser Stelle brechen die Fragen auf: Darf
man die lukanische Theologie so einlinig in ein apokalyptisches Schema pressen ? Wird
nicht die lukanische Christologie mit der Betonung der Gegenwart des Heils im Wirken
Jesu der Eschatologie aufgeopfert ? Es ist richtig: Lukas identifiziert das Gottesreich nicht
mit der Kirche. Es ist ganz zukiinftige Grosse, jedoch schon im Wirken Jesu geheimnis-
voll auf dem Plan, ebenso im Wirken des Heiligen Geistes. Es ist im Wirken Jesu
Gegenwart und eben doch nicht greifbar. Darum schreibt Lukas in 17,21 nicht &v péoc,
sondern £vtog Vudv: die Distanz wird gewahrt ! Diese Gegenwartsinterpretation von
17,21 ist nicht mit dem Hinweis auf die folgende eschatologische Rede 17,22 ff. zu erle-
digen. Vielmehr stellt Lukas Gegenwart und Zukunft kontrastierend einander gegeniiber.
Den Pharisdern gegeniiber (V.20f.) wird bezeugt, dass das Gottesreich im Auftreten Jesu
schon Gegenwart ist, den Jiingern gegeniiber (V.22 ff.), die seine Gegenwart schon erfah-
ren haben, wird die endzeitlich-eschatologische Seite der kommenden Gottesherrschaft
entfaltet. Angeregt ist die Gottesreichsfrage von der vorangehenden Erzdhlung von der
Heilung der 10 Aussétzigen (17,11-19), dem Zeichen der kommenden Gottesherrschaft.
Wir haben es mit der charakteristisch lukanischen Dreierkomposition zu tun, deren
theologisches Zentrum in 17,20f. liegt.

So wird man Mattill’s These kritisch hinterfragen miissen. Ich habe mich allerdings
davon iiberzeugen lassen, dass Lukas ein Naherwartungskonzept vertritt. Ein solches
Konzept muss aber eine heilsgeschichtliche Strukturierung nicht ausschliessen.

Wilhelm Wilkens, Lienen

I. Howard Marshall, The Gospel of Luke. A Commentary on the Greek Text. Exeter,
Paternoster Pr., 1978. 928 Seiten. £13.00.
" Fast 50 Jahre nach dem Erscheinen des Werkes von J. M. Creed legt 1. Howard Marshall
im Rahmen der Kommentarreihe The New International Greek Testament Commentary
einen neuen Lukas-Kommentar vor. Auf der Grundlage der neueren historisch-kriti-
schen und sprachwissenschaftlichen Forschung will dieser Kommentar der theologi-
schen Interpretation des Textes und damit der kirchlichen Verkiindigung dienen.
Marshall verzichtet auf eine besondere Einfiihrung in die theologische Konzeption
des Evangeliums. Er verweist dafiir auf den Kommentar von E.E.Ellis und auf seine
eigene Arbeit: Luke, Historian and Theologian, 1970. So begniigt sich Marshall in seiner
Einfiihrung mit wenigen Hinweisen zu den sogenannten Einleitungsfragen (S.29-36).
Grundlegend ist die Zwei-Quellen-Theorie. Die Differenzen zwischen Matthius und
Lukas im Q-Material sind nicht nur in der Redaktion des jeweiligen Evangelisten
begriindet, sondern beruhen darauf, dass beide verschiedene Rezensionen von Q benutzt
haben. Dem Sondergut des Lukas liegt nach Marshall keine durchgehende Quelle L
zugrunde, sondern verschiedene Traditionszyklen. Lukas hat sich nach Marshall eng an
die Uberlieferung angeschlossen. Marshall betont den historischen Ursprung der Evan-
gelientradition im Handeln und Lehren Jesu unbeschadet der Tatsache, dass Lukas diese



Rezensionen 243

Tradition natiirlich im Rahmen seiner theologischen Zielsetzung interpretiert. Marshall
wehrt sich gegen den Versuch, das lukanische Schrifttum in die friihkatholische Ara des
Christentums zu riicken. Die Parusieverzogerung ist ja schon eine Frage, die die pauli-
nische Ara selber betrifft: der Ubergang von der Nichsterwartung zur Naherwartung.
Lukas halt klar an der Naherwartung fest. Ebensowenig zeigt das lukanische Schrifttum
eine verfestigte institutionalisierte Form des Christentums. Die Abfassungszeit des Evan-
geliums diirfte nicht weit von 70 n.Chr. liegen. Es ist wahrscheinlich durch Lukas, den
Begleiter des Paulus, verfasst.

Marshall’s Lukas-Kommentar ist ein konservativer Kommentar in gutem Sinne des
Wortes. Er durchleuchtet die Texte in kritischer Abwégung der verschiedenen Méglich-
keiten ihrer Interpretation. Die Literatur wird im wesentlichen erfasst und griindlich
bearbeitet. Der Analyse der einzelnen Verse wird jeweils ein einfithrender Uberblick iiber
den betreffenden Abschnitt vorangestellt. So werden Darstellung und Analyse in guter
Weise miteinander kombiniert.

Es ist hier nicht méglich, den Kommentar in seinen einzelnen Abschnitten zu
besprechen. Beim Studium des Kommentars stdsst man immer wieder auf die Marshall
bewegende Frage: Luke, Historian and Theologian. Der Rezensent hat den Eindruck,
dass sich dabei der historische Aspekt doch zu sehr gegeniiber dem theologischen ver-
selbstidndigt. Denn der historische Aspekt ist doch auch bei Lukas ganz dem kerygma-
tischen eingegliedert und im Kerygma begriindet. Bei der Interpretation des Vorworts Lk
1,1-4 ist meines Erachtens theologisch mehr zu sagen als Marshall dies tut.

Alles in allem: Der Kommentar ist hilfreich, indem er komplizierte Fragen einfach
und verstidndlich zur Darstellung bringt und gegeneinander abwigt.

Wilhelm Wilkens, Lienen

Bruce N. Kaye, The Thought Structure of Romans with Special Reference to Chapter 6.
Austin, Texas, Schola Press, 1979. X+202 Seiten.
In seiner Basler Dissertation sucht der Verfasser anhand einer Untersuchung von Rém 6
herauszuarbeiten, wie Paulus im Ductus seiner Gedankenfiihrung nicht von vorgegebe-
nen Strukturen abhéngt, sondern in seiner Bindung an Jesus Christus Bilder entsprechend
den Bediirfnissen seiner Leser im Blick auf seinen Sendungsauftrag frei zu verwenden
weiss. Einerseits hatte Paulus keine Zeit, seine Konzepte neu zu entwerfen, um ihnen
einen letzten stilistischen Schliff zu geben. Andrerseits aber ging er nach einem Plan vor,
den er im Lauf des Diktats mit einer inneren Logik zu entfalten wusste. Unter den
Stichworten Siinde, Taufe, Beziehung zu Christus, Siinde und Gnade, Sklaverei sucht
Kaye zu zeigen, wie es Paulus daraufankommt, von der geschenkten Rechtfertigung aus
die Christen daran zu erinnern, dass sie mit der Siinde gebrochen haben und sich in der
Einigung mit Christus von ihrer Taufe her zu einem « moral effort» entschlossen hétten.
Sie hdtten nun ihr Eigentumsverhiltnis gegeniiber Gott als « frei gewordene Sklaven » des
Herrn unter Beweis zu stellen! Kaye will auaptio bei Paulus nicht als « Macht» ver-
standen wissen, weil er so die Verantwortlichkeit des sich schuldig erkennenden
Menschen geschmalert sieht. Er sieht richtig, dass « Gesetz und Gnade nicht in Konflikt
miteinander geraten» konnen (p.141), weil beide Zeichen der sich anbietenden Giite
Gottes sind. In abgekiirztem Verfahren kann Paulus von den « Werken des Gesetzes»
oder vom «Gesetz» in kritischem Sinn reden, um so darauf hinzuweisen, dass der
Mensch, der gegen die geschenkte und sich anbietende Gnade kidmpft, in ein unrichtiges
Verhiltnis zum Gesetz gerdt. Das Bild von der Sklaverei braucht Paulus, um unter



244 Rezensionen

Beriicksichtigung der zeitgenossischen Sozialinstitution, der alttestamentlichen Verhilt-
nisse und einer auf Jesus zuriickgehenden Uberlieferung Juden- und Heidenchristen
gleichermassen ins Gewissen zu rufen, dass sic als die von Siinde und Schuld Freigespro-
chenen sich gerade nur als «Sklaven Jesu Christi» wirklich frei im Glauben betétigen
konnen.

Im einzelnen ist zu fragen : warum betont der Verfasser immer wieder den «individual
Christian», wo doch die Gemeinde angesprochen wird (vgl. besonders p. 66 im Blick auf
R6m 6,23)? Warum nimmt er nicht Stellung zur Frage, ob télog 10,4 mit « Ende» oder
mit «Ziel» wiedergegeben werden muss (vgl. p.110 mit p.177, Anm.70)? Darf man
wirklich nicht mehr von « Stindenmacht» reden, wenn man mit Recht dazu gedringt ist,
die Verantwortlichkeit des Menschen ins Licht zu stellen?

Als Ganzes ist die Basler Dissertation ein wertvoller Beitrag zur Romerbrieffor-
schung. Er verstarkt die Vermutung derer, die in ihrer exegetischen Arbeit darauf aus-
gehen, die Prioritét den eigenen Argumenten des Briefverfassers zuzubilligen. Allerdings
wird man nicht aus dem Auge verlieren durfen, dass Paulus oft gerade im Ductus seiner
eigenen Argumentation fremde Gesichtspunkte aufzunehmen und mitzuverarbeiten
weiss. Es wird aber jeweils Sache der eigenen exegetischen Entscheidung sein mitzube-
stimmen, wem Prioritdt zukommt, Werner Bieder, Basel

Joachim Jeremias, 1900-1979: A Belated Review of his New Testament Theology.

The first volume of Joachim Jeremias’ New Testament Theology appeared in 1971
(German edition, Neutestamentliche Theologie, published by Gerd Mohn, Giitersloh;
English edition translated by John Bowden and published by Scribners, New York), and it
was expected that Volume II would soon follow. Even after many years the second
volume failed to appear, and, sadly, the Gottinger Professor died recently at the age of
79.

Volume I, subtitled “The Proclamation of Jesus” («Die Verkiindigung Jesu»), stands
not only as Jeremias’ last major publication, but also as a conclusion and summary of a
lifetime of scholarly activity and of historical and philological expertise. It may also be
fitting, in a way, that Jeremias never got around to Volume II. This necessarily would
have included a treatment of the other strains in the New Testament, such as the Pauline
and Johannine, whereas it is sometimes remarked that to Jeremias those other strains
seemed almost to lie on the periphery of New Testament theology while the words and
teaching of Jesus himself loomed at the center. The proclamation of Jesus was hardly, a
“presupposition” of the theology of the New Testament, as Bultmann said; it was the
substance of it. Jeremias’ almost exhaustive interest in the recovery of the historical
setting of Jesus and his ipsissima verba resulted in a long list of esteemed works such as
Jerusalem in the Time of Jesus, The Eucharistic Words of Jesus, Rediscovering the
Parables of Jesus, and finally New Testament Theology: The Proclamation of Jesus.

At the beginning of his Theology (p.2), Jeremias considers the much touted “criterion
of dissimilarity”, sometimes called the “traditio-historical principle”. According to this
principle in its broad form those sayings of Jesus which have no parallel either in Judaism
on the one side orin the early church on the other may be accepted as authentic —they are
dissimilar to both. This principle has gained wide acceptance, having been employed, for
example, by Bultmann, Kdsemann, Conzelmann, Fuller, Perrin, and Jeremias himself(as
in his well-known conclusions about Jesus’ use of "amen and ’abba). But the narrower
employment of the principle, which, as Fuller expressly states it, positively excludes the



Rezensionen 245

sayings of Jesus which have parallels in Judaism and the early church, must be rejected.
Jeremias does not draw this distinction between the principle of dissimilarity conceived
as(l)a sufficient condition and (2) a necessary condition for the originality of Jesus’ words,
but he does, with a growing number of scholars, here express reservations about the
general principle, at least when used by itself: 1t fails altogether to do justice to the
possible, indeed at some points probable continuity between Jesus and Judaism (e.g.
apocalyptic ideas, proverbs, language) and between Jesus and the early church (e.g.
sayings passed on without alteration). Thus, in the quest of the authentic words of Jesus,
the criterion of dissimilarity must, according to Jeremias, be supplemented by an exam-
ination of the language and style of the logia, of Jesus (p.3).

The title of Chapter I is the question, “How Reliable is the Tradition of the Sayings of
Jesus ?” The answer, according to Jeremias, is: Quite. After reviewing the evidence for the
Aramaic background of Jesus’ logia (more specifically, a Galilean version of western
Aramaic), Jeremias considers Jesus’ favorite manner of speaking (his use of the divine
passive, antithetical parallelism, characteristic rhythms, alliteration, etc.), recurring fea-
tures of his ipsissima vox (a peculiar brand of parables, riddles, talk about the “kingdom
of God”, his use of amen and his use of ’abba as an address to God). He then concludes,
again challenging a commonly held position, that “in the synoptic tradition it is the
inauthenticity, and not the authenticity, of the sayings of Jesus that must be demon-
strated” (p.39). We are, then, from the start on very different ground from those New
Testament theologies which allow only a few fragmentary and debatable sayings of Jesus,
and it becomes apparent that Jeremias is no slave to those form-critical and redaction-
critical approaches which seem sometimes to exhaust the teachings of Jesus by accom-
modating them to later states in the developing and theologizing traditions of the early
church.

Jeremias’ example of a less radical —but hardly less critical and scholarly —assessment
ofthe synoptic sources is apparent also in his treatment of other questions. In an appendix
to the first chapter Jeremias addresses “The Synoptic Problem” and rejects (pp.38f.) the
“two-source theory” which in its usual form explains the material common to both
Matthew and Luke but absent from Mark as deriving from a second source along with
Mark, the logia-source called “Q”. According to Jeremias, this hypothesis, so dear to the
majority of New Testament scholars, at least in this form is an oversimplification as is
evident from the fact that as used by Luke the logia material had already been fused with
the special Lukan material. It is doubtful, moreover, whether in fact ““Q” as a written
document ever existed. This follows from a reconsideration of (i) the oft-cited assertion of
Papias (preserved in Eusebius, Historiae Ecclestiasticae, 111, 39), MatUuiog pév ooV
“EBpaidt Staiénto t¢ Adyio ovvetdtato [so Jeremias Enchiridion Patristicum (sect. 95)
gives ovveypdwyato], in which, says Jeremias, ta Adyio has been shown to mean not a
collection of sayings but a gospel, (i1) the divergences in the Matthean and Lukan Q-logia
themselves (noting that such sayings as involve translation variants, etc., are not derivable
from a common source, and that the remaining word-for-word correspondences occur
mostly in easily memorizable and therefore traditional oral materials such as metaphors,
short parables, and antithetical parallelisms), (iii) the divergences in the sequences of the
logia, and (iv) the divergences in the connecting words by which the logia are introduced
into their settings.

On the more theological side, too, Jeremias delivers blows to opinions which prevail
in some circles. For example, on the question of Jesus’ messianic consciousness Jeremias



246 Rezensionen

comes down emphatically against the view that, as the well-known slogan expresses it,
“the proclaimer became the proclaimed”, i.e. it was the later community, rather than
Jesus himself, that identified Jesus with the coming Son of Man. Notwithstanding the fact
that according to the best texts, Jesus always spoke of the Son of Man in the third person,
he nonetheless conceived himself to be this glorious, eschatological-apocalyptic figure
drawn ultimately from Daniel 7. This self-consciousness on the part of Jesus is the only
way in which sense can be made, for example, of sayings such as Mt 11:5f. where Jesus
sees in himself the fulfillment of the Baptist’s preparatory proclamation: ... the fact that
Jesus made claim to be the fulfiller excludes the possibility of one coming after him”
(p.276). As for the third-person references, Jeremias believes that it points to the dis-
tinction in Jesus’ mind not between himself and the Son of Man, but rather “the ‘mys-
terious relationship’ which exists between Jesus and the Son of man: he is not yet the Son
of man, but he will be exalted to be the Son of man” (p.276). Lk 12:8, ““And I tell you,
every one who acknowledges me before men, the Son of man also will acknowledge before
the angels of God”, has always been important to the proclaimer-became-the proclaimed
position inasmuch as it seems to represent Jesus as distinguishing between himselfand the
Son of Man. But it fails as proof-text for this position since the parallel passage in Mt
10:32 reads £y (“I”) in place of 6 viog Tod dvipdnov (“‘the Son of Man™), “So every one
who acknowledges me before men, I also will acknowledge before my Father who is in
heaven”, and in such instance the less theologically developed £€ym lays claim to greater
originality (p.275; this latter point is demonstrated on pp.262f.).

On the question of the eschatological nature of Jesus’ proclamation, Jeremias makes
clear in this volume, as he did in the fourth edition of Die Gleichnisse Jesu, that whatever
he may have once said that encouraged C.H. Dodd in his “realized (already present)
eschatology™, he actually believes, quite unambiguously, that Jesus taught a two-act
eschaton: The ministry and passion-resurrection of Jesus signals the “overcoming the
rule of Satan™ (pp.85 ) and the “dawn of the reign of God” (pp.96ff.), though Jesus
looks also to a full consummation of this reign in the future (pp.97ff.). The healing
miracles of Jesus and especially the exorcisms are viewed as anticipations “of the hour in
which Satan will be visibly robbed of his power. The victories over his instruments are a
foretaste of the eschaton™ (p.95). Thus, upon the return of the seventy and the report of
their authority over the evil spirits, Jesus announced the in-principle defeat of Satan:
Jeremias translates Lk 10:18 as, “‘I watched Satan cast headlong from heaven like light-
ning” (p.95). Incidentally, Jeremias sees in such talk a deliberate echo of the eschatolo-
gical war which Essene texts show to be widespread (p.94). In this way, the Kingdom of
God (Jeremias prefers “reign” of God, for it is “‘neither a spatial nor a static concept;itisa
dynamic concept” (p.98) is both something “already and not yet”, to employ a well-
known expression of this position which steers a middle course between “‘realized escha-
tology” and “‘consistent (wholly futuristic) eschatology.”

The reader will, in fact, be richly rewarded by Jeremias’ treatment of the much
embattled texts concerning the coming Kingdom of God - “the central theme of the
public proclamation of Jesus™ (p.96). One such text is Lk 17:20-21: “(20) Being asked by
the Pharisees when the kingdom of God was coming, he answered them: The kingdom of
God is not coming with signs to be observed; (21) nor will they say, ‘Lo, here it is!” or
‘There!” for behold, the kingdom of God is in the midst of you !*“ The problem involves the
well-known line, 1) Bacileia Tod Ueob £vtog vudv éotv, usually rendered as ““the king-
dom of God is in the midst of you” (as in the Revised Standard Vesion, above) or “the



Rezensionen 247

kingdom of God is within you” (King James Version). Although évtdg can bear the
meaning of either a subjective “within” or an objective “among”, Jeremias argues, cor-
rectly, for the latter on the grounds that “‘neither in Judaism nor elsewhere in the New
Testament do we find the idea that the reign of God is something indwelling in man, to be
found, say, in the heart; such a spiritualistic understanding is ruled out both for Jesus and
for the early Christian tradition” (p.101). But Jeremias perhaps outdoes himself in trying
to turn the éotiv, ““is”, into a future “will be”, on the grounds that no copula “is” or “will
be” existed in the original Aramaic of the original saying, and that the context dictates
that a future otau, “will be”, should have been supplied by the Greek translator rather
than a present €éotiv. While it is true that the context (the whole of Lk 17 : 20-24) requires a
futuristic view of the Kingdom in this passage, the future fense could have been expressed
with the Aramaic imperfect. That the Aramaic expression apparently did not employ the
imperfect here is explained by the fact that the question about the timing of the Kingdom
had already been addressed by Jesus in 17: 20 (it cannot be predicted), whereas he goes on
in vs. 21 to make a further statement, this time about the nature of the Kingdom (it cannot
be localized). The present tense €otiv in the Greek of our line is, then, not to be taken as
temporally significant; it amounts, rather, to the ““is” in the statement, “this is what the
Kingdom is like (whenever it comes).”

In any event, for Jeremias the second act of the reign of God is yet to come, and when it
does it will be a real reign “out there” in history, and it is coming soon, as Jesus taught in
such passages as Mk 9:1: “Truly, I say to you there are some standing here who will not
taste death before they see that the kingdom of God has come with power.” This saying is
to be accepted as an authentic logion and it explicitly teaches that the Kingdom will come
during the life-time of Jesus’ own generation, and yet not immediately, for only “some”
will then be still living (pp.136f.). Jesus’ expectation of an imminent arrival of the
Kingdom is futher supported by Mk 13:30, “Truly, [ say to you, this generation will not
pass away before all these things take place.” But some, on the more conservative side,
will balk at Jeremias view (surely correct) that here 1) attn yeved, “this generation”, must
mean, as it does in all thirteen other instances in Jesus, “those in Jesus’ presence, whom he
has there before him and to whom he is actually speaking, his ‘contemporiaries’”
(p.133).

On questions concerning eschatology and the Kingdom, then, Jeremias is to be
aligned —ifthere was any doubt — with the general position defended already most notably
in the works of Oscar Cullmann (for example, in Salvation History) and Werner Kiimmel
(Promise and Fulfillment), thus strengthening considerably this non-Bultmannian axis of
New Testament interpretation.

But on the more specific issues too the reader may find himself suitably stimulated.
Just a few examples here might include Jeremias’ treatment of the relation of John the
Baptist to Jesus and the eschatological significance of Jesus’ own Baptism (pp.431T.); or
his view that Luke 17:20-37 on the whole embodies Jesus’ authentic teaching about the
Kingdom’s sudden arrival rather than the “little apocalypse™ of Mk 13 (and developed
parallel passages in Mt 24 and Lk 21) in which Jesus enumerates certain signs of the End
(pp.122ff)); or his view that not Mk 16:1-8 but Joh 20:1-3 and Lk 24:12 preserve the
most primitive version of the disciples’ encounter with the empty tomb and his judgment
that the earliest Christians experienced the Resurrection as the Parousia (pp.3001T.). The
reader will also encounter here summary restatements of some of Jeremias’ earlier and
well-known contributions such as his view about Jesus’ claim to authority through his use



248 Rezensionen

of the Aramaic ’abba as a child-like and affectionate address to God (pp.61ft), his
futuristic-eschatological interpretation of the Lord’s Prayer, including his rendering of
the petition “Give us this day our daily bread” as “Give us today tomorrow’s bread”
(pp.193fT), and his thesis that the eucharistic words of Jesus go back to Jesus himself
(pp.288fT.).

Much of this was predictable. It was also predictable that this work would reflect a
thoroughgoing scholarship. Whatever one may think of Jeremias’ conclusions, he will be
hard pressed to fault the exhaustive and careful analyses that lie behind them. One may
note, almost in fun, that the very first footnote of the present volume (p. 1) concerns the
spelling and Galilean pronunciation of the name YeSua’ (“Jesus”) and involves refer-
ences to the Talmud, ossuary inscriptions, and graffito which Jeremias himself discovered
in “the south wall of the southern pool at Bethesda, now buried in”’! What one might or
might not have predicted is that this volume provides at once not only some of the richest
but also some of the most readable discussions of the most technical and crucial problems
that continue to plague New Testament scholars (though, naturally, the non-specialist
will have difficulty with extensive references to Greek, Hebrew, Aramaic, etc.). This is, no
doubt, a tribute also to the translator.

In the years since this volume was published it has not, I confess, gained the acclaim I
had expected. That is probably because Jeremias belonged to a sort of *““old style” of
Biblical interpretation, while others — American for the most part — have moved on with
their “word-events”, structuralist analyses, Jungian analyses, and the like. I suspect,
though, that the present interests are an unfortunate detour and that the road will
eventually lead back, if not to Jeremias’ conclusions, at least to the kind of historical and

exegetical approach he exemplified so well.
Ed. L. Miller, Boulder (Colorado)

Ursula Berner, Die Bergpredigt. Rezeption und Auslegung im 20. Jahrhundert. Géttinger
Theologische Arbeiten, hg. von Georg Strecker, Bd. 12. Vandenhoeck & Ruprecht,
Gottingen 1979. 273 S. DM 35.-.

Was vorliegt, ist die liberarbeitete Gottinger Dissertation, die unter Leitung von G. Strek-

ker entstanden ist. Den 108 Seiten Text folgen 117 Seiten Anmerkungen, ein Literatur-

verzeichnis mit 726 Titeln und ein (liickenhafter!) biographischer Anhang mit 245

Namen. Wer das Buch liest, hat bei jedem Satz meistens mehr als einmal zu bléttern, um

die dazu gehorigen Anmerkungen mitaufzunehmen und mitzuverarbeiten.

U. Berner sucht einen «Beitrag zur Auslegungsgeschichte der Bergpredigt» zu geben
(S.9) und auferlegt sich fiir den Untersuchungszeitraum des 20. Jahrhunderts «eine fast
ausschliessliche Beschrankung auf die deutsche protestantische Forschung» (S.10). In
einer kurzen Einleitung (S. 11-18) kommt die Verfasserin auf die Auslegung der Bergpre-
digt in den ersten 19 Jahrhunderten zu sprechen, stellt im 1. Hauptteil die theologische
Auslegung der Bergpredigt im 20. Jahrhundert dar (S.19-71) und bespricht im 2. Haupt-
teil die historisch-kritische Erforschung der Bergpredigt im 20.Jahrhundert (S. 72-105).
10 Exkurse iiber Einzelfragen bereichern die Abhandlung.

Die Arbeit an der Bergpredigt hat Ursula Berner erkennen lassen, dass die Literatur
zur Bergpredigt uniibersehbar geworden ist (S.220), dass die neutestamentliche Wissen-
schaft, wie sie in Deutschland vorangetrieben wird, der synthetischen Kraft ermangelt
und dass auch und gerade in diesem Forschungsbereich die « Atomisierung» der wissen-
schaftlichen Arbeit am NT bis zu dem Grade fortgeschritten ist, dass man die Bergpredigt



Rezensionen 249

als ganzen ethischen (!) Text aus den Augen zu verlieren droht (S.101f.). Bleibt die durch
die Bergpredigt ausgeloste Unruhe erhalten, wirkt sie als Symbol oder als ethischer Stein
des Anstosses, kann aus der Beschéftigung mit ihr eine Orthopraxie oder ein «hand-
lungsorientierter Glaube» (so G. Strecker 1972) erwachsen, wobei «die Applikation als
zentrales Merkmal einer Hermeneutik» einen normativen Charakter bekommt (S.107).
Mit der «Warnung vor Gesetzlichkeit» ist es dabei nicht getan. Ebenso muss sich der
Ausleger vor einer nicht angemessenen paulinischen Eintragung in den matth. Text
hiiten, muss er doch wissen, dass «Gerechtigkeit» in der Bergpredigt einen anderen
Sinngehalt hat als das, was Paulus in seinen Briefen sagt.

Eine kritische Frage: wird man nicht auch und gerade mit der Entdeckung des
wirklichen Paulus (jenseits des durch die Reformation geschaffenen Gegensatzes von
Glaube und Werke!) der Paulinisierung der matth. Theologie entgehen kénnen? Wird
man dabei nicht zu sehen bekommen, wie Matthdus mit seiner Bergpredigt und Paulus
mit seinen Briefen von ganz verschiedenen Voraussetzungen aus aufeinander zulaufen?
und wird man sie so nicht als zwei Zeugen des einen Evangeliums wieder neu entdecken,
ohne dass man in Versuchung gerit, sie zu vermischen und zu vermengen ? Schliesslich
wire zu fragen, wo letzten Endes in der ganzen Arbeit Berners mit der ihr eigenen
intendierten Zielsetzung der Bergprediger Christus Jesus selber bleibt. Von ihm ist gerade
im zusammenfassenden Schlussabschnitt nicht besonders gesprochen. Geht er auf und
unter im «ethischen Anspruch des christlichen Glaubens» (S.108)?

Werner Bieder, Basel



	Rezensionen

