
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Jan Milic Lochman, Wegweisimg der Freiheit. Abriss der Ethik in der Perspektive des

Dekalogs. STB Siebenstern 340, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh
1979.

Das neue Buch des Basler Systematikers setzt die Reihe seiner deutschsprachigen Werke
in bedeutsamer Weise fort: es bietet einerseits eine biblisch-theologische Grundlegung
der christlichen Ethik, eine Art Prolegomena zu den bisherigen Veröffentlichungen, und
führt anderseits über das Grundsätzliche stets wieder weit hinaus in die konkreten
Probleme, um hier, andere Auffassungen mit berücksichtigend, in behutsamer und umsichtiger

Art Stellung zu nehmen. In klarer und lebendiger Sprache geschrieben, vermittelt es

sowohl dem Theologen wie dem Laien wichtige Einsichten, da der Verfasser sich nicht
nur über umfassende Fachkenntnisse in der neueren ethischen, sondern auch in der

zuständigen alttestamentlichen Literatur ausweist. Dazu kommt ein profundes Wissen
sowohl über ökumenische Zusammenhänge als auch die marxistische Theorie, was eine

ausserordentlich gegenwartsbezogene und vielseitige Darstellung ermöglicht. Der
Zentralbegriff, nach dem sich alles ausrichtet, ist die Freiheit des Bundesvolkes Gottes.
«Dieses Bundesdokument ist wesentlich eine magna Charta der Freiheit... Nur in dem
für sie massgeblichen Zusammenhang der Befreiungsgeschichte (des Exodus) werden sie

in ihrem ursprünglichen Sinn verstanden. Mit Legalismus und Moralismus haben sie

nicht viel zu tun. Vielmehr mit dem Ringen um wahres Verständnis der Freiheit eines

Christenmenschen... Sie helfen, die geschenkte Freiheit recht zu füllen... Sie wehren
nicht nur einem nomistischen, sondern auch einem antinomistischen Missverständnis
der Freiheit» (S.17). Wird in diesem Sinn in den Eingangskapiteln der Freiheitsbegriff
«jenseits von Gesetzlichkeit und Willkür» grundsätzlich erörtert, so erfahrt er bei der
Auslegung der einzelnen Gebote seine Konkretion hinsichtlich aller wesentlicher
Lebensbezüge. Dabei wird dem alttestamentlichen Befund und dem ursprünglichen «Sitz
im Leben », soweit es der knappe Raum zulässt, Rechnung getragen, dann aber der Bogen

zum NT hinüber geschlagen, so dass Exodus- und Ostergeschehen, Dekalog und
Bergpredigt in organische innere Beziehung zueinander geraten. Das Buch ist somit auch ein
erfreuliches Beispiel für die in den letzten Jahren immer deutlicher erkannte Notwendigkeit,

die u. a. durch Forschungs- und Lehrbetrieb an den Universitäten entstandene
Kluft zwischen alttestamentlicher und neutestamentlicher Disziplin zu überbrücken.
Wie ertragreich im übrigen dieses Ernstnehmen von Erkenntnissen alttestamentlicher
Wissenschaft ist, zeigen die Ausführungen über das achte Gebot, wo es eigentlich um
Menschenraub geht und nun auf einmal so aktuelle Probleme wie die Versklavung des

Menschen, die Geiselnahme und der Terrorismus anstehen. Es ist hier selbstverständlich
nicht möglich, all die Themen unserer heutigen Zeit zu nennen, auf die der Verfasser zu
sprechen kommt. Man staunt aber über die Ergiebigkeit und Aktualität des Dekalogs,
wenn er in solch kompetenter Weise zum Sprechen gebracht wird. Wobei der Verfasser
sich bewusst ist, dass «wir ihn keineswegs von vornherein im Griff haben und ihn auch
nie im Griffhaben können. Das Gebot Gottes gilt nicht als toter und tötender Buchstabe,
sondern als verbindliche Initiative der Freiheit und Liebe, deren konkrete Füllung und
Erfüllung in gegebenen Verhältnissen immer erst gesucht und versucht werden müssen »
(S. 80).



Rezensionen 237

Es begreift sich von selbst, dass derart viele und derart umfassende Fragen, wie sie hier
angeschnitten werden, auf 155 Seiten nicht erschöpfend zur Darstellung kommen. Man
wünschte gerne, dass der Verfasser später weitergehende Ausführungen zu den einzelnen

Problemen vorlegt. Dann dürfte auch zum dritten Gebot mehr zu erfahren sein, das jetzt
mit dem zweiten zusammengenommen wird. Die Kürze ist indessen auch wiederum der
besondere Vorzug des Werkes: es bleibt übersichtlich, bleibt konzentriert bei der Sache,

gibt alle nötige Orientierung über die Problemlage und zwingt weiterzudenken, ausserdem

findet man die Zeit, es wirklich durchzulesen. Man legt es mit einer Fülle von
Anregungen und dem Gefühl von Befreiung aus der Fland. Ein Buch nicht zuletzt für den

aktiven Pfarrer, der es mit Gewinn und Dankbarkeit gebrauchen wird.
Max Wagner, Basel

Clemens Thoma, Christliche Theologie des Judentums. Mit einer Einführung von David
Flusser. Paul Pattloch Verlag, Aschaflfenburg 1978, 300 Seiten.

Dieses Buch beansprucht mehr zu sein als e'ine «neutrale» (etwa religionsgeschichtliche
oder phänomenologische) Darstellung des Judentums. Es ist «ein christlich-theologischer

Versuch, die Konsequenzen aufzuzeigen und darzustellen, die sich für das

Christentum daraus ergeben, dass Jesus Christus, seine ersten Jünger und die Evangelisten
Juden waren» (S.43). Dabei gilt es, die verhängnisvolle Wirkungsgeschichte christlicher
und kirchlicher Judenfeindschaft ebenso einzubeziehen wie auch die oft kaum bekannte
Geschichte und Dynamik des Judentums nach dem neutestamentlichen Zeitalter. Eine
der wichtigsten Voraussetzungen ist die « tiefgreifende und wesenhafte Assymmetrie » im
Verhältnis von Christentum und Judentum, die schon dadurch zum Ausdruck kommt,
«dass das Judentum (<als Wurzel>) tief in die christliche Identität hineinreicht, während
das Christentum nicht oder kaum zur jüdischen Identität gehört» (S.45).

Im zweiten, umfassendsten Teil des Buches geht es um die Darstellung Jesu Christi
und seiner Botschaft im Zusammenhang mit dem frühen und rabbinischen Judentum.
Dazu gehört natürlich auch die sorgfältige und gut lesbare Information über das

Frühjudentum, seine Identität und seine Gruppen in ihrer Vielfältigkeit und teilweisen
Gegensätzlichkeit (Pharisäer, Sadduzäer, Essener, Zeloten, Qumranleute, Apokalyptiker
usw.) sowie über messianische Hoffnungen, weisheitlich-gesetzliche Lebensentwürfe und
über palästinisches und hellenistisches Judentum. Immer wieder werden auch Parallelen
zum werdenden Christentum aufgezeigt, z. B. zwischen dem Frühkatholizismus im NT
und dem rabbinischen Judentum. Während früher die Zeit zwischen dem Exil und der

Zerstörung des Tempels als «Spätjudentum» bezeichnet wurde, das dann oft nur als

dunkle Folie für das um so hellere Licht des Urchristentums diente, kommt Thoma zu
dem Schluss: «Alle religiösen Vorstellungen und Ideale, die im Neuen Testament
ausgeformt sind, finden sich in irgendeiner Weise auch im zeitgleichen oder zeitnahen
nicht-christusgläubigen Judentum... Das Neue bzw. Singuläre im Neuen Testament ist
einzig die geschichtlich eigenartige Person Jesu samt ihren Taten und Widerfahrnissen
sowie die durch Tod und Auferstehung Christi bedingten theologischen Schöpfungen
und Initiativen» (S. 123). M.a. W. : «Der irdische Jesus kann als dem Judentum und dem
Christentum zugehörig betrachtet werden.» Was aber Christen und Juden trennt, das ist:
der Christus des Glaubens. Gerade dieser neutestamentliche Glaube an Christus ruft aber

jüdische Einwände und Fragen hervor (Menschwerdung Gottes? Ein gekreuzigter Messias?

Aufweichung des Monotheismus?). Hier und in anderen Fragen (z.B. der von
Christen so oft missverstandenen jüdischen Messiaserwartung) geht es Thoma darum,



238 Rezensionen

alte oder neue theologische Klischees zu überwinden, um die wahren Unterschiede und
wirklich Trennendes überhaupt erst in den Blick zu bekommen.

Der dritte Teil («Juden und Christen in der Zeit nach Christus: Gegeneinander,
Nebeneinander und Füreinander») enthält wertvolle Darlegungen und Einsichten zur
Frage der jüdisch-christlichen Trennung (einschliesslich des rabbinischen «Ketzersegens»),

der aufkommenden christlichen Judenfeindschaft sowie zur Frage eines
eventuellen neutestamentlichen Antijudaismus, den Thoma verneint. -Da dieser Teil relativ
kurz gefasst ist, bleibt er an einigen Stellen notwendigerweise skizzenhaft und andeutend.

- Wer eine Zusammenfassung der heutigen Forschung und der wichtigsten Probleme des

christlich-jüdischen Gesprächs sucht, wird an diesem wertvollen Buch nicht vorbeigehen
können. Reiner Jansen, Frenkendorf

Ulrich Fischer, Eschatologie und Jenseitserwartung im hellenistischen Diasporajuden¬
tum. BZNW 44, Berlin 1978, 272 Seiten.

Die Arbeit stellt die Druckfassung einer Fleidelberger Dissertation dar (1976/77). Der
Verfasser stellt sich die Aufgabe, neben der nationalen und kosmologischen Eschatologie
«gerade die nicht in den Kontext einer eschatologischen Weltschau eingebetteten
individuellen Heils- und Unheilserwartungen» des hellenistischen Diasporajudentums in
seine Untersuchungen einzubeziehen (S. 3). Dies geschieht, weil letztere eine besondere

Bedeutung in diesem Judentum gewonnen haben. Dabei beschränkt sich der Verfasser

auf Texte der westlichen Diaspora. Der Nutzen der Arbeit liegt in den umfangreichen
Einzelinterpretationen, über deren Richtigkeit im Detail zu diskutieren wäre, die aber im

ganzen hilfreich und weiterführend sind.
In einem 1. Hauptteil gibt der Verfasser einen Überblick über eventuelle eschatolo-

gische Erwartungen in historischen Schriften (z. B. 3 Makk; 3 Esr; Arist), in exegetischen
Werken (z. B. Aristobul) und pseudepigraphischen Dichtungen (S. 13-35). Er kommt zu
dem Schluss, dass eschatologische Themen kaum eine Rolle spielen.

Anders steht es bei den im 2. Hauptteil behandelten Texten (S. 37-123). Die slawische

Henochapokalypse kennt eine individuelle Vergeltung direkt nach dem Tode, wozu ein

Vernichtungsgericht (über die Gottlosen) am eschatologischen Gerichtstag tritt
(S. 53.58 f.). Mit dieser Konzeption einer doppelten Vergeltung verbindet sich eine
hellenistisch modifizierte Übernahme des Zwei-Äonen-Dualismus. Charakteristisch ist das

Fehlen nationaljüdischen Denkens. - Ähnliches gilt für die griechische Baruchapoka-
lypse. Neben dem Mangel an nationalen Heilshoffnungen (S. 76) herrscht hier wieder die

Anschauung individueller Vergeltung, die bereits nach dem Tode wirksam wird
(S. 82.84). - Das 4. Makkabäerbuch zeigt grosse Zurückhaltung gegenüber eschatologi-
scher Spekulation und ist nur an einer Vergeltungslehre interessiert, «deren Funktion es

ist, eine Antwort aufdie Frage nach dem Sinn des Märtyrerleidens zu geben...» (S. 105). -
In der Schrift Joseph und Aseneth findet sich neben der Betonung gegenwärtigen Heils,
das Aseneth als Paradigma des Proselyten jetzt schon erlangt durch ihren Übertritt zum
Judentum, nur die Erwartung, nach dem Tod in den himmlischen Ruheort einzugehen
(S. 112 f.).

Im 3. Hauptteil behandelt der Verfasser den Auferstehungsglauben wie er im pseudo-
phokylideischen Lehrgedicht und bei Flavius Josephus begegnet (S. 125-156). Bei der

erstgenannten Schrift findet der Verfasser nur «einen gewissen Einfluss des jüdischen
Auferstehungsglaubens» (S. 141). - Die Haltung des Josephus in dieser Frage bestimmt er
durch Analyse der Jotapatarede und durch Vergleich mit der Darstellung der Essener-



Rezensionen 239

und Pharisäereschatologie des Autors. In der Essenerdarstellung gibt es ein postmortales
Los nur für die unsterblichen Seelen. Bei der Pharisäereschatologie zeigt sich, dass

Josephus deren Auferstehungslehre zu einer Seelenwanderungslehre umgestaltet hat, was
in seiner eigenen Jotapatarede ebenfalls zum Ausdruck kommt. Der Verfasser will hier
keine blosse Akkommodation an die griechischen Leser des Josephus sehen, sondern die

Haltung zumindest des späteren Josephus selbst (S.156).

Der 4. Hauptteil geht aufdas Problem einer nationalen Eschatologie bei Josephus und
Philo von Alexandrien ein (S. 157-213). Josephus erscheint dabei als ein Jude, der den

messianischen Hoffnungen seines Volkes distanziert gegenübersteht. In Bell VI 312 f.

drückt er seine Ablehnung der jüdischen Messiaserwartung dadurch aus, dass «er die

heidnische Umdeutung eines von den Zeloten aufgegriffenen messianischen
Orakelspruchs übernimmt», in Ant X186-281 verschweigt er bei der Darstellung des Propheten
Daniel bewusst die eschatologischen Heilserwartungen der Juden (S. 181). Nach Meinung
des Verfassers lassen sich keine Anzeichen finden, «dass Josephus überhaupt je die

Messiaserwartung seines Volkes geteilt hat» (S. 182). Über die Gründe einer solchen

Haltung äussert sich der Verfasser nur recht allgemein; hier wäre die heilsgeschichtliche
Sicht des Josephus, der zwar auf seine Weise am Erwählungsglauben Israels festhält, aber
Israel unter dem Gericht Gottes sieht, zu berücksichtigen (vgl. H. Lindner, Die
Geschichtsauffassung des Flavius Josephus im Bellum Judaicum, AGSU 12,1972). - Bei der

Besprechung Philos widmet sich der Verfasser insbesondere den Ausführungen in der
Schrift «Über die Belohnungen und Bestrafungen» 93-97 und 165-172. Bei der ersten
Stelle hat der Messias nur sehr begrenzte Bedeutung, da er nur für den hypothetischen
Fall erscheint, dass es zu einem eschatologischen Krieg zwischen den Frommen und
ihren Gegnern kommt. Die nationale Heilserwartung ist insofern entschränkt, dass der
eschatologische Krieg in ethisierender Weise umgedeutet wird (S. 201). Ahnlich wird die

Hoffnung auf eine künftige Sammlung aller Juden in 165-172 nur allegorisierend
übernommen. Philo lässt eine deutliche Distanz gegenüber den nationalen Heilserwartungen
erkennen.

In einem letzten Hauptteil untersucht der Verfasser «die Jenseitserwartungen auf
Sepulkralinschriften und in der Sepulkralkunst des Diasporajudentums» (S.215-254).
Dabei zeigt sich einmal «das nahezu völlige Fehlen spezifisch jüdischer Begriffe und

Vorstellungen» (S. 242), bei Texten, die stärker jüdisch durchdrungen sind, eine geringe

Bedeutung des Auferstehungsglaubens (S.236).
Nach diesen Ausführungen wundert es nicht mehr, dass der Verfasser zu dem Schluss

kommt, dass im Diasporajudentum «eschatologische Vorstellungen im Sinne einer kos-

mologisch-apokalyptischen Zukunftsschau eine weitaus geringere Rolle spielten als

individuelle Jenseitsvorstellungen» (S.255). Weiter: Auch «national-eschatologische
Heilserwartungen im Sinne eines politischen Messianismus» waren ohne grössere Bedeutung
(S.256). Gleichzeitig betont er das völlige Fehlen einer eschatologischen Naherwartung
(S.259). Er stellt deshalb die Frage, «wie die christliche Mission unter den Juden der
westlichen Diaspora die eschatologische Naherwartung der christlichen Urgemeinde hat

<exportieren> können » (S. 259). Der Verfasser gibt allerdings zu, dass es nicht die Absicht
seines Buches sein konnte, «ein Gesamtbild der Eschatologie jenes Judentums zu
entwerfen», da die behandelten Schriften nur einen kleinen Ausschnitt der literarischen
Produktion dieses Judentums darstellen (S. 255). Doch liegt hier das eigentliche Problem
der Arbeit. Die Zusammenfassung (S. 255-260) versucht faktisch mehr zu leisten, als nur
«einige bemerkenswerte Aspekte» herauszustellen (S.255). Denn der Verfasser will ja



240 Rezensionen

den zeitgeschichtlichen Hintergrund des Neuen Testaments erhellen (S.259); und dabei
ist er dann doch zu einer Art eschatologischem Gesamtbild genötigt, ob er es wahrhaben
will oder nicht. Folgende Kritikpunkte sind zu nennen:

Der Verfasser reflektiert nicht die Frage, wie seine Ergebnisse im Blick aufeine solche

Gesamtschau zu beurteilen wären, wenn er etwa die apokalyptisch gestimmten Oracula

Sibyllina mit ihrer Messiaserwartung und die Zwölfertestamente mit ihren apokalyptischen

Einschüben und deren nationaleschatologischer Ausrichtung berücksichtigt hätte.
Weiter wird zwar die Tatsache griechischer Übersetzungen palästinischer Apokalypsen
erwähnt, deren Wirkung auf das Diasporajudentum aber nicht erörtert. Endlich ist das

Fehlen eschatologischer Naherwartung in den behandelten Texten nicht überzubewerten.

Jedenfalls lässt der diasporajüdische Aufstand in der Cyrenaika und Ägypten unter
Trajan (115-117 n.Chr.) sich nur verstehen, wenn hier ähnliche naheschatologische
Erwartungen eine entscheidende Rolle gespielt haben wie im palästinajüdischen
Aufstand von 66-70 n. Chr. Das Wirken einer wohl messianischen Gestalt wie König Lukuas
ist nur von daher zu deuten. Wenn also die Bedeutung der Einzelergebnisse für ein
Gesamtbild zur Eschatologie des Diasporajudentums noch stärker zu relativieren sind, so

bleiben doch die Detailuntersuchungen des Verfassers als solche nützlich und
hilfreich. Ulrich B. Müller, Kiel

Bruce D. Chilton, God in Strength. Jesus' Announcement ofthe Kingdom, Studien zum
Neuen Testament und seiner Umwelt, Ser. B, 1. Freistadt, Verl. F. Plöchl (bzw. Prof.
DDr. A. Fuchs, Harrachstrasse 7, A-4020 Linz), 1979, 347 Seiten.

Bei der vorliegenden Untersuchung handelt es sich um eine von Ernst Bammel betreute,
1976 in Cambridge angenommene Doktorarbeit, deren Druck nach einem sehr sorgfältigen

maschinenschriftlichen Manuskript vorgenommen wurde. Der Titel God in
Strength wurde in Anlehnung an Mk 9,1 gewählt.

Die Einführung (S. 9—23) betont, im Anschluss an Joachim Jeremias, die zentrale

Bedeutung des Königreichs Gottes für die Botschaft Jesu; B.D.Chilton will die von
Jeremias ausgeklammerte Frage beantworten, was denn gemeint war mit dem von Jesus

angekündigten Königreich Gottes (S. 11). Zu diesem Zweck befragt der Verfasser nicht nur
die Basileia-Gleichnisse Jesu, sondern sämtliche Basileia-Stellen der Synoptiker und
referiert die wichtigsten Auffassungen der neutestamentlichen Forschung (S. 11-18). Der
Hauptteil (S. 25-274) besteht aus Exegesen ausgewählter Texte, die thematisch geordnet
sind: Der Herold (Mk 1,14 f. ; Mt 4,12-17 ; Lk 4,16-21); Das Königreich als Fest (Mt 8. llf. ;

Lk 13,28 f.); Das gewaltsame Königreich (Lk 16,16; Mt 11,12f.); Das Königreich als

Erbteil (Lk 12,32); Das Königreich in Kraft (Mk 9,1; Lk 9,27; Mt 16,28). Jedem Teilabschnitt

ist das Ergebnis der redaktions- und traditionsgeschichtlichen Untersuchung des

betreffenden Texts vorangestellt; verschiedenartige Unterstreichungen zeigen, was Chilton

als jesuanische Urfassung beurteilt und was er vorsynoptischer Tradition bzw. der
redaktorischen Arbeit der Evangelisten zuschreibt. Schlussfolgerungen (S.275-298)
ziehen ein Fazit; Exkurse (S.299-318), Bibliographie (S.319-336), Abkürzungen
(S. 337-340) und Autorenregister (S. 341-347) beschliessen den Band.

Die redaktions- und traditionsgeschichtlichen Einzelheiten können hier nicht referiert

werden; obgleich methodisch klar und in steter Auseinandersetzung mit der
Sekundärliteratur erarbeitet, bleiben manche Ergebnisse wenig überzeugend (so die Zuweisung
des eA.r|A.uü)iav in Mk 9,1 an die markinische Redaktion, S.251). Auch die Feststellung,
Jesu Predigt vom Königreich Gottes habe nichts anderes als «God in strength» verkün-



Rezensionen 241

den wollen (S.287), ist in dieser Formulierung zu einseitig; wieso die Erwartung eines

apokalyptischen Reichs mit politischen und sozialen Aspekten dadurch für den
(historischen Jesus ausgeschlossen werden kann (S.287f.), vermag der Rezensent nicht
einzusehen. Dem Verfasser ist darin zuzustimmen, dass sich aus den Basileia-Worten Jesu

keine Entwicklung seines eschatologischen Selbstbewusstseins rekonstruieren lässt

(S. 293-298). Die Ankündigung des Gottesreichs bildetjedoch ein so zentrales Thema der

Predigt des historischen Jesus, dass die uns erhaltenen Basileia-Texte gar nicht sorgfältig
und ausführlich genug exegesiert werden können; das vorliegende Buch bietet dazu

wichtige Denkanstösse und diskussionswürdige Erkenntnisse. Otto Böcher, Mainz

François Bovon, Luc le théologien. Vingt-cinq ans de recherches (1950-1975). Le Monde
de la Bible, Neuchâtel, Delachaux, 1978. 474 Seiten. Fr. 60.-.

Wer sich in den kommenden Jahren mit der lukanischen Theologie befassen will, wird
mit Vorteil zu diesem Werk greifen, das nicht nur umsichtig und sorgfältig die Forschung
der letzten 25 Jahre über das dritte Evangelium und die Apostelgeschichte zusammen-
fasst, sondern auch für die wichtigsten Fragen eigene und nicht selten neue Lösungen
vorschlägt. In sieben jeweils mit einer umfassenden Bibliographie beginnenden Kapiteln
behandelt der Autor, Professor für Neues Testament an der Universität Genf, den « Plan
Gottes - Heilsgeschichte und Eschatologie », die « Auslegung des Alten Testaments », die

«Christologie», den «Heiligen Geist», das «Heil», die «Annahme des Heils» und die

«Kirche». Stellen-, Sach- und Personenregister machen das Buch zu einem brauchbaren

Nachschlagewerk. Schade nur, dass zwar die einzelnen Teile mit «Schlussfolgerungen»
enden, am Schluss aber eine Zusammenfassung fehlt.

Nüchtern, erfrischend undogmatisch und ohne hermeneutischen Hokuspokus wägt
der Verfasser die verschiedenen oft einseitigen Thesen und Hypothesen gegeneinander
ab. Dabei erweist sich die heilsgeschichtliche Sicht des Lukas als durchaus «neutesta-
mentlich» und «kanonisch». Felix Christ. Bern

A. J. Mattill, Luke and the Last Things. A Perspective for the Understanding ofLukan
Thought. Dillsboro N.C., Western North Carolina Pr., 1979. XII+ 247 Seiten.

$8.95.
Dass das lukanische Schrifttum in stärkerem Umfang eschatologisch-apokalyptisches
Material enthält, ist bekannt. Die Frage ist jedoch, wie dieses Material zu interpretieren
ist. Die überraschende Antwort Mattill's lautet: im Rahmen eines eschatologisch-apo-

kalyptischen Programms Aufdie Parusieverzögerung reagiert Lukas wie die Apokalyp-
tiker aller Zeiten: Lukas treibt die Kirche durch seinen eschatologisch-apokalyptischen
Entwurfzu höchster Aktivität (S. 232). Er schreibt, um in der Schlussphase des « Heiligen
Krieges» (S.208 ff.) die Weltmission voranzutreiben (S.233). Das zweibändige Werk des

Lukas ist also ein eschatologisches Phänomen : das Ende kommt bald, wenn auch nicht
unmittelbar (S.235).

Nach einer Einführung in die apokalyptischen Hoffnungen der Zeit (Kap. I, S. 1-12)

führt Mattill zunächst eine Auseinandersetzung mit der Entapokalyptisierungsthese, vor
allem mit dem Entwurf einer dreigeteilten Heilsgeschichte Conzelmann's (Kap. II,
S. 13-25). Ebenso werden platonisierende Auslegungsversuche abgewiesen (Kap.III,
S. 26^40). Allein die Naherwartung wird dem lukanischen Entwurf gerecht. Mattill
entfaltet sie zunächst an Texten aus der Apostelgeschichte (Kap. IV, S. 41-54), dann aus dem

Evangelium (Kap. V, S. 55-112). Die Parusieverzögerung führt gerade nicht zu einer



242 Rezensionen

Erschlaffung der eschatologischen Hoffnung, sondern Lukas heizt die Hoffnung auf das

baldige Ende geradezu an (Kap. VI, S. 113-157). Wie weit die These Mattill's zu halten ist,
muss sich an der Auseinandersetzung mit der Frage der präsentischen Realität des

Gottesreiches zeigen (Kap. VII, S. 158-207). Hier werden Kernstellen wie 7,28; 10,18; 11,20;

13,18-21; 16,16a; 17,20f. eingehend besprochen. Nach Mattill verlangen sie eine
futurische Interpretation.

Mattill's Arbeit zeichnet sich durch Gründlichkeit aus. Inder apokalyptischen
Literatur zeigt er sich recht kundig. Doch genau an dieser Stelle brechen die Fragen auf: Darf
man die lukanische Theologie so einlinig in ein apokalyptisches Schema pressen? Wird
nicht die lukanische Christologie mit der Betonung der Gegenwart des Heils im Wirken
Jesu der Eschatologie aufgeopfert? Es ist richtig: Lukas identifiziert das Gottesreich nicht
mit der Kirche. Es ist ganz zukünftige Grösse, jedoch schon im Wirken Jesu geheimnisvoll

auf dem Plan, ebenso im Wirken des Heiligen Geistes. Es ist im Wirken Jesu

Gegenwart und eben doch nicht greifbar. Darum schreibt Lukas in 17,21 nicht év pécnp,

sondern èvrôç bptäv : die Distanz wird gewahrt Diese Gegenwartsinterpretation von
17,21 ist nicht mit dem Hinweis auf die folgende eschatologische Rede 17,22 ff. zu
erledigen. Vielmehr stellt Lukas Gegenwart und Zukunft kontrastierend einander gegenüber.
Den Pharisäern gegenüber (V. 20 f.) wird bezeugt, dass das Gottesreich im Auftreten Jesu

schon Gegenwart ist, den Jüngern gegenüber (V. 22 ff.), die seine Gegenwart schon erfahren

haben, wird die endzeitlich-eschatologische Seite der kommenden Gottesherrschaft
entfaltet. Angeregt ist die Gottesreichsfrage von der vorangehenden Erzählung von der

Heilung der 10 Aussätzigen (17,11-19), dem Zeichen der kommenden Gottesherrschaft.
Wir haben es mit der charakteristisch lukanischen Dreierkomposition zu tun, deren

theologisches Zentrum in 17,20f. liegt.
So wird man Mattill's These kritisch hinterfragen müssen. Ich habe mich allerdings

davon überzeugen lassen, dass Lukas ein Naherwartungskonzept vertritt. Ein solches

Konzept muss aber eine heilsgeschichtliche Strukturierung nicht ausschliessen.

Wilhelm Wilkens, Lienen

I. Howard Marshall, The Gospel ofLuke. A Commentary on the Greek Text. Exeter,
Paternoster Pr., 1978. 928 Seiten. £13.00.

Fast 50 Jahre nach dem Erscheinen des Werkes von J. M. Creed legt I. Howard Marshall
im Rahmen der Kommentarreihe The New International Greek Testament Commentary
einen neuen Lukas-Kommentar vor. Auf der Grundlage der neueren historisch-kritischen

und sprachwissenschaftlichen Forschung will dieser Kommentar der theologischen

Interpretation des Textes und damit der kirchlichen Verkündigung dienen.
Marshall verzichtet auf eine besondere Einführung in die theologische Konzeption

des Evangeliums. Er verweist dafür auf den Kommentar von E.E.Ellis und auf seine

eigene Arbeit: Luke, Historian and Theologian, 1970. So begnügt sich Marshall in seiner

Einführung mit wenigen Hinweisen zu den sogenannten Einleitungsfragen (S. 29-36).
Grundlegend ist die Zwei-Quellen-Theorie. Die Differenzen zwischen Matthäus und
Lukas im Q-Material sind nicht nur in der Redaktion des jeweiligen Evangelisten
begründet, sondern beruhen darauf, dass beide verschiedene Rezensionen von Q benutzt
haben. Dem Sondergut des Lukas liegt nach Marshall keine durchgehende Quelle L
zugrunde, sondern verschiedene Traditionszyklen. Lukas hat sich nach Marshall eng an
die Überlieferung angeschlossen. Marshall betont den historischen Ursprung der
Evangelientradition im Handeln und Lehren Jesu unbeschadet der Tatsache, dass Lukas diese



Rezensionen 243

Tradition natürlich im Rahmen seiner theologischen Zielsetzung interpretiert. Marshall
wehrt sich gegen den Versuch, das lukanische Schrifttum in die frühkatholische Ära des

Christentums zu rücken. Die Parusieverzögerung ist ja schon eine Frage, die die pauli-
nische Ära selber betrifft: der Übergang von der Nächsterwartung zur Naherwartung.
Lukas hält klar an der Naherwartung fest. Ebensowenig zeigt das lukanische Schrifttum
eine verfestigte institutionalisierte Form des Christentums. Die Abfassungszeit des

Evangeliums dürfte nicht weit von 70 n.Chr. liegen. Es ist wahrscheinlich durch Lukas, den

Begleiter des Paulus, verfasst.

Marshall's Lukas-Kommentar ist ein konservativer Kommentar in gutem Sinne des

Wortes. Er durchleuchtet die Texte in kritischer Abwägung der verschiedenen Möglichkeiten

ihrer Interpretation. Die Literatur wird im wesentlichen erfasst und gründlich
bearbeitet. Der Analyse der einzelnen Verse wird jeweils ein einführender Überblick über
den betreffenden Abschnitt vorangestellt. So werden Darstellung und Analyse in guter
Weise miteinander kombiniert.

Es ist hier nicht möglich, den Kommentar in seinen einzelnen Abschnitten zu
besprechen. Beim Studium des Kommentars stösst man immer wieder auf die Marshall
bewegende Frage: Luke, Historian and Theologian. Der Rezensent hat den Eindruck,
dass sich dabei der historische Aspekt doch zu sehr gegenüber dem theologischen
verselbständigt. Denn der historische Aspekt ist doch auch bei Lukas ganz dem kerygma-
tischen eingegliedert und im Kerygma begründet. Bei der Interpretation des Vorworts Lk
1,1^1 ist meines Erachtens theologisch mehr zu sagen als Marshall dies tut.

Alles in allem: Der Kommentar ist hilfreich, indem er komplizierte Fragen einfach
und verständlich zur Darstellung bringt und gegeneinander abwägt.

Wilhelm Wilkens, Lienen

Bruce N. Kaye, The Thought Structure ofRomans with Special Reference to Chapter 6.

Austin, Texas, Schola Press, 1979. X+202 Seiten.

In seiner Basier Dissertation sucht der Verfasser anhand einer Untersuchung von Röm6
herauszuarbeiten, wie Paulus im Ductus seiner Gedankenführung nicht von vorgegebenen

Strukturen abhängt, sondern in seiner Bindung an Jesus Christus Bilder entsprechend
den Bedürfnissen seiner Leser im Blick auf seinen Sendungsauftrag frei zu verwenden
weiss. Einerseits hatte Paulus keine Zeit, seine Konzepte neu zu entwerfen, um ihnen
einen letzten stilistischen Schliff zu geben. Andrerseits aber ging er nach einem Plan vor,
den er im Lauf des Diktats mit einer inneren Logik zu entfalten wusste. Unter den
Stichworten Sünde, Taufe, Beziehung zu Christus, Sünde und Gnade, Sklaverei sucht

Kaye zu zeigen, wie es Paulus darauf ankommt, von der geschenkten Rechtfertigung aus
die Christen daran zu erinnern, dass sie mit der Sünde gebrochen haben und sich in der

Einigung mit Christus von ihrer Taufe herzu einem «moral effort» entschlossen hätten.
Sie hätten nun ihr Eigentumsverhältnis gegenüber Gott als « frei gewordene Sklaven » des

Herrn unter Beweis zu stellen Kaye will äpap-ria bei Paulus nicht als «Macht»
verstanden wissen, weil er so die Verantwortlichkeit des sich schuldig erkennenden
Menschen geschmälert sieht. Er sieht richtig, dass «Gesetz und Gnade nicht in Konflikt
miteinander geraten» können (p. 141), weil beide Zeichen der sich anbietenden Güte
Gottes sind. In abgekürztem Verfahren kann Paulus von den «Werken des Gesetzes»
oder vom «Gesetz» in kritischem Sinn reden, um so darauf hinzuweisen, dass der
Mensch, der gegen die geschenkte und sich anbietende Gnade kämpft, in ein unrichtiges
Verhältnis zum Gesetz gerät. Das Bild von der Sklaverei braucht Paulus, um unter



244 Rezensionen

Berücksichtigung der zeitgenössischen Sozialinstitution, der alttestamentlichen Verhältnisse

und einer auf Jesus zurückgehenden Überlieferung Juden- und Heidenchristen
gleichermassen ins Gewissen zu rufen, dass sie als die von Sünde und Schuld Freigesprochenen

sich gerade nur als «Sklaven Jesu Christi» wirklich frei im Glauben betätigen
können.

Im einzelnen ist zu fragen : warum betont der Verfasser immer wieder den « individual
Christian », wo doch die Gemeinde angesprochen wird (vgl. besonders p. 66 im Blick auf
Rom 6,23)? Warum nimmt er nicht Stellung zur Frage, ob xé\oq 10,4 mit «Ende» oder
mit «Ziel» wiedergegeben werden muss (vgl. p. 110 mit p. 177, Anm.70)? Darf man
wirklich nicht mehr von «Sündenmacht» reden, wenn man mit Recht dazu gedrängt ist,
die Verantwortlichkeit des Menschen ins Licht zu stellen?

Als Ganzes ist die Basler Dissertation ein wertvoller Beitrag zur Römerbriefforschung.

Er verstärkt die Vermutung derer, die in ihrer exegetischen Arbeit darauf
ausgehen, die Priorität den eigenen Argumenten des Briefverfassers zuzubilligen. Allerdings
wird man nicht aus dem Auge verlieren dürfen, dass Paulus oft gerade im Ductus seiner

eigenen Argumentation fremde Gesichtspunkte aufzunehmen und mitzuverarbeiten
weiss. Es wird aber jeweils Sache der eigenen exegetischen Entscheidung sein

mitzubestimmen, wem Priorität zukommt. Werner Bieder, Basel

Joachim Jeremias, 1900-1979 : A Belated Review ofhis New Testament Theology.
The first volume of Joachim Jeremias' New Testament Theology appeared in 1971

(German edition, Neutestamentliche Theologie, published by Gerd Mohn, Gütersloh;
English edition translated by John Bowden and published by Scribners, New York), and it
was expected that Volume II would soon follow. Even after many years the second

volume failed to appear, and, sadly, the Göttinger Professor died recently at the age of
79.

Volume I, subtitled "The Proclamation ofJesus" («Die Verkündigung Jesu»), stands

not only as Jeremias' last major publication, but also as a conclusion and summary of a

lifetime of scholarly activity and of historical and philological expertise. It may also be

fitting, in a way, that Jeremias never got around to Volume II. This necessarily would
have included a treatment of the other strains in the New Testament, such as the Pauline
and Johannine, whereas it is sometimes remarked that to Jeremias those other strains
seemed almost to lie on the periphery of New Testament theology while the words and

teaching of Jesus himself loomed at the center. The proclamation of Jesus was hardly, a

"presupposition" of the theology of the New Testament, as Bultmann said; it was the
substance of it. Jeremias' almost exhaustive interest in the recovery of the historical
setting of Jesus and his ipsissima verba resulted in a long list of esteemed works such as

Jerusalem in the Time of Jesus, The Eucharistie Words of Jesus, Rediscovering the

Parables ofJesus, and finally New Testament Theology: The Proclamation ofJesus.

At the beginning ofhis Theology (p. 2), Jeremias considers the much touted "criterion
ofdissimilarity", sometimes called the "traditio-historical principle". According to this

principle in its broad form those sayings ofJesus which have no parallel either in Judaism

on the one side or in the early church on the other may be accepted as authentic - they are
dissimilar to both. This principle has gained wide acceptance, having been employed, for
example, by Bultmann, Käsemann, Conzelmann, Fuller, Perrin, and Jeremias himself(as
in his well-known conclusions about Jesus' use of 'amen and 'abba). But the narrower
employment of the principle, which, as Fuller expressly states it, positively excludes the



Rezensionen 245

sayings of Jesus which have parallels in Judaism and the early church, must be rejected.
Jeremias does not draw this distinction between the principle of dissimilarity conceived

as (1) a sufficient condition and (2) a necessary condition for the originality ofJesus' words,
but he does, with a growing number of scholars, here express reservations about the
general principle, at least when used by itself: It fails altogether to do justice to the
possible, indeed at some points probable continuity between Jesus and Judaism (e.g.

apocalyptic ideas, proverbs, language) and between Jesus and the early church (e.g.

sayings passed on without alteration). Thus, in the quest of the authentic words of Jesus,

the criterion ofdissimilarity must, according to Jeremias, be supplemented by an
examination of the language and style of the logia, of Jesus (p. 3).

The title ofChapter I is the question, "How Reliable is the Tradition of the Sayings of
Jesus ?" The answer, according to Jeremias, is : Quite. After reviewing the evidence for the
Aramaic background of Jesus' logia (more specifically, a Galilean version of western
Aramaic), Jeremias considers Jesus' favorite manner of speaking (his use of the divine
passive, antithetical parallelism, characteristic rhythms, alliteration, etc.), recurring
features of his ipsissima vox (a peculiar brand ofparables, riddles, talk about the "kingdom
ofGod", his use of'amen and his use of'abba as an address to God). He then concludes,
again challenging a commonly held position, that "in the synoptic tradition it is the

inauthenticity, and not the authenticity, of the sayings of Jesus that must be
demonstrated" (p. 39). We are, then, from the start on very different ground from those New
Testament theologies which allow only a few fragmentary and debatable sayings ofJesus,

and it becomes apparent that Jeremias is no slave to those form-critical and redaction-
critical approaches which seem sometimes to exhaust the teachings of Jesus by
accommodating them to later states in the developing and theologizing traditions of the early
church.

Jeremias' example ofa less radical - but hardly less critical and scholarly - assessment

ofthe synoptic sources is apparent also in his treatment ofother questions. In an appendix
to the first chapter Jeremias addresses "The Synoptic Problem" and rejects (pp. 38 f.) the

"two-source theory" which in its usual form explains the material common to both
Matthew and Luke but absent from Mark as deriving from a second source along with
Mark, the logia-source called "Q". According to Jeremias, this hypothesis, so dear to the

majority of New Testament scholars, at least in this form is an oversimplification as is

evident from the fact that as used by Luke the logia material had already been fused with
the special Lukan material. It is doubtful, moreover, whether in fact "Q" as a written
document ever existed. This follows from a reconsideration of (i) the oft-cited assertion of
Papias (preserved in Eusebius, Historiae Ecclestiasticae, III, 39), Maxùxîoç psv oùv

cEßpafSi StcAéxxcp xà Lôyta auvexâi;axo [so Jeremias Enchiridion Patristicum (sect. 95)
gives ouv6yp<xi|/axo], in which, says Jeremias, xà Xôyia has been shown to mean not a

collection of sayings but a gospel, (ii) the divergences in the Matthean and Lukan Q-logia
themselves (noting that such sayings as involve translation variants, etc., are not derivable
from a common source, and that the remaining word-for-word correspondences occur
mostly in easily memorizable and therefore traditional oral materials such as metaphors,
short parables, and antithetical parallelisms), (iii) the divergences in the sequences of the

logia, and (iv) the divergences in the connecting words by which the logia are introduced
into their settings.

On the more theological side, too, Jeremias delivers blows to opinions which prevail
in some circles. For example, on the question of Jesus' messianic consciousness Jeremias



246 Rezensionen

comes down emphatically against the view that, as the well-known slogan expresses it,
"the proclaimer became the proclaimed", i.e. it was the later community, rather than
Jesus himself, that identified Jesus with the coming Son ofMan. Notwithstanding the fact
that according to the best texts, Jesus always spoke of the Son of Man in the third person,
he nonetheless conceived himself to be this glorious, eschatological-apocalyptic figure
drawn ultimately from Daniel 7. This self-consciousness on the part of Jesus is the only
way in which sense can be made, for example, of sayings such as Mt 11:5 f. where Jesus

sees in himselfthe fulfillment ofthe Baptist's preparatory proclamation : "... the fact that
Jesus made claim to be the fulfiller excludes the possibility of one coming after him"
(p. 276). As for the third-person references, Jeremias believes that it points to the
distinction in Jesus' mind not between himself and the Son of Man, but rather "the
'mysterious relationship' which exists between Jesus and the Son ofman : he is not yet the Son

of man, but he will be exalted to be the Son of man" (p. 276). Lk 12:8, "And I tell you,
every one who acknowledges me before men, the Son ofman also will acknowledge before

the angels ofGod", has always been important to the proclaimer-became-the proclaimed
position inasmuch as it seems to represent Jesus as distinguishing between himselfand the
Son of Man. But it fails as proof-text for this position since the parallel passage in Mt
10:32 reads èyœ ("1") in place ofô uiôç toO àvûpdmou ("the Son of Man"), "So every one
who acknowledges me before men, I also will acknowledge before my Father who is in
heaven", and in such instance the less theologically developed èycb lays claim to greater
originality (p. 275; this latter point is demonstrated on pp. 262 f.).

On the question of the eschatological nature ofJesus' proclamation, Jeremias makes

clear in this volume, as he did in the fourth edition ofDie Gleichnisse Jesu, that whatever
he may have once said that encouraged C. H. Dodd in his "realized (already present)

eschatology", he actually believes, quite unambiguously, that Jesus taught a two-act
eschaton: The ministry and passion-resurrection of Jesus signals the "overcoming the

rule of Satan" (pp. 85 flf.) and the "dawn of the reign of God" (pp. 96 ff.), though Jesus

looks also to a full consummation of this reign in the future (pp. 97 ff.). The healing
miracles ofJesus and especially the exorcisms are viewed as anticipations "of the hour in
which Satan will be visibly robbed of his power. The victories over his instruments are a

foretaste of the eschaton" (p. 95). Thus, upon the return of the seventy and the report of
their authority over the evil spirits, Jesus announced the in-principle defeat of Satan :

Jeremias translates Lk 10:18 as, "I watched Satan cast headlong from heaven like
lightning" (p. 95). Incidentally, Jeremias sees in such talk a deliberate echo of the eschatological

war which Essene texts show to be widespread (p. 94). In this way, the Kingdom of
God (Jeremias prefers "reign" ofGod, for it is "neither a spatial nor a static concept; it is a

dynamic concept" (p. 98) is both something "already and not yet", to employ a well-
known expression of this position which steers a middle course between "realized
eschatology" and "consistent (wholly futuristic) eschatology."

The reader will, in fact, be richly rewarded by Jeremias' treatment of the much
embattled texts concerning the coming Kingdom of God - "the central theme of the

public proclamation of Jesus" (p. 96). One such text is Lk 17:20-21 : "(20) Being asked by
the Pharisees when the kingdom ofGod was coming, he answered them: The kingdom of
God is not coming with signs to be observed; (21) nor will they say, 'Lo, here it is!' or
'There !' for behold, the kingdom ofGod is in the midst ofyou !" The problem involves the

well-known line, f| ßacriLeia xoù Osoù svtôç ûpwv èartv, usually rendered as "the kingdom

of God is in the midst of you" (as in the Revised Standard Vesion, above) or "the



Rezensionen 247

kingdom of God is within you" (King James Version). Although svuôç can bear the

meaning of either a subjective "within" or an objective "among", Jeremias argues,
correctly, for the latter on the grounds that "neither in Judaism nor elsewhere in the New
Testament do we find the idea that the reign ofGod is something indwelling in man, to be

found, say, in the heart ; such a spiritualistic understanding is ruled out both for Jesus and
for the early Christian tradition" (p. 101). But Jeremias perhaps outdoes himself in trying
to turn the ëcmv, "is", into a future "will be", on the grounds that no copula "is" or "will
be" existed in the original Aramaic of the original saying, and that the context dictates

that a future ëcrcat, "will be", should have been supplied by the Greek translator rather
than a present ëcmv. While it is true that the context (the whole ofLk 17:20-24) requires a

futuristic view of the Kingdom in this passage, the future tense could have been expressed
with the Aramaic imperfect. That the Aramaic expression apparently did not employ the

imperfect here is explained by the fact that the question about the timing of the Kingdom
had already been addressed by Jesus in 17:20 (it cannot be predicted), whereas he goes on
in vs. 21 to make a further statement, this time about the nature of the Kingdom (it cannot
be localized). The present tense ëartv in the Greek ofour line is, then, not to be taken as

temporally significant; it amounts, rather, to the "is" in the statement, "this is what the

Kingdom is like (whenever it comes)."
In any event, for Jeremias the second act ofthe reign ofGod is yet to come, and when it

does it will be a real reign "out there" in history, and it is coming soon, as Jesus taught in
such passages as Mk 9:1 : "Truly, I say to you there are some standing here who will not
taste death before they see that the kingdom ofGod has come with power." This saying is

to be accepted as an authentic logion and it explicitly teaches that the Kingdom will come
during the life-time of Jesus' own generation, and yet not immediately, for only "some"
will then be still living (pp. 136 f.). Jesus' expectation of an imminent arrival of the

Kingdom is futher supported by Mk 13:30, "Truly, I say to you, this generation will not
pass away before all these things take place." But some, on the more conservative side,

will balk at Jeremias view (surely correct) that here f| a(STT| yevea, "this generation", must
mean, as it does in all thirteen other instances in Jesus, "those in Jesus' presence, whom he

has there before him and to whom he is actually speaking, his 'contemporiaries'"
(P. 133).

On questions concerning eschatology and the Kingdom, then, Jeremias is to be

aligned - ifthere was any doubt - with the general position defended already most notably
in the works ofOscar Cullmann (for example, in Salvation History) and Werner Kümmel
(Promise and Fulfillment), thus strengthening considerably this non-Bultmannian axis of
New Testament interpretation.

But on the more specific issues too the reader may find himself suitably stimulated.
Just a few examples here might include Jeremias' treatment of the relation of John the

Baptist to Jesus and the eschatological significance of Jesus' own Baptism (pp.43ff.); or
his view that Luke 17:20-37 on the whole embodies Jesus' authentic teaching about the

Kingdom's sudden arrival rather than the "little apocalypse" of Mk 13 (and developed
parallel passages in Mt 24 and Lk 21) in which Jesus enumerates certain signs of the End
(pp. 122 ffi); or his view that not Mk 16:1-8 but Joh 20:1-3 and Lk 24:12 preserve the
most primitive version of the disciples' encounter with the empty tomb and his judgment
that the earliest Christians experienced the Resurrection as the Parousia (pp. 300 ff.). The
reader will also encounter here summary restatements of some of Jeremias' earlier and
well-known contributions such as his view about Jesus' claim to authority through his use



248 Rezensionen

of the Aramaic 'abba as a child-like and affectionate address to God (pp.6Iff.), his

futuristic-eschatological interpretation of the Lord's Prayer, including his rendering of
the petition "Give us this day our daily bread" as "Give us today tomorrow's bread"

(pp. 193 ff.), and his thesis that the eucharistie words of Jesus go back to Jesus himself
(pp.288fr.).

Much of this was predictable. It was also predictable that this work would reflect a

thoroughgoing scholarship. Whatever one may think ofJeremias' conclusions, he will be

hard pressed to fault the exhaustive and careful analyses that lie behind them. One may
note, almost in fun, that the very first footnote of the present volume (p. 1) concerns the

spelling and Galilean pronunciation of the name Yesua' ("Jesus") and involves
references to the Talmud, ossuary inscriptions, and graffito which Jeremias himselfdiscovered
in "the south wall of the southern pool at Bethesda, now buried in"! What one might or
might not have predicted is that this volume provides at once not only some of the richest
but also some ofthe most readable discussions ofthe most technical and crucial problems
that continue to plague New Testament scholars (though, naturally, the non-specialist
will have difficulty with extensive references to Greek, Hebrew, Aramaic, etc.). This is, no
doubt, a tribute also to the translator.

In the years since this volume was published it has not, I confess, gained the acclaim I
had expected. That is probably because Jeremias belonged to a sort of "old style" of
Biblical interpretation, while others - American for the most part - have moved on with
their "word-events", structuralist analyses, Jungian analyses, and the like. I suspect,

though, that the present interests are an unfortunate detour and that the road will
eventually lead back, ifnot to Jeremias' conclusions, at least to the kind of historical and

exegetical approach he exemplified so well.
Ed. L. Miller, Boulder (Colorado)

Ursula Berner, Die Bergpredigt. Rezeption und Auslegung im 20. Jahrhundert. Göttinger
Theologische Arbeiten, hg. von Georg Strecker, Bd. 12. Vandenhoeck & Ruprecht,
Göttingen 1979. 273 S. DM 35.-.

Was vorliegt, ist die überarbeitete Göttinger Dissertation, die unter Leitung von G. Strek-
ker entstanden ist. Den 108 Seiten Text folgen 117 Seiten Anmerkungen, ein
Literaturverzeichnis mit 726 Titeln und ein (lückenhafter!) biographischer Anhang mit 245

Namen. Wer das Buch liest, hat bei jedem Satz meistens mehr als einmal zu blättern, um
die dazu gehörigen Anmerkungen mitaufzunehmen und mitzuverarbeiten.

U. Berner sucht einen «Beitrag zur Auslegungsgeschichte der Bergpredigt» zu geben

(S.9) und auferlegt sich für den Untersuchungszeitraum des 20. Jahrhunderts «eine fast
ausschliessliche Beschränkung auf die deutsche protestantische Forschung» (S. 10). In
einer kurzen Einleitung (S. 11-18) kommt die Verfasserin auf die Auslegung der Bergpredigt

in den ersten 19 Jahrhunderten zu sprechen, stellt im 1. Hauptteil die theologische
Auslegung der Bergpredigt im 20. Jahrhundert dar (S. 19-71) und bespricht im 2. Hauptteil

die historisch-kritische Erforschung der Bergpredigt im 20. Jahrhundert (S. 72-105).
10 Exkurse über Einzelfragen bereichern die Abhandlung.

Die Arbeit an der Bergpredigt hat Ursula Berner erkennen lassen, dass die Literatur
zur Bergpredigt unübersehbar geworden ist (S.220), dass die neutestamentliche Wissenschaft,

wie sie in Deutschland vorangetrieben wird, der synthetischen Kraft ermangelt
und dass auch und gerade in diesem Forschungsbereich die «Atomisierung» der
wissenschaftlichen Arbeit am NT bis zu dem Grade fortgeschritten ist, dass man die Bergpredigt



Rezensionen 249

als ganzen ethischen Text aus den Augen zu verlieren droht (S. 101 f.). Bleibt die durch
die Bergpredigt ausgelöste Unruhe erhalten, wirkt sie als Symbol oder als ethischer Stein
des Anstosses, kann aus der Beschäftigung mit ihr eine Orthopraxie oder ein «hand-
lungsorientierter Glaube» (so G. Strecker 1972) erwachsen, wobei «die Applikation als

zentrales Merkmal einer Hermeneutik» einen normativen Charakter bekommt (S. 107).

Mit der «Warnung vor Gesetzlichkeit» ist es dabei nicht getan. Ebenso muss sich der

Ausleger vor einer nicht angemessenen paulinischen Eintragung in den matth. Text
hüten, muss er doch wissen, dass «Gerechtigkeit» in der Bergpredigt einen anderen

Sinngehalt hat als das, was Paulus in seinen Briefen sagt.

Eine kritische Frage: wird man nicht auch und gerade mit der Entdeckung des

wirklichen Paulus (jenseits des durch die Reformation geschaffenen Gegensatzes von
Glaube und Werke!) der Paulinisierung der matth. Theologie entgehen können? Wird
man dabei nicht zu sehen bekommen, wie Matthäus mit seiner Bergpredigt und Paulus
mit seinen Briefen von ganz verschiedenen Voraussetzungen aus aufeinander zulaufen?
und wird man sie so nicht als zwei Zeugen des einen Evangeliums wieder neu entdecken,
ohne dass man in Versuchung gerät, sie zu vermischen und zu vermengen? Schliesslich
wäre zu fragen, wo letzten Endes in der ganzen Arbeit Berners mit der ihr eigenen
intendierten Zielsetzung der Bergprediger Christus Jesus selber bleibt. Von ihm ist gerade
im zusammenfassenden Schlussabschnitt nicht besonders gesprochen. Geht er auf und
unter im «ethischen Anspruch des christlichen Glaubens» (S. 108)?

Werner Bieder, Basel


	Rezensionen

