Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 4

Artikel: Kontextuelle Theologie als 6kumenisches Problem
Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kontextuelle Theologie als 6kumenisches
Problem

«One of the big words of our time 1s <context>.»' Die Inflation von
Fremdwortbildungen wie «Kontextualisierung», «Kontextualitit»
usw. gibt Anlass zu kritischer Selbstpriifung. « Kontextuelle Theolo-
gie» — und mit ihr wollen wir uns hier vorzugsweise beschéftigen — ist
heute im Mund all derer, die sich ein wenig mit den Fragen des welt-
weiten Christentums beschéftigen und die Kenntnis genommen haben
von der Existenz afrikanischer, asiatischer und lateinamerikanischer
theologischer Reflexion.

Wird mit derartigen Ausdrucksweisen ein radikal neues Programm
formuliert? Gewiss signalisieren sie, dass uns allgemeine Wahrheiten
nicht weiterhelfen; das Partikulare bekommt einen neuen Rang, wie
dies der momentanen Geisteslage ohnehin entspricht (man denke z.B.
an die Situationsethik). Dennoch geht es hier um eine alte Sache: um
das seit den Anfingen des Christentums verhandelte Thema von Evan-
gelium und Kultur, ihrem Verhéltnis zueinander, ihrer gegenseitigen
Einflussnahme und Interaktion — kurz: um die Bedingungen, die es der
Christusbotschaft ermoglichen, gehort zu werden und doch zu bleiben,
was sie ist; Bedingungen, die aber auch den kulturellen, religidsen und
sozio-Okonomischen Traditionen eines Volkes oder einer Region Stel-
lenwert fiir deren Gliick, Uberleben und Identitit verleihen, ohne auf
alle Zeiten festgeschrieben zu werden. Ein neuer Name fiir eine alte
Sache also?

Trotz dem diesem Thema in unserem Jahrhundert verordneten
«internen Moratorium» (H.W. Gensichen) hat man im Bereich der
Missionswissenschaft schon seit lingerem von « Einheimischwerdung»
(indigenization), von «theologia in loco» und dgl. gesprochen. Kriti-
sche Einwinde, zumal auch von seiten der direkt Betroffenen, haben
geltend gemacht, dass dabei meistens nur formale Elemente (z.B.

I Learning in Context, Theological Education Fund, London 1973, 9. Vorliegende
Ausfiihrungen bilden die Fortsetzung zu bisherigen Ausserungen zum Thema, vgl.
K. Blaser, Gottes Heil in heutiger Wirklichkeit, Frankfurt 1978, 71-103.

Zum Stand der Diskussion vgl. H. W. Gensichen, Evangelium und Kultur, ZMiss IV,
1978, 197-214.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ékumenisches Problem 221

Trommeln und Tanz im Gottesdienst) verhandelt wurden, wiahrend
das von westlichem Verstehen formulierte «Christliche» als Norm
unangetastet blieb; es brauchte nur adaptiert zu werden und brachte
dann so eine Fortsetzung von Herrschaft mit anderen Mitteln. Wie
neuerdings gerade Theologen aus der Dritten Welt monieren?2, kann im
iibrigen die Beschiftigung mit dem kulturellen und religiosen Kontext
in eine Art « Ethnotheologie» ausarten. Damit wire jedoch weder die
christliche Botschaft noch der Kontext ernst genommen, denn sie ver-
16ren dann ihre dynamische Kraft der personlichen und sozialen Ver-
anderung zugunsten einer riickwirtsgewandten, statischen Schau.
Untersucht man den mit dem Stichwort « Kontextualisierung» oder
«Kontextualitdt» bezeichneten Sachverhalt, dann ergibt sich, dass wir
es durchaus nicht nur mit einer alten Sache in neuem Habit zu tun
haben. Das Kleid macht auch die Sache zu einer neuen und anderen.
Die Begegnung eines gleichsam chemisch reinen Evangeliums mit der
jeweils vorgefundenen Kultur, je nachdem zur Synthese, Diastase oder
schiedlich-friedlicher Koexistenz fiihrend, gibt es nicht.? « Contextuali-
zation is a passionate cry for the recognition of the significance of this
~ time and this place... without which the Word is a dead word and the
Christ a non-living lord.»* Zum Kontext gehort also auch die gegen-
wartige Situation, in manchen Teilen der Welt gekennzeichnet durch
koloniale Ausbeutung, rassische Unterdriickung und kulturelle Ent-
fremdung. Wer heute in der Okumene der Kirchen und Kulturen das
Wort «Kontext» gebraucht, meint nicht unkritische Adaptierung an
lokale Traditionen, Gegebenheiten und Umstidnde, sondern die pro-
phetisch-dialektische Qualitdt der Begegnung von Evangelium und
Kultur, also eine dynamische Sicht der Geschichte.® Der Sitz im Leben

2 Vgl. etwa die Ausserungen von Manas Buthelezi und Allen Boesak in I. Todt
(Hrsg.), Theologie im Konfliktfeld Stidafrika, Stuttgart-Miinchen 1976. Man erinnere
sich auch an den von H. Hoekendijk erhobenen Ethnopathievorwurf an die Adresse der
deutschen Missionswissenschaft (in Kirche und Volk in der deutschen Missionswissen-
schaft, Miinchen 1967).

3 Vgl. Gensichen (A. 1), 203 f.

4 Learning in Context (A. 1) 13.

5 Vgl. Blaser (A. 1), 75; Gensichen (A. 1), 204 und D. J. Elwood (Hrsg.), Wie Christen
in Asien denken, Frankfurt 1979, 13f., wo die Definition des TEF zitiert wird:

« Kontextualisierung ist nicht nur eine Mode oder ein Schlagwort, sondern eine
theologische Notwendigkeit, die von der Menschwerdung des Wortes Gottes gefordert
wird. Dieser Terminus umfasst all das, was in dem vertrauten Wort « Indigenisierung»
enthalten ist, und driangt zugleich dariiber hinaus. Indigenisierung heisst, das Evangelium



222 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als okumenisches Problem

solcher Einsicht sind einerseits die sozialen Verdnderungsprozesse,
andererseits die ideologischen Funktionen von Kirche und Theologie
(etwa im Apartheidstaat oder im Kapitalismus).

Wie kommt es zu dieser neuen Fragestellung, welche sowohl ein
okumenisches Problem als auch ein Problem der Okumene anzuzeigen
scheint?

1. Zur Genese eines hermeneutischen Umbruchs

Ich nenne einige der Faktoren, deren Zusammentreffen und Inter-
dependenz die Theologie, sofern sie im 6kumenischen Kontext erar-
beitet wird, in eine neue Lage versetzt haben.

a) Im politischen und 6konomischen Bereich ist an das geschichtlich
und kirchengeschichtlich dusserst wichtige Datum der Dekolonisie-
rung nach dem 2. Weltkrieg zu erinnern. Die Unabhingigerklarung der
fritheren Kolonialgebiete hat zweifellos der Suche nach eigener Iden-
titdt eine neue Sprache verliechen und den je eigenen Kontext erst
bewusst gemacht. Fortan ist der Wille zur politischen, kulturellen und
geistigen Unabhéngigkeit gegen(iiber) Europa und Amerika bestim-
mend. Erst spidter gerdt die 6konomische Abhédngigkeit, verursacht
durch den spitkapitalistischen Neoimperialismus, in Blick. Die Ent-
wicklung afrikanischer, arabischer, asiatischer und lateinamerikani-
scher Identitdt verursacht fiir den Westen einen «choc en retour»: das
Scheitern seines Zivilisations- und Totalitdtsanspruchs versetzt ihn in
eine neue Lage. Die abendldndische Kultur ist nicht universal giiltig,
befindet sich vielmehr in der Krise. Identitdtsgewinn fiir die einen,
Identitdtsverlust flir die anderen: das wird sich als Aufstand der Kleinen
gegen die Grossen auf der internationalen Ebene auswirken. Weltum-
fassende Organisationen fiihren zum Nachrichtenaustausch und zur
Konfrontierung der Menschen aller Kontinente miteinander; sie bieten
die Plattform, wo die Forderungen dieser oder jener Gruppe, dieser
oder jener Region artikuliert werden und auf Resonanz stossen.

In der Folge muss auch das Verhiltnis der «alten» und der «jungen»
Kirchen neu iiberdacht werden. Die Mission ringt in einer grundlegend

in den Begriffen einer traditionellen Kultur zu beantworten. Kontextualisierung ignoriert
dies zwar nicht, aber sie riickt auch den Prozess der Sdkularisierung, die Technologie und
den Kampf fiir die menschliche Gerechtigkeit, die die geschichtliche Bewegung von
Nationen in der Dritten Welt charakterisieren, in das Blickfeld.»



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als dkumenisches Problem 223

gewandelten Situation um ein neues Selbstverstindnis; im Slogan aus-
gedriickt: «von der Westmission zur Weltmission» ! Von nun an miis-
sen die Beziehungen zwischen den ehemaligen Sendern und den Emp-
faingern an dem Prinzip der Reziprozitit und Partnerschaft orientiert
werden. Das Versagen in dieser Beziehung wird spiter die Forderung
nach einem Moratorium fiir die Mission provozieren.

Die neue Lage fiihrt schliesslich zur Entdeckung der Armen, Unter-
driickten und Entrechteten, zugleich aber auch zur wissenschaftlichen
Analyse der Ursachen dieser Existenz; nehmen wir als Beispiel etwa die
Dependenztheorie. Der formalen politischen Befreiung muss die effek-
tive 6konomische Befreiung von den Industrienationen und von der
eigenen Misere folgen. Die Erweiterung der Menschenrechte auf Sozi-
al- und Uberlebensrechte ist dafiir bezeichnend, nicht minder aber die
Befreiungsbewegungen, die zum Kampf gegen Entmenschlichung und
Fremdherrschaft antreten. Das Beispiel Lateinamerikas ist in dieser
Beziehung grundlegend, vor allem die kubanische Revolution sowie
der Kampf von Camillo Torres und Che Guevara, die das Selbstver-
stindnis, die Analyse und die Aktion von Christen hiiben und driiben
nachhaltig inspirieren.® Gewiss ist die Entdeckung der Mechanismen
von Herrschaft und Unterdriickung transkontextuell, doch sind es
gerade die Situationen der Abhidngigkeit, die einen jeweils unverwech-
selbaren Kontext bilden und entsprechende Verstindnisweisen des
Evangeliums hervorbringen; ein Beispiel dafiir ist Ernesto Cardenals
«Evangelium der Bauern von Solentiname»’.

b) Im theologisch-kirchlichen Bereich sind Ereignisse von teilweise
innereuropdischem Charakter der Herausbildung kontextueller Denk-
weisen forderlich gewesen. In erster Linie ist die Wiederentdeckung der
Eschatologie als bestimmendes Merkmal des Evangeliums zu nennen.
Moglicherweise sind die Konsequenzen erst in den Theologien der
Hoffnung offenbar geworden. Jedenfalls haben diese in den sechziger
und siebziger Jahren gerade in der nichteuropdischen Welt grosses
Echo gefunden und den kiampferisch engagierten Christen in der Drit-
ten Welt kraftvolle Impulse sowie, in Aufnahme und Abgrenzung, den
Anstoss zu eigener Reflexion vermittelt. Der Grund dafiir liegt darin,
dass die Eschatologie der Realitdt der Geschichte in vielfdltiger Weise

6 Vgl. Théologies du Tiers Monde. Le Colloque de Daressalam, Paris1977,
z.B.161.
7 Wuppertal 1978.



224 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als 6kumenisches Problem

Beachtung schenkt: als Ort der Offenbarung Gottes, der Befreiung des
Menschen und des kimpferischen Hoffens auf das Reich Gottes.

Durch Bonhoeffer bzw. die Bonhoefferrezeption ist der nichtwestli-
chen Welt sodann in einer ihr zugédnglichen Form Religions- und Kir-
chenkritik, gepaart mit letzter Hingabe an die Sache Christi in revolu-
tiondare Taten erfordernder Situation, bekannt geworden.® Von der
Zeugniskraft des Lebens Bonhoeffers abgesehen, diirfte vor allem die
Begegnung von christlichem Glauben und moderner, sich in stetigem
Wandel befindender Welt die Art und Weise andeuten, wie Kontext-
theologien sich spéter verstehen werden. Fiir sie ist von Bonhoeffer zu
lernen, dass es nur eine Realitét gibt, der der Christ in seiner Existenz
nicht durch Verdoppelung religios entfliehen darf. Die ganze Wirklich-
keit vor Gott zu verantworten, diirfte als praxisorientierender Grund-
satz und als Korrektiv an einem Jenseitschristentum oder an einer auf
die unsichtbare Geisterwelt gerichteten traditionellen Religion wichtig
sein.

Schliesslich haben fiir die hier verhandelte Thematik das Zweite
Vatikanum und die Okumenische Bewegung entscheidende Bedeu-
tung. Die Mehrheit der in Rom versammelten Kardinile und Bischofe
waren der Ansicht, es gelte die Realitidt der gegenwirtigen Welt besser
in Rechnung zu stellen. Vom Konzil gingen fiir das kritische Engage-
ment vieler Gldubiger entscheidende Impulse aus; man denke etwa an
die lateinamerikanische Bischofskonferenz von Medellin 1968 (oft das
lateinamerikanische 2.Vatikanum genannt) und an die daran an-
schliessende Theologie der Befreiung. Der Umgang mit der Problema-
tik von Evangelium und Kultur hat in der katholischen Kirche eine
kontinuierliche Tradition, von der auch das Apostolische Schreiben
Evangelii Nuntiandi von 1976 zeugt. In der 6kumenischen Bewegung
andererseits macht sich seit den sechziger Jahren, besonders seit Upp-
sala (1968), vor allem aber vor und nach Bangkok (1973) das Verlangen
stark bemerkbar, ein neues Verhéltnis von Evangelium und Kultur.zu
formulieren und den Aspirationen der jeweiligen Volker theologisch
Rechnung zu tragen. Der im Okumenischen Rat notwendigerweise
gefiihrte Dialog zwischen Kirchen verschiedener Konfessionen und
Kulturen fiihrt auf der einen Seite zum Bewusstsein des je Eigenen und
dem Recht auf ein «eigenes» Verstandnis des Evangeliums, auf der

8 Vgl. Genf ’76. Ein Bonhoeffer-Symposion, Miinchen 1976, 151ff. (Santa Ana) und
171ff. (de Gruchy).



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als okumenisches Problem 225

anderen Seite aber auch zum Austausch, zur gegenseitigen Befruchtung
und Korrektur.

Lokale, kontextuelle Denkweisen in der Theologie haben sich also
nicht ausserhalb der zeitgendssischen Entwicklungen gebildet, sondern
stehen mit diesen in einem tiefen inneren Zusammenhang. Es geht
allenthalben darum, das Ende der westlichen Vorherrschaft zu mar-
kieren und zu verarbeiten — auch in der Theologie, ein Anliegen, das
mittlerweile auch von der evangelikalen Bewegung aufgenommen wor-
den ist® und dessen Ermoglichung man nicht, aus der Not eine Tugend
machend, mit Berufung auf den Europidismusbegriff von Troeltsch
noch einmal fiir Europa reklamieren darf.'?

2. Modelle lokaler Theologie"!

Was ist nun eigentlich des ndheren unter «kontextueller Theologie»
zu verstehen ? Grob gesprochen — Uberschneidungen sind dabei unver-
meidlich — konnen drei Typen unterschieden werden, die ich mit dem
amerikanischen Katholiken Robert Schreiter als Ubersetzung, Befrei-
ung und Kontextualisierung kennzeichne. Die Frage, wie Theologie im
Bezug zum Kontext zu erarbeiten sei, wird jedesmal etwas anders
beantwortet, damit aber auch diejenige ihrer Beziehung zur Gemein-
schaft und Kultur.

a) Bei den Ubersetzungsmodellen (translation models) handelt es
sich um den bisher haufigsten Typ lokaler Theologie, der iiber den
bereits erwdhnten Versuch der Indigenisierung jedoch hinausreicht.
Charakteristisch ist fiir ihn das Bemiihen um Adaptation im Sinne von
Akkulturation: die christliche Botschaft, thre Wahrheit, die Offenba-
rung, das Kerygma ist im Kern unverianderlich, in seiner Schale jedoch
stets von kulturellen Ausdrucksweisen bestimmt. Lokale Theologie hat
dann die Aufgabe, diesen Kern von seinem westlich-kulturellen Ge-
wand zu befreien und in neuen Situationen zu akkulturieren. Denkbar
als Methode zur Realisierung dieses Programms, das durch pastorale
Erfordernisse motiviert wird, ist neben der Einheimischmachung von

9 Gensichen (A. 1), 199 (Willobank Report, Zeitschrift Gospel in Context).

10 Vgl. T. Rendtorff, Gott im alten Kontinent, EK 1979, 327-330, bes. 329.

't Zum Folgenden das vervielfdltigte Manuskript von Robert Schreiter, Constructing
Local Theologies, Chicago Catholic Theological Union Local Theology Project 1977,
4-12.



226 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als 6kumenisches Problem

Ausserem (Gewinder, Musik, Klerus) die Suche nach linguistischen
Equivalenten von theologischen Kategorien wie Siinde und Gnade
(sog. indigenizing approach). Denkbar ist aber auch eine strengere
Einbeziehung von lokaler Philosophie und Religion fiir die Grundle-
gung christlicher Theologie, z.B. in Indien oder Afrika (vgl. Placide
Tempels «Philosophie bantou»; sog. adaptive approach). Schliesslich
basiert der in protestantischen Denominationen beliebte Ruf « Zurtick
zur Bibel» auf der Uberzeugung der Ahnlichkeit der kulturellen Situa-
tionen in der Bibel und in der nicht-westlichen Welt (sog. biblicist
approach).

Entgegen ihrem Anspruch vermogen die Ubersetzungsmodelle der
kulturellen Frage kaum gerecht zu werden, weil sie Kultur und Kul-
turaustausch positivistisch missverstehen. Was eigentlich Kern und
was Schale sei, bleibt ungelost; vielfach bleibt nicht das christliche
Kerygma als Kern zuriick, sondern eine westliche Auffassung davon
(Dogmen, Urkirche). Obgleich wichtige Einsichten vorliegen, sind sie
vor der heimlichen Hegemonie fremder Kultur und Tradition nicht
gefeit, da sie Kultur nicht als einen Prozess verstehen, der die Theologie
mitformt.

b) Befreiungsmodelle (liberation models), bei uns am bekanntesten,
formulieren die Erfahrungen von Volkern in einer Reihe von kulturel-
len und politischen Kontexten. Befreiungstheologien verstehen sich als
Methode, Unterdriickung und Kampf zu analysieren und durch das
biblische Zeugnis dem armen Volk eine Stimme zu geben. Gefragt wird
dann: wer betreibt Theologie? (die Gemeinschaft, nicht die wissen-
schaftliche Akademie), wem istTheologie verantwortlich (der glauben-
den Gemeinde und nicht anderen wissenschaftlichen Disziplinen) und
was 1ist das Zeichen lebendiger Theologie (die Praxis, aus der sie
stammt)? Je nach Art der Unterdriickung hat die Befreiungstheologie
ein etwas anderes Gesicht: im schwarzen Nordamerika und in Siid-
afrika ist Rassismus, in Asien und Stidamerika sind Armut und Macht-
losigkeit das Hauptproblem. Der Primat der Erfahrung und der befrei-
enden Praxis ist grundlegend und unbestreitbare Stiarke dieser Modelle,
die verdeckte Aspekte biblischer Traditionen wieder zum Leuchten
bringen. Problematisch ist allerdings der Ubergang von der Prophetie
zur Theologie und von der Erfahrung zum Glauben. Steht die Befreiung
der Unterdriickten naturgeméss im Vordergrund, so verbleibt diejenige
des Unterdriickers weitgehend auf der Ebene des Postulats.

¢) Man hat den Begriff der Kontextualisation (contextualization



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ékumenisches Problem 227

models) gegeniiber allen anderen Begriffen deshalb als befriedigender
empfunden, weil alle Kulturen und Situationen sich im Zustand des
Fluktuierens und des rapiden Wandels befinden. Eine Theologie, die
sich aufldndlich-agrarische Wertvorstellungen bezieht, kann im Urba-
nisierungsprozess unverstandlich werden. Sie muss also so flexibel sein,
dass sie mit den lokalen Erfahrungen und Verdnderungen wichst und
zu Rande kommt. Andererseits anerkennt der kontextuelle approach
die Notwendigkeit kultureller Identitdt inmitten des Wandels. Nach-
dem die Kolonisatoren gegangen sind und das Joch abgestossen wurde,
muss eine neue Identitdtsfindung einsetzen. Zumindest theoretisch
wird hier der Versuch gemacht, Positives aus fritheren und anderen
Theorien aufzunehmen, z.B. die Dringlichkeit der Ubersetzung und
das Bediirfnis nach Freiheit. Lokale und fremde Kultur (vor allem in
Gestalt christlicher Tradition) finden hier Beriicksichtigung in einem
grundsitzlich dialektisch verstandenen Prozess der Interaktion, der
christologisch begriindet oder nach Analogie der Inkarnation verstan-
den wird '2,

Die Theoriebildung hat, von Amerika abgesehen, allerdings noch
kaum eingesetzt. Der bereits zitierte R. Schreiter sagt: «I would define
local theology as the expression of the dynamic interaction of gospel,
church and culture.»'? Evangelium meint dabei nicht nur die christli-
che Heilsbotschaft, sondern auch die gottesdienstliche Gemeinschatft,
die Praxis der Gemeinde und das von ihr in einem kulturellen Kontext
erreichte Verstdndnis der Schrift. Kirche bedeutet, dass uns das Evan-
gelium auf dem Umweg des Horens und der Gestaltwerdung erreicht.
Kirche ist dann ein Komplex kultureller Muster, durch welche das
Evangelium Fleisch wird und doch dariiber hinausweist auf die welt-
weite, vergangene, gegenwirtige und kommende Kirche. Traditionen,
Werte, Symbole und Lebensweisen einer bestimmten Zeit und eines
bestimmten Orts bilden den kulturellen Kontext, ohne den Theologie
doketisch und unterdriickerisch wird. So sind iiber das klassische
Schema von fides und intellectus hinaus eine Reihe von Komponenten
am Interaktionsprozess beteiligt: Exegese der Schrift, das Netzwerk von
Traditionen christlicher Kirchen innerhalb ihrer Kulturmuster und
das Pneuma als Erweiterung und Uberholung aller Paradosis.

Das heisst dann, dass alle Theologie nur als lokal-kontextuelle

12 Dazu Gensichen (A. 1), 208 ff.
13 Schreiter (A. 11), 17f. Zum Folgenden ebd. 17-20 und 26-33.



228 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als dkumenisches Problem

denkbar ist. Sieht man die christliche Uberlieferung als eine Kette
lokaler Theologien, dann kann der Dialog unter ihnen in herrschafts-
freier Weise beginnen, der Paternalismus abgebaut und die Entwick-
lungen in anderen Kulturen besser verstanden werden. Daneben driangt
sich die Frage nach der Rolle der Gemeinschaft, nach ihrer Praxis und
dem fiir sie sinnbildenden Geschehen (wie Gastfreundschaft, Ahnen-
verehrung, Ubergangsriten) auf. Zugang zum Evangelium wird es vie-
lerorts am ehesten iiber die Ekklesiologie geben, weil in einer Theologie
der Gemeinschaft von Uberleben und Befreiung, von Erhaltung und
Transzendierung natiirlicher Bindungen die Rede sein kann. Schliess-
lich erweitert sich durch den Austausch zwischen den christlichen
Kirchen und ihren Traditionen der Themenkatalog lokaler Theologien
bis hin zur kritischen Fragestellung und Infragestellung des Eigenen
und des Anderen. Fragen an die gesamte Paradosis stellen zu konnen,
beweist den transkulturellen und transkontextuellen Charakter lokaler
Theologie.

Solche Denkweisen sind in den «Third World Theologies»!4 im
Entstehen begriffen. Vor der Gefahr wissenschaftlicher Abstraktion
sind allerdings auch sie nicht geschiitzt. Wenn tiber den Kontext nur
theoretisiert wird, dann fillt der Dienst an der Gemeinschaft, zu der
Theologie bestimmt ist, dahin.

3. Grundintentionen und Grundprobleme kontextueller Theologie

Wenn wir nun ein paar Anliegen eines an Kontexten orientierten
Denkens und Handelns zu erheben suchen, so wird mit zu bedenken
sein, dass fast immer eine Kritik an der herrschenden, d. h. européisch-
westlichen, speziell deutschen Theologie — das sind Hilfsbegriffe, die,
wie D.Ritschl neulich gezeigt hat, ihrerseits kritisierbar sind!s — impli-
ziert ist. Das erklart, weshalb wir in der folgenden Aufreihung gleich-
zeitig mit einigen Hauptproblemen heutiger « 5kumenischer» Theolo-
gie und der derzeitigen Missionswissenschaft konfrontiert werden (man

14 Z.B. Mission Trends No. 3: Third World Theologies, ed. by G. H. Anderson und
Th.F. Stransky, Eerdmans Grand Rapids 1976.

15 D. Ritschl, Westliche Theologie im Licht der Kritik aus der Dritten Welt, EvTh 39
(1979), 451ff. Vgl. auch G. Casalis, Les idées justes ne tombent pas du ciel, Paris
1977.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ékumenisches Problem 229

vergleiche dazu die jlingsten missionswissenschaftlichen Rechen-
schaftsberichte von J. Verkuyl und H. Biirkle'?).

a) Der epistemologische Bruch (Assmann) will den notwendigen
Bruch mit der herrschenden Methode der Deduktion, die auf Ableitung
von Folgerungen aus obersten Prinzipien basiert, bezeichnen. Doch
beschreibt der oft geforderte, umgekehrte Weg der Induktion noch
nicht in geniigender Schirfe, womit nun eigentlich gebrochen wird. Ist
herkémmlicherweise die Reflexion das Erste und die Praxis das Zweite
(wenn iiberhaupt im Blick), so soll jetzt von der historischen Praxis,
vom geschichtlichen Kontext ausgegangen werden, um zur Theorie
bzw. zum Verstehen der christlichen Botschaft und zur Explikation des
Glaubens vorzustossen. Zwar ist dieser Bruch besonders krass von den
Befreiungstheologen zum Programm erhoben worden und reflektiert
die Situation Lateinamerikas. Die Theologie der Befreiung ist nichts
ohne die Befreiung der Theologie ! Etwas weniger durchreflektiert fin-
det sich die Forderung des Bruchs jedoch in allen Kontexttheologien,
sofern sie dazu aufrufen, Situationsanalyse zu treiben und diese dann
mit dem Christlichen in Verbindung zu bringen. Anstatt Einzeltheolo-
gien als Auspriagungen ihrer essentiellen Einheit zu begreifen, liegen die
partikularen Denkweisen der Einheit und Universalitit voraus; diese
diirfen keinesfalls erschlichen werden. Befreiung der Theologie: damit
sind nicht nur triigerische Denkweisen anvisiert, sondern konkret auch
die Kritik am Akademismus und Rationalismus der universitdren, am
Leben des Volkes Gottes vorbeigehenden theologischen Arbeit; an
jenem Zustand auch, wo Wissenschaft und Verkiindigung auseinander-
klaffen und aus der Trennung von Dogmatik und Ethik der Primat des
abstrakten Denkens folgt. Schliesslich soll damit auch noch die Illusion
der Theologie blossgelegt werden, die nicht ihre eigene Bedingtheit
erkennt, sich iiber ihren eigenen Kontext nicht im klaren ist — den
personlichen, sozialen, politischen, philosophischen und historischen
— und also nur iiber einen begrenzten Geltungsbéreich verfiigt.

«Wer gibt dem Abendland das Recht, seine kulturell bedingte Ver-
sion des christlichen Glaubens als die allein authentische und unver-
filschte anzugeben?» Wird damit nicht gerade das Christentum zum
Stammeskult des weissen Mannes degradiert? '” Wie konnen sich pro-

16 J. Verkuyl, Contemporary Missiology, Eerdmans Grand Rapids 1978 ; H. Biirkle,
Missionstheologie, Stuttgart 1979 (zu beiden K. Blaser in ZMiss VI, 1980, 57-61).

17 Gensichen, 198 ; vgl. auch L. Vischer, Europidische Theologie weltweit herausge-
fordert, OeR 3/1979.



230 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als 6kumenisches Problem

vinzielle Kulturen zu Hiiterinnen der Tradition aufspielen? Erklarlich
ist dies nur als Ausdruck einlinigen Denkens von einem Zentrum zur
Peripherie hin, dem 6konomische Unterdriickungsstrukturen parallel
gehen. Deshalb auch der Export kontextueller Fragestellungen wie die
Entmythologisierung oder die Sidkularisation.

Erscheint im epistemologischen Bruch die Notwendigkeit, den theo-
logischen Paternalismus abzuschiitteln, so bleibt dann doch als Schliis-
selfrage zuriick: wer trifft die Entscheidungen im Prozess der Kontex-
tualisierung des Evangeliums und der Kirche? Die Autonomie und
Einheimischwerdung des Klerus oder die Herausbildung einer neuen
Theologenklasse 16sen dieses Problem ja noch nicht. Mittels einer
bestimmten Tradition sind hegemoniale Tendenzen weiterhin durch-
setzbar, wenn auch auf subtile Weise. Es geht also darum, ein neues
Verstindnis von Geschichte und Uberlieferung zu gewinnen und ein
Weg dazu ist die Einsicht in die Kontextualitdt aller Theologie.'8

b) Suche nach neuer Identitdt steht hinter allen Bemiihungen um
kontextgerechte Aussage und Praxis. Zu préazisieren ist, dass kollektive
wie individuelle Identitdt auf dem Spiele stehen, und zwar nicht
abstrakt um der Identitat willen, sondern um konkret als Afrikaner
oder Asiate zum Evangelium in ein Verhéltnis zu treten. Nicht nur im
Kontext des Rassismus tritt die Frage auf: «Wie kann der Gott der
weissen Unterdriicker der Gott der schwarzen Unterdriickten sein?»
«Wie kann ich als Nichteuropéaer Christ sein?» bewegt manche Afri-
kaner und Asiaten ebensosehr, wenn sie bedenken, dass das Bekenntnis
zu Christus sie ihrer eigenen Volksgemeinschaft und Kultur gegeniiber
zu isolieren droht. Auf diesem Hintergrund ist die vor allem in der
afrikanischen Theologie stark akzentuierte Bezugnahme auf die Reli-
gion der Viter zu verstehen, die, wenn sie nicht das Alte Testament
ersetzt, jedenfalls in Kontinuitdt mit dem Christsein gedacht wird.
Welcher Art solche Kontinuitét sein soll, ist freilich gerade eines der
Hauptprobleme kontextuellen Denkens. Wer nicht so weit zu gehen
geneigt ist, wird jedenfalls den Riickbezug auf die kulturellen Aus-
drucksweisen, die Sozialgestalt des Lebens von Einheimischen und, wie
in manchen Gegenden Asiens, den Eintritt in den Dialog mit den nicht-
christlichen Glaubensgemeinschaften fordern. Zeitgeméasse Form des
christlichen Zeugnisses wire der Dialog, nicht der Bekehrungstrieb.
Man vergesse nicht, dass die Suche nach neuer Identitét auf dem Hin-

18 Schreiter (A. 11), 12-14.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ékumenisches Problem 231

tergrund von Abhiéngigkeitsstrukturen, von Folterkammern und
menschenunwiirdigem Dasein zu sehen ist; die Menschenrechte haben
deshalb hohen Stellenwert.!* Auch wenn umstritten ist, wie und auf
welche Weise neue Identitidt, zumal christliche, konstituiert wird, strit-
tig darf nicht sein, dass nach Perioden unséglichen Leidens und der
Entfremdung die Behauptung eigener Identitdt fiir viele Menschen
dringlich ist. An dieser Stelle verdichtet sich die Kritik an der westli-
chen Theologie in einer spezifischen Richtung. Es steckt darin nicht
nur das Unbehagen, es mit Importware zu tun zu haben, sondern die
Uberzeugung, dass christliche Wahrheit zunichst partikular ist. Ge-
meint ist nicht nur die Partikularitit der Offenbarung Jesu Christi,
sondern der Ort des Theologen. Allgemeine Lehren von Gott und vom
Heil taugen nichts; sie bilden vielmehr die Voraussetzung fiir Abso-
lutheitsanspriiche und fiir die Disqualifizierung von sog. Heidni-
schem. _

Die Bestimmung der Identitit einer lokalen Gemeinschaft bleibt
aber eine sehr komplexe Aufgabe, insbesondere wegen des Kultur-
wandels.20 Lokale, kontextuelle Theologien konnen nicht daran
vorbeisehen, dass die Folgen der Industrialisierung, Urbanisierung und
des Kulturkontakts vielfach zum Zusammenbruch traditioneller sozia-
ler Muster fiihren. Nyereres Ujamaadorfer sind beispielsweise ein Ver-
such, eigene Wurzeln mit der modernen Interdependenz zu verbinden.
Neue Sprache zu finden ist oft schwierig, weil nur die alte, z. B. die des
Unterdriickers, zur Verfiigung steht; afrikanische Theologie wird sich
darum vielleicht in Proverbien, melanesische in Gesdngen und
schwarze in Spirituals ausdriicken. Und wie ist die lokale Ausdrucks-
weise des Glaubens mit der katholischen Identitdt der Christen ver-
bindbar? Voneinander zu lernen gibe es jedenfalls vieles, gerade in der
Anthropologie: «Let the East continue to excel in mysticism and the
West in metaphysics. We in Africa shall excel in human relations and
that is our gift to the world...»

c) Befreiung der Armen ist das dritte hier zu nennende Grund-
anliegen. Sofern kontextuelle Theologie sich auf Wahrnehmung und
Erfahrung eines Kontextes bezieht, ist Arm- und Unterdriicktsein eine
Grunderfahrung, eine Metapher, die die Wirklichkeit des Hungers, des
Leidens, der Krankheit, der Ausrottung und schlechter Handelsbedin-

19 Vgl. Kirche im Entwicklungskonflikt (Daressalam 1976), Entwicklungspolitische
Diskussionsbeitrige 6, Juni 1977, 22f.
20 Schreiter (A. 11), 14-16; Gensichen (A. 1), 201.



232 K Blaser, Kontextuelle Theologie als 6kumenisches Problem

gungen abdeckt.?! So ist Befreiung von Armut nicht nur eine Stossrich-
tung der Befreiungstheologie, sondern jeglicher Theologie, die der Mei-
nung ist, an jenen schrecklichen Realitidten vorbei lasse sich heute nicht
mehr vom Evangelium reden. So dient der Arme als hermeneutischer
Schliissel dessen, was das biblische Zeugnis als Befreiung anbietet, als
Schliissel auch fiir das Verstehen Gottes als eines Exodus- und Befreier-
gottes. Strittig ist, ob Teilnahme am politischen Kampf Voraussetzung
einer dann einsetzenden theologischen Besinnung auf den Gott der
Befreiung und auf den biblischen Begriff der Armut sei, wie das zuwei-
len von lateinamerikanischen Autoren suggeriert wird. Anderwarts, wo
die Voraussetzungen fiir die politische Klassenanalyse moglicherweise
nicht gegeben sind, kann demselben Anliegen durch Rekurs auf die
Anthropologie Rechnung getragen werden (z.B. in Afrika). Die sog.
ganzheitliche Betrachtung des Menschen, die dem Materiellen ebenso-
viel Aufmerksamkeit schenkt wie dem Spirituellen (und umgekehrt),
lasst uns in der Bibel diejenigen Traditionen entdecken und aufwerten,
die von der Speisung der Hungrigen, Heilung des Kranken, Hilfe an die
Armen sprechen. Der einzelne Mensch ist da iibrigens Teil des Ganzen;
seine Befreiung dient derjenigen seines Volkes.

Wird Hoffnung spiritualisiert und privatisiert — und hier setzt wie-
derum die Kritik an uns ein und an —, dann vergisst die Theologie die
sozio-politische Realitit. Befreiung —sie ist das Herz des Evangeliums —
muss ganz konkret gelebt werden. Reichtum und Einfluss verhindern
aber ein angemessenes Zeugnis in der Welt. Darum die Skepsis etwa der
Befreiungstheologen politisch-progessiven Theologien von Europiern
gegeniiber. Diese sind angeblich ihrer eigenen Klassenbedingtheit nicht
inne und darum faktisch oft reaktionar. Die Trennung von Transzen-
denz und Immanenz, von Geistlichem und Natiirlichem fordere nur -
eben die direkte oder indirekte Einflussnahme im Sinne der Herrschen-
den. Konsequent schliesst an dieser Stelle die Forderung nach neuen
Modellen theologischer Ausbildung an, um der Befreiung der Armen
zu geniigen; das Programm der Kontextualisierung ist ja denn auch in
diesem Zusammenhang entstanden.?? Da geht es also nicht mehr bloss
um die Heranbildung von «christian leaders», sondern um die Ent-
wicklung relevanter, kontextgerechter Fragestellungen — Aufgabe, die
nicht von professionellen Theologen allein, sondern ebensosehr von

21 Kirche im Entwicklungskonflikt (A. 19), 8-11.
22 Innerhalb des Theological Education Fund, vgl. Gensichen, 204.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als okumenisches Problem 233

engagierten Laien, ja von dem um seine Befreiung ringenden Volk
wahrgenommen werden muss. Aber hier liegen noch viele ungeloste
Fragen.

Das mit diesen Uberlegungen gegebene Grundproblem besteht in
der Spannung «von Gehalt und Gestalt der evangelischen Botschaft»23,
zwischen kontextuellem Geltungsbereich und iibergreifendem An-
spruch des Evangeliums Jesu Christi. Einerseits gehort es zur Eigenart
der christlichen Botschaft, dass sie sich in immer neuen Situationen
und Kontexten expliziert. Verkiindigung von dem in Christus Heil
wirkenden Gott kann nicht privat und lokal eingeschrinkt werden.
Dass es moglich war, in kontextuellen Versuchen gemeinsame Grund-
anliegen herauszuschilen, bestatigt diesen transkulturellen, 6kumeni-
schen Charakter. Und darum gehort der missionarische Geist zu den
Zeichen gesunder Kirche und Theologie. Andererseits aber ist der auf
das Evangelium gegriindete Glaube «fides ex auditu», d.h. wir bekom-
men davon Nachricht durch konkrete Menschen in einem konkreten
Kontext. Zur lebendigen Realitdt wird die Botschaft von Christus erst,
wenn sie in der Geschichte mit ithren Begrenzungen und Zweideutig-
keiten inkarniert ist. So ringt kontextuelle Theologie um die dialekti-
sche Verbindung der 6kumenischen Identitdt des Evangeliums mit sei-
ner partikularen Manifestation. Recht verstanden ist das ja auch das
christologische Grundproblem: in der Partikularitidt des Menschseins
Jesu manifestiert sich die Universalitit Gottes, und anders als im Kreuz
ist diese nicht zu haben. Im Bemiihen, sowohl der Katholizitit wie dem
inkarnatorischen Charakter christlicher Theologie zu entsprechen,
wird also Theologie im Kontext den kulturellen Romantizismus hinter
sich lassen, so dass andere, die horen wollen, héren kénnen.

Aus der bisherigen Debatte lassen sich, so scheint mir, einige Lehren
fiir uns ziehen, fiir unsere wissenschaftliche und praktische Arbeit, die
ich nun einfach in Thesenform ungeschiitzt hinstelle.

4. Zur Tragweite des Problems
1. Das Evangelium und der Westen sind nicht dasselbe. Wir entdek-
ken neu seine Fremdheit. Niemand hat das Monopol seines rechten

Verstehens. Was Evangelium ist und sein kann, muss immer neu

23 Gensichen (A. 1), 206.



234 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ckumenisches Problem

gesucht und erarbeitet werden in der Freiheit fiir einen neuen Kon-
text.

2. «ToutI’évangile pour tout ’homme et tout homme». Dem ganz-
heitlichen Charakter des Evangeliums entspricht ein ganzheitliches
Konzept der Verkiindigung und des christlichen Handelns. Berufung,
Existenz und Glaube des Christen sind umfassend.

3. Die hermeneutische Debatte kann sich nicht mehr einfach inner-
halb einer theologischen Kultur abspielen, deren hauptsdchlichste
Sorge die Aktualisierung wissenschaftlich erforschter Texte ist. Zur
Forderung, unseren eigenen Kontext besser zu erforschen und zu ver-
stehen, gesellt sich diejenige nach Identifikation: wem gilt unsere Soli-
daritdt?

4. Die von der Theologie erkldrte und aktualisierte Botschaft von
Jesus Christus ist universal in dem Masse, als sie in einem besonderen
Kontext verwurzelt ist. Dann kénnen Kontexte koexistieren und kom-
munizieren, zum Zeugnis der Einheit in der Vielfalt und der Vielfalt in
der Einheit gelangen. Das Modell der konziliaren Gemeinschaft, in der
Okumene erarbeitet, bekommt so gleichsam erkenntnistheoretische
Bedeutung.

Im Grunde sind die Merkmale kontextueller Theologie, ihre Anfra-
gen und Anklagen eine Herausforderung an die sog. «wissenschafts-
theoretische Verantwortung» der Theologie. Wenn zukiinftig Theolo-
gie nur noch als 6kumenische moglich und denkbar sein sollte, was ist
dann Theologie??* Welchen Rang hat darin der Kontext, die Induk-
tion, die Praxis? Und inwiefern ist die Wirklichkeit von Kontexten nur
interdisziplindrer Wahrnehmung zugénglich, so dass theologischer
Methode nur begrenzter Stellenwert zukdme ? Welchen Einfluss haben
die hier formulierten Beobachtungen auf die Organisation und den
Unterricht in Theologie, die an den heutigen Fragen von Mission und
Evangelisation, von interkulturellem Austausch und 6konomischen
Unterdriickungssystemen nur noch zu ihrem grossen Schaden vorbei-
kommen?

Die blosse Aufzihlung dieser Probleme zeigt, dass wir von ihrer
Beantwortung noch weit entfernt sind. Ich meine jedoch, dies sei das
wissenschaftstheoretische Problem der Zukunft. Aber hier stossen wir
auf eine der empfindlichsten Liicken der bisherigen Debatte um den
Kontext: das Theoriedefizit. In der Tat: jedermann fordert kontextge-

24 Ritschl (A. 15), 462f.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ékumenisches Problem 235

rechte Theologie und einige praktizieren sie; auf welche Weise jedoch
ihr An- und Grundsatz zu rechtfertigen und zu bewahrheiten sei, dafiir
haben wir noch kaum Hilfen, keine befriedigende Theorie. Man repe-
tiert dann einfach Slogans, ohne sich {iber deren Tragweite und Gren-
zen Rechenschaft zu geben. Hier sehe ich Aufgaben fiir die ndchste
Zukunft. Ob die daraus entstehenden Uberlegungen dann auch in
anderen Kontexten verstehbar sind, wird sich zeigen miissen. Jedenfalls
konnte hier ein aus unserem besonderen Kontext geborener Beitrag
zum Okumenischen theologischen Dialog liegen. Auch anderswo wird
man sich friiher oder spéter die Frage stellen miissen: gibt das Evan-
gelium selbst den « Auftrag zum Kontext», wenn ja: wie, wenn nein:
warum? Was bleibt von ihm als einziger, universaler, entscheidender
und unumstdsslicher Wahrheit, wenn es nur in kontextueller Brechung
erscheint? Die Frage nach den Kriterien der authentischen Bezeugung
christlichen Glaubens in jeweiligen Kontexten, nach der Instanz, wel-
che solche Kriterien formuliert, nach dem «Faktor der kritischen Dis-
kontinuitdt» (H.W. Gensichen) im Prozess der Kontextualisierung,
bleibt gestellt.

Eines diirfte nicht geschehen: dass wir nicht mehr zuh6ren wollen,
sei es, weil wir von der Geschichte gebrannte Kinder sind, sei es aus
akademischem Diinkel.?* Kontextuelle Theologien erreichen uns zu-
ndchst nicht in Biichern, sondern in Liedern, Gedichten, Gebeten,
Tédnzen und Sprichwortern (was W. Hollenweger «miindliche Theo-
logie» genannt hat). Meine Darlegungen diirften also weitgehend unter
das Verdikt dessen fallen, was nicht-europédische Kritik an uns zu kri-
tisieren pflegt. « Wenn man eine praktische Frage stellt, hat der Westen
immer die Tendenz, eine akademische Antwort zu geben; stellt man
eine akademische Frage, hat der Westen meist eine pragmatische Ant-
wort bereit», meinte ein Afrikaner. Vielleicht macht es aber einen
Unterschied, ob man sich dessen bewusst ist oder ob man naiv weiter-
macht, als wire nichts geschehen. Wichtiger als alles andere ist deshalb
die Frage, was wir mit kontextuellen Denkweisen anfangen und wie wir
damit umgehen.

Eine kontextuelle Frage — eine okumenische Verheissung !

Klauspeter Blaser, Lausanne und Basel

25 Man darf sich im Bemiihen, zuzuhoren und verstehen zu wollen, nicht durch die
zum Teil berechtigte Kritik D. Ritschls (A. 15) beirren lassen. Er sieht das Problem
einseitig in der Perspektive der Theorie anstatt derjenigen der missionarischen Kommu-
nikation. Dazu: cui bono?



	Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

