
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 4

Artikel: Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontextuelle Theologie als ökumenisches
Problem

«One of the big words of our time is <context>.»' Die Inflation von
Fremdwortbildungen wie «Kontextualisierung», «Kontextualität»
usw. gibt Anlass zu kritischer Selbstprüfung. «Kontextuelle Theologie»

- und mit ihr wollen wir uns hier vorzugsweise beschäftigen - ist
heute im Mund all derer, die sich ein wenig mit den Fragen des
weltweiten Christentums beschäftigen und die Kenntnis genommen haben

von der Existenz afrikanischer, asiatischer und lateinamerikanischer
theologischer Reflexion.

Wird mit derartigen Ausdrucksweisen ein radikal neues Programm
formuliert? Gewiss signalisieren sie, dass uns allgemeine Wahrheiten
nicht weiterhelfen ; das Partikulare bekommt einen neuen Rang, wie
dies der momentanen Geisteslage ohnehin entspricht (man denke z.B.
an die Situationsethik). Dennoch geht es hier um eine alte Sache: um
das seit den Anfängen des Christentums verhandelte Thema von
Evangelium und Kultur, ihrem Verhältnis zueinander, ihrer gegenseitigen
Einflussnahme und Interaktion - kurz : um die Bedingungen, die es der
Christusbotschaft ermöglichen, gehört zu werden und doch zu bleiben,
was sie ist; Bedingungen, die aber auch den kulturellen, religiösen und
sozio-ökonomischen Traditionen eines Volkes oder einer Region
Stellenwert für deren Glück, Überleben und Identität verleihen, ohne auf
alle Zeiten festgeschrieben zu werden. Ein neuer Name für eine alte
Sache also?

Trotz dem diesem Thema in unserem Jahrhundert verordneten
«internen Moratorium» (H.W. Gensichen) hat man im Bereich der
Missionswissenschaft schon seit längerem von «Einheimischwerdung»
(indigenization), von «theologia in loco» und dgl. gesprochen. Kritische

Einwände, zumal auch von seiten der direkt Betroffenen, haben

geltend gemacht, dass dabei meistens nur formale Elemente (z.B.

1 Learning in Context, Theological Education Fund, London 1973, 9. Vorliegende
Ausführungen bilden die Fortsetzung zu bisherigen Äusserungen zum Thema, vgl.
K. Blaser, Gottes Heil in heutiger Wirklichkeit, Frankfurt 1978, 71-103.

Zum Stand der Diskussion vgl. H. W. Gensichen, Evangelium und Kultur, ZMiss IV,
1978, 197-214.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 221

Trommeln und Tanz im Gottesdienst) verhandelt wurden, während
das von westlichem Verstehen formulierte «Christliche» als Norm
unangetastet blieb; es brauchte nur adaptiert zu werden und brachte
dann so eine Fortsetzung von Herrschaft mit anderen Mitteln. Wie
neuerdings gerade Theologen aus der Dritten Welt monieren2, kann im
übrigen die Beschäftigung mit dem kulturellen und religiösen Kontext
in eine Art «Ethnotheologie» ausarten. Damit wäre jedoch weder die
christliche Botschaft noch der Kontext ernst genommen, denn sie
verlören dann ihre dynamische Kraft der persönlichen und sozialen
Veränderung zugunsten einer rückwärtsgewandten, statischen Schau.

Untersucht man den mit dem Stichwort «Kontextualisierung» oder
«Kontextualität» bezeichneten Sachverhalt, dann ergibt sich, dass wir
es durchaus nicht nur mit einer alten Sache in neuem Habit zu tun
haben. Das Kleid macht auch die Sache zu einer neuen und anderen.
Die Begegnung eines gleichsam chemisch reinen Evangeliums mit der
jeweils vorgefundenen Kultur, je nachdem zur Synthese, Dia&tase oder
schiedlich-friedlicher Koexistenz führend, gibt es nicht.3 «Contextuali-
zation is a passionate cry for the recognition of the significance of this
time and this place... without which the Word is a dead word and the
Christ a non-living lord.»4 Zum Kontext gehört also auch die
gegenwärtige Situation, in manchen Teilen der Welt gekennzeichnet durch
koloniale Ausbeutung, rassische Unterdrückung und kulturelle
Entfremdung. Wer heute in der Ökumene der Kirchen und Kulturen das

Wort «Kontext» gebraucht, meint nicht unkritische Adaptierung an
lokale Traditionen, Gegebenheiten und Umstände, sondern die
prophetisch-dialektische Qualität der Begegnung von Evangelium und
Kultur, also eine dynamische Sicht der Geschichte.5 Der Sitz im Leben

2 Vgl. etwa die Äusserungen von Manas Buthelezi und Allen Boesak in I. Tödt
(Hrsg.), Theologie im Konfliktfeld Südafrika, Stuttgart-München 1976. Man erinnere
sich auch an den von H. Hoekendijk erhobenen Ethnopathievorwurf an die Adresse der
deutschen Missionswissenschaft (in Kirche und Volk in der deutschen Missionswissenschaft,

München 1967).
3 Vgl. Gensichen (A. 1), 203 f.
4 Learning in Context (A. 1) 13.
5 Vgl. Blaser (A. 1), 75; Gensichen (A. 1), 204 undD. J. Elwood (Hrsg.), Wie Christen

in Asien denken, Frankfurt 1979, 13f., wo die Definition des TEF zitiert wird:
«Kontextualisierung ist nicht nur eine Mode oder ein Schlagwort, sondern eine

theologische Notwendigkeit, die von der Menschwerdung des Wortes Gottes gefordert
wird. Dieser Terminus umfasst all das, was in dem vertrauten Wort «Indigenisierung»
enthalten ist, und drängt zugleich darüber hinaus. Indigenisierung heisst, das Evangelium



222 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

solcher Einsicht sind einerseits die sozialen Veränderungsprozesse,
andererseits die ideologischen Funktionen von Kirche und Theologie
(etwa im Apartheidstaat oder im Kapitalismus).

Wie kommt es zu dieser neuen Fragestellung, welche sowohl ein
ökumenisches Problem als auch ein Problem der Ökumene anzuzeigen
scheint?

1. Zur Genese eines hermeneutischen Umbruchs

Ich nenne einige der Faktoren, deren Zusammentreffen und Inter-
dependenz die Theologie, sofern sie im ökumenischen Kontext
erarbeitet wird, in eine neue Lage versetzt haben.

a) Im politischen und ökonomischen Bereich ist an das geschichtlich
und kirchengeschichtlich äusserst wichtige Datum der Dekolonisie-
rung nach dem 2. Weltkrieg zu erinnern. Die Unabhängigerklärung der
früheren Kolonialgebiete hat zweifellos der Suche nach eigener Identität

eine neue Sprache verliehen und den je eigenen Kontext erst
bewusst gemacht. Fortan ist der Wille zur politischen, kulturellen und
geistigen Unabhängigkeit gegen(über) Europa und Amerika bestimmend.

Erst später gerät die ökonomische Abhängigkeit, verursacht
durch den spätkapitalistischen Neoimperialismus, in Blick. Die
Entwicklung afrikanischer, arabischer, asiatischer und lateinamerikanischer

Identität verursacht für den Westen einen «choc en retour»: das
Scheitern seines Zivilisations- und Totalitätsanspruchs versetzt ihn in
eine neue Lage. Die abendländische Kultur ist nicht universal gültig,
befindet sich vielmehr in der Krise. Identitätsgewinn für die einen,
Identitätsverlust für die anderen : das wird sich als Aufstand der Kleinen
gegen die Grossen auf der internationalen Ebene auswirken. Weltumfassende

Organisationen führen zum Nachrichtenaustausch und zur
Konfrontierung der Menschen aller Kontinente miteinander; sie bieten
die Plattform, wo die Forderungen dieser oder jener Gruppe, dieser
oder jener Region artikuliert werden und auf Resonanz stossen.

In der Folge muss auch das Verhältnis der « alten » und der «jungen »
Kirchen neu überdacht werden. Die Mission ringt in einer grundlegend

in den Begriffen einer traditionellen Kultur zu beantworten. Kontextualisierung ignoriert
dies zwar nicht, aber sie rückt auch den Prozess der Säkularisierung, die Technologie und
den Kampf für die menschliche Gerechtigkeit, die die geschichtliche Bewegung von
Nationen in der Dritten Welt charakterisieren, in das Blickfeld.»



K.Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 223

gewandelten Situation um ein neues Selbstverständnis; im Slogan
ausgedrückt: «von der Westmission zur Weltmission» Von nun an müssen

die Beziehungen zwischen den ehemaligen Sendern und den
Empfangern an dem Prinzip der Reziprozität und Partnerschaft orientiert
werden. Das Versagen in dieser Beziehung wird später die Forderung
nach einem Moratorium für die Mission provozieren.

Die neue Lage führt schliesslich zur Entdeckung der Armen,
Unterdrückten und Entrechteten, zugleich aber auch zur wissenschaftlichen
Analyse der Ursachen dieser Existenz ; nehmen wir als Beispiel etwa die
Dependenztheorie. Der formalen politischen Befreiung muss die effektive

ökonomische Befreiung von den Industrienationen und von der
eigenen Misere folgen. Die Erweiterung der Menschenrechte auf Sozial-

und Überlebensrechte ist dafür bezeichnend, nicht minder aber die
Befreiungsbewegungen, die zum Kampf gegen Entmenschlichung und
Fremdherrschaft antreten. Das Beispiel Lateinamerikas ist in dieser
Beziehung grundlegend, vor allem die kubanische Revolution sowie
der Kampf von Camillo Torres und Che Guevara, die das Selbstverständnis,

die Analyse und die Aktion von Christen hüben und drüben
nachhaltig inspirieren.6 Gewiss ist die Entdeckung der Mechanismen
von Herrschaft und Unterdrückung transkontextuell, doch sind es

gerade die Situationen der Abhängigkeit, die einen jeweils unverwechselbaren

Kontext bilden und entsprechende Verständnisweisen des

Evangeliums hervorbringen; ein Beispiel dafür ist Ernesto Cardenals
«Evangelium der Bauern von Solentiname»7.

b) Im theologisch-kirchlichen Bereich sind Ereignisse von teilweise
innereuropäischem Charakter der Herausbildung kontextueller
Denkweisen forderlich gewesen. In erster Linie ist die Wiederentdeckung der
Eschatologie als bestimmendes Merkmal des Evangeliums zu nennen.
Möglicherweise sind die Konsequenzen erst in den Theologien der
Hoffnung offenbar geworden. Jedenfalls haben diese in den sechziger
und siebziger Jahren gerade in der nichteuropäischen Welt grosses
Echo gefunden und den kämpferisch engagierten Christen in der Dritten

Welt kraftvolle Impulse sowie, in Aufnahme und Abgrenzung, den
Anstoss zu eigener Reflexion vermittelt. Der Grund dafür liegt darin,
dass die Eschatologie der Realität der Geschichte in vielfaltiger Weise

6 Vgl. Théologies du Tiers Monde. Le Colloque de Daressalam, Parisl977,
z.B. 161.

7 Wuppertal 1978.



224 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

Beachtung schenkt: als Ort der Offenbarung Gottes, der Befreiung des

Menschen und des kämpferischen Hoffens auf das Reich Gottes.
Durch Bonhoeffer bzw. die Bonhoefferrezeption ist der nichtwestlichen

Welt sodann in einer ihr zugänglichen Form Religions- und
Kirchenkritik, gepaart mit letzter Hingabe an die Sache Christi in revolutionäre

Taten erfordernder Situation, bekannt geworden.8 Von der
Zeugniskraft des Lebens Bonhoeffers abgesehen, dürfte vor allem die
Begegnung von christlichem Glauben und moderner, sich in stetigem
Wandel befindender Welt die Art und Weise andeuten, wie
Kontexttheologien sich später verstehen werden. Für sie ist von Bonhoeffer zu
lernen, dass es nur eine Realität gibt, der der Christ in seiner Existenz
nicht durch Verdoppelung religiös entfliehen darf. Die ganze Wirklichkeit

vor Gott zu verantworten, dürfte als praxisorientierender Grundsatz

und als Korrektiv an einem Jenseitschristentum oder an einer auf
die unsichtbare Geisterwelt gerichteten traditionellen Religion wichtig
sein.

Schliesslich haben für die hier verhandelte Thematik das Zweite
Vatikanum und die Ökumenische Bewegung entscheidende Bedeutung.

Die Mehrheit der in Rom versammelten Kardinäle und Bischöfe

waren der Ansicht, es gelte die Realität der gegenwärtigen Welt besser
in Rechnung zu stellen. Vom Konzil gingen für das kritische Engagement

vieler Gläubiger entscheidende Impulse aus; man denke etwa an
die lateinamerikanische Bischofskonferenz von Medellin 1968 (oft das

lateinamerikanische 2. Vatikanum genannt) und an die daran
anschliessende Theologie der Befreiung. Der Umgang mit der Problematik

von Evangelium und Kultur hat in der katholischen Kirche eine
kontinuierliche Tradition, von der auch das Apostolische Schreiben
Evangelii Nuntiandi von 1976 zeugt. In der ökumenischen Bewegung
andererseits macht sich seit den sechziger Jahren, besonders seit Uppsala

(1968), vor allem aber vor und nach Bangkok (1973) das Verlangen
stark bemerkbar, ein neues Verhältnis von Evangelium und Kultur zu
formulieren und den Aspirationen der jeweiligen Völker theologisch
Rechnung zu tragen. Der im Ökumenischen Rat notwendigerweise
geführte Dialog zwischen Kirchen verschiedener Konfessionen und
Kulturen führt auf der einen Seite zum Bewusstsein des je Eigenen und
dem Recht auf ein «eigenes» Verständnis des Evangeliums, auf der

8 Vgl. Genf'76. Ein BonhoefFer-Symposion, München 1976,151 ff. (Santa Ana) und
171 ff. (de Gruchy).



K.Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 225

anderen Seite aber auch zum Austausch, zur gegenseitigen Befruchtung
und Korrektur.

Lokale, kontextuelle Denkweisen in der Theologie haben sich also
nicht ausserhalb der zeitgenössischen Entwicklungen gebildet, sondern
stehen mit diesen in einem tiefen inneren Zusammenhang. Es geht
allenthalben darum, das Ende der westlichen Vorherrschaft zu
markieren und zu verarbeiten - auch in der Theologie, ein Anliegen, das

mittlerweile auch von der evangelikalen Bewegung aufgenommen worden

ist9 und dessen Ermöglichung man nicht, aus der Not eine Tugend
machend, mit Berufung auf den Europäismusbegriff von Troeltsch
noch einmal für Europa reklamieren darf.10

2. Modelle lokaler Theologie11

Was ist nun eigentlich des näheren unter « kontextueller Theologie »

zu verstehen? Grob gesprochen - Überschneidungen sind dabei
unvermeidlich - können drei Typen unterschieden werden, die ich mit dem
amerikanischen Katholiken Robert Schreiter als Übersetzung, Befreiung

und Kontextualisierung kennzeichne. Die Frage, wie Theologie im
Bezug zum Kontext zu erarbeiten sei, wird jedesmal etwas anders

beantwortet, damit aber auch diejenige ihrer Beziehung zur Gemeinschaft

und Kultur.
a) Bei den Übersetzungsmodellen (translation models) handelt es

sich um den bisher häufigsten Typ lokaler Theologie, der über den
bereits erwähnten Versuch der Indigenisierung jedoch hinausreicht.
Charakteristisch ist für ihn das Bemühen um Adaptation im Sinne von
Akkulturation: die christliche Botschaft, ihre Wahrheit, die Offenbarung,

das Kerygma ist im Kern unveränderlich, in seiner Schale jedoch
stets von kulturellen Ausdrucksweisen bestimmt. Lokale Theologie hat
dann die Aufgabe, diesen Kern von seinem westlich-kulturellen
Gewand zu befreien und in neuen Situationen zu akkulturieren. Denkbar
als Methode zur Realisierung dieses Programms, das durch pastorale
Erfordernisse motiviert wird, ist neben der Einheimischmachung von

9 Gensichen (A. 1), 199 (Willobank Report, Zeitschrift Gospel in Context).
10 Vgl. T. Rendtorff, Gott im alten Kontinent, EK 1979, 327-330, bes. 329.
11 Zum Folgenden das vervielfältigte Manuskript von Robert Schreiter, Constructing

Local Theologies, Chicago Catholic Theological Union Local Theology Project 1977,
4-12.



226 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

Äusserem (Gewänder, Musik, Klerus) die Suche nach linguistischen
Equivalenten von theologischen Kategorien wie Sünde und Gnade
(sog. indigenizing approach). Denkbar ist aber auch eine strengere
Einbeziehung von lokaler Philosophie und Religion für die Grundlegung

christlicher Theologie, z.B. in Indien oder Afrika (vgl. Placide
Tempels «Philosophie bantou»; sog. adaptive approach). Schliesslich
basiert der in protestantischen Denominationen beliebte Ruf«Zurück
zur Bibel» auf der Überzeugung der Ähnlichkeit der kulturellen
Situationen in der Bibel und in der nicht-westlichen Welt (sog. biblicist
approach).

Entgegen ihrem Anspruch vermögen die Übersetzungsmodelle der
kulturellen Frage kaum gerecht zu werden, weil sie Kultur und
Kulturaustausch positivistisch missverstehen. Was eigentlich Kern und
was Schale sei, bleibt ungelöst; vielfach bleibt nicht das christliche
Kerygma als Kern zurück, sondern eine westliche Auffassung davon
(Dogmen, Urkirche). Obgleich wichtige Einsichten vorliegen, sind sie

vor der heimlichen Hegemonie fremder Kultur und Tradition nicht
gefeit, da sie Kultur nicht als einen Prozess verstehen, der die Theologie
mitformt.

b) Befreiungsmodelle (liberation models), bei uns am bekanntesten,
formulieren die Erfahrungen von Völkern in einer Reihe von kulturellen

und politischen Kontexten. Befreiungstheologien verstehen sich als

Methode, Unterdrückung und Kampf zu analysieren und durch das

biblische Zeugnis dem armen Volk eine Stimme zu geben. Gefragt wird
dann: wer betreibt Theologie? (die Gemeinschaft, nicht die
wissenschaftliche Akademie), wem istTheologie verantwortlich (der glaubenden

Gemeinde und nicht anderen wissenschaftlichen Disziplinen) und
was ist das Zeichen lebendiger Theologie (die Praxis, aus der sie

stammt)? Je nach Art der Unterdrückung hat die Befreiungstheologie
ein etwas anderes Gesicht: im schwarzen Nordamerika und in
Südafrika ist Rassismus, in Asien und Südamerika sind Armut und
Machtlosigkeit das Hauptproblem. Der Primat der Erfahrung und der befreienden

Praxis ist grundlegend und unbestreitbare Stärke dieser Modelle,
die verdeckte Aspekte biblischer Traditionen wieder zum Leuchten
bringen. Problematisch ist allerdings der Übergang von der Prophétie
zur Theologie und von der Erfahrung zum Glauben. Steht die Befreiung
der Unterdrückten naturgemäss im Vordergrund, so verbleibt diejenige
des Unterdrückers weitgehend auf der Ebene des Postulats.

c) Man hat den Begriff der Kontextualisation (contextualization



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 227

models) gegenüber allen anderen Begriffen deshalb als befriedigender
empfunden, weil alle Kulturen und Situationen sich im Zustand des

Fluktuierens und des rapiden Wandels befinden. Eine Theologie, die
sich auf ländlich-agrarische Wertvorstellungen bezieht, kann im Urba-
nisierungsprozess unverständlich werden. Sie muss also so flexibel sein,
dass sie mit den lokalen Erfahrungen und Veränderungen wächst und
zu Rande kommt. Andererseits anerkennt der kontextuelle approach
die Notwendigkeit kultureller Identität inmitten des Wandels. Nachdem

die Kolonisatoren gegangen sind und das Joch abgestossen wurde,
muss eine neue Identitätsfindung einsetzen. Zumindest theoretisch
wird hier der Versuch gemacht, Positives aus früheren und anderen
Theorien aufzunehmen, z.B. die Dringlichkeit der Übersetzung und
das Bedürfnis nach Freiheit. Lokale und fremde Kultur (vor allem in
Gestalt christlicher Tradition) finden hier Berücksichtigung in einem
grundsätzlich dialektisch verstandenen Prozess der Interaktion, der
christologisch begründet oder nach Analogie der Inkarnation verstanden

wird 12.

Die Theoriebildung hat, von Amerika abgesehen, allerdings noch
kaum eingesetzt. Der bereits zitierte R. Schreiter sagt: «I would define
local theology as the expression of the dynamic interaction of gospel,
church and culture.»13 Evangelium meint dabei nicht nur die christliche

Heilsbotschaft, sondern auch die gottesdienstliche Gemeinschaft,
die Praxis der Gemeinde und das von ihr in einem kulturellen Kontext
erreichte Verständnis der Schrift. Kirche bedeutet, dass uns das

Evangelium auf dem Umweg des Hörens und der Gestaltwerdung erreicht.
Kirche ist dann ein Komplex kultureller Muster, durch welche das

Evangelium Fleisch wird und doch darüber hinausweist auf die
weltweite, vergangene, gegenwärtige und kommende Kirche. Traditionen,
Werte, Symbole und Lebensweisen einer bestimmten Zeit und eines
bestimmten Orts bilden den kulturellen Kontext, ohne den Theologie
doketisch und unterdrückerisch wird. So sind über das klassische
Schema von fides und intellectus hinaus eine Reihe von Komponenten
am Interaktionsprozess beteiligt: Exegese der Schrift, das Netzwerk von
Traditionen christlicher Kirchen innerhalb ihrer Kulturmuster und
das Pneuma als Erweiterung und Überholung aller Paradosis.

Das heisst dann, dass alle Theologie nur als lokal-kontextuelle

12 Dazu Gensichen (A. 1), 208 ff.
13 Schreiter (A. 11), 17f. Zum Folgenden ebd. 17-20 und 26-33.



228 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

denkbar ist. Sieht man die christliche Überlieferung als eine Kette
lokaler Theologien, dann kann der Dialog unter ihnen in herrschaftsfreier

Weise beginnen, der Paternalismus abgebaut und die Entwicklungen

in anderen Kulturen besser verstanden werden. Daneben drängt
sich die Frage nach der Rolle der Gemeinschaft, nach ihrer Praxis und
dem für sie sinnbildenden Geschehen (wie Gastfreundschaft,
Ahnenverehrung, Übergangsriten) auf. Zugang zum Evangelium wird es
vielerorts am ehesten über die Ekklesiologie geben, weil in einer Theologie
der Gemeinschaft von Überleben und Befreiung, von Erhaltung und
Transzendierung natürlicher Bindungen die Rede sein kann. Schliesslich

erweitert sich durch den Austausch zwischen den christlichen
Kirchen und ihren Traditionen der Themenkatalog lokaler Theologien
bis hin zur kritischen Fragestellung und Infragestellung des Eigenen
und des Anderen. Fragen an die gesamte Paradosis stellen zu können,
beweist den transkulturellen und transkontextuellen Charakter lokaler
Theologie.

Solche Denkweisen sind in den «Third World Theologies»14 im
Entstehen begriffen. Vor der Gefahr wissenschaftlicher Abstraktion
sind allerdings auch sie nicht geschützt. Wenn über den Kontext nur
theoretisiert wird, dann fällt der Dienst an der Gemeinschaft, zu der
Thçologie bestimmt ist, dahin.

3. Grundintentionen und Grundprobleme kontextueller Theologie

Wenn wir nun ein paar Anliegen eines an Kontexten orientierten
Denkens und Handelns zu erheben suchen, so wird mit zu bedenken
sein, dass fast immer eine Kritik an der herrschenden, d. h. europäischwestlichen,

speziell deutschen Theologie - das sind Hilfsbegriffe, die,
wie D. Ritsehl neulich gezeigt hat, ihrerseits kritisierbar sind15 - impliziert

ist. Das erklärt, weshalb wir in der folgenden Aufreihung gleichzeitig

mit einigen Hauptproblemen heutiger «ökumenischer» Theologie

und der derzeitigen Missionswissenschaft konfrontiert werden (man

14 Z.B. Mission T rends No. 3 : Third World Theologies, ed. by G. H. Anderson und
Th. F. Stransky, Eerdmans Grand Rapids 1976.

15 D. Ritsehl, Westliche Theologie im Licht der Kritik aus der Dritten Welt, EvTh 39

(1979), 451 ff. Vgl. auch G. Casalis, Les idées justes ne tombent pas du ciel, Paris
1977.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 229

vergleiche dazu die jüngsten missionswissenschaftlichen
Rechenschaftsberichte von J.Verkuyl und H. Bürkle16).

a) Der epistemologische Bruch (Assmann) will den notwendigen
Bruch mit der herrschenden Methode der Deduktion, die aufAbleitung
von Folgerungen aus obersten Prinzipien basiert, bezeichnen. Doch
beschreibt der oft geforderte, umgekehrte Weg der Induktion noch
nicht in genügender Schärfe, womit nun eigentlich gebrochen wird. Ist
herkömmlicherweise die Reflexion das Erste und die Praxis das Zweite
(wenn überhaupt im Blick), so soll jetzt von der historischen Praxis,
vom geschichtlichen Kontext ausgegangen werden, um zur Theorie
bzw. zum Verstehen der christlichen Botschaft und zur Explikation des

Glaubens vorzustossen. Zwar ist dieser Bruch besonders krass von den

Befreiungstheologen zum Programm erhoben worden und reflektiert
die Situation Lateinamerikas. Die Theologie der Befreiung ist nichts
ohne die Befreiung der Theologie Etwas weniger durchreflektiert findet

sich die Forderung des Bruchs jedoch in allen Kontexttheologien,
sofern sie dazu aufrufen, Situationsanalyse zu treiben und diese dann
mit dem Christlichen in Verbindung zu bringen. Anstatt Einzeltheologien

als Ausprägungen ihrer essentiellen Einheit zu begreifen, liegen die

partikularen Denkweisen der Einheit und Universalität voraus; diese

dürfen keinesfalls erschlichen werden. Befreiung der Theologie: damit
sind nicht nur trügerische Denkweisen anvisiert, sondern konkret auch
die Kritik am Akademismus und Rationalismus der universitären, am
Leben des Volkes Gottes vorbeigehenden theologischen Arbeit; an
jenem Zustand auch, wo Wissenschaft und Verkündigung auseinanderklaffen

und aus der Trennung von Dogmatik und Ethik der Primat des

abstrakten Denkens folgt. Schliesslich soll damit auch noch die Illusion
der Theologie blossgelegt werden, die nicht ihre eigene Bedingtheit
erkennt, sich über ihren eigenen Kontext nicht im klaren ist - den
persönlichen, sozialen, politischen, philosophischen und historischen

- und also nur über einen begrenzten Geltungsbereich verfugt.
«Wer gibt dem Abendland das Recht, seine kulturell bedingte Version

des christlichen Glaubens als die allein authentische und
unverfälschte anzugeben?» Wird damit nicht gerade das Christentum zum
Stammeskult des weissen Mannes degradiert? 17 Wie können sich pro-

16 J. Verkuyl, Contemporary Missiology, Eerdmans Grand Rapids 1978; H. Bürkle,
Missionstheologie, Stuttgart 1979 (zu beiden K. Blaser in ZMiss VI, 1980, 57-61).

17 Gensichen, 198 ; vgl. auch L. Vischer, Europäische Theologie weltweit herausgefordert,

OeR 3/1979.



230 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

vinzielle Kulturen zu Hüterinnen der Tradition aufspielen? Erklärlich
ist dies nur als Ausdruck einlinigen Denkens von einem Zentrum zur
Peripherie hin, dem ökonomische Unterdrückungsstrukturen parallel
gehen. Deshalb auch der Export kontextueller Fragestellungen wie die

Entmythologisierung oder die Säkularisation.
Erscheint im epistemologischen Bruch die Notwendigkeit, den

theologischen Paternalismus abzuschütteln, so bleibt dann doch als
Schlüsselfrage zurück: wer trifft die Entscheidungen im Prozess der Kontex-
tualisierung des Evangeliums und der Kirche? Die Autonomie und
Einheimischwerdung des Klerus oder die Herausbildung einer neuen
Theologenklasse lösen dieses Problem ja noch nicht. Mittels einer
bestimmten Tradition sind hegemoniale Tendenzen weiterhin
durchsetzbar, wenn auch auf subtile Weise. Es geht also darum, ein neues
Verständnis von Geschichte und Überlieferung zu gewinnen und ein
Weg dazu ist die Einsicht in die Kontextualität aller Theologie.18

b) Suche nach neuer Identität steht hinter allen Bemühungen um
kontextgerechte Aussage und Praxis. Zu präzisieren ist, dass kollektive
wie individuelle Identität auf dem Spiele stehen, und zwar nicht
abstrakt um der Identität willen, sondern um konkret als Afrikaner
oder Asiate zum Evangelium in ein Verhältnis zu treten. Nicht nur im
Kontext des Rassismus tritt die Frage auf: «Wie kann der Gott der
weissen Unterdrücker der Gott der schwarzen Unterdrückten sein?»
«Wie kann ich als Nichteuropäer Christ sein?» bewegt manche
Afrikaner und Asiaten ebensosehr, wenn sie bedenken, dass das Bekenntnis
zu Christus sie ihrer eigenen Volksgemeinschaft und Kultur gegenüber
zu isolieren droht. Auf diesem Hintergrund ist die vor allem in der
afrikanischen Theologie stark akzentuierte Bezugnahme auf die Religion

der Väter zu verstehen, die, wenn sie nicht das Alte Testament
ersetzt, jedenfalls in Kontinuität mit dem Christsein gedacht wird.
Welcher Art solche Kontinuität sein soll, ist freilich gerade eines der
Hauptprobleme kontextuellen Denkens. Wer nicht so weit zu gehen
geneigt ist, wird jedenfalls den Rückbezug auf die kulturellen
Ausdrucksweisen, die Sozialgestalt des Lebens von Einheimischen und, wie
in manchen Gegenden Asiens, den Eintritt in den Dialog mit den
nichtchristlichen Glaubensgemeinschaften fordern. Zeitgemässe Form des

christlichen Zeugnisses wäre der Dialog, nicht der Bekehrungstrieb.
Man vergesse nicht, dass die Suche nach neuer Identität auf dem Hin-

18 Schreiter (A. 11), 12-14.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 231

tergrund von Abhängigkeitsstrukturen, von Folterkammern und
menschenunwürdigem Dasein zu sehen ist; die Menschenrechte haben
deshalb hohen Stellenwert.19 Auch wenn umstritten ist, wie und auf
welche Weise neue Identität, zumal christliche, konstituiert wird, strittig

darf nicht sein, dass nach Perioden unsäglichen Leidens und der
Entfremdung die Behauptung eigener Identität für viele Menschen
dringlich ist. An dieser Stelle verdichtet sich die Kritik an der westlichen

Theologie in einer spezifischen Richtung. Es steckt darin nicht
nur das Unbehagen, es mit Importware zu tun zu haben, sondern die
Überzeugung, dass christliche Wahrheit zunächst partikular ist.
Gemeint ist nicht nur die Partikularität der Offenbarung Jesu Christi,
sondern der Ort des Theologen. Allgemeine Lehren von Gott und vom
Heil taugen nichts; sie bilden vielmehr die Voraussetzung für Abso-
lutheitsansprüche und für die Disqualifizierung von sog. Heidnischem.

Die Bestimmung der Identität einer lokalen Gemeinschaft bleibt
aber eine sehr komplexe Aufgabe, insbesondere wegen des

Kulturwandels.20 Lokale, kontextuelle Theologien können nicht daran
vorbeisehen, dass die Folgen der Industrialisierung, Urbanisierung und
des Kulturkontakts vielfach zum Zusammenbruch traditioneller sozialer

Muster führen. Nyereres Ujamaadörfer sind beispielsweise ein
Versuch, eigene Wurzeln mit der modernen Interdependenz zu verbinden.
Neue Sprache zu finden ist oft schwierig, weil nur die alte, z.B. die des

Unterdrückers, zur Verfügung steht; afrikanische Theologie wird sich
darum vielleicht in Proverbien, melanesische in Gesängen und
schwarze in Spirituals ausdrücken. Und wie ist die lokale Ausdrucksweise

des Glaubens mit der katholischen Identität der Christen
verbindbar? Voneinander zu lernen gäbe es jedenfalls vieles, gerade in der
Anthropologie: «Let the East continue to excel in mysticism and the
West in metaphysics. We in Africa shall excel in human relations and
that is our gift to the world...»

c) Befreiung der Armen ist das dritte hier zu nennende
Grundanliegen. Sofern kontextuelle Theologie sich auf Wahrnehmung und
Erfahrung eines Kontextes bezieht, ist Arm- und Unterdrücktsein eine

Grunderfahrung, eine Metapher, die die Wirklichkeit des Hungers, des

Leidens, der Krankheit, der Ausrottung und schlechter Handelsbedin-

19 Vgl. Kirche im Entwicklungskonflikt (Daressalam 1976), Entwicklungspolitische
Diskussionsbeiträge 6, Juni 1977, 22 f.

20 Schreiter (A. 11), 14-16; Gensichen (A. 1), 201.



232 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

gungen abdeckt.21 So ist Befreiung von Armut nicht nur eine Stossrich-

tung der Befreiungstheologie, sondern jeglicher Theologie, die der
Meinung ist, an jenen schrecklichen Realitäten vorbei lasse sich heute nicht
mehr vom Evangelium reden. So dient der Arme als hermeneutischer
Schlüssel dessen, was das biblische Zeugnis als Befreiung anbietet, als
Schlüssel auch für das Verstehen Gottes als eines Exodus- und Befreiergottes.

Strittig ist, ob Teilnahme am politischen Kampf Voraussetzung
einer dann einsetzenden theologischen Besinnung auf den Gott der
Befreiung und auf den biblischen Begriff der Armut sei, wie das zuweilen

von lateinamerikanischen Autoren suggeriert wird. Anderwärts, wo
die Voraussetzungen für die politische Klassenanalyse möglicherweise
nicht gegeben sind, kann demselben Anliegen durch Rekurs auf die

Anthropologie Rechnung getragen werden (z.B. in Afrika). Die sog.
ganzheitliche Betrachtung des Menschen, die dem Materiellen ebensoviel

Aufmerksamkeit schenkt wie dem Spirituellen (und umgekehrt),
lässt uns in der Bibel diejenigen Traditionen entdecken und aufwerten,
die von der Speisung der Hungrigen, Heilung des Kranken, Hilfe an die
Armen sprechen. Der einzelne Mensch ist da übrigens Teil des Ganzen ;

seine Befreiung dient derjenigen seines Volkes.
Wird Hoffnung spiritualisiert und privatisiert - und hier setzt

wiederum die Kritik an uns ein und an -, dann vergisst die Theologie die

sozio-politische Realität. Befreiung - sie ist das Herz des Evangeliums -
muss ganz konkret gelebt werden. Reichtum und Einfluss verhindern
aber ein angemessenes Zeugnis in der Welt. Darum die Skepsis etwa der
Befreiungstheologen politisch-progessiven Theologien von Europäern
gegenüber. Diese sind angeblich ihrer eigenen Klassenbedingtheit nicht
inne und darum faktisch oft reaktionär. Die Trennung von Transzendenz

und Immanenz, von Geistlichem und Natürlichem fordere nur
eben die direkte oder indirekte Einflussnahme im Sinne der Herrschenden.

Konsequent schliesst an dieser Stelle die Forderung nach neuen
Modellen theologischer Ausbildung an, um der Befreiung der Armen
zu genügen; das Programm der Kontextualisierung ist ja denn auch in
diesem Zusammenhang entstanden.22 Da geht es also nicht mehr bloss

um die Heranbildung von «christian leaders», sondern um die
Entwicklung relevanter, kontextgerechter Fragestellungen - Aufgabe, die
nicht von professionellen Theologen allein, sondern ebensosehr von

21 Kirche im Entwicklungskonflikt (A. 19), 8-11.
22 Innerhalb des Theological Education Fund, vgl. Gensichen, 204.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 233

engagierten Laien, ja von dem um seine Befreiung ringenden Volk
wahrgenommen werden muss. Aber hier liegen noch viele ungelöste
Fragen.

Das mit diesen Überlegungen gegebene Grundproblem besteht in
der Spannung «von Gehalt und Gestalt der evangelischen Botschaft»23,
zwischen kontextuellem Geltungsbereich und übergreifendem
Anspruch des Evangeliums Jesu Christi. Einerseits gehört es zur Eigenart
der christlichen Botschaft, dass sie sich in immer neuen Situationen
und Kontexten expliziert. Verkündigung von dem in Christus Heil
wirkenden Gott kann nicht privat und lokal eingeschränkt werden.
Dass es möglich war, in kontextuellen Versuchen gemeinsame
Grundanliegen herauszuschälen, bestätigt diesen transkulturellen, ökumenischen

Charakter. Und darum gehört der missionarische Geist zu den
Zeichen gesunder Kirche und Theologie. Andererseits aber ist der auf
das Evangelium gegründete Glaube «fides ex auditu», d. h. wir bekommen

davon Nachricht durch konkrete Menschen in einem konkreten
Kontext. Zur lebendigen Realität wird die Botschaft von Christus erst,
wenn sie in der Geschichte mit ihren Begrenzungen und Zweideutigkeiten

inkarniert ist. So ringt kontextuelle Theologie um die dialektische

Verbindung der ökumenischen Identität des Evangeliums mit
seiner partikularen Manifestation. Recht verstanden ist das ja auch das

christologische Grundproblem: in der Partikularität des Menschseins
Jesu manifestiert sich die Universalität Gottes, und anders als im Kreuz
ist diese nicht zu haben. Im Bemühen, sowohl der Katholizität wie dem
inkarnatorischen Charakter christlicher Theologie zu entsprechen,
wird also Theologie im Kontext den kulturellen Romantizismus hinter
sich lassen, so dass andere, die hören wollen, hören können.

Aus der bisherigen Debatte lassen sich, so scheint mir, einige Lehren
für uns ziehen, für unsere wissenschaftliche und praktische Arbeit, die
ich nun einfach in Thesenform ungeschützt hinstelle.

4. Zur Tragweite des Problems

1. Das Evangelium und der Westen sind nicht dasselbe. Wir entdek-
ken neu seine Fremdheit. Niemand hat das Monopol seines rechten
Verstehens. Was Evangelium ist und sein kann, muss immer neu

23 Gensichen (A. 1), 206.



234 K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

gesucht und erarbeitet werden in der Freiheit fur einen neuen Kontext.

2. «Tout l'évangile pour tout l'homme et tout homme». Dem
ganzheitlichen Charakter des Evangeliums entspricht ein ganzheitliches
Konzept der Verkündigung und des christlichen Handelns. Berufung,
Existenz und Glaube des Christen sind umfassend.

3. Die hermeneutische Debatte kann sich nicht mehr einfach innerhalb

einer theologischen Kultur abspielen, deren hauptsächlichste
Sorge die Aktualisierung wissenschaftlich erforschter Texte ist. Zur
Forderung, unseren eigenen Kontext besser zu erforschen und zu
verstehen, gesellt sich diejenige nach Identifikation: wem gilt unsere
Solidarität?

4. Die von der Theologie erklärte und aktualisierte Botschaft von
Jesus Christus ist universal in dem Masse, als sie in einem besonderen
Kontext verwurzelt ist. Dann können Kontexte koexistieren und
kommunizieren, zum Zeugnis der Einheit in der Vielfalt und der Vielfalt in
der Einheit gelangen. Das Modell der konziliaren Gemeinschaft, in der
Ökumene erarbeitet, bekommt so gleichsam erkenntnistheoretische
Bedeutung.

Im Grunde sind die Merkmale kontextueller Theologie, ihre Anfragen

und Anklagen eine Herausforderung an die sog. «wissenschaftstheoretische

Verantwortung» der Theologie. Wenn zukünftig Theologie

nur noch als ökumenische möglich und denkbar sein sollte, was ist
dann Theologie?24 Welchen Rang hat darin der Kontext, die Induktion,

die Praxis? Und inwiefern ist die Wirklichkeit von Kontexten nur
interdisziplinärer Wahrnehmung zugänglich, so dass theologischer
Methode nur begrenzter Stellenwert zukäme? Welchen Einfluss haben
die hier formulierten Beobachtungen auf die Organisation und den
Unterricht in Theologie, die an den heutigen Fragen von Mission und
Evangelisation, von interkulturellem Austausch und ökonomischen
Unterdrückungssystemen nur noch zu ihrem grossen Schaden
vorbeikommen

Die blosse Aufzählung dieser Probleme zeigt, dass wir von ihrer
Beantwortung noch weit entfernt sind. Ich meine jedoch, dies sei das

wissenschaftstheoretische Problem der Zukunft. Aber hier stossen wir
auf eine der empfindlichsten Lücken der bisherigen Debatte um den

Kontext: das Theoriedefizit. In der Tat: jedermann fordert kontextge-

24 Ritsehl (A. 15), 462 f.



K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem 235

rechte Theologie und einige praktizieren sie; auf welche Weise jedoch
ihr An- und Grundsatz zu rechtfertigen und zu bewahrheiten sei, dafür
haben wir noch kaum Hilfen, keine befriedigende Theorie. Man repetiert

dann einfach Slogans, ohne sich über deren Tragweite und Grenzen

Rechenschaft zu geben. Hier sehe ich Aufgaben für die nächste
Zukunft. Ob die daraus entstehenden Überlegungen dann auch in
anderen Kontexten verstehbar sind, wird sich zeigen müssen. Jedenfalls
könnte hier ein aus unserem besonderen Kontext geborener Beitrag
zum ökumenischen theologischen Dialog liegen. Auch anderswo wird
man sich früher oder später die Frage stellen müssen: gibt das
Evangelium selbst den «Auftrag zum Kontext», wenn ja: wie, wenn nein:
warum? Was bleibt von ihm als einziger, universaler, entscheidender
und unumstösslicher Wahrheit, wenn es nur in kontextueller Brechung
erscheint? Die Frage nach den Kriterien der authentischen Bezeugung
christlichen Glaubens in jeweiligen Kontexten, nach der Instanz, welche

solche Kriterien formuliert, nach dem «Faktor der kritischen
Diskontinuität» (H.W. Gensichen) im Prozess der Kontextualisierung,
bleibt gestellt.

Eines dürfte nicht geschehen: dass wir nicht mehr zuhören wollen,
sei es, weil wir von der Geschichte gebrannte Kinder sind, sei es aus
akademischem Dünkel.25 Kontextuelle Theologien erreichen uns
zunächst nicht in Büchern, sondern in Liedern, Gedichten, Gebeten,
Tänzen und Sprichwörtern (was W. Hollenweger «mündliche
Theologie» genannt hat). Meine Darlegungen dürften also weitgehend unter
das Verdikt dessen fallen, was nicht-europäische Kritik an uns zu
kritisieren pflegt. «Wenn man eine praktische Frage stellt, hat der Westen
immer die Tendenz, eine akademische Antwort zu geben; stellt man
eine akademische Frage, hat der Westen meist eine pragmatische Antwort

bereit», meinte ein Afrikaner. Vielleicht macht es aber einen
Unterschied, ob man sich dessen bewusst ist oder ob man naiv weitermacht,

als wäre nichts geschehen. Wichtiger als alles andere ist deshalb
die Frage, was wir mit kontextuellen Denkweisen anfangen und wie wir
damit umgehen.

Eine kontextuelle Frage - eine ökumenische Verheissung!
Klauspeter Blaser, Lausanne und Basel

25 Man darf sich im Bemühen, zuzuhören und verstehen zu wollen, nicht durch die

zum Teil berechtigte Kritik D. Ritschis (A. 15) beirren lassen. Er sieht das Problem
einseitig in der Perspektive der Theorie anstatt deijenigen der missionarischen Kommunikation.

Dazu: cui bono?


	Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem

