Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 4

Artikel: Die Geschichte des 29. Psalms und ihre theologische Bedeutung
Autor: Seybold, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878462

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Geschichte des 29.Psalms
und ihre theologische Bedeutung*

Grossere geschichtliche Zusammenhinge erkennt man gewohnlich
besser, wenn man eine bestimmte Linie verfolgt und sich nicht in dem
breiten Strom einer Gesamtentwicklung verliert. Denn am Einfachen,
an einer Miniatur, ist oft mehr zu sehen als an einem dem Ganzen
gewidmeten Kolossalgemailde.

Der 29. Psalm ist innerhalb der Bild- und Textwelt des Alten Testa-
ments nur eine Miniatur. Ein Hymnus, leicht iiberschaubar in seinen
drei Teilen: am Beginn ein Aufruf zum Lobpreis des Gottes Jahwe,
gerichtet an die « Gottessohne», und ein Segens- und Friedenswunsch
am Ende umrahmen einen monumentalen Mittelteil, der in monotoner
Wiederholung siebenfach die « Stimme Jahwes» preist, welche sich in
Macht und Pracht des Gewitters offenbart, und der im Ablauf der
sieben Donnerschldge den Vorgang erkennt, in dem Jahwe sich als
Konig der Welt erweist.

Diese Miniatur eines sog. « Naturhymnus» und « Thronbesteigungs-
psalms» stellt nun in der alttestamentlichen Wissenschaft in verschie-
dener Hinsicht einen Gliicksfall dar. Erstens konnte durch die Aus-
wertung der Textfunde aus dem alten Ugarit-Ras Schamra in Nordsy-
rien mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit die These aus
den 30er Jahren als richtig erwiesen werden, dass Ps 29 urspriinglich ein
aus dem kanaandischen Raum stammender Text war, der durch leichte
Uberarbeitung zu einem israelitisch-jahwistischen Hymnus gemacht
wurde. Fast jedes Wort, jedes Motiv, jeder Gedanke — von dem Symbol
der Sieben Donner bis zu der Weltbildvorstellung: der gottliche Thron
iiber dem Drachen der Urflut —ist als altkanaaniisch nachgewiesen, mit
der einen Ausnahme, eben des Gottesnamens JHWH, dem Tetra-
gramm, der wohl ein urspriingliches Baal oder Hadad verdriangt hat.
Die kanaandische Herkunft des Psalms liegt jedenfalls klar zutage.

Zweitens ist Ps 29 ein exzellentes Paradigma deshalb, weil aufgrund
seiner ausgepragten poetischen Form eine literarische Analyse durch-

* Antrittsvorlesung, gehalten am 29.1.1980 in Basel, durch einige wenige Anmer-
kungen erginzt.



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 209

filhrbar ist. Solche Analysen sind in den letzten Jahren mit gutem
Erfolg bei einzelnen Psalmtexten durchgefiihrt worden. Sie versuchen
in minutioser Detailarbeit die textliche Gestaltung auch kleinster Text-
einheiten zu erkennen und fiihrten zu dem immer klarer sich abzeich-
nenden Resultat, dass selbst bei relativ kurzen Psalmen mit verschie-
denen Schichten, d.h. mit einem gestuften Wachstum und d.h. mit
Anteilen von verschiedenen Verfassern, zu rechnen ist. Auch Ps 29
wurde mehrfach solchen Analysen unterworfen. Ich habe mich auch
daran beteiligt. Das Ergebnis ist nicht ganz einheitlich im Detail, im
grossen ganzen aber hat sich herausgestellt, dass Ps29 aus zwei Schich-
ten besteht, einer poetisch gestalteten Grundschicht und einer pro-
saisch iibermalenden Zweitschicht, die auf weite Strecken leicht rekon-
struierbar ist. Ps29 ist eine komplexe, keine homogene literarische
Einheit.!

Drittens ist Ps 29 ein Gliicksfall fiir die Forscher insofern, als seine
Rezeptions- und Wirkungsgeschichte aus verschiedenen Spuren rekon-
struiert werden kann. Teile aus Ps29 werden in Ps96 zitiert, dieser
wiederum ist in die grosse «davidische Liturgie» von IChr16 eingegan-
gen. Splitter von Ps 29 tauchen im Neuen Testament auf, in der Stepha-
nusrede Act7 und in der Offenbarung des Johannes Kap.10, in der
sprachlichen Form, in die Ps29 durch die Ubersetzung der Septuaginta
ins Griechische gegossen wurde. Nimmt man alles in allem, denkt an
die kanaaniische Vorgeschichte und lasst die Geschichte des Psalms
mit der neutestamentlichen Verwendung vorldufig enden, ergeben sich
gut sechs Stationen, iiber die hin man die Geschichte dieses Psalms
verfolgen kann, ein — obzwar nicht ganz seltener, doch ein besonders
charakteristischer — Vorgang, der noch dadurch besonderes Gewicht
erhilt, dass — viertens — die alttestamentliche Forschung sich in den
letzten Jahrzehnten ungewohnlich stark mit diesem Psalm beschéftigt
hat.? Es gibt ausser den zahllosen Kommentaren nach meiner Kenntnis

I Zur Grundschicht mochte ich V.la.b/3awa/4a.ab/5a.7/8a.9a* /10ac0./11a
rechnen, zur Sekundéirschicht V.2.3aBb.5b.6.8b.9b* 10b.11b. Vgl. meine Arbeit
unter A.2.

2 Die Literatur bis 1970 registrieren J. L. Cunchillos, Estudio del Salmo 29, Institu-
cién San Jeronimo 6, Valencia 1976, 17 1., bes. 21, und H. Strauss, Zur Auslegung von
Ps29 auf dem Hintergrund seiner kanaaniischen Beziige, ZAW 82 (1970), 91-102. An
Spezialliteratur nach 1970 ist zu nennen: P. C. Craigie, Psalm XXIX in the Hebrew poetic
tradition, VT 22 (1972), 143-151; D. N. Freedman — C. F. Hyland, Psalm 29: A Structural
Analysis, HThR 66 (1973), 237-256; F. M. Cross, Canaanite Myth and Hebrew Epic,



210 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

gut 40 Spezialuntersuchungen zu Ps 29, darunter eine spanische Mo-
nographie von iiber 300 Seiten, ein nicht ganz alltdglicher Fall selbst in
einer so produktiven Wissenschaft wie der alttestamentlichen bei
einem Text von 11 kurzen Versen (91 Worter). Ps 29 ist also ein gut
erschlossenes Terrain und man kann auf viele Vorarbeiten bauen, so
dass zu hoffen ist, dass das zur Geschichte des 29. Psalms und ihrer
theologischen Bedeutung Vorzutragende grosstmogliche Objektivitét
gewinnt.

11

Gehen wir davon aus, dass die Urform des Psalms kanaandisch war.
Wie sah diese Urform aus? Alle Rekonstruktionen rechnen damit, dass
es sich dabei um einen Hymnus auf den im westsemitisch-paldstinisch-
syrischen Raum viel verehrten Wettergott handelt, der gelegentlich mit
dem (wohl dlteren) Namen Hadad, meist aber einfach Baal (so im Alten
Testament) benannt wurde. Baal/Hadad soll Preis und Huldigung der
Gottersohne gelten, der S6hne Els, des Gottervaters, seiner eigenen
Gottergeneration also, denn er will der erste und starkste sein, Sieger
tiber das Urmeer und Konig der Welt; er, dessen Macht im Gewitter
manifest wird, im siebenmaligen Briillen des Donners, dem Kriegsruf
dieses militanten Gottes. « Die Stimme [Baals] {iber dem Wasser, die
Stimme [Baals] mit Macht, die Stimme [Baals] mit Majestit...» aus-
miindend in die weltweite Konigsproklamation: «[Baal] thront iiber
der Urflut.» Ein hymnisches Fragment, hochpoetisch, lautmalerisch
die Donnerschldge imitierend, im Litaneistil und Rhythmus altkanaa-
naischer Dichtung gehalten, das — wie die im Ugarit und anderswo
gefundenen Tontafeln religiésen Inhalts zeigen ? — Ausschnitte aus dem

Cambridge (Mass.) 1973, bes. 152-155; O. Loretz, Psalm 29, UF 6 (1974),191-195 (185); H.
Haag, Jerusalemer Profanbauten in den Psalmen, ZDPV 93 (1977), 87-96; S. Mittmann,
Komposition und Redaktion von Psalm XXIX, VT 28 (1978),172-194; J. Day, Echoes of
Baal’s seven thunders and lightnings in Psalm XXIX and Habakkuk II19 and the identity
of the seraphim in Isaiah VI,VT29 (1979), 143-151; K. Seybold, Zur Rezeptionsge-
schichte des 29. Psalms (unverdffentlicht, als Referat vorgetragen vor der alttestament-
lichen Sektion der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie in Géttingen, 1979);
Chr. Macholz, Psalm 29 und 1 K6n19, in: Werden und Wirken des Alten Testaments.
Festschrift fiir C. Westermann, Gottingen-Neukirchen 1980, 325-333.

3 Besonders aufschlussreich ist ein Vergleich mit dem Kultlied auf den Gewittergott



K Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 211

bekannten Baalmythos wiedergibt, der berichtet, wie Baal durch seinen
Sieg iiber das Meer zum Konig iiber die Erde aufsteigt.

Nicht das Gewitter als Naturphidnomen ist es, was der Dichter des
Urpsalms besingt, wenngleich das Phinomen des Gewitters als religio-
ses Urerlebnis zum Stoff des Mythos wurde. Vielmehr dichtet er einen
bestimmten Mythos nach, schafft insofern ein mythisches Gedicht.
Noch das Fragment lasst alle fiir den antiken Mythos konstitutiven
Ziige erkennen: den Ganzheitsbezug — das ganze, vorwiegend biuerli-
che Leben des syrisch-paléstinischen Landstrichs wird durch das Ereig-
nis der Thronbesteigung des segensreichen Gewittergottes umfasst:
Sommerdiirre und Wintergewitter regeln den Jahresablauf und stabili-
sieren das Wachstum als die allestragende Existenzgrundlage;

den Urzeitbezug — kein einmaliges, gar mit poetischem Namen zu
belegendes Ungewitter ist hier beschrieben, sondern gleichsam das
allererste, das Gewitter an sich, sozusagen die « Idee» des Gewitters, das
Urgewitter in allen Gewittererscheinungen, Urform aller Unwetter-
erfahrungen, die Menschen machen kénnen;

den Modellcharakter — Mythos ist nach Mircea Eliade «exemplari-
sches Modell»:* So ist im Weltlauf das Wetter fortan geregelt, man
muss dieses Gesetz des Wetters zur Kenntnis nehmen, hinnehmen und
feiern. Alle Tatigkeit der Menschen hat sich an ithm zu orientieren als
eben der Lebenskoordinate, die diese Wetter-Wachstum-Religion ge-
wahrt.

aus Ugarit, das 1968 veroffentlicht wurde, vgl. E. Lipinski, UF 3 (1971), 81-92. Daraus
einige Zeilen:

«Baal hat sich niedergelassen,

Wie ein Thron ist der Berg.

Hadad hat [sich auf dem Berg gelagert],

Wie ein Gewitter (?) inmitten seines Berges,

Der Gott des Zaphon...

Auf dem Berg seiner Machtentfaltung.

Sieben Blitze sendet er aus,

Acht Gebiindel des Schreckens. ..

[Seine Stimme 14Bt] erschallen (?) der Stier,

Sein Mund gleicht zwei Wolken...

Das Gefiss des Himmels neigt er (?),

Er giesst Fett des Heils in die Schale...»
(zitiert nach K.-H. Bernhardt in: Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten Testa-
ment, hrsg. v. W. Beyerlin, ATD E1, Gottingen 1975, 238f)).

4 M. Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen, Hamburg
1957, 561t



212 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

Und hier ist der Punkt, der den Jahweverehrer provoziert. Der
Psalmist, der uns dieses Gesetz iiberliefert hat, war offenbar fasziniert
von den religiosen Moglichkeiten des Mythos. Er libernimmt diese
uralte, fiir ihn ganz neue Dimension der Religion; er beniitzt den Text
nicht bloss als Steinbruch fiir neue Bauwerke, nein, als ganzes Gebidude
und richtet sich ein darin. Er bringt «nur» zwei Verdnderungen an und
zeigt damit, wie er mit diesem Mythos zu leben gedenkt. Er ersetzt
kurzerhand (und ganz gegen den Rhythmus des Gedichts) den Baal-
Namen durch den Namen, den fiir ihn sein Gott tragt: JHWH. Er fligt
am Ende einen knappen Satz und Segenswunsch hinzu und interpre-
tiert damit, was der Name JHWH fiir ihn bedeutet: « Jahwe gebe seinem
Volke (solche) Macht.»

So gering die Anderungen erscheinen, sie sind von weitreichender
Bedeutung: Eine neue Koordinate durchbricht den allumfassenden,
alles beherrschenden Mythos der Naturreligion. Sie ist durch zwei
Punkte markiert: Jahwe und sein Volk. Wie immer beide Punkte zu
verbinden sind, sie deuten die neue Linie an: ein Gott und sein Volk -
Erwihlung, Bund, Herrschaft, Eigentum: die expliziten theologischen
Vorstellungen fehlen hier, aber diese neue Weltachse steht dem Psal-
misten fest. Und der Mythos? Der Mythos wird zum Attribut Jahwes,
zum Ausdruck seines Wirkens.

Die theologischen Auswirkungen dieses Vorgehens sind betricht-
lich. Ich nenne zwei. (1) Durch die Streichung und Ersetzung des Baal-
Hadad-Namens wird die Entméchtigung des allméchtigen Natur- und
Wettergottes proklamiert. Er wird gleichsam aus Amt und Funktion
vertrieben. Zwar bleibt der Gesamthorizont des kanaaniischen Pan-
theons bestehen. Der Psalmist ist kein theoretischer Monotheist. Die
Gotter-Sohne, unter ihnen auch Baal, aber miissen nun Jahwe faktisch
die Reverenz erweisen. Er ist es, der im Urgewitter iiber die Chaos-
maichte triumphiert und der fiir alle Zeit und Ewigkeit seine Herrschaft
aufgerichtet hat. (2) Durch die neue Koordinate Gott und sein Volk
kommt es zu einer Neuorientierung. Die Realitdt und Faktizitit dieses
Verhéltnisses ldsst den existenzgriindenden und -bedrohenden Vor-
gang des Urgewitters und aller Gewitter iiberhaupt zu einer blossen
Machtdemonstration verblassen, die nicht mehr jeweils die welterhal-
tende Balance zwischen Kosmos und Chaos realiter neu stabilisiert,
sondern nur noch die Herrlichkeit und konigliche Macht Jahwes illu-
striert. Nur so wird der dem Baalverehrer kaum verstindliche Wunsch
einsichtig, dass Jahwe von der ihm eigenen Macht etwas auch seinem



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 213

Gefolge (im Krieg?) iiberlassen moge. Zugleich ist er ein Hinweis dar-
auf, dass wir den kiihnen Rezipienten und Verfasser des Psalms in
frithisraelitischer Zeit suchen miissen, in der man sich das Volk Jahwes
noch als sein Heeresgefolge vorgestellt hat.

111

Das alte litaneiartige Hymnusfragment wurde dann einer ziemlich
umfangreichen Bearbeitung unterworfen, welche die poetische Struk-
tur des Gedichts zerstort und die archaische Ikonographie des Gewit-
ter-Gottes tibermalt hat. Der Text wurde auf das Doppelte erweitert,
statt des Stils der akrostichischen Kette herrscht nun der normale
Parallelismus membrorum. Beides bewirkt die monoton repetierende
Diktion des neuen Psalms. Vor allem i1st irritierend, dass die Bearbei-
tung rein prosaische Sidtze und Formen in das hochpoetische Gedicht
hineinschreibt. Wozu — so muss man fragen — der Umbau ? Was soll aus
dem alten Hymnus werden? Offenbar war eine neue Zeit von dem
kithnen Wurf dieses alten Bekenntnisses angetan ; offenbar aber konnte
sie das Gedicht nur in anderer Form gebrauchen. In welcher Form —das
wird sofort deutlich, wenn man sich die neuen Akzente ansicht, die der
Psalm bekommen hat.

Der auffilligste neue Zug ist gewiss die kultisch-liturgische Farbe,
die der Text bekommen hat. «Betet Jahwe an in heiligem Schmuck»
oder — der Text ist hier etwas unsicher: «bei seiner heiligen Erschei-
nung» —so ist die Aufforderung zum Lobpreis am Anfang ergdnzt. Und
ganz am Ende steht ein neuer, zweiter Segenswunsch: «Jahwe moge
sein Volk segnen mit Frieden», der den Text an den kultischen Bezirk
bindet. Dies bestétigt auch der Zwischensatz, der neu in den Text kam
und von Jahwes Palast spricht: und in seinem Palast ruft alles: kabod —
Herrlichkeit. Wie man seit Jesajas Tempelvision weiss, vermischen
sich hier die Ebenen, der himmlische Palast wird mit dem Jerusalemer
Tempelgebdude identisch.

Dies fiihrt uns zu dem zweiten Merkmal des neuen Psalms. Er feiert
nicht in erster Linie Jahwes Donnerstimme als hdorbares Zeichen seiner
Macht. Er feiert Jahwe selbst, wie er in grandioser Epiphanie «iiber den
grossen Wassern» erscheint, er selbst, der Gott der Herrlichkeit (‘&/
hakkabod), wie er das Land erreicht, den Libanon und Hermon in
Angst versetzt, dass die hiipfen «wie ein Kalb», «wie ein junger Wild-



214 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

stier», ja die unheimliche Wiiste erzittern lasst und die Waldriesen, die
Biaume, erschiittert. Vor ihm, dem Gott und « Konig der Ehren», wirft
sich alle Welt nieder, wenn er kommt und sein Heiligtum betritt. Der
Psalm besingt Jahwes Advent, feiert seine Theophanie, seine macht-
volle Erscheinung in der mediterranen Welt.

Ob Sigmund Mowinckel recht hat mit seiner beriihmten These, man
habe Jahwes « Thronbesteigung» in einem Jahresfest am Jerusalemer
Tempel begangen und gefeiert, steht noch dahin. Dass Israel aber den
Advent bzw. die Gegenwart Jahwes im Heiligtum kultisch gross gefeiert
hat, ist nach den Zeugnissen des Psalters ohne Zweifel richtig. Und auch
soweit hat Mowinckel wohl recht: Man hat diese Theophanie wie im
einzelnen immer symbolisch, rituell, liturgisch, ja dramatisch darge-
stellt, prasentiert, vielmehr re-prasentiert, durch visuelle und akusti-
sche Zeichen sichtbar und horbar gemacht im sogenannten kultischen
Drama. Hinter dem neuen Ps 29 steht die Vorstellung von der Welt-
theophanie des Gottes der Herrlichkeit, der iiber alle Grossen und
Hoheiten, Gotter und Wesen triumphiert, und der in solcher Gestalt im
Heiligtum als real priasent erfahren und verehrt wird.

Ps29 ist damit zur Liturgie geworden, zum Spiegel der Vorgidnge, die
sich bei Jahwes Theophanie im Heiligtum ereignen sollen, seine zuerst
mythischen Aussagen zum kultischen Drama, das in der ihm eigenen
Symbolik Gottes Gegenwart liturgisch vor- und nach-spielt. Mag uns
diese kultische Vorstellungswelt so fremd sein wie die mythische, man
darf drei Aspekte nicht vergessen:

Die spatvorexilische Zeit, in der die Bearbeitung des Psalms in dieser
Weise erfolgte, war eine synkretistische, eine barocke Zeit. Die Front
des Jahwismus war nicht mehr von der agrarischen Baalreligion und
ithrem Mythos bedroht, vielmehr dem urbanen Synkretismus der spa-
ten Konigszeit. Kein Wunder, dass das Gegeniiber im Ps 29 nicht mehr
der Wettergott Baal-Hadad vielmehr El heisst, der hochste, ja alles
entscheidende Gott und Schopfer Himmels und der Erde. Diese Wiirde
—das demonstriert nun Ps 29 selbst in barocker Sprache — kommt allein
Jahwe zu.

Zum andern muss man bedenken, dass der Prophet Jesaja seine
Berufung auf dem Hintergrund solcher Tempeltheophaniedramatik
erfahren hat. Offenbar war auch ihm diese Symbolwelt vertraut. Seine
Vision erfasst konkret, was Ps 29 in etwa darstellend, erzdhlend vor den
Kultteilnehmern ausbreitet.

Zum dritten darf man nicht verkennen, dass sich eben an der mas-



K Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 215

siven Theophaniedramatik die prophetische Kultkritik entziindet hat.
Jahwe ist nicht im Sturm, der Berge zerreisst und Felsen zerschmettert —
dies muss Elia am Horeb erfahren (nach IK6n 19 —einem sehr wichtigen
prophetisch-theologischen Text)’, nicht im Erdbeben, nicht im Feuer.
Das sind keine eigentlichen Offenbarungsmedien, nur Begleitumstin-
de, bestenfalls. Jahwe ist im fliisternden Laut nahe, und zwar mit seiner
Stimme (gol, wie Ps29), aber er begegnet im fliisternden Laut (nicht
mehr wie Ps 29) der direkten, der personlichen Anrede. «Da redete ihn
eine Stimme an und sprach: Was willst du hier, Elia?» Nur in der
Stimme des redenden Gottes — wie immer er erscheint — kommt es zur
personlichen Begegnung.

v

Nach dem Wiederaufbau des zerstorten Tempels in Jerusalem ging
man daran, das nachgelassene Erbe zu ordnen, und fand unter dem aus
den Tempelarchiven geretteten liturgischen Material auch die Theo-
phanieagende des 29. Psalms. Nach allem, was man iiber das Leben am
zweiten Tempel weiss —es ist wenig genug —, hat man die alten Liturgien
nicht einfach iibernommen und da weitergemacht, wo man 70 Jahre
vorher aufthoren musste. Man hat sich zwar zu dem Erbe bekannt und
es bewahrt, hat aber auch daraus Neues geschaffen. Dieser Prozess der
Aneignung der klassischen Tradition spiegelt sich in drei Reaktionen
auf die Herausforderung des 29.Psalms.

1.Ps 96 — ein sicher nachexilischer Text — ruft dazu auf, Jahwe «ein
ganz neues Lied zu singen». Das Neue dieses Liedes soll darin bestehen,
«unter den Heidenvdlkern seine Herrlichkeit zu verkiindigen». In der
Tat, diese Horizonterweiterung ist neu in Israel. Die Erfahrungen von
Deportation und Diasporaexistenz schlagen hier durch. Wie soll das
Neue verkiindigt werden? Der Psalmist geht mit gutem Beispiel voran.
Er rezitiert den Eingang des alten Hymnus als Textmuster:

«Bringt her Jahwe, 1hr Geschlechter der Volker,
bringt her Jahwe Ehre und Macht»... (Ps 29,1f.)

Vielleicht denkt er an liedhafte Verwendung als Song — es wurde
schon vorgeschlagen, das «neue Lied» mit «Schlager» zu iibersetzen.
Dies wire interessant, doch wichtiger ist, was Ps96 aus dem alten

5 Dazu jetzt Macholz (A.2).



216 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

Hymnus an die Gottersohne gemacht hat. Er hat ihn vollends entmy-
thologisiert. War einst an die Mitglieder der Gotterfamilie gedacht nach
dem altkanaaniischen Pantheon, dann mehr symbolisch an Wesen und
Michte als widergottliche Weltfiguren, jetzt ist von den « Geschlech-
tern der Volker» die Rede, die in heiligem Schmuck vor den Gott der
Herrlichkeit zur Huldigung gebeten werden. Insofern kann Ps 96 mit
dem ganzen Gewitterkolorit nichts mehr anfangen. Er lédsst es weg und
ersetzt es eklektizistisch — typisch fiir die nachexilische Epoche — durch
Zitate aus andern « Thronbesteigungspsalmen» (93 ; 98).

2. In diesem Rahmen von Ps 96 ist dann das Erbstiick des 29. Psalms
in die grosse liturgische Komposition von IChrl6 geraten, welche
offenbar als Agende fiir ein gottesdienstliches Oratorium gedacht war.
Zu dieser spiten Zeit war es ilblich, offiziellen liturgischen Texten
dadurch kanonische Wiirde zu verleihen, dass man sie aus der Davids-
zeit herleitete. David beauftragte nach IChr16 die Sidngergilde Asaph
mit der Darbietung dieses hymnischen Werkes.

3. Dieselbe Tendenz zur Hochdatierung und Kanonisierung erkennt
man auch in dem Vorgang, der fiir die Erhaltung des vorexilischen
Gesamttextes von Ps 29 entscheidend war: er erhielt eine Uberschrift,
und zwar jenen vieldeutigen, bis heute nicht ganz gekliarten Registra-
turvermerk «ein Psalm Davids», «von» oder «fiir David». Dadurch
kam er in eines jener Gesangbiicher der nachexilischen Gemeinde, aus
denen der Psalter entstand.

Wie immer man solche Rezeptionsvorginge beurteilen will, das
Beieinander von eklektizistischer Zitation einerseits und respektvoller
Bewahrung andererseits wird zum typischen Merkmal des Umgangs
mit klassischen Texten, vielleicht das Zeichen einer epigonalen Epo-
che, wie es die nachexilische Zeit doch auch war.

\Y%

Doch ist damit die Geschichte des Psalms noch nicht zu Ende. Bevor
der alttestamentliche Kanon fiir geschlossen erkldart wurde, wurde der
Psalm ins Griechische iibersetzt. Die Ubersetzung ist erhalten in der
Sprachform der hellenistischen Diaspora-Gemeinde aus dem &dgypti-
schen Alexandria (3./2. Jahrhundert), in der sogenannten Septuaginta.
Diese Ubersetzung und Ubertragung in die Welt des Hellenismus hilt
sich ganz eng am hebraischen Text (selbst, wo sie den Text nicht ver-



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 217

stand, sucht sie wenigstens den Buchstaben zu retten — « Jungstier» wird
zum «Einhorn» usw.). Ihr Verstdndnis ist in zwei Punkten charakte-
ristisch fiir die Frommigkeit des hellenistischen Judentums: Erstens
dem konsequenten Monotheismus, dadurch erméglicht, dass die Uber-
setzung den Namen JHWH mit xbvplog, 6 xipiog wiedergibt und ihn
selbstverstandlich mit ¢ Uedg identifiziert; da bieten auch die «Sohne
der Gotter» keinen ernsten Widerstand. Schlimmstenfalls kann man
statt Gotter (pl.) buchstdblich und korrekt auch « Widder» iibersetzen®;
zweitens der konsequenten Eschatologisierung, dadurch dass fast alle
hebriischen Imperfekte (Vergangenheitsformen) kurzerhand — was ja
nach dem Konsonantentext moglich ist — futurisch wiedergegeben wer-
den.” Apokalyptisches Denken beginnt sich durchzusetzen. Die gran-
diose Welttheophanie, die Ps 29 (Ps 28 LXX) schildert, geschieht erst in
der Zukunft. Der Hymnus wird zur Ankiindigung zukiinftiger Dinge.
Die grosse Zukunftsvision des Konigs David bleibt als Verheissung
noch uneingeldst. Die urchristlichen Gemeinden lebten in der Gewiss-
heit: « Heute ist diese Schrift erfiillt vor unseren Augen.» Sie bezeugten
die Boaocireio Tob Ueob, das Reich Gottes, und die Theophanie des
Kyrios aufje ihre Weise und schufen dafiir ihre eigenen Ausdrucksfor-
men und Hymnen. Dass auch sie mit dem Erbe des alten Psalms
umgingen, zeigen zwel wohl mehr oder weniger zufallige neutestament-
liche Splitter, in denen noch einmal das Licht dieses Textes auf-
blitzt.

«Der Gott der Herrlichkeit offenbarte sich unserem Vater Abra-
ham...» — mit dieser nur in Ps28 griechischer Fassung bezeugten Pri-
dikation beginnt Stephanus nach Act7 seinen grossen Rechenschafts-
bericht (6 Yeog tiig 66Enc): Ein Beispiel dafiir, wie ein Theologumenon
aus einem alttestamentlichen Psalm zu einem Altes und Neues Testa-
ment umfassenden Gottespradikat werden konnte, und welche theolo-
gische Bedeutung man dem Psalm zumass.

Dies gilt auch fiir die zweite Stelle, nur dass diese nicht bloss bis auf
das griechische, sondern offenbar sogar auf das altkanaanéische Erbgut

6 Hebr. /> ’jl. LXX erweitert V.la: «Bringt dar dem Herrn, ihr Gétierséhne, bringt
dar dem Hermn junge Widder (viovg xpiédv).»

7 Das Problem diskutiert auf der Basis von konsekutiven Imperfekten W. Gross,
Verbform und Funktion. wayyigtol fiir die Gegenwart ? Ein Beitrag zur Syntax poetisch
althebriischer Texte, Arbeiten zu Text und Sprache im Alten Testament 1 (1976), zu
Ps 29 bes. 93-99.



218 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

zuriickgreift. Apcl0 schildert die Vision des Engels mit dem Regenbo-
gen in Wolken und Lichtglanz, der mit einem Bein — die Beine wie
Feuersdulen, der Baal-Gestalt dhnlich — im Meer, mit dem andern auf
dem Land steht. Der Engel schrie mit lauter Stimme wie ein Lowe und
«die sieben Donner redeten mit ihren Stimmen» wie im Echo. Als der
Seher die Reden der sieben Donner aufschreiben wollte, wird ihm
bedeutet, dass er das nicht aufzuschreiben brauche. Ist es nicht eine
Variation des alten mythischen Motivs von der siebenfachen Donner-
stimme der Gottheit, das hier via Ps29 (28) wieder auftaucht? Die
uralte Frage nach der Offenbarung der Gottheit, nach der Theophanie,
nach Gottes Stimme wird noch einmal gestellt. Doch sie wird neu
beantwortet. Die sieben Donner reden; der Seher kdénnte es notieren.
Aber es bedarf dessen nicht mehr. Diese Offenbarung der sieben Don-
ner — so die ritselhafte Aussage dieser Vision — ist fiir die christliche
Gemeinde nicht vonnéten.

VI

Ich will den theologischen Ertrag dieses Uberblicks iiber die Ge-
schichte dieses Psalms in 5 Thesen kurz zusammenfassen:

‘ 1. Die besondere Eigenart dieses Textes, wie vieler, um nicht zu

sagen: aller biblischen Texte, besteht in seiner Mehrschichtigkeit, in
seiner phasenweisen Entstehung und seiner multilateralen Abfassung.
Das komplexe Gebilde eines solchen von vielen Hinden bearbeiteten
Psalms wird dadurch zu einem reichhaltigen Gefiss, das mehr enthélt,
als ein individueller Autor ihm hitte geben kénnen.

2. Hinter dem komplexen Textgebilde wird ein charakteristischer
Rezeptionsprozess sichtbar, wobei der Tradent den Verfasser, der
Redaktor den Tradenten, der Ubersetzer den Redaktor usw. korrigiert,
erginzt, kritisiert, fortschreibt, so dass eine durch die Zeiten hindurch
gefiihrte Diskussion erkennbar ist, die den Text gleichsam autorisiert.
Der Prozess der Kanonisierung, d.i. der Diskussion iiber seinen Cha-
rakter als Wahrheitszeugnis, beginnt sehr friih. Die Bewahrung in
Archiven und Sammilungen im Kanon ist nur ein letzter Akt.

3. Die Rezeptionsgeschichte dieses Psalms lidsst ein erstaunliches
Mass an souverdner Freiheit im Umgang mit dem tradierten Textgut
erkennen, die sich sowohl in der Annexion des mythischen Fragments,
der Destruktion des Theophaniedramas, der Zitation von Stellen wie



K Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 219

auch in der bewahrenden und ergidnzenden Tétigkeit der Redaktoren
und Ubersetzer dussert.

4. Die Reihe der Versuche, die besondere Art und Form der Herr-
schaft Gottes tiber die Welt sprachlich zum Ausdruck zu bringen vom
Mythos zum Hymnus, zum Kultdrama, zur Zukunftsvision zeigt
eigentlich eine Geschichte des Scheiterns; der je folgende erkldrt den
vorhergehenden Versuch fiir unzureichend. Doch wird im Scheitern
noch offenbar, dass es die Erfahrung der Wirklichkeit Gottes selbst ist,
welche die gedanklichen und sprachlichen Moglichkeiten jeder Art
von mythischer, poetischer, symbolischer, visiondrer Rede verblassen
lasst, aber auch die zeitlichen und rdumlichen Kategorien eines Welt-
systems wie Urzeit — Endzeit, Himmel — Erde — Meer.

5. Die Geschichte dieses Textes bezeugt die Erkenntnis, dass Gott
selbst auch in der Natur présent ist, dass seine Stimme dort horbar ist;
zugleich aber auch, dass sie nur verstehbar ist, wenn sie — sei es my-
thisch, poetisch, dramatisch, visiondr — gedeutet ist als die Stimme
dessen, der mit seinem Volk reden will. Wird seine Prdsenz in seiner
Anrede erfahren, bedarf es dann der Offenbarung der sieben Donner
nicht mehr, wohl aber der Antwort derer, die alle mit dem Psalmvers
sprechen: Sein ist die Herrlichkeit.

Klaus Seybold, Basel



	Die Geschichte des 29. Psalms und ihre theologische Bedeutung

