
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 4

Artikel: Die Geschichte des 29. Psalms und ihre theologische Bedeutung

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geschichte des 29.Psalms
und ihre theologische Bedeutung*

i

Grössere geschichtliche Zusammenhänge erkennt man gewöhnlich
besser, wenn man eine bestimmte Linie verfolgt und sich nicht in dem
breiten Strom einer Gesamtentwicklung verliert. Denn am Einfachen,
an einer Miniatur, ist oft mehr zu sehen als an einem dem Ganzen
gewidmeten Kolossalgemälde.

Der 29. Psalm ist innerhalb der Bild- und Textwelt des Alten Testaments

nur eine Miniatur. Ein Hymnus, leicht überschaubar in seinen
drei Teilen: am Beginn ein Aufruf zum Lobpreis des Gottes Jahwe,
gerichtet an die «Gottessöhne», und ein Segens- und Friedenswunsch
am Ende umrahmen einen monumentalen Mittelteil, der in monotoner
Wiederholung siebenfach die «Stimme Jahwes» preist, welche sich in
Macht und Pracht des Gewitters offenbart, und der im Ablauf der
sieben Donnerschläge den Vorgang erkennt, in dem Jahwe sich als

König der Welt erweist.
Diese Miniatur eines sog. «Naturhymnus» und «Thronbesteigungspsalms»

stellt nun in der alttestamentlichen Wissenschaft in verschiedener

Hinsicht einen Glücksfall dar. Erstens konnte durch die
Auswertung der Textfunde aus dem alten Ugarit-Ras Schamra in Nordsyrien

mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit die These aus
den 30er Jahren als richtig erwiesen werden, dass Ps 29 ursprünglich ein

aus dem kanaanäischen Raum stammender Text war, der durch leichte
Überarbeitung zu einem israelitisch-jahwistischen Hymnus gemacht
wurde. Fast jedes Wort, jedes Motiv, jeder Gedanke-von dem Symbol
der Sieben Donner bis zu der Weltbildvorstellung: der göttliche Thron
über dem Drachen der Urflut - ist als altkanaanäisch nachgewiesen, mit
der einen Ausnahme, eben des Gottesnamens JHWH, dem

Tetragramm, der wohl ein ursprüngliches Baal oder Hadad verdrängt hat.
Die kanaanäische Herkunft des Psalms liegt jedenfalls klar zutage.

Zweitens ist Ps 29 ein exzellentes Paradigma deshalb, weil aufgrund
seiner ausgeprägten poetischen Form eine literarische Analyse durch-

* Antrittsvorlesung, gehalten am 29.1.1980 in Basel, durch einige wenige Anmerkungen

ergänzt.



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 209

fiihrbar ist. Solche Analysen sind in den letzten Jahren mit gutem
Erfolg bei einzelnen Psalmtexten durchgeführt worden. Sie versuchen
in minutiöser Detailarbeit die textliche Gestaltung auch kleinster Text-
einheiten zu erkennen und führten zu dem immer klarer sich abzeichnenden

Resultat, dass selbst bei relativ kurzen Psalmen mit verschiedenen

Schichten, d.h. mit einem gestuften Wachstum und d.h. mit
Anteilen von verschiedenen Verfassern, zu rechnen ist. Auch Ps29
wurde mehrfach solchen Analysen unterworfen. Ich habe mich auch
daran beteiligt. Das Ergebnis ist nicht ganz einheitlich im Detail, im
grossen ganzen aber hat sich herausgestellt, dass Ps29 aus zwei Schichten

besteht, einer poetisch gestalteten Grundschicht und einer
prosaisch übermalenden Zweitschicht, die aufweite Strecken leicht
rekonstruierbar ist. Ps29 ist eine komplexe, keine homogene literarische
Einheit.1

Drittens ist Ps 29 ein Glücksfall für die Forscher insofern, als seine

Rezeptions- und Wirkungsgeschichte aus verschiedenen Spuren
rekonstruiert werden kann. Teile aus Ps29 werden in Ps96 zitiert, dieser
wiederum ist in die grosse «davidische Liturgie» von IChr 16 eingegangen.

Splitter von Ps 29 tauchen im Neuen Testament auf, in der Stepha-
nusrede Act 7 und in der Offenbarung des Johannes Kap. 10, in der
sprachlichen Form, in die Ps29 durch die Übersetzung der Septuaginta
ins Griechische gegossen wurde. Nimmt man alles in allem, denkt an
die kanaanäische Vorgeschichte und lässt die Geschichte des Psalms
mit der neutestamentlichen Verwendung vorläufig enden, ergeben sich

gut sechs Stationen, über die hin man die Geschichte dieses Psalms

verfolgen kann, ein - obzwar nicht ganz seltener, doch ein besonders
charakteristischer - Vorgang, der noch dadurch besonderes Gewicht
erhält, dass - viertens - die alttestamentliche Forschung sich in den
letzten Jahrzehnten ungewöhnlich stark mit diesem Psalm beschäftigt
hat.2 Es gibt ausser den zahllosen Kommentaren nach meiner Kenntnis

1 Zur Grundschicht möchte ichV. la.b/3aa/4a.ab/5a.7/8a.9a*/10aa/lla
rechnen, zur Sekundärschicht V.2.3aßb. 5b.6.8b.9b*. 10b.IIb. Vgl. meine Arbeit
unter A. 2.

2 Die Literatur bis 1970 registrieren J.L. Cunchillos, Estudio del Salmo 29, Institution

San Jerönimo 6, Valencia 1976, 17ff., bes. 21, und H. Strauss, Zur Auslegung von
Ps29 auf dem Hintergrund seiner kanaanäischen Bezüge, ZAW 82 (1970), 91-102. An
Spezialliteratur nach 1970 ist zu nennen : P. C. Craigie, Psalm XXIX in the Hebrew poetic
tradition, VT 22 (1972), 143-151 ; D. N. Freedman - C. F. Hyland, Psalm 29 : A Structural
Analysis, HThR 66 (1973), 237-256; F. M. Cross, Canaanite Myth and Hebrew Epic,



210 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

gut 40 Spezialuntersuchungen zu Ps29, darunter eine spanische
Monographie von über 300 Seiten, ein nicht ganz alltäglicher Fall selbst in
einer so produktiven Wissenschaft wie der alttestamentlichen bei
einem Text von 11 kurzen Versen (91 Wörter). Ps29 ist also ein gut
erschlossenes Terrain und man kann auf viele Vorarbeiten bauen, so
dass zu hoffen ist, dass das zur Geschichte des 29. Psalms und ihrer
theologischen Bedeutung Vorzutragende grösstmögliche Objektivität
gewinnt.

II

Gehen wir davon aus, dass die Urform des Psalms kanaanäisch war.
Wie sah diese Urform aus? Alle Rekonstruktionen rechnen damit, dass

es sich dabei um einen Hymnus auf den im westsemitisch-palästinisch-
syrischen Raum viel verehrten Wettergott handelt, der gelegentlich mit
dem (wohl älteren) Namen Hadad, meist aber einfach Baal (so im Alten
Testament) benannt wurde. Baal/Hadad soll Preis und Huldigung der
Göttersöhne gelten, der Söhne Eis, des Göttervaters, seiner eigenen
Göttergeneration also, denn er will der erste und stärkste sein, Sieger
über das Urmeer und König der Welt; er, dessen Macht im Gewitter
manifest wird, im siebenmaligen Brüllen des Donners, dem Kriegsruf
dieses militanten Gottes. «Die Stimme [Baals] über dem Wasser, die
Stimme [Baals] mit Macht, die Stimme [Baals] mit Majestät...»
ausmündend in die weltweite Königsproklamation: «[Baal] thront über
der Urflut.» Ein hymnisches Fragment, hochpoetisch, lautmalerisch
die Donnerschläge imitierend, im Litaneistil und Rhythmus altkanaa-
näischer Dichtung gehalten, das - wie die im Ugarit und anderswo
gefundenen Tontafeln religiösen Inhalts zeigen3 - Ausschnitte aus dem

Cambridge (Mass.) 1973, bes. 152-155 ; O. Loretz, Psalm 29, UF 6 (1974), 191-195 (185); H.

Haag, Jerusalemer Profanbauten in den Psalmen, ZDPV 93 (1977), 87-96 ; S. Mittmann,
Komposition und Redaktion von Psalm XXIX, VT 28 (1978), 172-194 ; J. Day, Echoes of
Baal's seven thunders and lightnings in Psalm XXIX and Habakkuk III 9 and the identity
of the seraphim in Isaiah VI,VT29 (1979), 143-151; K. Seybold, Zur Rezeptionsgeschichte

des 29. Psalms (unveröffentlicht, als Referat vorgetragen vor der alttestamentlichen

Sektion der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie in Göttingen, 1979);
Chr. Macholz, Psalm 29 und lKönl9, in: Werden und Wirken des Alten Testaments.
Festschrift für C. Westermann, Göttingen-Neukirchen 1980, 325-333.

3 Besonders aufschlussreich ist ein Vergleich mit dem Kultlied auf den Gewittergott



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 211

bekannten Baalmythos wiedergibt, der berichtet, wie Baal durch seinen

Sieg über das Meer zum König über die Erde aufsteigt.
Nicht das Gewitter als Naturphänomen ist es, was der Dichter des

Urpsalms besingt, wenngleich das Phänomen des Gewitters als religiöses

Urerlebnis zum Stoff des Mythos wurde. Vielmehr dichtet er einen
bestimmten Mythos nach, schafft insofern ein mythisches Gedicht.
Noch das Fragment lässt alle für den antiken Mythos konstitutiven
Züge erkennen: den Ganzheitsbezug - das ganze, vorwiegend bäuerliche

Leben des syrisch-palästinischen Landstrichs wird durch das Ereignis

der Thronbesteigung des segensreichen Gewittergottes umfasst:
Sommerdürre und Wintergewitter regeln den Jahresablauf und stabilisieren

das Wachstum als die allestragende Existenzgrundlage;
den Urzeitbezug - kein einmaliges, gar mit poetischem Namen zu

belegendes Ungewitter ist hier beschrieben, sondern gleichsam das

allererste, das Gewitter an sich, sozusagen die «Idee» des Gewitters, das

Urgewitter in allen Gewittererscheinungen, Urform aller
Unwettererfahrungen, die Menschen machen können;

den Modellcharakter - Mythos ist nach Mircea Eliade «exemplarisches

Modell»:4 So ist im Weltlauf das Wetter fortan geregelt, man
muss dieses Gesetz des Wetters zur Kenntnis nehmen, hinnehmen und
feiern. Alle Tätigkeit der Menschen hat sich an ihm zu orientieren als
eben der Lebenskoordinate, die diese Wetter-Wachstum-Religion
gewährt.

aus Ugarit, das 1968 veröffentlicht wurde, vgl. E. Lipinski, UF 3 (1971), 81-92. Daraus

einige Zeilen:
«Baal hat sich niedergelassen,
Wie ein Thron ist der Berg.
Hadad hat [sich auf dem Berg gelagert],
Wie ein Gewitter inmitten seines Berges,

Der Gott des Zaphon...
Auf dem Berg seiner Machtentfaltung.
Sieben Blitze sendet er aus,
Acht Gebündel des Schreckens...
[Seine Stimme läßt] erschallen der Stier,
Sein Mund gleicht zwei Wolken...
Das Gefass des Himmels neigt er
Er giesst Fett des Heils in die Schale...»

(zitiert nach K.-H. Bernhardt in: Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten Testament,

hrsg. v. W. Beyerlin, ATD El, Göttingen 1975, 238f.).
4 M. Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Hamburg

1957, 56 ff.



212 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

Und hier ist der Punkt, der den Jahweverehrer provoziert. Der
Psalmist, der uns dieses Gesetz überliefert hat, war offenbar fasziniert
von den religiösen Möglichkeiten des Mythos. Er übernimmt diese

uralte, für ihn ganz neue Dimension der Religion; er benützt den Text
nicht bloss als Steinbruch für neue Bauwerke, nein, als ganzes Gebäude
und richtet sich ein darin. Er bringt « nur» zwei Veränderungen an und
zeigt damit, wie er mit diesem Mythos zu leben gedenkt. Er ersetzt
kurzerhand (und ganz gegen den Rhythmus des Gedichts) den Baal-
Namen durch den Namen, den für ihn sein Gott trägt: JHWH. Er fügt
am Ende einen knappen Satz und Segenswunsch hinzu und interpretiert

damit, was der Name JHWH für ihn bedeutet: «Jahwe gebe seinem
Volke (solche) Macht.»

So gering die Änderungen erscheinen, sie sind von weitreichender
Bedeutung: Eine neue Koordinate durchbricht den allumfassenden,
alles beherrschenden Mythos der Naturreligion. Sie ist durch zwei
Punkte markiert: Jahwe und sein Volk. Wie immer beide Punkte zu
verbinden sind, sie deuten die neue Linie an: ein Gott und sein Volk -
Erwählung, Bund, Herrschaft, Eigentum: die expliziten theologischen
Vorstellungen fehlen hier, aber diese neue Weltachse steht dem Psal-
misten fest. Und der Mythos? Der Mythos wird zum Attribut Jahwes,

zum Ausdruck seines Wirkens.
Die theologischen Auswirkungen dieses Vorgehens sind beträchtlich.

Ich nenne zwei. (1) Durch die Streichung und Ersetzung des Baal-
Hadad-Namens wird die Entmächtigung des allmächtigen Natur- und
Wettergottes proklamiert. Er wird gleichsam aus Amt und Funktion
vertrieben. Zwar bleibt der Gesamthorizont des kanaanäischen
Pantheons bestehen. Der Psalmist ist kein theoretischer Monotheist. Die
Götter-Söhne, unter ihnen auch Baal, aber müssen nun Jahwe faktisch
die Reverenz erweisen. Er ist es, der im Urgewitter über die
Chaosmächte triumphiert und der für alle Zeit und Ewigkeit seine Herrschaft
aufgerichtet hat. (2) Durch die neue Koordinate Gott und sein Volk
kommt es zu einer Neuorientierung. Die Realität und Faktizität dieses

Verhältnisses lässt den existenzgründenden und -bedrohenden
Vorgang des Urgewitters und aller Gewitter überhaupt zu einer blossen
Machtdemonstration verblassen, die nicht mehr jeweils die welterhaltende

Balance zwischen Kosmos und Chaos realiter neu stabilisiert,
sondern nur noch die Herrlichkeit und königliche Macht Jahwes
illustriert. Nur so wird der dem Baalverehrer kaum verständliche Wunsch
einsichtig, dass Jahwe von der ihm eigenen Macht etwas auch seinem



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 213

Gefolge (im Krieg?) überlassen möge. Zugleich ist er ein Hinweis darauf,

dass wir den kühnen Rezipienten und Verfasser des Psalms in
frühisraelitischer Zeit suchen müssen, in der man sich das Volk Jahwes
noch als sein Heeresgefolge vorgestellt hat.

III

Das alte litaneiartige Hymnusfragment wurde dann einer ziemlich
umfangreichen Bearbeitung unterworfen, welche die poetische Struktur

des Gedichts zerstört und die archaische Ikonographie des

Gewitter-Gottes übermalt hat. Der Text wurde auf das Doppelte erweitert,
statt des Stils der akrostichischen Kette herrscht nun der normale
Parallelismus membrorum. Beides bewirkt die monoton repetierende
Diktion des neuen Psalms. Vor allem ist irritierend, dass die Bearbeitung

rein prosaische Sätze und Formen in das hochpoetische Gedicht
hineinschreibt. Wozu - so muss man fragen - der Umbau Was soll aus
dem alten Hymnus werden? Offenbar war eine neue Zeit von dem
kühnen Wurf dieses alten Bekenntnisses angetan; offenbar aber konnte
sie das Gedicht nur in anderer Form gebrauchen. In welcher Form - das

wird sofort deutlich, wenn man sich die neuen Akzente ansieht, die der
Psalm bekommen hat.

Der auffalligste neue Zug ist gewiss die kultisch-liturgische Farbe,
die der Text bekommen hat. «Betet Jahwe an in heiligem Schmuck»
oder - der Text ist hier etwas unsicher: «bei seiner heiligen Erscheinung»

- so ist die Aufforderung zum Lobpreis am Anfang ergänzt. Und
ganz am Ende steht ein neuer, zweiter Segenswunsch: «Jahwe möge
sein Volk segnen mit Frieden», der den Text an den kultischen Bezirk
bindet. Dies bestätigt auch der Zwischensatz, der neu in den Text kam
und von Jahwes Palast spricht: und in seinem Palast ruft alles: kaböd-
Herrlichkeit. Wie man seit Jesajas Tempelvision weiss, vermischen
sich hier die Ebenen, der himmlische Palast wird mit dem Jerusalemer
Tempelgebäude identisch.

Dies führt uns zu dem zweiten Merkmal des neuen Psalms. Er feiert
nicht in erster Linie Jahwes Donnerstimme als hörbares Zeichen seiner
Macht. Er feiert Jahwe selbst, wie er in grandioser Epiphanie «über den

grossen Wassern» erscheint, er selbst, der Gott der Herrlichkeit ('el
hakkäböd), wie er das Land erreicht, den Libanon und Hermon in
Angst versetzt, dass die hüpfen «wie ein Kalb», «wie ein junger Wild-



214 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

stier», ja die unheimliche Wüste erzittern lässt und die Waldriesen, die
Bäume, erschüttert. Vor ihm, dem Gott und «König der Ehren», wirft
sich alle Welt nieder, wenn er kommt und sein Heiligtum betritt. Der
Psalm besingt Jahwes Advent, feiert seine Theophanie, seine machtvolle

Erscheinung in der mediterranen Welt.
Ob Sigmund Mowinckel recht hat mit seiner berühmten These, man

habe Jahwes «Thronbesteigung» in einem Jahresfest am Jerusalemer
Tempel begangen und gefeiert, steht noch dahin. Dass Israel aber den
Advent bzw. die Gegenwart Jahwes im Heiligtum kultisch gross gefeiert
hat, ist nach den Zeugnissen des Psalters ohne Zweifel richtig. Und auch
soweit hat Mowinckel wohl recht: Man hat diese Theophanie wie im
einzelnen immer symbolisch, rituell, liturgisch, ja dramatisch dargestellt,

präsentiert, vielmehr re-präsentiert, durch visuelle und akustische

Zeichen sichtbar und hörbar gemacht im sogenannten kultischen
Drama. Hinter dem neuen Ps29 steht die Vorstellung von der Welt-
theophanie des Gottes der Herrlichkeit, der über alle Grössen und
Hoheiten, Götter und Wesen triumphiert, und der in solcher Gestalt im
Heiligtum als real präsent erfahren und verehrt wird.

Ps29 ist damit zur Liturgie geworden, zum Spiegel der Vorgänge, die
sich bei Jahwes Theophanie im Heiligtum ereignen sollen, seine zuerst
mythischen Aussagen zum kultischen Drama, das in der ihm eigenen
Symbolik Gottes Gegenwart liturgisch vor- und nach-spielt. Mag uns
diese kultische Vorstellungswelt so fremd sein wie die mythische, man
darf drei Aspekte nicht vergessen:

Die spätvorexilische Zeit, in der die Bearbeitung des Psalms in dieser
Weise erfolgte, war eine synkretistische, eine barocke Zeit. Die Front
des Jahwismus war nicht mehr von der agrarischen Baalreligion und
ihrem Mythos bedroht, vielmehr dem Urbanen Synkretismus der späten

Königszeit. Kein Wunder, dass das Gegenüber im Ps 29 nicht mehr
der Wettergott Baal-Hadad vielmehr El heisst, der höchste, ja alles
entscheidende Gott und Schöpfer Himmels und der Erde. Diese Würde

- das demonstriert nun Ps 29 selbst in barocker Sprache - kommt allein
Jahwe zu.

Zum andern muss man bedenken, dass der Prophet Jesaja seine

Berufung auf dem Hintergrund solcher Tempeltheophaniedramatik
erfahren hat. Offenbar war auch ihm diese Symbolwelt vertraut. Seine

Vision erfasst konkret, was Ps 29 in etwa darstellend, erzählend vor den

Kultteilnehmern ausbreitet.
Zum dritten darf man nicht verkennen, dass sich eben an der mas-



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 215

siven Theophaniedramatik die prophetische Kultkritik entzündet hat.
Jahwe ist nicht im Sturm, der Berge zerreisst und Felsen zerschmettert -
dies muss Elia am Floreb erfahren (nach I Kön 19 - einem sehr wichtigen
prophetisch-theologischen Text)5, nicht im Erdbeben, nicht im Feuer.
Das sind keine eigentlichen Offenbarungsmedien, nur Begleitumstände,

bestenfalls. Jahwe ist im flüsternden Laut nahe, und zwar mit seiner
Stimme (qdl, wie Ps 29), aber er begegnet im flüsternden Laut (nicht
mehr wie Ps 29) der direkten, der persönlichen Anrede. «Da redete ihn
eine Stimme an und sprach: Was willst du hier, Elia?» Nur in der
Stimme des redenden Gottes - wie immer er erscheint - kommt es zur
persönlichen Begegnung.

IV

Nach dem Wiederaufbau des zerstörten Tempels in Jerusalem ging
man daran, das nachgelassene Erbe zu ordnen, und fand unter dem aus
den Tempelarchiven geretteten liturgischen Material auch die Theo-
phanieagende des 29. Psalms. Nach allem, was man über das Leben am
zweiten Tempel weiss - es ist wenig genug -, hat man die alten Liturgien
nicht einfach übernommen und da weitergemacht, wo man 70 Jahre
vorher aufhören musste. Man hat sich zwar zu dem Erbe bekannt und
es bewahrt, hat aber auch daraus Neues geschaffen. Dieser Prozess der
Aneignung der klassischen Tradition spiegelt sich in drei Reaktionen
auf die Herausforderung des 29. Psalms.

l.Ps 96 - ein sicher nachexilischer Text - ruft dazu auf, Jahwe «ein
ganz neues Lied zu singen». Das Neue dieses Liedes soll darin bestehen,
«unter den Heidenvölkern seine Herrlichkeit zu verkündigen». In der
Tat, diese Horizonterweiterung ist neu in Israel. Die Erfahrungen von
Deportation und Diasporaexistenz schlagen hier durch. Wie soll das

Neue verkündigt werden? Der Psalmist geht mit gutem Beispiel voran.
Er rezitiert den Eingang des alten Hymnus als Textmuster:

«Bringt her Jahwe, ihr Geschlechter der Völker,
bringt her Jahwe Ehre und Macht»... (Ps29,lf.)

Vielleicht denkt er an liedhafte Verwendung als Song - es wurde
schon vorgeschlagen, das «neue Lied» mit «Schlager» zu übersetzen.
Dies wäre interessant, doch wichtiger ist, was Ps96 aus dem alten

5 Dazu jetzt Macholz (A.2).



216 K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

Hymnus an die Göttersöhne gemacht hat. Er hat ihn vollends
entmythologisiert. War einst an die Mitglieder der Götterfamilie gedacht nach
dem altkanaanäischen Pantheon, dann mehr symbolisch an Wesen und
Mächte als widergöttliche Weltfiguren, jetzt ist von den «Geschlechtern

der Völker» die Rede, die in heiligem Schmuck vor den Gott der
Herrlichkeit zur Huldigung gebeten werden. Insofern kann Ps 96 mit
dem ganzen Gewitterkolorit nichts mehr anfangen. Er lässt es weg und
ersetzt es eklektizistisch - typisch für die nachexilische Epoche - durch
Zitate aus andern «Thronbesteigungspsalmen» (93; 98).

2. In diesem Rahmen von Ps 96 ist dann das Erbstück des 29. Psalms
in die grosse liturgische Komposition von IChrl6 geraten, welche
offenbar als Agende für ein gottesdienstliches Oratorium gedacht war.
Zu dieser späten Zeit war es üblich, offiziellen liturgischen Texten
dadurch kanonische Würde zu verleihen, dass man sie aus der Davidszeit

herleitete. David beauftragte nach IChrl6 die Sängergilde Asaph
mit der Darbietung dieses hymnischen Werkes.

3. Dieselbe Tendenz zur Hochdatierung und Kanonisierung erkennt
man auch in dem Vorgang, der für die Erhaltung des vorexilischen
Gesamttextes von Ps 29 entscheidend war: er erhielt eine Überschrift,
und zwar jenen vieldeutigen, bis heute nicht ganz geklärten
Registraturvermerk «ein Psalm Davids», «von» oder «für David». Dadurch
kam er in eines jener Gesangbücher der nachexilischen Gemeinde, aus
denen der Psalter entstand.

Wie immer man solche Rezeptionsvorgänge beurteilen will, das

Beieinander von eklektizistischer Zitation einerseits und respektvoller
Bewahrung andererseits wird zum typischen Merkmal des Umgangs
mit klassischen Texten, vielleicht das Zeichen einer epigonalen Epoche,

wie es die nachexilische Zeit doch auch war.

V

Doch ist damit die Geschichte des Psalms noch nicht zu Ende. Bevor
der alttestamentliche Kanon für geschlossen erklärt wurde, wurde der
Psalm ins Griechische übersetzt. Die Übersetzung ist erhalten in der
Sprachform der hellenistischen Diaspora-Gemeinde aus dem ägyptischen

Alexandria (3./2. Jahrhundert), in der sogenannten Septuaginta.
Diese Übersetzung und Übertragung in die Welt des Hellenismus hält
sich ganz eng am hebräischen Text (selbst, wo sie den Text nicht ver-



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 217

stand, sucht sie wenigstens den Buchstaben zu retten-«Jungstier» wird
zum «Einhorn» usw.). Ihr Verständnis ist in zwei Punkten charakteristisch

für die Frömmigkeit des hellenistischen Judentums: Erstens
dem konsequenten Monotheismus, dadurch ermöglicht, dass die
Übersetzung den Namen JHWH mit xdptoç, ô xùpioç wiedergibt und ihn
selbstverständlich mit ô tteoç identifiziert; da bieten auch die «Söhne
der Götter» keinen ernsten Widerstand. Schlimmstenfalls kann man
statt Götter (pl.) buchstäblich und korrekt auch «Widder» übersetzen6;
zweitens der konsequenten Eschatologisierung, dadurch dass fast alle
hebräischen Imperfekte (Vergangenheitsformen) kurzerhand - was ja
nach dem Konsonantentext möglich ist - futurisch wiedergegeben
werden.7 Apokalyptisches Denken beginnt sich durchzusetzen. Die grandiose

Welttheophanie, die Ps 29 (Ps 28 LXX) schildert, geschieht erst in
der Zukunft. Der Hymnus wird zur Ankündigung zukünftiger Dinge.
Die grosse Zukunftsvision des Königs David bleibt als Verheissung
noch uneingelöst. Die urchristlichen Gemeinden lebten in der Gewissheit:

«Heute ist diese Schrift erfüllt vor unseren Augen.» Sie bezeugten
die ßacnZsia xoß ûeoù, das Reich Gottes, und die Theophanie des

Kyrios aufje ihre Weise und schufen dafür ihre eigenen Ausdrucksformen

und Hymnen. Dass auch sie mit dem Erbe des alten Psalms

umgingen, zeigen zwei wohl mehr oder weniger zufallige neutestament-
liche Splitter, in denen noch einmal das Licht dieses Textes
aufblitzt.

«Der Gott der Herrlichkeit offenbarte sich unserem Vater Abraham

...» - mit dieser nur in Ps28 griechischer Fassung bezeugten
Prädikation beginnt Stephanus nach Act 7 seinen grossen Rechenschaftsbericht

(ô xteôçxfjç 8ô^r|ç): Ein Beispiel dafür, wie ein Theologumenon
aus einem alttestamentlichen Psalm zu einem Altes und Neues Testament

umfassenden Gottesprädikat werden konnte, und welche theologische

Bedeutung man dem Psalm zumass.
Dies gilt auch für die zweite Stelle, nur dass diese nicht bloss bis auf

das griechische, sondern offenbar sogar auf das altkanaanäische Erbgut

6 Hebr. 7 > jl. LXX erweitert V. la: «Bringt dar dem Herrn, ihr Göttersöhne, bringt
dar dem Herrn junge Widder (uioùç xpuov).»

7 Das Problem diskutiert auf der Basis von konsekutiven Imperfekten W. Gross,
Verbform und Funktion, wayyiqtol für die Gegenwart? Ein Beitrag zur Syntax poetisch
althebräischer Texte, Arbeiten zu Text und Sprache im Alten Testament 1 (1976), zu
Ps 29 bes. 93-99.



218 K.Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms

zurückgreift. Ape 10 schildert die Vision des Engels mit dem Regenbogen

in Wolken und Lichtglanz, der mit einem Bein - die Beine wie
Feuersäulen, der Baal-Gestalt ähnlich - im Meer, mit dem andern auf
dem Land steht. Der Engel schrie mit lauter Stimme wie ein Löwe und
«die sieben Donner redeten mit ihren Stimmen» wie im Echo. Als der
Seher die Reden der sieben Donner aufschreiben wollte, wird ihm
bedeutet, dass er das nicht aufzuschreiben brauche. Ist es nicht eine

Variation des alten mythischen Motivs von der siebenfachen Donnerstimme

der Gottheit, das hier via Ps29 (28) wieder auftaucht? Die
uralte Frage nach der Offenbarung der Gottheit, nach der Theophanie,
nach Gottes Stimme wird noch einmal gestellt. Doch sie wird neu
beantwortet. Die sieben Donner reden; der Seher könnte es notieren.
Aber es bedarf dessen nicht mehr. Diese Offenbarung der sieben Donner

- so die rätselhafte Aussage dieser Vision - ist für die christliche
Gemeinde nicht vonnöten.

VI

Ich will den theologischen Ertrag dieses Überblicks über die
Geschichte dieses Psalms in 5 Thesen kurz zusammenfassen :

1. Die besondere Eigenart dieses Textes, wie vieler, um nicht zu
sagen: aller biblischen Texte, besteht in seiner Mehrschichtigkeit, in
seiner phasenweisen Entstehung und seiner multilateralen Abfassung.
Das komplexe Gebilde eines solchen von vielen Händen bearbeiteten
Psalms wird dadurch zu einem reichhaltigen Gefass, das mehr enthält,
als ein individueller Autor ihm hätte geben können.

2. Hinter dem komplexen Textgebilde wird ein charakteristischer
Rezeptionsprozess sichtbar, wobei der Tradent den Verfasser, der
Redaktor den Tradenten, der Übersetzer den Redaktor usw. korrigiert,
ergänzt, kritisiert, fortschreibt, so dass eine durch die Zeiten hindurch
geführte Diskussion erkennbar ist, die den Text gleichsam autorisiert.
Der Prozess der Kanonisierung, d.i. der Diskussion über seinen
Charakter als Wahrheitszeugnis, beginnt sehr früh. Die Bewahrung in
Archiven und Sammlungen im Kanon ist nur ein letzter Akt.

3. Die Rezeptionsgeschichte dieses Psalms lässt ein erstaunliches
Mass an souveräner Freiheit im Umgang mit dem tradierten Textgut
erkennen, die sich sowohl in der Annexion des mythischen Fragments,
der Destruktion des Theophaniedramas, der Zitation von Stellen wie



K. Seybold, Die Geschichte des 29. Psalms 219

auch in der bewahrenden und ergänzenden Tätigkeit der Redaktoren
und Übersetzer äussert.

4. Die Reihe der Versuche, die besondere Art und Form der
Herrschaft Gottes über die Welt sprachlich zum Ausdruck zu bringen vom
Mythos zum Hymnus, zum Kultdrama, zur Zukunftsvision zeigt
eigentlich eine Geschichte des Scheiterns; der je folgende erklärt den

vorhergehenden Versuch für unzureichend. Doch wird im Scheitern
noch offenbar, dass es die Erfahrung der Wirklichkeit Gottes selbst ist,
welche die gedanklichen und sprachlichen Möglichkeiten jeder Art
von mythischer, poetischer, symbolischer, visionärer Rede verblassen

lässt, aber auch die zeitlichen und räumlichen Kategorien eines

Weltsystems wie Urzeit - Endzeit, Himmel - Erde - Meer.
5. Die Geschichte dieses Textes bezeugt die Erkenntnis, dass Gott

selbst auch in der Natur präsent ist, dass seine Stimme dort hörbar ist;
zugleich aber auch, dass sie nur verstehbar ist, wenn sie - sei es

mythisch, poetisch, dramatisch, visionär - gedeutet ist als die Stimme
dessen, der mit seinem Volk reden will. Wird seine Präsenz in seiner
Anrede erfahren, bedarf es dann der Offenbarung der sieben Donner
nicht mehr, wohl aber der Antwort derer, die alle mit dem Psalmvers
sprechen: Sein ist die Herrlichkeit.

Klaus Seybold, Basel


	Die Geschichte des 29. Psalms und ihre theologische Bedeutung

