
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 4

Artikel: Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus : Gedanken zu
Genesis Kapitel 3

Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 36

Theologische Zeitschrift

Heft 4 Juli/August 1980

Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus

Gedanken zu Genesis Kapitel 3

Die Gewissheit der weltumspannenden universalen Wirkung und
Einzigartigkeit Gottes ist das Bekenntnis der christlichen wie schon der
alttestamentlichen Gemeinde.1 Bewusst formuliert findet es sich freilich

erst in der Verkündigung der späteren Prophétie2, im Ansatz aber
ist sie von Anfang an in dem Glauben daran, von Jahwe geführt zu sein,
vorhanden.3 Das Verständnis freilich für die letztlich universale
Dimension dieses Glaubens an einen Gott, der mit den Seinen unterwegs
ist, muss sich erst, gleichsam schrittweise, entfalten. Diese Entfaltung
ergibt sich mit der Ausweitung des Lebensraumes, der damit verbundenen

Begegnung mit neuen Problemen und Fragen. Man konnte sich
dieses Neuen entweder zaghaft zögernd4, oder aber in vertiefter
Glaubenseinsicht5 bewusst werden. Neue und reichere Gotteserkenntnis ist
nicht - oder wenigstens nicht zuerst, ein Ergebnis geistiger Höherentwicklung,

das mit Notwendigkeit eintritt ; sie liegt in der Linie eines sich
in neuen Verhältnissen immer neu aktualisierenden Glaubens an den

mit den Seinen gehenden, d.h. auch damit seinen eigenen Weg gehenden

Gott.6

1 Vgl. etwa I. C. Labuschagne, The Incomparability ofYahweh in the Old Testament
(1966); oder F.Stolz, Jahwes Unvergleichlichkeit und Unergriindlichkeit. Aspekte der
Entwicklung zum alttestamentlichen Monotheismus, WuD NF 14 (1977).

2 Z.B. Am 9,7+8; Jes 10,5; Jer 25,9.15 und vor allem Jes 43,11; 44,6 u.ö.
3 Vgl. z.B. FI.D.Preuss, «...ich will mit dir sein», ZAW 80 (1968), 139-173; oder

J. Schreiner, Führung-Thema der Heilsgeschichte im Alten Testament, BZ NF 5 (1961),

2-18.
4 Im Grunde wird dadurch der Gegensatz zwischen der Herrschaft Sauls und Davids

zu charakterisieren sein.
5 Deuterojesaja hat das mit auf den Nenner «das Alte und das Neue» gebracht.
6 Dazu etwa F.Nötscher, Gottes Wege und Menschenwege in der Bibel und in

Qumran, BBB 15 (1958), 25 ff.



198 H. J. Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus

Vertiefte Gotteserkenntnis ist freilich nicht die einzige Reaktion, die
hier als Antwort aufdie Erfahrnisse und Widerfahrnisse der Welt möglich

ist. Neben ihr steht der Verzicht auf jedes Verstehen-Können und
die Resignation, wie sie etwa in den Kreisen der Exulierten von Babel
begegnet, denen Deuterojesaja den Ratschluss des ewigen Gottes
bezeugt.7 Oder aber die Skepsis derer, die ein baldiges Eintreffen des

Ratschlusses Gottes erfahren möchten8, ja, deren Elerz sogar in der
Meinung erstarrt ist, dass Gott überhaupt nichts, weder Böses noch
Gutes, tun kann.9 Das ist natürlich kein theoretischer Atheismus, eher
die Proklamierung einer gottfreien Zone, die von denen lautstark
vorgetragen wird, die mit dem Widerstreit zwischen dem überkommenen
Glauben und der erlebten Welt nicht zurechtkommen können10, oder
die von dem Universalismus des Gottes, der ebenso Unheil wie Heil
schafft (Jes 45,8), zu sehr beunruhigt sind. Indes, schon Arnos weiss,
dass es diesen von Jahwe freien Raum in der ganzen Welt, auch im
Ausland, nicht gibt.11

Nun ist diese doppelte Möglichkeit, entweder Verhüllung - Leugnung,

oder Entfaltung - Bekenntnis das Schicksal biblischer Verkündigung,

damals wie heute und überhaupt. Das gibt nicht nur das Recht
zu dem Versuch, sondern verlangt ihn geradezu, die biblische
Botschaft, hier die des Alten Testamentes, so in die eigene Gegenwart
hineinzustellen, dass man bei ihr Antworten auf deren Fragen suchen
kann. Dass wir das tun müssen, ist allgemein anerkannt; dass der
Versuch immer wieder von der Gefahr bedroht ist, vom Eigentlichen
wegzuführen, zeigen die Warnungen und Drohungen der Propheten zur
Genüge. Und doch hat es auch jeder von ihnen immer wieder an der
Stelle des Weges versucht, den Gott sein Volk durch die Zeit führte, und
an der er selber damit stand. Ein Verzicht darauf ist Verengung der
Gottesbotschaftl2, und diese ist nicht weniger von der Gefahr bedroht,
von dem wahren Gott wegzuführen.

7 Jes 40,27ff.; 45,Uff
8 Jes 5,19.
9 Zeph 1,12; vgl. dazu wiederum Jes 41,23.

10 Ps 73,12 ff.
11 Am 9,12 ; wobei übrigens zu beachten ist, welche Rolle Wanderung und Führung

im Denken des Arnos spielen (vgl. H.J. Stoebe, Überlegungen zu den geistlichen
Voraussetzungen der Prophétie des Arnos. Eichrodt-Festschrift, AThANT 59 (1970,

215.
12 Das ist trotz aller Bereitschaft zu ängstlich genauem Gehorsam Schicksal und

Tragik der Rekabiten (Jer 35,1-11; II Reg 10,15fF.).



H. J. Stoebe, Siindenbewusstsein und Glaubensuniversalismus 199

Wenn ich recht sehe, ist im eigentlichen Sinne eine solche Bemühung

um die «Sündenfallgeschichte» noch nicht angestellt worden,
obwohl sie am Anfang der Bibel, also an herausgehobener Stelle,
steht.13 Das braucht freilich nicht zu verwundern. Auch wenn es sich
dabei nur um die Verwendung einzelner Motive und nicht um die
Übernahme einer ausgeführten mythischen Vorlage als ganzer handelt,
so bedient sich die Darstellung mit der Schlange, der Frucht vom Baum
der Erkenntnis, mit Essen und Sterben so sehr der geheimnisvollen
Redeweise und der geprägten Bilder der Welt des Mythus, dass man
sich schon daran verlieren kann. Zu einem nicht geringen Teil ist sie in
einer reichen wissenschaftlichen Literatur unter literarkritischen,
religionsgeschichtlichen, semasiologischen und anderen Gesichtspunkten
befragt worden. Diese können das Interesse tatsächlich so sehr in
Anspruch nehmen, sind so fesselnd, dass man darüber schon in die
Gefahr geraten mag, eine Beziehung zur gelebten Wirklichkeit zu
übersehen und keine Antwort aufdie Fragen seiner Zeit zu erwarten. Das ist
aber eine Zeit, für die Begriffe wie Sünde und Schuld mindestens
problematisch geworden sind, wenn sie ihr nicht überhaupt als Residuen
einer überholten Vergangenheit gelten. Geschichtliche wie
naturwissenschaftliche physiologische Einsichten in politische, wirtschaftliche,
soziologische Verstrickungen, gesellschaftliches Fehlverhalten, auch in
unüberwindliche, krankhafte Zwänge haben den Gedanken an individuelle

Sünde und Verantwortung auf gleichsam privater Ebene
fragwürdig gemacht. Und das sind schliesslich Erkenntnisse, deren
Gewicht man sich nicht verschliessen kann, selbst wenn dabei eine Reihe
von biblischen Aussagen ins Gleiten zu kommen scheint. Diese
Zurückhaltung gegenüber der Sündenfallgeschichte kommt übrigens
schon in der häufig geäusserten - wenn auch keineswegs gesicherten -
Überzeugung14 zum Ausdruck, dass diese Geschichte trotz ihres allgemein

anerkannten Tiefsinnes überraschend wenig Spuren im Alten
Testament hinterlassen habe.

Die verschiedenen Ausdrücke, die es im Alten wie im Neuen Testa-
ment zur Kennzeichnung des Phänomens Sünde gibt, beschreiben die
verschiedenen Facetten des von ihnen vorausgesetzten Tatbestandes.

13 Dass die Bezeichnung als «Sündenfallgeschichte» vor allem der Sicht der
jüdischen Gemeinde nicht unproblematisch ist, ist bekannt; doch enthält er Wesentliches
und soll darum beibehalten werden.

14 S. dazu etwa H. J. Stoebe, Gut und Böse in der jahwistischen Quelle des Pentateuch.

ZAW 65 (1953), 188-204.



200 H. J. Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus

Sie können darum auch unter verschiedenen Aspekten, etwa der
Herkunft der Begriffe aus profanem oder sakralem Rechtsdenken 15, ihrem
semasiologischen Sinn oder ihrer Verwurzelung in theologischem
Bereich dargestellt werden.16 Aber das bleibt punktuell und kann darum
nicht zwingend einen existentiellen Bezug haben.

Gen 3 gibt keine Begriffsbestimmungen solcher Art; nicht einmal
eins der bekannten Worte für Sünde begegnet hier. Es wird erzählt, aber
es werden keine handlichen Analysen und Erklärungen geboten, nicht
einmal die ebenso richtige wie in ihrer Allgemeinheit nichtssagende
Auskunft, dass Sünde die Auflehnung gegen Gott sei. Aber deswegen ist
Gen 3 nun nicht etwa eine Geschichte, die um ihres Farbenreichtums
und ihrer Anschaulichkeit willen 17 aus der blossen Freude am Erzählen
an die Stelle gekommen ist, an der sie jetzt steht. Sie ist überhaupt keine
für sich stehende Einzelerzählung, eine Art Petrefakt, sondern sie ist,
eben unter Rückgriff auf vorgegebenes (voralttestamentliches) Sprach-
und Bildmaterial eine unter eigenen Aspekten für den umfassenden
Rahmen des jahwistischen Geschichtsverständnisses komponierte
Darstellung.18 Deswegen behält sie Gültigkeit, auch wenn man sie des

Glanzes ihrer bildhaften Sprache entkleidet und versucht, sie aus den

Vorstellungen der eigenen Zeit heraus zu begreifen. Damit täte man
übrigens nichts anderes, als was der Jahwist, der hier redetl9, selbst

getan hat. Er hat Begriffe, die in mythologischem Denken vorgeformt
waren, von ihrem Wurzelgrund gelöst, sie gleichsam entmythologisiert,
und damit etwas ganz Neues, ihm Eigenes, und damit, dass er den
Schritt aus der Welt des Mythus in die Welt geschichtlicher
Zusammenhänge tat, etwas zeitlos Modernes erzählt. Dabei ist es nicht nötig,
ja nicht einmal möglich, anzunehmen, dass sich schon eine frühe Zeit
der ganzen Tragweite dessen bewusst war, was dieser Schritt in sich
schloss. Auch hierfür gilt das, was oben über die Entfaltungen gesagt
wurde.

15 Dazu etwa R. Knierim, Die Hauptbegriffe für Sünde im Alten Testament
(21967).

16 St. Porübcan, Sin in the Old Testament. A Soteriological Study (1963).
17 So anschaulich ist die Erzählung übrigens gar nicht.
18 Dazu H.J.Stoebe, Recht und Grenzen der Literarkritik im Alten Testament,

ThZ18 (1962), 385-400.
19 Es ist hier nicht nötig, auf die Problematik des Begriffes Jahwist einzugehen

(H.H.Schmid, Der sogenannte Jahwist [1976]), da das Inhaltliche von diesen Fragen

nicht berührt wird.



H.J. Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus 201

Denn in dieser Geschichte geht es um mehr als darum, dass die
Ursache für das Malaise gegenwärtiger Weltverhältnisse in einer
schicksalhaft tragischen Fehlentscheidung gesucht wird, die in fernster
Vergangenheit geschah, eben als Götter und Menschen noch miteinander

verkehrten. Sie erzählt von einer heilen Welt, wie sie Wunsch
und Träum aller Menschen ist, selbst wenn diese sich auch gar nicht
mehr darüber klar sein mögen, was sie eigentlich damit meinen. Irgendwie

ist es wohl eine Welt, die so in Ordnung ist, dass in ihr jeder mit
Menschen, Tieren und der ganzen Natur in Übereinstimmung leben
und unbeschwert glücklich sein kann. Man kann diese Nostalgie in den
verschiedensten Formen, in den verschiedensten Kulturen wiederfinden.20

Die Bibel sieht es so an, dass eine ungestörte Gemeinschaft
zwischen Schöpfer, Schöpfung und Geschöpf und die Unmittelbarkeit
eines Vertrauensverhältnisses bestand. Mit der Überlegung, ob und wie
lange es eine solche Welt gegeben haben könne, ist der Bericht schon
überfragt.21 Aber das Wissen darum ist überall da, dass die Welt nicht -
mehr - so ist, wie sie als Gottes Welt doch sein sollte, jedenfalls wenn es

einen Gott gibt; dass sie nicht in Ordnung, keine heile Welt mehr
ist.

Was ist geschehen? Oder gleich gezielt gefragt, was bedeutet in
unserer Gejâhichte das Essen von den Früchten des Baumes der
Erkenntnis von Gut und Böse? Es ist eben nicht mehr der Baum des

Mythus, dessen Früchte automatisch dem, der davon isst, das Sein wie
Gott, umfassendes Wissen und Leben gewähren; auch nicht ein Baum,
dessen Berührung schon tödlich ist (3,3). Dass auf dem Begriff «Baum
der Erkenntnis von Gut und Böse» der eigentliche Nachdruck liegt,
dass er bewusste Formulierung des Verfassers oder Erzählers ist,
beweist die grammatikalische Unglattheit des Ausdrucks, die hier
vorliegt.22 Es kann sich also nicht um den zufälligen Prüfstein einer
Gehorsamserprobung handeln, der beliebig durch etwas anderes ersetzt werden

könnte; noch weniger für einen umfassenden Ausdruck für ein
«Alles Wissen» im Sinn einer gesteigerten Weisheit. Dagegen spricht,
dass diese Frucht praktische Lebensklugheit vermittelt, die die Voraussetzung

des Erfolges und der Behauptung im Leben ist (haskîl 3,6). Gut
und Böse sind Verhältnisbegriffe, die den Gedanken daran mit ein-

20 Vgl. etwa C. H. Ratschow, Magie und Religion (1947), vor allem 29 ff.
21 Obwohl es sicher so etwas in frühen geschlossenen Lebensformen gegeben hat, bis

diese dann durch die Ereignisse aufgebrochen wurden.
22 Hierzu und zum Folgenden Stoebe (A. 14), 193 f.



202 H.J.Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus

schliessen, wofür und für wen etwas gut oder schlecht, förderlich oder
hinderlich sein kann.23 Durch das Essen von den Früchten dieses Baumes

emanzipieren sich die Menschen, lösen sich dadurch aus der heilen
Welt, dass sie die Entscheidung über ihr Leben selbst in die Hand
nehmen können. Das, was geschieht, ist mit der geläufigen Formulierung,

sie gewinnen die Autonomie, zwar sachlich richtig, aber doch zu
blass beschrieben. Der Mensch gewinnt damit die Freiheit, über sein
eigenes Leben verbindlich zu entscheiden, d. h. auch, nach seiner
Entscheidung der Welt seinen Willen aufzuzwingen. Im letzten bekommt
er die Fähigkeit, zu sein wie Gott, also sein eigener Gott zu werden.

Gewiss ist dieser Schritt zum eigenen bewussten Leben und Wollen
etwas Schicksalhaftes, dem sich kein Mensch entziehen kann. Nun läge
die Vorstellung, dass das einmal einen Anfang hatte und seitdem so ist,
wohl noch durchaus in der Linie mythischen Denkens.24 Aber diese

Linie hat der biblische Bericht eben nicht weiter ausgezogen. Der
Gedanke klingt allenfalls in der Bemerkung an, dass nach dem Essen
die Augen der Menschen aufgetan wurden, und sie erkannten, dass sie

nackt waren. Es ist sicher sehr verlockend, hierin eine Anspielung der
Art zu sehen, dass sie sich ihrer Dürftigkeit in jeder Hinsicht bewusst
wurden;25 aber da der Zug am Rande steht, ist Vorsicht gegenüber jeder
Art von Künstelei geboten.

Das, was das Ganze auf eine andere Ebene stellt und für das
Verständnis eine neue Perspektive eröffnet, steht in den Versen 22-24,
wenngleich auch hier älteres Material in die Darstellung eingebaut ist.
Nach dem üblichen Gedankenaufbau solcher Geschichten könnte man
erwarten, dass sie sich darauf beschränkt, die Welt in ihren Gegebenheiten,

ihren Mängeln und Bedrohungen auf ein Geschehen in der
Urzeit zurückzuführen; seitdem ist das eben so. Solche Vorstellungen
klingen übrigens in den metrischen und sicher älteren Sprüchen
V. 14-19 an. Aber dann kommt etwas Neues, und das ist entscheidend.
Nicht die heile Welt wird in ihr Gegenteil, eine unheile Welt verkehrt,
sondern die Menschen werden aus ihr vertrieben; die Welt der
Wanderungen beginnt, die Suche nach neuer Bleibe. Wanderungen aber

23 Stoebe (A. 14), 200 ff.
24 Darin liegt ein gewisses Recht fur die ältere Auffassung, auch wenn sie als Ganzes

sicher unzureichend ist, dass hier die Erfahrung des Erwachens geschlechtlicher Reife,
der Schritt aus dem Kindesalter heraus gedeutet werden soll.

25 Vgl. dazu etwa Stoebe (A. 14), 200.



H.J.Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus 203

sind das Thema der Geschichte. Gewiss haben vergleichsweise alle
Völker ähnliche Schicksale gehabt, sind einmal auf der Suche nach
Wasser, Weide und Lebensraum in ihre jetzigen Wohnsitze eingedrungen.

Aber es ist nicht zufällig, dass sie sich, abgesehen vielleicht von
annalenartigen Notizen über Bedrohung und Auseinandersetzung mit
fremden Zuwanderern, dessen nicht bewusst geworden sind, jedenfalls
die Erinnerungen an ihre Vergangenheit nicht unter diesem Gesichtspunkt

dargestellt haben. Dagegen ist es ein konstitutiver Zug schon der
Schilderung der Vergangenheit seines Volkes beim Jahwisten, dass er
sie als eine Kette von Wanderungen erzählt hat.26 Dass hier eine
Absicht und ein gestaltender Gedanke vorliegt, wird wohl daran greifbar,

wie die punktuellen Überlieferungen, die zur Erinnerung an
einzelne Stammväter und die Erlebnisse von Sippenhäuptern an Kultorten,

Wasserstellen, wo immer, lebendig waren, so miteinander
verknüpft wurden, dass zusammen mit den Stammbäumen das Bild einer

sogar vor- und rückwärtsläufigen27 und bis nach Ägypten führenden
Wanderung entstand, die sich noch in der frühen Königszeit fortsetzt.28
Es ist nicht von ungefähr, dass dieser Gedanke dann für Arnos wieder
zentrale Bedeutung gewinnt, der mit der Androhung der kommenden
Deportation die Linien aus der Vergangenheit in die Gegenwart
auszieht.29

Suche nach Lebensraum, Wasser und Weide stört das Gefüge geordneter

Lebensbereiche und bringt Komplikationen; sie kann nicht ohne
Reaktion der Bedrohten erfolgen, sie führt zu Streit, zu Stoss und
Gegenstoss, macht Unterdrücker und Unterdrückte. Sie zwingt den
einzelnen wie die Gemeinschaft dazu, die eigene Macht auszuweiten,
zunächst noch nicht aus der Freude an der Macht, sondern um Bestand
haben zu können.30 Das geschieht zunächst in kleinem und auch noch
leidlich übersehbarem Rahmen, es nimmt aber grössere, beim
Auseinanderbrechen ursprünglich gegebener Lebenseinheiten auch immer
individuellere Formen an.Dazu kommen schliesslich auch die mit dem

26 Stoebe (A. 11), 215 ; dazu auch E. Zenger, Die Sinaitheophanie, Forschung zur Bibel
3, (1971), 142.

27 Zu denken ist an die wiederholten Wanderungen nach Ägypten, die Rückkehr
Jakobs aus dem Zweistromland und ähnliches.

28 David geht über den Jordan zurück nach Osten und kehrt wieder in das verheissene

Land und in sein Königtum zurück (II Sam 19,23).
29 7,17; vgl. dazu Stoebe (A.ll), 216.
30 Gen 16,12; 19,24; 22,17; 49,8 u.v.a. sind im kleinen ein Widerhall davon.



204 H. J. Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus

Zerfall natürlicher Lebensbeziehungen mit Notwendigkeit auftretenden

Fehlentwicklungen im sittlichen Leben und die Ausbildung von
Abartigkeiten auf allen Gebieten. Das sind Zusammenhänge, die am
Anfang, gerade auch von den Erzählern, nicht zu sehen und zu
übersehen waren, die aber von diesem Anfang mit gedeckt werden. Das ist
die Welt, in der es einem nicht abgenommen wird, sich mit unzureichender

Einsicht und Kraft durchzusetzen. In der man daraufgewiesen
ist, das zu tun, und beurteilen muss, was gut und böse, förderlich oder
hinderlich, nützlich oder schädlich ist, zunächst für einen selbst und die

Welt, bald für einen selbst oder die Welt. In beiden Fällen ist das Leben
keine Einheit mehr. Das ist schliesslich die Welt, in der man sich
entscheiden muss und immer weiss, dass man sich nur für das Falsche
entscheiden kann.

Insofern ist Sünde tatsächlich kein individuelles Geschehen, das sich

an den wechselnden Lebens- und Gottesanschauungen frommer Kreise
und geschichtlicher Grössen normiert.31 Dieses Geschehen ist universal

und schicksalhaft. Wenn Gedanken dieser Art, Schuld der Gesellschaft,

die ihre sozialen Aufgaben nicht erkannt hat, oder ähnliches mit
Nachdruck proklamiert werden, so ist das keine Aushöhlung eines

zeitgebundenen und an sich schon fragwürdig gewordenen Theologu-
menon. Vielmehr wird eine biblische Erkenntnis aufgenommen und
durch Neu- und Umformulierung bestätigt. Es gibt keine Schuld, die
nicht zugleich etwas Schicksalhaftes hat. Aber das ist freilich nur die
eine Seite eines sehr komplexen Geschehens.

In der Sündenfallgeschichte steht noch ein Zug sperrig im Kontext
und lässt sich logisch nicht voll befriedigend einordnen. Welche Bedeutung

hat die Schlange im ganzen Ablauf. Sie spielt in der Literatur, wohl
nicht nur der Völker des Vorderen Orients, eine nicht geringe Rolle.32

An unserer Stelle ist sie das Tier, das klüger ist als alle Tiere des Feldes

(3,1), was übrigens der Darstellung ein fast weisheitliches Gepräge
gibt.33 Nun ist es ohne weiteres zu begreifen, dass der biblische Schriftsteller

hier keine selbständige Grösse neben Jahwe stehenlassen konnte.
Dennoch reicht die Annahme einer mechanischen Retusche zur Erklärung

nicht aus. Sicher ist mit dieser Angabe eine Akzentverschiebung

31 Man mag dabei bedenken, welch verschiedene Deutungen einzelne Gebote des

Dekalogs in der Auslegung gefunden haben.
32 Vgl. etwa das Motivregister bei A.Jeremias ATAO, 804.
33 Der hier dafür verwendete Begriff begegnet nur noch bei Hiob und in den Prover-

bien.



H.J. Stoebe, Siindenbewusstsein und Glaubensuniversalismus 205

eingetreten. Mit der menschlichen Entscheidung, aufdie hier gezielt ist,
kommt die Kategorie einer persönlichen Schuld mit in den Blick, und
wird voll bejaht. Dennoch würde ich Bedenken haben, in der Schlange
nur eine eher zufällige Metapher zu sehen, und so ausschliesslich zu
sagen, es gehe hier allein um das Böse des Menschen und seine Schuld.34

Da hier, wenigstens soweit sich das bis jetzt sagen lässt, keine ausgeführte

Mythologie vorliegt - und nach der Art des Inhalts wohl auch
nicht vorliegen kann -, ist die Begebenheit unter Verwendung
überkommener Begriffe und Bilder frei gestaltet worden. Darum ist
anzunehmen, dass der Einführung der Schlange doch ein gewisses Gewicht
zukommt.35 Ähnlich wie beim Verbot, von den Früchten des Baumes
der Erkenntnis zu essen, geht es auch hier nicht um einen Zug, der nur
formale Bedeutung hat und beliebig durch etwas anderes ersetzt werden
könnte. Auch hier bleibt etwas Schicksalhaftes bestehen, selbst wenn es

aufeine andere Ebene verlagert wird und sich nicht rational begründen
lässt. Dennoch wird die Verantwortung des Menschen an diesem
Geschehen, seine Schuld, voll anerkannt. Der Satz, keine Schuld ohne
Schicksal, muss nun dahin ergänzt werden, auch kein Schicksal ohne
Schuld. Damit dürfte knapp, aber doch umfassend die Polarität
menschlicher Existenz beschrieben sein. Warum ist die Versuchung
aber schicksalhaft? Man hat immer wieder auf die psychologische
Darstellungskraft dieses biblischen Schriftstellers, nicht nur in diesem
Stück der von ihm erzählten Geschichte, hingewiesen. Solche Psychologie

ist nicht ein künstlerisches Stilmittel, sondern bedeutet Wissen

um das Menschliche. Dieses Wissen kann schon da sein, wo die
Erkenntnis sich noch nicht begrifflich zu artikulieren vermag. Es gibt
z.B. im Alten Testament kein Wort für Neugier, obwohl die Neugier,
das Wissen wollen, wie es sich mit Gott und mit der Welt verhält, und
was hinter den Dingen liegt, wie es wirklich ist, eine wichtige Komponente

menschlicher wie geschichtlicher Entwicklung ist, hilfreich und
gefahrlich zugleich. Gerade eine solche Neugier wird hier, wennschon
in bildhafter Sprache, als auslösender Faktor beschrieben. Neugier ist
aber nicht allein Schicksal, sondern gehört zugleich auf die Seite der
Schuld.

Mit diesem Geschehen - so sieht es der biblische Schriftsteller doch
wohl an - geschieht der Schritt in die Geschichte. Und mit dem Beginn

34 So G. von Rad ATD 2 z.St.
35 Das ist das Verständliche an der einseitigen und darum dualistisch missverstandenen

Auflassung der Schlange als Diabolos (schon Apk 12,9; 20,2).



206 H.J.Stoebe, Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus

geschichtlichen Lebens beginnt auch schon ein Geschichtsverständnis,
selbst wenn es noch in die Sprach- und Denkformen einer vergangenen
Zeit eingekleidet ist. In ihm wird Sünde über die individuelle private
Sphäre hinaus zu einer Tatsache von universaler Weite, ohne dass

damit aber die Verantwortung des einzelnen Menschen für sich, sein
Schicksal und zuletzt die Welt aufgehoben wird. Damit ist es wohl auch
gegeben, dass trotz eines Sippenbewusstseins, das bis ins 8./7. Jh. in
leidlicher Intaktheit besteht, in Israel neben dem Wissen um objektive
und kollektive Schuldverhaftungen das Bewusstsein der persönlichen
Eigenverantwortung bestehen bleibt. Wenn das nicht immer ganz deutlich

wird und dabei Spannungen auftreten, so hängt das mit der
Notwendigkeit zusammen, sich einer vorgeformten Ausdrucksweise zu
bedienen. Auch das ist keine neu erwachte Erkenntnis des

Einzeldaseins36, sondern ist im Ansatz schon viel früher vorhanden.
Aus diesem Verständnis der Sündenfallgeschichte folgt zweierlei.

Einmal die Freiheit, Gedanken der Gegenwart von einer schicksalhaften

Verflechtung in eine nicht «heile» Welt soweit als berechtigt
anzuerkennen, wie sie es verdienen, und das proprium biblischen Bekenntnisses

nicht da zu verteidigen, wo es nicht ernstlich angegriffen ist.

Weiterhin aber auch die nachdrückliche Erkenntnis, dass damit die

Verantwortung des Individuums für die Welt wie für sich, seine Schuld

vor Gott und am Menschen nicht aufgehoben ist. Es ist eine Illusion, zu
meinen, dass in einer veränderten und besser geordneten Welt auch die
Menschen bessere und andere werden müssten; dass körperliche und
geistige Gesundheit auch seelische Gesundheit bedeute und dass es

keine ernsthaft berechtigten Schuldgefühle, in jedem Fall nur heilbare
Komplexe gebe. Es ist für den Menschen unaufgebbar, zu handeln und
zu entscheiden; zwischen gut und böse, förderlich und hinderlich für
ihn selbst wie für die Welt zu wählen. Auch dann, wenn er sich der
Tragweite seiner Wahl gar nicht bewusst sein mag. Seine Aufgabe als
Mensch ist das Gute zu suchen, das Böse zu meiden. Aber er muss sich
bewusst bleiben, dass er im Urteil darüber immer wieder auf die Grenzen

seines Menschseins zurückgeworfen ist; indem er das eine richtig zu
machen sucht, übersieht er vieles andere, macht es falsch, errichtet
seine Beurteilung als Gesetz. Und das Gesetz ist zuletzt immer
verderblich.

36 W.Eichrodt, Das Menschenverständnis des Alten Testaments. AThANT4
(1947).



H.J.Stoebe, Siindenbewusstsein und Glaubensuniversalismus 207

Ist Sünde und Schuld etwas, was in die ganze Weite geschichtlichen
Lebens gehört, so steht es auch unter der Verheissung des Zieles dieser
Geschichte, dass das Gesetz Gottes in das Herz des Menschen gelegt
und sie alle von Gott belehrt sein werden.37

Hans Joachim Stoebe, Basel

37 Jer 31,31-34.


	Sündenbewusstsein und Glaubensuniversalismus : Gedanken zu Genesis Kapitel 3

