Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 36 (1980)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Gabriel Vahanian, Dieu et L'Utopie, L'Eglise et la technique. Editions du Cerf, Paris,

1977.

Das Buch, das gleichzeitig auch englisch erschienen ist, stellt eine Zusammenfassung und
Weiterfiihrung der bisher von seinem Autor vertretenen Gedanken dar — unter dem
Gesichtspunkt der Utopie. Vahanian, der heute sowohl dem Department of Religion der
Universitdt von Syracuse (N.Y.) als auch der protestantischen Fakultit der Strassburger
Universitdt angehort, ist seinerzeit durch sein Erstlingswerk The Death of God bekannt-
geworden, das von 1957-1961 vier Auflagen erlebte und 1962 auch in franzosischer
Sprache erschien. Rudolf Bultmann hat von ihm geschrieben, er habe « wihrend vieler
Jahre kein so erregendes Buch gelesen», und es sei «in gewissem Sinne eine Parallele zu
Karl Barths Romerbrief». Obschon sein Titel in Amerika und bald auch in Deutschland
zum Slogan der Gottestod-Theologen wurde, wollte Vahanian, wie er heute erneut ver-
sichert, weder mit einem «atheistischen Christentum» noch einem «kenotischen Atheis-
mus», noch einem «krypto-theistischen Kenotismus» etwas zu tun haben (S.34). Er ist
ein «lkonoklast», ein Bilderstiirmer, um der Ehre Gottes willen, die er freilich etwas
anders versteht als John A.T. Robinson in seinem Honest to God, ndmlich im Sinne einer
«Theologie des Wortes», die keine andere Offenbarung anerkennt als digjenige in der
Fleischwerdung des Logos in Christus — so besonders deutlich in seiner zweiten Schrift:
No other God (1966, in franzosischer Neufassung: La Condition de Dieu, 1970) und in
mehreren Beitrdgen zur Hermeneutik und zur Ekklesiologie in den seinerzeit von Enrico
Castelli veranstalteten Romer Gesprachen. Von Anfang an aber verwarf er unter Beru-
fung auf den eschatologischen Charakter der biblischen Verkiindigung jegliche Art von
kirchlichem Heilsobjektivismus, so dass fiir ihn die Inkarnation stets im Lichte eines
nichtinstitutionalisierbaren « Eschaton» steht.

Unter diesem eschatologischen Aspekt, von dem sein Ikonoklasmus herriihrt, befasst
sich nun Vahanian in seinem jiingsten Buch mit dem Problem der Technik. Die Tech-
nologie besitzt Ahnlichkeit mit der Theologie, weil es ihr, wie dieser, um das Heil des
Menschen in seinem Verflochtensein in Natur und Geschichte geht — mit dem Unter-
schied allerdings, dass, was jene vom Menschen, diese von Gott erwartet. Dass indessen
«die Kirche sich in dem Masse entvdlkert, als die, welche ihr treu geblieben sind, ihr altes
Gesicht des Volkes Gottes wiederherzustellen suchen», rithrt nach Vahanian davon her,
dass sie dabei dem eschatologischen Wesen ihres Ursprungs nicht Rechnung trigt
(Avant-propos). Aus diesem Grunde ist die Technologie zur Ersatzreligion des heutigen
Menschen geworden. Aber gemeinsam ist beiden das Utopische, wie sich dies— wiederum
in gegensdtzlicher Weise — in der Fragwiirdigkeit und Unvollendbarkeit der Ziele der
Technik und in der der Kirche eigentiimlichen Ausrichtung auf das Reich Gottes zeigt,
die diese in ihrer Selbstbehauptung stindig « verrdt», d.h. preisgibt und in «dialektischer
Weise» noch im Preisgeben beweist. Darum muss es nach Vahanian zu einer ikonoklasti-
schen «kirchlichen Revolution» kommen, in der die Theologie die Inkarnation so ver-
steht, verkiindigt und realisiert, dass «die Kirche nur Kirche ist in dem Masse, als sie in
Verbindung mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit der Gemeinschaftsformen des
Menschlichen steht» (S. 176, vgl. S. 156). Wenn Vahanian seine Aufmerksamkeit noch
mehr als bis anhin diesem positiven topos seiner Theologia negativa utopica zuwenden
wiirde, so konnte aus seiner Begriffsdialektik noch eine Realdialektik werden, die dann in



Rezensionen 181

der Tat «weder einer Kapelle noch eines Tempels» bediirfte (S. 146), sondern deren
«Kirche» — wie fiir Wesley — «die Welt» wire (S. 151).
Fritz Buri, Basel

André Prévost, L 'Utopie de Thomas Morus. Présentation Texte originale, Apparat cri-

tique Exégése, Traduction et Notes, Editions Mame, Paris, 1978.

Esist kein Schaden, dass dieses vor zwei Jahren zum 500. Geburtstag von Thomas Morus
erschienene Werk bis heute in unserer Zeitschrift nicht zur Anzeige ggkommen ist, denn
sein Gegenstand ist von bleibender Bedeutung, und die Behandlung, die ihm darin zuteil
geworden ist, wird nicht so rasch iiberholt werden kénnen. Aber nicht nur wegen der
Bedeutung, die der Utopie des Thomas Morus ganz allgemein in der Geistesgeschichte
der Menschheit und auch fiir die Theologie zukommt, sondern wegen der Verbindung
mit Basel, in der sie schon bei ihrem ersten Erscheinen gestanden hat, und die nun auch in
dieser Neuausgabe wieder zur Wirkung gelangt, ist es am Platze, dass auch an dieser Stelle
aufden vorliegenden Jubildumsband hingewiesen wird. In Faksimileform sind darin die
164 Seiten der Utopia Thomae Mori wiedergegeben, wie sie 1518 von Hans Froben in
Basel gedruckt worden sind und sich noch heute im Besitz der Basler Universitétsbiblio-
thek befinden. Diese originale Basler Ausgabe hat der grosse Morus-Kenner André Pré-
vost seiner franzosischen Ubersetzung zugrunde gelegt und sie nun Blatt fiir Blatt dem
lateinischen Text an die Seite gestellt. Im Basler Kunstmuseum befindet sich aber auch
das von Hans Holbein in England gemalte Bild von Thomas Morus, das jetzt den
bibliophil ausgestatteten Band ziert. Eine dritte Verbindung dieses Mannes und seines
Werkes mit Basel verkorpert Erasmus, der dem Lordkanzler Heinrichs VIII. durch sein
«Lob der Torheit» Anlass zum Verfassen der Utopie-Dichtung gegeben hat. Deren
vorliegende Ausgabe enthélt auch einen Brief des Erasmus an Froben, in dem er diesem
den Druck der Utopie empfiehlt. Als Morus sich noch der koniglichen Gunst erfreute,
hatte er Erasmus als seinen Gast nach England eingeladen. Bekanntlich war er auch an
der gegen Luthers Schrift iiber « Die babylonische Gefangenschaft der Kirche» gerich-
teten Abhandlung Heinrichs VIII. {iber « Die sieben Sakramente» beteiligt. Aber wih-
rend Erasmus nach einem langen Wanderleben ruhig in Basel sterben konnte und
daselbst als Katholik im Miinster begraben wurde, liess Heinrich VIII. seinen Kanzler
1535 hinrichten, weil er sich schon seiner ersten Scheidung und seinem Caesaropapismus
widersetzte. Dafiir ist er als Vorkdmpfer einer seiner Utopie entsprechenden papsttreuen
Toleranz 400 Jahre spiter heiliggesprochen worden.

Diese wenigen Hinweise diirften geniigen, um die Bedeutung, die der Utopie des
Thomas Morus in der Geschichte und auch heute zukommt, in Erinnerung zu rufen. Die
aus jahrzehntelanger Beschiftigung mit diesem Stoff entstandene Neuausgabe durch
André Prévost hat in der Fachwelt iiberall begeisterte Anerkennung gefunden, nicht nur
was seine Ubersetzung, sondern auch seine fast 400seitige Einfithrung und die ebenso
umfangreichen Anmerkungen und Indexe zu Namen, Bibliographie und Begrifssdefini-
tionen betrifft, die zu einem Studium dieses sikularen Werkes dusserst hilfreich sind. Der
an die 800 Seiten umfassende Band kostet im Buchhandel 180 fFr., aber auf dem Prospekt
ist vermerkt, dass man ihn beim Autor (16, av. de Fleurs, 59110 La Madeleine/France)
fiir 145 fFr. direkt beziehen kann.

Fritz Buri, Basel



182 Rezensionen

Horst Seebass, Geschichtliche Zeit und theonome Tradition in der Joseph-Erzdhlung.
Giitersloh, Gerd Mohn, 1978. 152S. Kt. DM 48—

Nachdem es um das literarische Problem der Josephsgeschichte (=im folgenden J.) lange
Zeit still geworden war, ist in den letzten Jahren eine ganze Reihe von Arbeiten erschie-
nen, die eine von der traditionellen Urkundenhypothese abweichende Losung des lite-
rarischen Problems der J. vertreten. Die Besonderheit der Studie von H. Seebass besteht
darin, dass er versucht, die in diesen Arbeiten gemachten Beobachtungen aufzunehmen,
ohne die klassische These vom Vorliegen eines jahwistischen und eines elohistischen
Erzdhlungsfadens aufzugeben. Zentrales Anliegen ist fiir S. dabei, die in der J. zutage
tretende Verschiedenartigkeit des geschichtlichen Zeitbezuges deutlich werden zu lassen.
S. macht damit zu Recht auf ein Problem aufmerksam, das in den neueren Arbeiten, die
die J. im wesentlichen als Einheit betrachtet, zu wenig beachtet wurde.

Zur Erfassung der literarischen Schichtung der J. geht S. —m. E. vorbildlich! - von der
Struktur des vorliegenden Textes aus, wobei er — im Unterschied zu einer ganzen Reihe
von neueren Arbeiten — den Gesamtkomplex Gen 37-50 (unter Einschluss von
Gen48-50 und allerdings auch von Gen38) zum Ausgangspunkt nimmt, um davon die
jeweils spatesten Schichten abzuheben. Hierbei ergibt sich insofern eine Sonderstellung
der J., als in ihr — anders als im {ibrigen Pentateuch - kein zusammenhéngender prie-
sterschriftlicher Faden zu erkennen ist. S. fiihrt diese Besonderheit auf eine nachprie-
sterliche Bearbeitung der J. zurtick, die die P-Darstellung bis auf kiimmerliche Reste hat
verschwinden lassen. Dieser Bearbeitung entstammen nach S. alle Stellen, die Joseph als
«zweiten Mann Agyptens» verstehen (wesentliche Bestandteile von Gen[39.]41.45 und
47,13-26, ausserdem einige kurze Bemerkungen in Gen 50). Diese Stellen wollen beto-
nen, dass Joseph durch die Erfindung der Speicherwirtschaft nicht nur sein eigenes Volk,
sondern auch Agypten und dariiber hinaus die ganze Okumene vom Hungertod errettete.
Die hinter diesen Stellen stehende Tradition soll im Umkreis der jidischen Kolonie von
Elephantine entstanden sein, und zwar soll es sich dabei um eine Apologie gegeniiber der
dortigen Chnumpriesterschaft gehandelt haben, wofiir nach S. vor allem die Ahnlich-
keiten mit der Hungersnotstele von Sehel sprechen.

Wihrend S. bei diesen Stellen mit einer in der klassischen Pentateuchtheorie nicht
vorgesehenen nachexilischen Bearbeitungsschicht rechnet, versteht er die iibrigen nicht-
priesterlichen Bestandteile der J. weitgehend im Rahmen der traditionellen Quellenhy-
pothese. Im Gegensatz zu der Mehrzahl der neueren Arbeiten zu der J. trennt S. wieder
einen jahwistischen ins 10.Jahrhundert zu datierenden Faden von einem elohistischen,
den er um 800 ansetzt. Hierbei nimmt S. an, dass bei E ausschliesslich Joseph im Vor-
dergrund steht — wenn auch Ruben, Simeon und die S6hne der Bilha und Silpa (37,2 soll
nach S. zu E gehoren) hier noch erwihnt werden, wahrend bei J neben Joseph auch Juda
eine liberragende Stellung einnimmt (zur J-Fassung der J. haben nach S. auch Gen 38 und
49 gehort, also zwei Kapitel, in denen Juda im Mittelpunkt steht). Als fritheste Tradi-
tionsstufe rekonstruiert S. schliesslich die J. der J und E gemeinsam zugrundeliegenden
Quelle G, deren Darstellung im wesentlichen E entspricht. Auch sollen auf dieser Stufe
bereits die aus der (Sippen-)Weisheit stammenden Elemente der J. vorhanden gewesen
sein.

Aufgrund der Angaben von G wagt es S., ein Bild des historischen Joseph zu ent-
werfen, das er in seinen wesentlichen Ziigen folgendermassen umreisst : Der « Held» derJ.
war urspriinglich eine praisraelitische Charismatikerpersénlichkeit aus der Zeit um 1300



Rezensionen 183

v.Chr., die im Ostdelta Funktionen bei der Getreideverwaltung und bei der Kontrolle der
einwandernden Nomaden besass und mit einer Tochter des heliopolitanischen Priesters
Potiphera verheiratet war. Nach seinem Tode wurden seine Gebeine von seinen Ver-
wandten nach Sichem iiberfiihrt, von wo die Josephstradition bald allgemein-israeliti-
sche Bedeutung erlangte (hierbei wurden die Verwandten mit den Eponymen der
Stamme Israels identifiziert).

Das besondere Verdienst der Arbeit von S. besteht darin, dass sie wieder stidrker das
traditionsgeschichtliche und literarische Wachstum der J. in den Mittelpunkt der Aus-
legung stellt, wenn hier auch manche Behauptungen mehr auf Postulaten als auf klaren
Beweisfiihrungen beruhen. Problematisch ist vor allem S.s Rekonstruktion der jahwisti-
schen Schicht unter Einbeziehung von Gen 38 und 49. Bei beiden Kapiteln beriicksichtigt
S. zu wenig die literarischen Befunde, die der Inkorporierung in eine alte Schicht der J.
entgegenstehen: So existiert nirgendwo eine literarische Briicke zwischen der Vorstellung
vom Zusammenleben Judas mit seinen Briidern in der J. und der Auffassung von Gen 38,
dass Juda in keiner Beziehung zu seinen Briidern steht (die auf S.12 Anm. 24 vorgenom-
mene textkritische Postulierung einer solchen Briicke ist methodisch nicht zu rechtfer-
tigen). Und ebensowenig ldsst sich fiir den von priesterlichen Stellen umschlossenen
Jakobssegen 49,2-28 ba. eine direkte literarische Verbindung zu den alten Stellen der J.
finden (der S.70 Anm.23 angenommene Ausfall einer Notiz vor 49,2 ist wieder reines
Postulat). Ausserdem leuchtet mir bei der Analyse des vorpriesterlichen Bestandes nicht
ein, weshalb S. das von der traditionellen Pentateuchkritik zur Unterscheidung von J und
E herangezogene Kriterium des Namensgebrauchs fiir Josephs Vater (J: Israel, E: Jakob)
a limine ablehnt, zumal auch er keine unmittelbar einleuchtende Erkldrung fiir den
Namenswechsel (vgl. S.100 Anm.27) anbieten kann.

Vor allem hat S. — offensichtlich unter dem Gewicht der Tradition der Urkunden-
hypothese — bei der Bearbeitung des vorpriesterlichen Materials seinen redaktionsge-
schichtlichen Ansatz nicht durchgehalten. Am deutlichsten wird dies bei seiner Bespre-
chung der in die 2. Hilfte des 7.Jahrhunderts datierten JE-Synthese (des sogenannten
Jehowisten), die ein tiber die blosse Sammlung hinausgehendes zeitgeschichtliches und
theologisches Profil nicht erhélt. Auch hier hitte zunichst die Intention dieser vorsprie-
sterlichen Komposition herausgearbeitet werden miissen, bevor der vorhandene Stoffauf
zwei Quellen verteilt wird. Angesichts der von der neueren Forschung herausgearbeiteten
planvollen Anlage des «jehowistischen» Bestandes sind ndmlich bei der literarischen
Analyse die Prioritidten genau umgekehrt zu setzen, als S. dies (S.93) tut: Bei Briichen
innerhalb dieses Stoffes ist zundchst an eine Bearbeitungs- und eine Grundschicht zu
denken, und erst dann, wenn beide Schichten sich als zwei in sich zusammenhéingende
Fidden erweisen, darf mit zwei selbstindigen Quellen gerechnet werden.

Bei den Ausfiihrungen von S. iiber die nachexilischen Bestandteile der J. ist m. E. vor
allem die Beobachtung bemerkenswert, dass Joseph nicht generell als zweiter Mann in
Agypten verstanden wird, sondern in einer Reihe von Zusammenhingen wesentlich
niedrigere Verwaltungsfunktionen wahrnimmt. Allerdings ist S. gegeniiber zu fragen, ob
man die zentrale Belegstelle fiir diese Vorstellung von Joseph als zweitem Mann Agyp-
tens, ndmlich den Hauptbestand von Gen41, von der elohistischen Schicht der J. trennen
kann. Auch erweist sich die Analyse von Gen 39 (vgl. S.79) als zu kompliziert. Insbe-
sondere iiberzeugt nicht, dass S. die theologischen Aussagen dieses Kapitels (vgl. vor
allem die Beistandsformel und die Segensaussage) einer nicht recht fassbaren Bearbeitung
(v.2a0.b-3.4b-5.2law.23aB.b) zuschreibt und somit Gen39 nur noch den Skopos



184 Rezensionen

belisst, den Chef der koniglichen Leibwache als ausgesprochen gerechten Agypter her-
ausstellen zu wollen (vgl. S.37f)).

Auch bei seinen traditionsgeschichtlichen Analysen diirfte S. sich grundsétzlich auf
dem richtigen Weg befinden, wenn er im Unterschied zur Forschung der letzten Jahre
wieder auf die zahlreichen geschichtlichen Beziige der J. (vor allem auch auf die stam-
mesgeschichtlichen Bezlige der alten Josephsiiberlieferung) aufmerksam macht. Aller-
dings ist auch hier zu fragen, ob er nicht die Moglichkeiten historischer Riickfrage zu
optimistisch beurteilt. So wird man das elohistische Josephsbild kaum in so direkter
Weise wie S. zur Rekonstruktion der historischen Josephsgestalt benutzen konnen.
Ahnliches gilt fiir die These, dass die Tradition von einer siebenjdhrigen Hungersnot aus
dem Umbkreis der jiidischen Kolonisten von Elephantine stamme: Die hier postulierten
Tradentenkreise, deren Intentionen und deren Moglichkeiten, auf die Gestaltung des
Pentateuch einzuwirken, sind noch zu wenig erforscht, so dass man hier mit grosserer
Zuriickhaltung Schliisse ziehen sollte.

Ein Vorzug der S.schen Arbeit besteht schliesslich darin, dass sie sich sehr intensiv
mit dem zur J. beigebrachten dgyptologischen Material auseinandersetzt (vgl. hierzu v. a.
die neben dem Register der Bibelstellen und dem der hebriischen Worter beigefiigten
Register dgyptischer Worter, von Ortsnamen und von dgyptischen Gétter- und Perso-
nennamen), obwohl hier die M6glichkeit, in der J. dgyptologische Beziige zu finden, nicht
iiberschitzt werden darf: Die Leser bzw. Horer der J. sind wohl nicht in allen Féllen in der
Lage gewesen, die von S. postulierten Anspielungen auf dgyptische Sachverhalte wahr-
zunehmen (vgl. v.a. S.42—49, wo S. versucht, aus den dem Elohisten zugeordneten
Angaben von Gen 41,40aa.42.44f.48 aa.b, die genaue Stellung Josephs innerhalb des
agyptischen Verwaltungssystems zu erschliessen, das den Israeliten kaum so im Detail
bekannt gewesen sein diirfte!).

Obwohl man somit in vielem anderer Meinung sein kann als S., wird die weitere
Erforschung der J. an den zahlreichen Anregungen, die diese Arbeit fiir sie enthilt, nicht
voriibergehen diirfen. Hierbei liegt ihr Wert vor allem darin, dass sie die Forschung
zwingt, die J. nicht nur als historisches Kunstwerk zu wiirdigen, sondern auch sich wieder
starker durch detaillierte literarkritische und traditionsgeschichtliche Arbeit den in ihr
enthaltenen unterschiedlichen zeitgeschichtlichen Beziigen zuzuwenden.

Hans-Christoph Schmitt, Augsburg

Peter Liissi, Atheismus und Neurose. Das Phiinomen GL—sN. Eine Untersuchung im
Bereiche der Tiefenpsychologie iiber die (Mit-)Verursachung neurotischer Krank-
heitszustidnde durch religidse Glaubenslosigkeit. Gottingen, Vandenhoeck & Rup-
recht, 1979. 315S. DM 45.—. '

«Nicht religios zu sein — ist das gefahrlich?», so lautet der erste Satz dieses Buches (S. 7).

Seine im Untertitel prizisierte Fragestellung signalisiert eine Tendenzwende in der reli-

gionspsychologischen Arbeit der letzten 10 bis 15 Jahre, die wiederum der gesamtgesell-

schaftlichen Entwicklung entspricht. War bisher vor allem neurotischer oder neurotisie-
render Glaube im Visier tiefenpsychologischer Untersuchungen, so stellt Liissi (Ziirich)
jetzt die genau umgekehrte Frage: Kann es nicht auch sein, dass verdrangter oder vollig
fehlender Glaube zu neurotischen Storungen der Personlichkeit fiihrt? Oder positiv:

«Braucht der Mensch religiosen Glauben, um gesund zu sein?» (S. 7). Diese zweifellos

interessante Frage nicht nur zum Thema allgemeiner Erorterungen, sondern zum Gegen-



Rezensionen 185

stand einer religionspsychologischen Forschungsarbeit gewahlt zu haben, ist verdienst-
voll. Doch bei ndherem Zusehen habe ich eine ganze Reihe kritischer Fragen und Ein-
winde.

Die in ihrer Art griindliche Untersuchung hat zwei etwa gleichlange Stiicke. Im ersten
Teil klart der Verfasser seine Hauptbegriffe und seinen methodischen Ansatz. Im zweiten
Teil stellt er die Ergebnisse dar, die ihm sein auf Vollstdndigkeit bedachtes (S. 12) Durch-
forschen einschldgiger Fallberichte in der deutschsprachigen tiefenpsychologisch-psy-
chotherapeutischen Nachkriegsliteratur eingebracht hat. Zum Schluss spricht er selbst
von einer «ziemlich diirftigen Ausbeute an Erkenntnis» (S.269/270) und formuliert das
Gesamtresultat « vorsichtig etwa so (...): Aufgrund von Indizien aus der psycho-thera-
peutischen Praxis verschiedener Tiefenpsychologen besteht eine erhebliche Wahrschein-
lichkeit fiir die Annahme, in einzelnen Neurosefillen spiele Glaubenslosigkeit tatsidch-
lich eine wesentliche Krankheits-dtiologische Rolle. Kurz und grob gesagt heisst das
positiv: Das Phidnomen GL— N gibt es, und negativ: Das Phéinomen GL— N ldisst sich
kaum eindeutig verifizieren und ist nicht héufig» (S.270). Die Ehrlichkeit im Urteil finde
ich sympathisch, doch neigt der Verfasser stark dazu, die Méngel seines Ergebnisses auf
die strukturellen Probleme seines Untersuchungsmaterials zuriickzuschieben und kaum
auf Ziel und Methode der Arbeit selbst. Dazu nun einige Bemerkungen.

Zunichst suche ich vergeblich danach, dass Liissi sein erkenntnisleitendes Interesse
durchsichtig macht. Weil eine systematische tiefenpsychologische Untersuchung zum
Thema fehlt, fiihlt er sich als Theologe und Tiefenpsychologe «in gewissem Sinne zu
sogenannter Pionierarbeit herausgefordert» (S. 7). Aber das kann doch nicht der einzige
Grund sein! Ich mochte doch gerne explizit wissen, wie der Verfasser denn steht zur
Funktion und zur Bedeutung der christlichen Religion in unserer Zeit und in unserer
Gesellschaft. Ist er beunruhigt iiber «die Abkehr von der traditionellen Religion, das
Bediirfnis nach psychotherapeutischer Hilfe, die Suche nach Irrationalem », die er als fiir
unsere Zeit und Gesellschaft typische Phianomene herausstellt (S. 7)? Sieht er vielleicht
heute grossere Chancen als friiher (wenn ja, wo und wie?), dass die Religion als prophy-
laktischer und heilsamer Faktor sich erweist angesichts des defizitdren Sinn-Angebotes in
unserer Gesellschaft? Zumal seine Untersuchung, wenn wir es nicht schon wissen, noch
einmal einige Indizien dafiir beibringt, welch dynamisch wirksamer Faktor die symbo-
lische Sinnwelt der christlichen Religion darstellt, wenn vielleicht auch nicht fiir den
Menschen, so doch fiir bestimmte Menschen (vgl. S.7).

Ich vermute, dass Liissis Interessen in diese Richtung gehen und verstehe seine
eigentiimliche Distanz dazu nicht. Dass in diesem Arbeitsbereich das «Ideal der Objek-
tivitdt» und «strikter Unparteilichkeit» (S. 7) sinnvoll, ja dass es tiberhaupt moglich ist,
bezweifle ich entschieden. Ein engagierter, auch personlich motivierter und darin trans-
parenter Zugriff erscheint mir der Sache allemal angemessener. Freilich, wenn man, wie
Liissi, Wert darauf legt, « weder im religidsen noch im tiefenpsychologischen Bereich
einer Glaubensrichtung» anzugehoren (S.7), muss man schon an die Objektivitit glau-
ben. Denn ein Standpunkt ist notwendig, gibt es doch in beiden Bereichen ausschliesslich
Richtungen und Schulen, aber nicht die Religion oder die Tiefenpsychologie «an sich».
Ich bin schon neugierig geworden, ob Liissi selbst als Psychotherapeut oder Pastoral-
psychologe tatig ist.

Das hauptsdchliche Material der Untersuchung sind Fallberichte bzw. Fragmente
derselben, die der Verfasser mit grossem bibliographischem Aufwand (vgl. S.12) aus
einem riesigen Arsenal von Biichern und Zeitschriften herausgefiltert hat. Es handelt sich



186 Rezensionen

also um eine empirische Untersuchung, allerdings im Sinne mehrfach gebrochener
Empirie. Zu ihrer Erforschung sind bibliographische Fertigkeit fast ebenso wichtig wie
psychotherapeutische. Warum eigentlich nicht? Doch «am Ideal der Objektivitit orien-
tiert» (s.0.) ist es schon schmerzlich (was auch Liissi des oOfteren beklagt), etwa die
hingeworfenen Bemerkungen eines « Daseinsanalytikers» der 50er Jahre iiber die nur
religios zu verstehende Existenzverfehlung eines bestimmten Patienten als psychothera-
peutischen Fallbericht «strikt unparteilich» (s.0.) untersuchen zu miissen.

Der Verfasser hat sein Material offensichtlich nach bestimmten religiosen Stichwor-
ten ausgewihlt. So kommt es, dass er iiberwiegend Fallbeispiele aus den 50er und frithen
60er Jahren zugrunde legt. Die damals tonangebenden psychotherapeutisch-psychiatri-
schen Richtungen wurden zumeist angefiihrt von bewusst christlichen oder zumindest
religios aufgeschlossenen Therapeuten Jungscher oder « anthropologischer» bzw. «per-
sonalistischer» Provenienz (vgl. S.12f) mit existenzphilosophischer Tonung (vgl.
S.217ff). Liissi sammelt sie iibrigens alle im grossen, zu grossen Schoss der Mutter
Tiefenpsychologie. Und natiirlich sind sie von jeder neueren Entwicklung unberiihrt,
zumal im Bereich der psychoanalytischen Tiefenpsychologie: Sozial- und Ich-Psycho-
logie, Narzissmus- und Symboltheorie usw.

Indem er so weitgehend auf die 50er Jahre beschrinkt ist, bietet Liissi zwar einen
interessanten und nicht unkritischen Einblick in jene Epoche der Psychotherapie. Doch
wird dabei auch das Grundproblem einer Untersuchung deutlich, die psycho-therapeu-
tische Fallberichte zugrunde legt, ndmlich der interpretatorische Bezugsrahmen der
herangezogenen Therapeuten. In den 50er Jahren haben eben besonders viele Psychot-
herapeuten in Ubereinstimmung mit dem Zeitgeist den epochalen Niedergang von
Glaube und Religion zugunsten von Massenideologien beschworen. Solche kollektive,
abendldndische « Glaubenslosigkeit» sahen sie als eminent krankmachenden Faktor fiir
das Individuum, und entsprechend interpretierten sie die Leiden ihrer Patienten.

Doch seit Beginn des Jahrhunderts — vielleicht in den 50er Jahren seltener als in den
20er oder 60er Jahren — gehen viele Psychotherapeuten, besonders die «anstindigen»
Analytiker der Freudschen Richtung, mit dem religiosen Material ihrer Klienten nur wie
mit Fehlleistungen um. Sie haben einen anderen Bezugsrahmen. Wire das nicht ein
hochinteressanter Gegenstand fiir eine empirische Untersuchung?

Allerdings nicht, wie bei Liissi, mit dem Ziel einer gewissermassen statistischen
Massenbasis — das wire ein Versuch am untauglichen Objekt. Statt dessen miisste eine
mehrdimensionale Analyse und Interpretation einiger ausfiihrlicher Fallberichte zu-
grunde gelegt werden. Von daher gesehen erscheint mir Liissis treuherzig-bewegte Klage
iiber das « Malaise tiefenpsychologischer Diagnostik» allgemein und speziell iiber die
massige empirische Basis seiner Untersuchung wohl verstiandlich, ndamlich dass «einer so
grossen Zahl von allgemeinen Behauptungen eine so geringe Anzahl bestétigender Fille
gegeniibersteht» (S.271). Allein, hat er sich den Blick nicht selbst verengt?

Die Qualitdt und Validitét tiefenpsychologisch orientierter psychotherapeutischer
Arbeit ist zuletzt kein Problem einer statistischen Massenbasis. Sie ldsst sich nur begrei-
fen mit Hilfe eines auch theoretisch zu explizierenden Modells klinischer Evidenz. Zur
Erklarung der logischen und psychologischen Hintergriinde solcher Evidenzerfahrungen
gehort eine psychodynamische Theorie der menschlichen Entwicklung und ihrer pha-
sentypischen Konflikte.

So gesehen legt Liissi keine tiefenpsychologische Studie vor, sondern eine (meinet-
wegen) empirisch-psychologische (vgl. S.65ff)). Der Untertitel ist denn auch vorsichtig.



Rezensionen 187

Genauer handelt es sich um eine Untersuchung, die sich der Methoden der ilteren
Religionspsychologie bedient, vor allem der Protokollanalyse. Nur dass es sich nicht um
die Protokolle der Probanden selbst handelt, sondern um die aus dem Kontext der
jeweiligen Veroffentlichungen herausgenommenen Protokolle ihrer Psychotherapeu-
ten.

Kennzeichnend fiir den Arbeitsstil der dlteren Religionspsychologie ist auch die
grossangelegte begriffliche und methodische Kliarung im ersten Teil der Untersuchung.
Irgendwie muss man ja den Gegenstand eingrenzen und «in den Griff» kriegen. Ich muss
gestehen, dass mir, trotz einiger Querverweise Liissis, der Nutzen dieser eingehenden
definitorischen Arbeit fiir das Verstdndnis der psychotherapeutischen Fallbeispiele
kaum eingeleuchtet hat. Ich habe eher den Eindruck, dass manche interessanten Beob-
achtungen und originellen Einfille Liissis trotz dieses be- und verstrickenden Korsetts
sich durchgesetzt haben. In manchem erhellend fand ich die Unterscheidungen zwischen
neurotisch bedingter Glaubenslosigkeit (N—GL, also der Gegenpol zum Untersu-
chungsgegenstand GL— N), neurotisierendem Glauben und neurotischem Glauben
(S.114ff). Oder den Hinweis auf so etwas wie ein «atheistisches Uber-Ich» (I. Lepp,
S.192), die vielleicht wirklich pathogene Mdoglichkeit, dass die traditionelle religitse
Ausdrucksform inner- und interpsychischer Konflikte vollkommen tabuisiert ist und
diese sich darum andere Auswege suchen miissen. Steckt hinter manchen formalistischen
Einteilungszwingen und etlichen Begriffsklaubereien (z.B. S.227, inhaltlich geht es um
religios ausgedriickte zwanghafte Skrupulositiit!) ein wissenschaftliches Uber-Ich, das
sich freies Erzdhlen und Verstehen nicht gestatten mag?

Insgesamt, so meine ich, krankt diese religionspsychologische Studie daran, dass sie
einen religiosen Sonderbereich konstituiert. Sie kommt von ihrer Anlage her nicht darum
herum, einen «Bereich» religioser Symptomatik zu isolieren und begrifflich abzustek-
ken. Da ist dann wieder die Rede von Glaubensfunktionen (S.24ff.) und Glaubensob-
jekten, primédren und sekundiren (S.31ff.). So bleibt es immer die gleiche (Begriffs-
,Henne, der die verschiedenen (Phanomen-)Eier unterlegt werden.

Was fehlt, ist ein dynamischer Religionsbegriff, der der Funktionalitidt und Mehrdi-
mensionalitdt der Religion Rechnung trégt. Ich spreche nicht von einem ReligionsbegrifT,
der auch soziologische oder gar theologische Implikate bewusst einschliesst; eine solche
Untersuchung muss sich naturgeméss beschrinken. Doch von einer religionspsycholo-
gischen Untersuchung mit tiefenpsychologischem Anspruch kann man billigerweise
verlangen, dass sie eine psychodynamische Theorie der Religion zugrunde legt. Es geniigt
nicht, die betreffenden Ansétze bei Freud und Jung darzustellen und zu kritisieren
(S.148ft., 161fT.). Betreffend Freud meint Liissi, bereits « diese banale Tatsache, dass eben
der Glaube allgemein, auch seitens der Nichtgldubigen, keineswegs als ein Leiden gilt»,
lasse uns Freuds These vom neurotischen Charakter der Religion als unsinnig erscheinen
(S.171).

Freuds differenziertere These, die soziale bzw. Menschheitsneurose Religion be-
wahre viele einzelne vor der Ausbildung einer individuellen Neurose, ldsst sich nun
allerdings seit Alfred Lorenzers Unterscheidung von Symbol und Klischee bzw. von
offentlichen und privatisierten Symbolen wesentlich besser erfassen. Von Lorenzer her
legt sich die Vermutung nahe, die 6ffentliche Sprach- und Symbolarmut in der Dimen-
sion religioser Erfahrung zwinge den einzelnen vermehrt dazu, sich in der Privatwelt
einer Neurose auszudriicken, oder in der halboffentlichen Welt religioser und psycho-
therapeutischer Subkulturen (Jugendsekten, Psycho-Boom).



188 Rezensionen

Leider nimmt Liissi von all dem keine Notiz. So kommt es bisweilen zu schiefen
Beweisfiihrungen. Wenn sich bei Ordensménnern unbewusste Gegentendenzen gegen
das Beten oder das Brevierlesen als « Nein, Nein» dussern (S. 198f.), so ist es nicht nur ein
fragwiirdiges (S.199), sondern m. E. ein falsches Vorgehen, bei diesen «bewusst christlich
eingestellten Menschen unbewusste Aggressivitit als partielle Glaubenslosigkeit anzu-
sehen» (ebd.). Auch Liissi meint, es sei ihr Glaube selbst, der ihnen Ausserungen solcher
unchristlicher Gefiihle verbot (S.200). Doch was nétigt ihn dann dazu, «das (christliche
Moral-)Urteil : Aggressivitiat=affektive Glaubenslosigkeit, gelten (sc. zu) lassen» und die
Folgen, das « Nein, Nein» der Ordensménner oder das psychogene Stottern eines Prie-
sters, als «bedingt durch verdriangte partielle Glaubenslosigkeit» zu diagnostizieren
(ebd.)? _

Nur eine blutarme Religiositdt und eine abstrakte Religionstheorie kénnen die
Aggression so vom Glauben ausschliessen. Es sind doch am ehesten Bedingungen aus
ihrer christlichen Sozialisation, die bei den Ordensménnern und bei dem Priester zu einer
solchen Aggressivitit bzw. deren Tabuisierung und pathogener Verdriangung ins Unbe-
wusste gefiihrt haben. Ich meine, diese Beispiele stellen den Sinn solcher Begriffsbildun-
gen wie «affektive Glaubenslosigkeit» stark in Zweifel.

Auf das beklagenswerte Fehlen einer dynamischen (Religions-)Psychologie weist
auch ein letztes Beispiel hin. Mit dem bekannten Psychotherapeuten W. Bitter interpre-
tiert Liissi die manifeste Platzangst eines jungen Theologen als eine genuin religiose oder .
geistige Angst vor der Unendlichkeit des Raumes, wie die Kantsche Antinomie sie der
Endlichkeit gegeniiberstellt (S.138). Einer solchen Interpretation muss jede spezifische
Erklarungskraft fehlen. Diese Angst kann doch lediglich in dem Sinne krankmachend
sein wie andere Grundbedingungen des menschlichen In-der-Welt-Seins auch. Bei
Krankheitsursachen aber, die streng genommen fiir alle Menschen gelten, wird der
Krankheitsbegriff unsinnig. Es ist iibrigens genau dieses Argument, das Liissi selbst, wie
oben erwihnt, gegen den Sinn der Freudschen Wendung von der Religion als « Mensch-
heitsneurose» ins Feld fiihrt (S.171f). Nein, die Agoraphobie unseres Theologen muss
spezifischere Griinde haben. Warum sollen sie nicht heraus- und durchgearbeitet werden
konnen ohne die Angst, dann falle die religiése Dimension flach?

Gerne gebe ich den abschliessenden Aufruf Liissis weiter (S.271), analytisch vorge-
hende Psychotherapeuten mdgen sich animiert fiihlen, das hier vorliegende Problem zu
beachten und weiter zu bearbeiten. Eckart Nase, Kiel

AldoModa, Hans Urs von Balthasar. Un’esposizione critica del suo pensiero. Ecumenica
editrice, Bari 1976, 577S.

Es handelt sich bei diesem umfangreichen Werk um eine Neuenburger Dissertation,

betreut von Jean-Louis Leuba. Moda will nicht nur das Werk Balthasars nachzeichnen

und kritisch besprechen, in erster Linie will er dieses Denken im italienischen Sprach-

bereich bekannter machen, als dies durch die zum Teil vorliegenden Ubersetzungen

schon geschehen ist. Darum denn auch die umfangreichen Referate und Zitate.

Das Werk ist zweigeteilt: Der erste Teil geht chronologisch vor und thematisiert so in
erster Linie das Werden eines theologischen Gedankengebdudes; der zweite, systema-
tisch und zugleich kritisch, eine Gesamtdarstellung intendierend. Dass sich auf diese
Weise Parallelen und Dubletten ergeben, versteht sich, ebenso der betrachtliche Umfang
des Buches. Im Interesse des Lesers hitten sich einige Kiirzungen und ein besseres
Abstimmen der beiden Teile aufeinander empfohlen.



Rezensionen 189

Balthasar macht es seinen Bearbeitern nicht leicht. Es ist weniger der Umfang seines
Werkes, als vielmehr das Sprengen der klassischen Loci wie auch die Weite seiner
Ansitze, die auch Moda zu immer neuen Ansatzpunkten und Kehren zwingen. Zu Recht
spricht er schon in der Einleitung «di un pensiero che si muova a spirale» (9), deutlich
arbeitet er dieses Denken auch im Kapitel: « La ricerca di un principio architettonico»
heraus. Immer wieder stellt er die Christologie als dieses Denken zentrierende Kraft in
den Mittelpunkt, allerdings in der fiir Balthasar typischen Ausficherung in Asthetik,
Dramatik und Logik und gipfelnd in einer die Herrlichkeit des Sohnes aufnehmenden
Ekklesiologie.

Moda verweist auf die vielfiltigen Einfliisse, auf die Impulse, die dieses Denken von
Adrienne von Speyr und Karl Barth — um nur diese zwei zu nennen — erhalten hat.
Expliziter hitte er ausflihren konnen, was implizit deutlich wird: Die ungemeine Integra-
tionsfahigkeit und zugleich die Eigenstindigkeit dieser Theologie bis hin zur Cordula-
Auseinandersetzung mit Rahner. Hier hétte sich ein Kapitel zur Wirkungsgeschichte gut
anschliessen lassen, bis hin zur Frage, weshalb das Denken Rahners dasjenige Balthasars
doch etwas in den Hintergrund geschoben hat. Doch ist die Arbeit schon so befrachtet
genug und eher zahfliissig. Dankbar ist man fiir die ausfiihrliche Bibliographie. Sogar dem
fremdsprachigen Leser fallen recht viele Druckfehler ins Auge, sie schmélern aber nicht
den Gesamteindruck einer sorgfiltigen und minuziosen Arbeit, die im italienischen
Sprachbereich sicher zum Standardwerk iiber Balthasar werden wird.

Johannes Flury, Jenaz

Karl Hammer, Weltmission und Kolonialismus. Sendungsideen des 19. Jahrhunderts im

Konflikt, Kosel-Verlag, Miinchen 1978, 349 S., DM 55.—.

Der Autor vermittelt einen grossangelegten Uberblick iiber die Sendungsideen und
-kréfte des 19. Jahrhunderts — wie Nationalismus, Imperialismus, Kolonialismus, Philan-
thropie und Antisklavereibewegung — in ihrem Zusammenspiel mit den katholischen wie
protestantischen Missionsbestrebungen rund um den Erdball. Seine imponierende Ge-
samtschau wendet sich, wo sachlich gerechtfertigt, wiederholt bis zum Beginn der Neu-
zeit zuriick, um im Schlussteil sich vor allem auf die zum Ersten Weltkrieg hindringen-
den Grossmachtsrivalitdten seit 1870 zu konzentrieren. Dabei werden die Zielsetzungen
der christlichen Missionierung in den deutschen Kolonien Siidwestafrika, Kamerun und
Ostafrika (S.241-277) unverhiltnismdassig ausfiihrlicher gewiirdigt als jene im britischen
und franzosischen Kolonialreich und sogar der Burenkrieg grossenteils vor allem in
seinen Riickwirkungen aufdie Stellungnahme deutscher Kirchenfiihrer analysiert. Auch
der Ausblick auf den Ersten Weltkrieg steht weitgehend im Blickfeld jener Germano-
zentrik.

Man wiirde dem Verfasser Unrecht tun, wollte man solche Disproportionen als einen
«Mangel » seines Buches bewerten. Er hat sich keineswegs zum Ziele gesetzt, das Thema
«Weltmission und Kolonialismus» zu umfassender und abschliessender Darstellung zu
bringen. Vielmehr kam es ihm darauf an, bisher zuwenig beachtete Probleme dem
Bewusstsein besser zu erschliessen und damit der wissenschaftlichen Forschung wegwei-
sende neue Anregungen zu vermitteln. Und das ist ihm in verdankenswerter Weise
gelungen. Bei solcher Zielsetzung tat er gut daran, sich vorab auf jenes Quellenmaterial
abzustiitzen, das ihm besonders vertraut war und ohne allzu zeitraubende Detailstudien
aufgefunden werden konnte. Dank dieser Beschriankung ist ein leicht lesbares Buch
entstanden, voller Lebensnihe und chensklugh’eit, in dem sich echtes historisches



190 Rezensionen

Denken und vorbildliche wissenschaftliche Methodik spiegeln und zugleich eine Fiille
wenig bekannter und doch hochwichtiger Quellenbelege die Kenntnisse der Leser aufs
wertvollste bereichern — sei es in Form besonders pragnanter Meinungsdusserungen
einstiger Zeitgenossen, sei es durch Herausarbeiten iiberraschender Details im Zusam-
menwirken ideeller und materieller Lebenswerte. Adolf Gasser, Basel

Theologische Fakultiit der Universitiit Basel
Vorlesungen im Wintersemester 1980/81

Altes Testament

Einleitung in das Alte Testament Mi. 08-10 K. Seybold
Do. 10-11

Erkldrung der Psalmen Mo. 10-12 E. Jenni
Fr. 11-12

Israel nach dem Exil (Haggai — Sacharja—Esra—  Mo. 14-16 H.J. Stoebe

Nehemia)

Proseminar: Die Biicher Jona und Ruth Di. 17-19 E. Jenni

Seminar: Friihe Bekenntnisformeln im Alten  Di. 17-19 K. Seybold

Testament

Ubung (zur Vorlesung): Das Alte Testamentals  Do. 11-12 K. Seybold

literarisches Kunstwerk

Kolloquium: Die neueste Pentateuchkritik 2stdg. K. Seybold

Einfiihrung in das Syrische Fr. 10-11 E. Jenni

Akkadische Lektiire Istdg. E. Jenni

Ugaritische Lektiire Istdg. E. Jenni

Einfilhrung in die hebrdische Sprache I 3stdg. M. Wagner

Repetitorium der hebridischen Grammatik Istdg. M. Wagner

Kursorische Lektiire alttestamentlicher Texte Istdg. M. Wagner

Althebriische Inschriften Istdg. M. Wagner

Neues Testament

Geschichte des Urchristentums Di. 10-12 B. Reicke

Theologie des Neuen Testaments Mi. 10-12 B. Reicke

Markus-Evangelium Mi. 16-18 M. Barth
Do. 15-16

Die Auferstehung Jesu. Auslegung der betref-  Di. 15-17 H. Baltensweiler



	Rezensionen

