
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Gabriel Vahanian, Dieu et L'Utopie, L'Eglise et la technique. Editions du Cerf, Paris,
1977.

Das Buch, das gleichzeitig auch englisch erschienen ist, stellt eine Zusammenfassung und

Weiterführung der bisher von seinem Autor vertretenen Gedanken dar - unter dem
Gesichtspunkt der Utopie. Vahanian, der heute sowohl dem Department of Religion der
Universität von Syracuse (N.Y.) als auch der protestantischen Fakultät der Strassburger
Universität angehört, ist seinerzeit durch sein Erstlingswerk The Death ofGod
bekanntgeworden, das von 1957-1961 vier Auflagen erlebte und 1962 auch in französischer
Sprache erschien. Rudolf Bultmann hat von ihm geschrieben, er habe «während vieler
Jahre kein so erregendes Buch gelesen», und es sei «in gewissem Sinne eine Parallele zu
Karl Barths Römerbrief». Obschon sein Titel in Amerika und bald auch in Deutschland

zum Slogan der Gottestod-Theologen wurde, wollte Vahanian, wie er heute erneut
versichert, weder mit einem « atheistischen Christentum » noch einem « kenotischen Atheismus»,

noch einem «krypto-theistischen Kenotismus» etwas zu tun haben (S.34). Er ist
ein «Ikonokiast», ein Bilderstürmer, um der Ehre Gottes willen, die er freilich etwas
anders versteht als John A.T. Robinson in seinem Honest to God, nämlich im Sinne einer
«Theologie des Wortes», die keine andere Offenbarung anerkennt als diejenige in der
Fleischwerdung des Logos in Christus - so besonders deutlich in seiner zweiten Schrift:
No other God (1966, in französischer Neufassung: La Condition de Dieu, 1970) und in
mehreren Beiträgen zur Hermeneutik und zur Ekklesiologie in den seinerzeit von Enrico
Castelli veranstalteten Römer Gesprächen. Von Anfang an aber verwarf er unter Berufung

auf den eschatologischen Charakter der biblischen Verkündigung jegliche Art von
kirchlichem Heilsobjektivismus, so dass für ihn die Inkarnation stets im Lichte eines

nichtinstitutionalisierbaren «Eschaton» steht.

Unter diesem eschatologischen Aspekt, von dem sein Ikonoklasmus herrührt, befasst

sich nun Vahanian in seinem jüngsten Buch mit dem Problem der Technik. Die
Technologie besitzt Ähnlichkeit mit der Theologie, weil es ihr, wie dieser, um das Heil des

Menschen in seinem Verflochtensein in Natur und Geschichte geht - mit dem Unterschied

allerdings, dass, was jene vom Menschen, diese von Gott erwartet. Dass indessen

« die Kirche sich in dem Masse entvölkert, als die, welche ihr treu geblieben sind, ihr altes

Gesicht des Volkes Gottes wiederherzustellen suchen», rührt nach Vahanian davon her,
dass sie dabei dem eschatologischen Wesen ihres Ursprungs nicht Rechnung trägt
(Avant-propos). Aus diesem Grunde ist die Technologie zur Ersatzreligion des heutigen
Menschen geworden. Aber gemeinsam ist beiden das Utopische, wie sich dies-wiederum
in gegensätzlicher Weise - in der Fragwürdigkeit und Unvollendbarkeit der Ziele der
Technik und in der der Kirche eigentümlichen Ausrichtung auf das Reich Gottes zeigt,
die diese in ihrer Selbstbehauptung ständig « verrät », d.h. preisgibt und in « dialektischer
Weise » noch im Preisgeben beweist. Darum muss es nach Vahanian zu einer ikonoklasti-
schen «kirchlichen Revolution» kommen, in der die Theologie die Inkarnation so

versteht, verkündigt und realisiert, dass «die Kirche nur Kirche ist in dem Masse, als sie in
Verbindung mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit der Gemeinschaftsformen des

Menschlichen steht» (S. 176, vgl. S. 156). Wenn Vahanian seine Aufmerksamkeit noch
mehr als bis anhin diesem positiven topos seiner Theologia negativa utopica zuwenden

würde, so könnte aus seiner Begriffsdialektik noch eine Realdialektik werden, die dann in



Rezensionen 181

der Tat «weder einer Kapelle noch eines Tempels» bedürfte (S. 146), sondern deren
«Kirche» - wie für Wesley - «die Welt» wäre (S. 151).

Fritz Buri, Basel

André Prévost, L'Utopie de Thomas Morus. Présentation Texte originale, Apparat cri¬

tique Exégèse, Traduction et Notes, Editions Mame, Paris, 1978.

Es ist kein Schaden, dass dieses vor zwei Jahren zum 500. Geburtstag von Thomas Morus
erschienene Werk bis heute in unserer Zeitschrift nicht zur Anzeige gekommen ist, denn
sein Gegenstand ist von bleibender Bedeutung, und die Behandlung, die ihm darin zuteil
geworden ist, wird nicht so rasch überholt werden können. Aber nicht nur wegen der

Bedeutung, die der Utopie des Thomas Morus ganz allgemein in der Geistesgeschichte
der Menschheit und auch für die Theologie zukommt, sondern wegen der Verbindung
mit Basel, in der sie schon bei ihrem ersten Erscheinen gestanden hat, und die nun auch in
dieser Neuausgabe wieder zur Wirkung gelangt, ist es am Platze, dass auch an dieser Stelle
auf den vorliegenden Jubiläumsband hingewiesen wird. In Faksimileform sind darin die
164 Seiten der Utopia Thomae Mori wiedergegeben, wie sie 1518 von Hans Froben in
Basel gedruckt worden sind und sich noch heute im Besitz der Basler Universitätsbibliothek

befinden. Diese originale Basler Ausgabe hat der grosse Morus-Kenner André Prévost

seiner französischen Übersetzung zugrunde gelegt und sie nun Blatt für Blatt dem

lateinischen Text an die Seite gestellt. Im Basler Kunstmuseum befindet sich aber auch
das von Hans Holbein in England gemalte Bild von Thomas Morus, das jetzt den

bibliophil ausgestatteten Band ziert. Eine dritte Verbindung dieses Mannes und seines

Werkes mit Basel verkörpert Erasmus, der dem Lordkanzler Heinrichs VIII. durch sein

«Lob der Torheit» Anlass zum Verfassen der Utopie-Dichtung gegeben hat. Deren
vorliegende Ausgabe enthält auch einen Brief des Erasmus an Froben, in dem er diesem

den Druck der Utopie empfiehlt. Als Morus sich noch der königlichen Gunst erfreute,
hatte er Erasmus als seinen Gast nach England eingeladen. Bekanntlich war er auch an
der gegen Luthers Schrift über «Die babylonische Gefangenschaft der Kirche» gerichteten

Abhandlung Heinrichs VIII. über «Die sieben Sakramente» beteiligt. Aber während

Erasmus nach einem langen Wanderleben ruhig in Basel sterben konnte und
daselbst als Katholik im Münster begraben wurde, liess Heinrich VIII. seinen Kanzler
1535 hinrichten, weil er sich schon seiner ersten Scheidung und seinem Caesaropapismus
widersetzte. Dafür ist er als Vorkämpfer einer seiner Utopie entsprechenden papsttreuen
Toleranz 400 Jahre später heiliggesprochen worden.

Diese wenigen Hinweise dürften genügen, um die Bedeutung, die der Utopie des

Thomas Morus in der Geschichte und auch heute zukommt, in Erinnerung zu rufen. Die
aus jahrzehntelanger Beschäftigung mit diesem Stoff entstandene Neuausgabe durch
André Prévost hat in der Fachwelt überall begeisterte Anerkennung gefunden, nicht nur
was seine Übersetzung, sondern auch seine fast 400seitige Einführung und die ebenso

umfangreichen Anmerkungen und Indexe zu Namen, Bibliographie und Begrifssdefini-
tionen betrifft, die zu einem Studium dieses säkularen Werkes äusserst hilfreich sind. Der
an die 800 Seiten umfassende Band kostet im Buchhandel 180 fFr., aber aufdem Prospekt
ist vermerkt, dass man ihn beim Autor (16, av. de Fleurs, 59110 La Madeleine/France)
für 145 fFr. direkt beziehen kann.

Fritz Buri, Basel



182 Rezensionen

Horst Seebass, Geschichtliche Zeit und theonome Tradition in der Joseph-Erzählung.
Gütersloh, Gerd Mohn, 1978. 152 S. Kt. DM 48.-.

Nachdem es um das literarische Problem der Josephsgeschichte (=im folgenden J.) lange
Zeit still geworden war, ist in den letzten Jahren eine ganze Reihe von Arbeiten erschienen,

die eine von der traditionellen Urkundenhypothese abweichende Lösung des
literarischen Problems der J. vertreten. Die Besonderheit der Studie von H. Seebass besteht
darin, dass er versucht, die in diesen Arbeiten gemachten Beobachtungen aufzunehmen,
ohne die klassische These vom Vorliegen eines jahwistischen und eines elohistischen
Erzählungsfadens aufzugeben. Zentrales Anliegen ist für S. dabei, die in der J. zutage
tretende Verschiedenartigkeit des geschichtlichen Zeitbezuges deutlich werden zu lassen.

S. macht damit zu Recht auf ein Problem aufmerksam, das in den neueren Arbeiten, die
die J. im wesentlichen als Einheit betrachtet, zu wenig beachtet wurde.

Zur Erfassung der literarischen Schichtung der J. geht S. - m. E. vorbildlich - von der
Struktur des vorliegenden Textes aus, wobei er - im Unterschied zu einer ganzen Reihe

von neueren Arbeiten - den Gesamtkomplex Gen 37-50 (unter Einschluss von
Gen48-50 und allerdings auch von Gen 38) zum Ausgangspunkt nimmt, um davon die

jeweils spätesten Schichten abzuheben. Hierbei ergibt sich insofern eine Sonderstellung
der J., als in ihr - anders als im übrigen Pentateuch - kein zusammenhängender
priesterschriftlicher Faden zu erkennen ist. S. führt diese Besonderheit auf eine nachprie-
sterliche Bearbeitung der J. zurück, die die P-Darstellung bis aufkümmerliche Reste hat
verschwinden lassen. Dieser Bearbeitung entstammen nach S. alle Stellen, die Joseph als
«zweiten Mann Ägyptens» verstehen (wesentliche Bestandteile von Gen[39.]41.45 und
47,13-26, ausserdem einige kurze Bemerkungen in Gen 50). Diese Stellen wollen betonen,

dass Joseph durch die Erfindung der Speicherwirtschaft nicht nur sein eigenes Volk,
sondern auch Ägypten und darüber hinaus die ganze Ökumene vom Hungertod errettete.
Die hinter diesen Stellen stehende Tradition soll im Umkreis der jüdischen Kolonie von
Elephantine entstanden sein, und zwar soll es sich dabei um eine Apologie gegenüber der

dortigen Chnumpriesterschaft gehandelt haben, wofür nach S. vor allem die Ähnlichkeiten

mit der Hungersnotstele von Sehel sprechen.
Während S. bei diesen Stellen mit einer in der klassischen Pentateuchtheorie nicht

vorgesehenen nachexilischen Bearbeitungsschicht rechnet, versteht er die übrigen nicht-
priesterlichen Bestandteile der J. weitgehend im Rahmen der traditionellen Quellenhypothese.

Im Gegensatz zu der Mehrzahl der neueren Arbeiten zu der J. trennt S. wieder
einen jahwistischen ins 10. Jahrhundert zu datierenden Faden von einem elohistischen,
den er um 800 ansetzt. Hierbei nimmt S. an, dass bei E ausschliesslich Joseph im
Vordergrund steht - wenn auch Ruben, Simeon und die Söhne der Bilha und Silpa (37,2 soll
nach S. zu E gehören) hier noch erwähnt werden, während bei J neben Joseph auch Juda
eine überragende Stellung einnimmt (zur J-Fassung der J. haben nach S. auch Gen 38 und
49 gehört, also zwei Kapitel, in denen Juda im Mittelpunkt steht). Als früheste
Traditionsstufe rekonstruiert S. schliesslich die J. der J und E gemeinsam zugrundeliegenden
Quelle G, deren Darstellung im wesentlichen E entspricht. Auch sollen auf dieser Stufe
bereits die aus der (Sippen-)Weisheit stammenden Elemente der J. vorhanden gewesen
sein.

Aufgrund der Angaben von G wagt es S., ein Bild des historischen Joseph zu
entwerfen, das er in seinen wesentlichen Zügen folgendermassen umreisst : Der « Held » der J.

war ursprünglich eine präisraelitische Charismatikerpersönlichkeit aus derZeit um 1300



Rezensionen 183

v. Chr., die im Ostdelta Funktionen bei der Getreideverwaltung und bei der Kontrolle der
einwandernden Nomaden besass und mit einer Tochter des heliopolitanischen Priesters

Potiphera verheiratet war. Nach seinem Tode wurden seine Gebeine von seinen
Verwandten nach Sichern überführt, von wo die Josephstradition bald allgemein-israelitische

Bedeutung erlangte (hierbei wurden die Verwandten mit den Eponymen der
Stämme Israels identifiziert).

Das besondere Verdienst der Arbeit von S. besteht darin, dass sie wieder stärker das

traditionsgeschichtliche und literarische Wachstum der J. in den Mittelpunkt der
Auslegung stellt, wenn hier auch manche Behauptungen mehr auf Postulaten als aufklaren
Beweisführungen beruhen. Problematisch ist vor allem S.s Rekonstruktion der jahwisti-
schen Schicht unter Einbeziehung von Gen 38 und 49. Bei beiden Kapiteln berücksichtigt
S. zu wenig die literarischen Befunde, die der Inkorporierung in eine alte Schicht der J.

entgegenstehen: So existiert nirgendwo eine literarische Brücke zwischen der Vorstellung
vom Zusammenleben Judas mit seinen Brüdern in der J. und der Auffassung von Gen 38,
dass Juda in keiner Beziehung zu seinen Brüdern steht (die auf S. 12 Anm.24 vorgenommene

textkritische Postulierung einer solchen Brücke ist methodisch nicht zu rechtfertigen).

Und ebensowenig lässt sich für den von priesterlichen Stellen umschlossenen

Jakobssegen 49,2-28 ba eine direkte literarische Verbindung zu den alten Stellen der J.

finden (der S. 70 Anm.23 angenommene Ausfall einer Notiz vor 49,2 ist wieder reines

Postulat). Ausserdem leuchtet mir bei der Analyse des vorpriesterlichen Bestandes nicht
ein, weshalb S. das von der traditionellen Pentateuchkritik zur Unterscheidung von J und
E herangezogene Kriterium des Namensgebrauchs für Josephs Vater (J: Israel, E: Jakob)
a limine ablehnt, zumal auch er keine unmittelbar einleuchtende Erklärung für den

Namenswechsel (vgl. S. 100 Anm.27) anbieten kann.
Vor allem hat S. - offensichtlich unter dem Gewicht der Tradition der Urkundenhypothese

- bei der Bearbeitung des vorpriesterlichen Materials seinen redaktionsgeschichtlichen

Ansatz nicht durchgehalten. Am deutlichsten wird dies bei seiner Besprechung

der in die 2. Hälfte des 7. Jahrhunderts datierten JE-Synthese (des sogenannten
Jehowisten), die ein über die blosse Sammlung hinausgehendes zeitgeschichtliches und
theologisches Profil nicht erhält. Auch hier hätte zunächst die Intention dieser vorsprie-
sterlichen Komposition herausgearbeitet werden müssen, bevor der vorhandene Stoffauf
zwei Quellen verteilt wird. Angesichts der von der neueren Forschung herausgearbeiteten
planvollen Anlage des «jehowistischen» Bestandes sind nämlich bei der literarischen
Analyse die Prioritäten genau umgekehrt zu setzen, als S. dies (S.93) tut: Bei Brüchen
innerhalb dieses Stoffes ist zunächst an eine Bearbeitungs- und eine Grundschicht zu
denken, und erst dann, wenn beide Schichten sich als zwei in sich zusammenhängende
Fäden erweisen, darf mit zwei selbständigen Quellen gerechnet werden.

Bei den Ausführungen von S. über die nachexilischen Bestandteile der J. ist m. E. vor
allem die Beobachtung bemerkenswert, dass Joseph nicht generell als zweiter Mann in
Ägypten verstanden wird, sondern in einer Reihe von Zusammenhängen wesentlich
niedrigere Verwaltungsfunktionen wahrnimmt. Allerdings ist S. gegenüber zu fragen, ob

man die zentrale Belegstelle für diese Vorstellung von Joseph als zweitem Mann Ägyptens,

nämlich den Hauptbestand von Gen41, von der elohistischen Schicht der J. trennen
kann. Auch erweist sich die Analyse von Gen 39 (vgl. S. 79) als zu kompliziert.
Insbesondere überzeugt nicht, dass S. die theologischen Aussagen dieses Kapitels (vgl. vor
allem die Beistandsformel und die Segensaussage) einer nicht recht fassbaren Bearbeitung
(v.2aa.b-3.4b-5.21aa.23aß.b) zuschreibt und somit Gen39 nur noch den Skopos



184 Rezensionen

belässt, den Chef der königlichen Leibwache als ausgesprochen gerechten Ägypter
herausstellen zu wollen (vgl. S. 37f.).

Auch bei seinen traditionsgeschichtlichen Analysen dürfte S. sich grundsätzlich auf
dem richtigen Weg befinden, wenn er im Unterschied zur Forschung der letzten Jahre
wieder auf die zahlreichen geschichtlichen Bezüge der J. (vor allem auch auf die
stammesgeschichtlichen Bezüge der alten Josephsüberlieferung) aufmerksam macht. Allerdings

ist auch hier zu fragen, ob er nicht die Möglichkeiten historischer Rückfrage zu
optimistisch beurteilt. So wird man das elohistische Josephsbild kaum in so direkter
Weise wie S. zur Rekonstruktion der historischen Josephsgestalt benutzen können.
Ähnliches gilt für die These, dass die Tradition von einer siebenjährigen Hungersnot aus
dem Umkreis der jüdischen Kolonisten von Elephantine stamme: Die hier postulierten
Tradentenkreise, deren Intentionen und deren Möglichkeiten, auf die Gestaltung des

Pentateuch einzuwirken, sind noch zu wenig erforscht, so dass man hier mit grösserer

Zurückhaltung Schlüsse ziehen sollte.
Ein Vorzug der S.schen Arbeit besteht schliesslich darin, dass sie sich sehr intensiv

mit dem zur J. beigebrachten ägyptologischen Material auseinandersetzt (vgl. hierzu v. a.

die neben dem Register der Bibelstellen und dem der hebräischen Wörter beigefügten
Register ägyptischer Wörter, von Ortsnamen und von ägyptischen Götter- und
Personennamen), obwohl hier die Möglichkeit, in der J. ägyptologische Bezüge zu finden, nicht
überschätzt werden darf: Die Leser bzw. Hörer der J. sind wohlnichtin allen Fällen in der
Lage gewesen, die von S. postulierten Anspielungen auf ägyptische Sachverhalte
wahrzunehmen (vgl. v.a. S. 42-^49, wo S. versucht, aus den dem Elohisten zugeordneten
Angaben von Gen 41,40aa.42.44f.48aa.b, die genaue Stellung Josephs innerhalb des

ägyptischen Verwaltungssystems zu erschliessen, das den Israeliten kaum so im Detail
bekannt gewesen sein dürfte!).

Obwohl man somit in vielem anderer Meinung sein kann als S., wird die weitere
Erforschung der J. an den zahlreichen Anregungen, die diese Arbeit für sie enthält, nicht
vorübergehen dürfen. Hierbei liegt ihr Wert vor allem darin, dass sie die Forschung
zwingt, die J. nicht nur als historisches Kunstwerk zu würdigen, sondern auch sich wieder
stärker durch detaillierte literarkritische und traditionsgeschichtliche Arbeit den in ihr
enthaltenen unterschiedlichen zeitgeschichtlichen Bezügen zuzuwenden.

Hans-Christoph Schmitt, Augsburg

Peter Lüssi, Atheismus und Neurose. Das Phänomen GL-*N. Eine Untersuchung im
Bereiche der Tiefenpsychologie über die (Mit-)Verursachung neurotischer Krank-
heitszustände durch religiöse Glaubenslosigkeit. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1979. 315 S. DM 45.-.

«Nicht religiös zu sein - ist das gefahrlich?», so lautet der erste Satz dieses Buches (S. 7).

Seine im Untertitel präzisierte Fragestellung signalisiert eine Tendenzwende in der

religionspsychologischen Arbeit der letzten 10 bis 15 Jahre, die wiederum der gesamtgesellschaftlichen

Entwicklung entspricht. War bisher vor allem neurotischer oder neurotisie-
render Glaube im Visier tiefenpsychologischer Untersuchungen, so stellt Lüssi (Zürich)
jetzt die genau umgekehrte Frage: Kann es nicht auch sein, dass verdrängter oder völlig
fehlender Glaube zu neurotischen Störungen der Persönlichkeit führt? Oder positiv:
«Braucht der Mensch religiösen Glauben, um gesund zu sein?» (S.7). Diese zweifellos
interessante Frage nicht nur zum Thema allgemeiner Erörterungen, sondern zum Gegen-



Rezensionen 185

stand einer religionspsychologischen Forschungsarbeit gewählt zu haben, ist verdienstvoll.

Doch bei näherem Zusehen habe ich eine ganze Reihe kritischer Fragen und
Einwände.

Die in ihrer Art gründliche Untersuchung hat zwei etwa gleichlange Stücke. Im ersten
Teil klärt der Verfasser seine Hauptbegriffe und seinen methodischen Ansatz. Im zweiten
Teil stellt er die Ergebnisse dar, die ihm sein aufVollständigkeit bedachtes (S. 12)
Durchforschen einschlägiger Fallberichte in der deutschsprachigen tiefenpsychologisch-psychotherapeutischen

Nachkriegsliteratur eingebracht hat. Zum Schluss spricht er selbst

von einer «ziemlich dürftigen Ausbeute an Erkenntnis» (S. 269/270) und formuliert das

Gesamtresultat «vorsichtig etwa so (...): Aufgrund von Indizien aus der psycho-thera-
peutischen Praxis verschiedener Tiefenpsychologen besteht eine erhebliche Wahrscheinlichkeit

für die Annahme, in einzelnen Neurosefallen spiele Glaubenslosigkeit tatsächlich

eine wesentliche Krankheits-ätiologische Rolle. Kurz und grob gesagt heisst das

positiv: Das Phänomen GL—>N gibt es, und negativ: Das Phänomen GL—>N lässt sich
kaum eindeutig verifizieren und ist nicht häufig» (S. 270). Die Ehrlichkeit im Urteil finde
ich sympathisch, doch neigt der Verfasser stark dazu, die Mängel seines Ergebnisses auf
die strukturellen Probleme seines Untersuchungsmaterials zurückzuschieben und kaum
auf Ziel und Methode der Arbeit selbst. Dazu nun einige Bemerkungen.

Zunächst suche ich vergeblich danach, dass Lüssi sein erkenntnisleitendes Interesse

durchsichtig macht. Weil eine systematische tiefenpsychologische Untersuchung zum
Thema fehlt, fühlt er sich als Theologe und Tiefenpsychologe «in gewissem Sinne zu
sogenannter Pionierarbeit herausgefordert» (S. 7). Aber das kann doch nicht der einzige
Grund sein! Ich möchte doch gerne explizit wissen, wie der Verfasser denn steht zur
Funktion und zur Bedeutung der christlichen Religion in unserer Zeit und in unserer
Gesellschaft. Ist er beunruhigt über «die Abkehr von der traditionellen Religion, das

Bedürfnis nach psychotherapeutischer Hilfe, die Suche nach Irrationalem », die er als für
unsere Zeit und Gesellschaft typische Phänomene herausstellt (S.7)? Sieht er vielleicht
heute grössere Chancen als früher (wenn ja, wo und wie?), dass die Religion als
prophylaktischer und heilsamer Faktor sich erweist angesichts des defizitären Sinn-Angebotes in
unserer Gesellschaft? Zumal seine Untersuchung, wenn wir es nicht schon wissen, noch
einmal einige Indizien dafür beibringt, welch dynamisch wirksamer Faktor die symbolische

Sinnwelt der christlichen Religion darstellt, wenn vielleicht auch nicht für den

Menschen, so doch für bestimmte Menschen (vgl. S. 7).

Ich vermute, dass Lüssis Interessen in diese Richtung gehen und verstehe seine

eigentümliche Distanz dazu nicht. Dass in diesem Arbeitsbereich das «Ideal der
Objektivität» und «strikter Unparteilichkeit» (S. 7) sinnvoll, ja dass es überhaupt möglich ist,
bezweifle ich entschieden. Ein engagierter, auch persönlich motivierter und darin
transparenter Zugriff erscheint mir der Sache allemal angemessener. Freilich, wenn man, wie
Lüssi, Wert darauflegt, «weder im religiösen noch im tiefenpsychologischen Bereich
einer Glaubensrichtung» anzugehören (S.7), muss man schon an die Objektivität glauben.

Denn ein Standpunkt ist notwendig, gibt es doch in beiden Bereichen ausschliesslich
Richtungen und Schulen, aber nicht die Religion oder die Tiefenpsychologie «an sich».
Ich bin schon neugierig geworden, ob Lüssi selbst als Psychotherapeut oder
Pastoralpsychologe tätig ist.

Das hauptsächliche Material der Untersuchung sind Fallberichte bzw. Fragmente
derselben, die der Verfasser mit grossem bibliographischem Aufwand (vgl. S. 12) aus
einem riesigen Arsenal von Büchern und Zeitschriften herausgefiltert hat. Es handelt sich



186 Rezensionen

also um eine empirische Untersuchung, allerdings im Sinne mehrfach gebrochener
Empirie. Zu ihrer Erforschung sind bibliographische Fertigkeit fast ebenso wichtig wie

psychotherapeutische. Warum eigentlich nicht? Doch «am Ideal der Objektivität orientiert»

(s.o.) ist es schon schmerzlich (was auch Lüssi des öfteren beklagt), etwa die

hingeworfenen Bemerkungen eines «Daseinsanalytikers» der 50er Jahre über die nur
religiös zu verstehende Existenzverfehlung eines bestimmten Patienten als psychotherapeutischen

Fallbericht «strikt unparteilich» (s.o.) untersuchen zu müssen.

Der Verfasser hat sein Material offensichtlich nach bestimmten religiösen Stichworten

ausgewählt. So kommt es, dass er überwiegend Fallbeispiele aus den 50er und frühen
60er Jahren zugrunde legt. Die damals tonangebenden psychotherapeutisch-psychiatrischen

Richtungen wurden zumeist angeführt von bewusst christlichen oder zumindest
religiös aufgeschlossenen Therapeuten Jungscher oder «anthropologischer» bzw. «per-
sonalistischer» Provenienz (vgl. S. 12f.) mit existenzphilosophischer Tönung (vgl.
S.217ff.). Lüssi sammelt sie übrigens alle im grossen, zu grossen Schoss der Mutter
Tiefenpsychologie. Und natürlich sind sie von jeder neueren Entwicklung unberührt,
zumal im Bereich der psychoanalytischen Tiefenpsychologie: Sozial- und Ich-Psychologie,

Narzissmus- und Symboltheorie usw.
Indem er so weitgehend auf die 50er Jahre beschränkt ist, bietet Lüssi zwar einen

interessanten und nicht unkritischen Einblick in jene Epoche der Psychotherapie. Doch
wird dabei auch das Grundproblem einer Untersuchung deutlich, die psycho-therapeu-
tische Fallberichte zugrunde legt, nämlich der interpretatorische Bezugsrahmen der

herangezogenen Therapeuten. In den 50er Jahren haben eben besonders viele
Psychotherapeuten in Übereinstimmung mit dem Zeitgeist den epochalen Niedergang von
Glaube und Religion zugunsten von Massenideologien beschworen. Solche kollektive,
abendländische «Glaubenslosigkeit» sahen sie als eminent krankmachenden Faktor für
das Individuum, und entsprechend interpretierten sie die Leiden ihrer Patienten.

Doch seit Beginn des Jahrhunderts - vielleicht in den 50er Jahren seltener als in den
20er oder 60er Jahren - gehen viele Psychotherapeuten, besonders die «anständigen»
Analytiker der Freudschen Richtung, mit dem religiösen Material ihrer Klienten nur wie
mit Fehlleistungen um. Sie haben einen anderen Bezugsrahmen. Wäre das nicht ein
hochinteressanter Gegenstand für eine empirische Untersuchung?

Allerdings nicht, wie bei Lüssi, mit dem Ziel einer gewissermassen statistischen
Massenbasis - das wäre ein Versuch am untauglichen Objekt. Statt dessen müsste eine

mehrdimensionale Analyse und Interpretation einiger ausführlicher Fallberichte
zugrunde gelegt werden. Von daher gesehen erscheint mir Lüssis treuherzig-bewegte Klage
über das «Malaise tiefenpsychologischer Diagnostik» allgemein und speziell über die
mässige empirische Basis seiner Untersuchung wohl verständlich, nämlich dass « einer so

grossen Zahl von allgemeinen Behauptungen eine so geringe Anzahl bestätigender Fälle
gegenübersteht» (S.271). Allein, hat er sich den Blick nicht selbst verengt?

Die Qualität und Validität tiefenpsychologisch orientierter psychotherapeutischer
Arbeit ist zuletzt kein Problem einer statistischen Massenbasis. Sie lässt sich nur begreifen

mit Hilfe eines auch theoretisch zu explizierenden Modells klinischer Evidenz. Zur
Erklärung der logischen und psychologischen Hintergründe solcher Evidenzerfahrungen
gehört eine psychodynamische Theorie der menschlichen Entwicklung und ihrer
phasentypischen Konflikte.

So gesehen legt Lüssi keine tiefenpsychologische Studie vor, sondern eine (meinetwegen)

empirisch-psychologische (vgl. S. 65ff.). Der Untertitel ist denn auch vorsichtig.



Rezensionen 187

Genauer handelt es sich um eine Untersuchung, die sich der Methoden der älteren
Religionspsychologie bedient, vor allem der Protokollanalyse. Nur dass es sich nicht um
die Protokolle der Probanden selbst handelt, sondern um die aus dem Kontext der
jeweiligen Veröffentlichungen herausgenommenen Protokolle ihrer Psychotherapeuten.

Kennzeichnend für den Arbeitsstil der älteren Religionspsychologie ist auch die
grossangelegte begriffliche und methodische Klärung im ersten Teil der Untersuchung.
Irgendwie muss man ja den Gegenstand eingrenzen und «in den Griff» kriegen. Ich muss
gestehen, dass mir, trotz einiger Querverweise Lüssis, der Nutzen dieser eingehenden
definitorischen Arbeit für das Verständnis der psychotherapeutischen Fallbeispiele
kaum eingeleuchtet hat. Ich habe eher den Eindruck, dass manche interessanten
Beobachtungen und originellen Einfälle Lüssis trotz dieses be- und verstrickenden Korsetts
sich durchgesetzt haben. In manchem erhellend fand ich die Unterscheidungen zwischen
neurotisch bedingter Glaubenslosigkeit (N—»GL, also der Gegenpol zum
Untersuchungsgegenstand GL—>N), neurotisierendem Glauben und neurotischem Glauben
(S. 114ff). Oder den Hinweis auf so etwas wie ein «atheistisches Über-Ich» (I. Lepp,
S. 192), die vielleicht wirklich pathogene Möglichkeit, dass die traditionelle religiöse
Ausdrucksform inner- und interpsychischer Konflikte vollkommen tabuisiert ist und
diese sich darum andere Auswege suchen müssen. Steckt hinter manchen formalistischen
Einteilungszwängen und etlichen Begriffsklaubereien (z.B. S.227, inhaltlich geht es um
religiös ausgedrückte zwanghafte Skrupulosität!) ein wissenschaftliches Über-Ich, das

sich freies Erzählen und Verstehen nicht gestatten mag?

Insgesamt, so meine ich, krankt diese religionspsychologische Studie daran, dass sie

einen religiösen Sonderbereich konstituiert. Sie kommt von ihrer Anlage her nicht darum
herum, einen «Bereich» religiöser Symptomatik zu isolieren und begrifflich abzustek-
ken. Da ist dann wieder die Rede von Glaubensfunktionen (S. 24ff.) und Glaubensobjekten,

primären und sekundären (S. 31ff). So bleibt es immer die gleiche (Begriffs-
Henne, der die verschiedenen (Phänomen-)Eier unterlegt werden.

Was fehlt, ist ein dynamischer Religionsbegriff, der der Funktionalität und Mehrdi-
mensionalität der Religion Rechnung trägt. Ich spreche nicht von einem Religionsbegriff,
der auch soziologische oder gar theologische Implikate bewusst einschliesst; eine solche

Untersuchung muss sich naturgemäss beschränken. Doch von einer religionspsychologischen

Untersuchung mit tiefenpsychologischem Anspruch kann man billigerweise
verlangen, dass sie eine psychodynamische Theorie der Religion zugrunde legt. Es genügt
nicht, die betreffenden Ansätze bei Freud und Jung darzustellen und zu kritisieren
(S. 148ff, 161fF.). Betreffend Freud meint Lüssi, bereits «diese banale Tatsache, dass eben
der Glaube allgemein, auch seitens der Nichtgläubigen, keineswegs als ein Leiden gilt»,
lasse uns Freuds These vom neurotischen Charakter der Religion als unsinnig erscheinen
(S. 171).

Freuds differenziertere These, die soziale bzw. Menschheitsneurose Religion
bewahre viele einzelne vor der Ausbildung einer individuellen Neurose, lässt sich nun
allerdings seit Alfred Lorenzers Unterscheidung von Symbol und Klischee bzw. von
öffentlichen und privatisierten Symbolen wesentlich besser erfassen. Von Lorenzer her
legt sich die Vermutung nahe, die öffentliche Sprach- und Symbolarmut in der Dimension

religiöser Erfahrung zwinge den einzelnen vermehrt dazu, sich in der Privatwelt
einer Neurose auszudrücken, oder in der halböffentlichen Welt religiöser und
psychotherapeutischer Subkulturen (Jugendsekten, Psycho-Boom).



188 Rezensionen

Leider nimmt Lüssi von all dem keine Notiz. So kommt es bisweilen zu schiefen

Beweisführungen. Wenn sich bei Ordensmännern unbewusste Gegentendenzen gegen
das Beten oder das Brevierlesen als «Nein, Nein »äussern (S. 198f.), so ist es nicht nur ein
fragwürdiges (S. 199), sondern m. E. ein falsches Vorgehen, bei diesen «bewusst christlich
eingestellten Menschen unbewusste Aggressivität als partielle Glaubenslosigkeit
anzusehen» (ebd.). Auch Lüssi meint, es sei ihr Glaube selbst, der ihnen Äusserungen solcher
unchristlicher Gefühle verbot (S. 200). Doch was nötigt ihn dann dazu, «das (christliche
Moral-)Urteil: Aggressivität=affektive Glaubenslosigkeit, gelten (sc. zu) lassen» und die

Folgen, das «Nein, Nein» der Ordensmänner oder das psychogene Stottern eines

Priesters, als «bedingt durch verdrängte partielle Glaubenslosigkeit» zu diagnostizieren
(ebd.)?

Nur eine blutarme Religiosität und eine abstrakte Religionstheorie können die

Aggression so vom Glauben ausschliessen. Es sind doch am ehesten Bedingungen aus

ihrer christlichen Sozialisation, die bei den Ordensmännern und bei dem Priester zu einer
solchen Aggressivität bzw. deren Tabuisierung und pathogener Verdrängung ins
Unbewusste geführt haben. Ich meine, diese Beispiele stellen den Sinn solcher Begriffsbildungen

wie «affektive Glaubenslosigkeit» stark in Zweifel.
Auf das beklagenswerte Fehlen einer dynamischen (Religions-)Psychologie weist

auch ein letztes Beispiel hin. Mit dem bekannten Psychotherapeuten W. Bitter interpretiert

Lüssi die manifeste Platzangst eines jungen Theologen als eine genuin religiöse oder

geistige Angst vor der Unendlichkeit des Raumes, wie die Kantsche Antinomie sie der
Endlichkeit gegenüberstellt (S.138). Einer solchen Interpretation muss jede spezifische
Erklärungskraft fehlen. Diese Angst kann doch lediglich in dem Sinne krankmachend
sein wie andere Grundbedingungen des menschlichen In-der-Welt-Seins auch. Bei
Krankheitsursachen aber, die streng genommen für alle Menschen gelten, wird der
Krankheitsbegriff unsinnig. Es ist übrigens genau dieses Argument, das Lüssi selbst, wie
oben erwähnt, gegen den Sinn der Freudschen Wendung von der Religion als
«Menschheitsneurose» ins Feld führt (S. 171f.). Nein, die Agoraphobie unseres Theologen muss

spezifischere Gründe haben. Warum sollen sie nicht heraus- und durchgearbeitet werden
können ohne die Angst, dann falle die religiöse Dimension flach?

Gerne gebe ich den abschliessenden Aufruf Lüssis weiter (S.271), analytisch vorgehende

Psychotherapeuten mögen sich animiert fühlen, das hier vorliegende Problem zu
beachten und weiter zu bearbeiten. Eckart Nase Kiel

Aldo Moda, Hans Urs von Balthasar. Un'esposizione critica del suo pensiero. Ecumenica
éditrice, Bari 1976, 577 S.

Es handelt sich bei diesem umfangreichen Werk um eine Neuenburger Dissertation,
betreut von Jean-Louis Leuba. Moda will nicht nur das Werk Balthasars nachzeichnen
und kritisch besprechen, in erster Linie will er dieses Denken im italienischen Sprachbereich

bekannter machen, als dies durch die zum Teil vorliegenden Ubersetzungen
schon geschehen ist. Darum denn auch die umfangreichen Referate und Zitate.

Das Werk ist zweigeteilt : Der erste Teil geht chronologisch vor und thematisiert so in
erster Linie das Werden eines theologischen Gedankengebäudes; der zweite, systematisch

und zugleich kritisch, eine Gesamtdarstellung intendierend. Dass sich auf diese

Weise Parallelen und Dubletten ergeben, versteht sich, ebenso der beträchtliche Umfang
des Buches. Im Interesse des Lesers hätten sich einige Kürzungen und ein besseres

Abstimmen der beiden Teile aufeinander empfohlen.



Rezensionen 189

Balthasar macht es seinen Bearbeitern nicht leicht. Es ist weniger der Umfang seines

Werkes, als vielmehr das Sprengen der klassischen Loci wie auch die Weite seiner

Ansätze, die auch Moda zu immer neuen Ansatzpunkten und Kehren zwingen. Zu Recht

spricht er schon in der Einleitung «di un pensiero che si muova a spirale» (9), deutlich
arbeitet er dieses Denken auch im Kapitel: «La ricerca di un principio architettonico»
heraus. Immer wieder stellt er die Christologie als dieses Denken zentrierende Kraft in
den Mittelpunkt, allerdings in der für Balthasar typischen Ausfächerung in Ästhetik,
Dramatik und Logik und gipfelnd in einer die Herrlichkeit des Sohnes aufnehmenden

Ekklesiologie.
Moda verweist aufdie vielfaltigen Einflüsse, auf die Impulse, die dieses Denken von

Adrienne von Speyr und Karl Barth - um nur diese zwei zu nennen - erhalten hat.

Expliziter hätte er ausführen können, was implizit deutlich wird : Die ungemeine
Integrationsfähigkeit und zugleich die Eigenständigkeit dieser Theologie bis hin zur Cordula-
Auseinandersetzung mit Rahner. Hier hätte sich ein Kapitel zur Wirkungsgeschichte gut
anschliessen lassen, bis hin zur Frage, weshalb das Denken Rahners dasjenige Balthasars
doch etwas in den Hintergrund geschoben hat. Doch ist die Arbeit schon so befrachtet

genug und eher zähflüssig. Dankbar ist man für die ausführliche Bibliographie. Sogar dem

fremdsprachigen Leser fallen recht viele Druckfehler ins Auge, sie schmälern aber nicht
den Gesamteindruck einer sorgfältigen und minuziösen Arbeit, die im italienischen
Sprachbereich sicher zum Standardwerk über Balthasar werden wird.

Johannes Flury, Jenaz

Karl Hammer, Weltmission und Kolonialismus. Sendungsideen des 19. Jahrhunderts im
Konflikt, Kösel-Verlag, München 1978, 349 S„ DM 55.-.

Der Autor vermittelt einen grossangelegten Überblick über die Sendungsideen und
-kräfte des 19. Jahrhunderts - wie Nationalismus, Imperialismus, Kolonialismus, Philanthropie

und Antisklavereibewegung- in ihrem Zusammenspiel mit den katholischen wie
protestantischen Missionsbestrebungen rund um den Erdball. Seine imponierende
Gesamtschau wendet sich, wo sachlich gerechtfertigt, wiederholt bis zum Beginn der Neuzeit

zurück, um im Schlussteil sich vor allem auf die zum Ersten Weltkrieg hindrängenden

Grossmachtsrivalitäten seit 1870 zu konzentrieren. Dabei werden die Zielsetzungen
der christlichen Missionierung in den deutschen Kolonien Südwestafrika, Kamerun und
Ostafrika (S. 241-277) unverhältnismässig ausführlicher gewürdigt als jene im britischen
und französischen Kolonialreich und sogar der Burenkrieg grossenteils vor allem in
seinen Rückwirkungen aufdie Stellungnahme deutscher Kirchenführer analysiert. Auch
der Ausblick auf den Ersten Weltkrieg steht weitgehend im Blickfeld jener Germano-
zentrik.

Man würde dem Verfasser Unrecht tun, wollte man solche Disproportionen als einen

«Mangel» seines Buches bewerten. Er hat sich keineswegs zum Ziele gesetzt, das Thema
«Weltmission und Kolonialismus» zu umfassender und abschliessender Darstellung zu
bringen. Vielmehr kam es ihm darauf an, bisher zuwenig beachtete Probleme dem
Bewusstsein besser zu erschliessen und damit der wissenschaftlichen Forschung wegweisende

neue Anregungen zu vermitteln. Und das ist ihm in verdankenswerter Weise

gelungen. Bei solcher Zielsetzung tat er gut daran, sich vorab aufjenes Quellenmaterial
abzustützen, das ihm besonders vertraut war und ohne allzu zeitraubende Detailstudien
aufgefunden werden konnte. Dank dieser Beschränkung ist ein leicht lesbares Buch

entstanden, voller Lebensnähe und Lebensklugheit, in dem sich echtes historisches



190 Rezensionen

Denken und vorbildliche wissenschaftliche Methodik spiegeln und zugleich eine Fülle
wenig bekannter und doch hochwichtiger Quellenbelege die Kenntnisse der Leser aufs

wertvollste bereichern - sei es in Form besonders prägnanter Meinungsäusserungen
einstiger Zeitgenossen, sei es durch Herausarbeiten überraschender Details im
Zusammenwirken ideeller und materieller Lebenswerte. Adolf Gasser, Basel

Theologische Fakultät der Universität Basel
Vorlesungen im Wintersemester 1980/81

Altes Testament

Einleitung in das Alte Testament Mi. 08-10 K. Seybold
Do. 10-11

Erklärung der Psalmen Mo. 10-12 E. Jenni
Fr. 11-12

Israel nach dem Exil (Haggai - Sacharja - Esra - Mo. 14-16 H.J. Stoebe

Nehemia)
Proseminar: Die Bücher Jona und Ruth Di. 17-19 E. Jenni
Seminar: Frühe Bekenntnisformeln im Alten Di. 17-19 K. Seybold
Testament
Übung (zur Vorlesung): Das Alte Testament als Do. 11-12 K. Seybold
literarisches Kunstwerk
Kolloquium: Die neueste Pentateuchkritik 2stdg. K. Seybold
Einführung in das Syrische Fr. 10-11 E. Jenni
Akkadische Lektüre lstdg. E. Jenni

Ugaritische Lektüre lstdg. E. Jenni

Einführung in die hebräische Sprache I 3stdg. M. Wagner
Repetitorium der hebräischen Grammatik lstdg. M. Wagner
Kursorische Lektüre alttestamentlicher Texte lstdg. M. Wagner
Althebräische Inschriften lstdg. M. Wagner

Neues Testament

Geschichte des Urchristentums
Theologie des Neuen Testaments

Markus-Evangelium

Die Auferstehung Jesu. Auslegung der betref-

Di. 10-12

Mi. 10-12

Mi. 16-18

Do. 15-16

Di. 15-17

B. Reicke
B. Reicke
M. Barth

H. Baltensweiler


	Rezensionen

