Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 3

Artikel: Zum Strassburger Colloquium Uber Utopie
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Strassburger Colloquium iiber Utopie

Vom 13.-15. Mérz fand in der Universitit Strassburg ein von der Faculté de Théologie
Protestante der Université des Sciences Humaines de Strasbourg und dem Department of
Religion der Syracuse University (N.Y.) veranstaltetes internationales Colloquium iiber
das Thema Utopie statt. Zwischen den beiden Veranstaltern besteht seit einigen Jahren
ein Dozenten- und Studenten-Austausch. Ausihnen rekrutierte sich denn auch die Hilfte
der 14 Redner, wihrend die andere Halfte aus Paris, Lille, Dijon und Toronto hinzukam.
Neben den protestantischen und katholischen Theologen waren es ebenso viele Philo-
sophen und Soziologen. Aus dieser Zusammensetzung der Rednerliste ergab sich eine
mannigfaltige Behandlung des Themas unter wissenschaftstheoretischen, politischen
und theologischen Gesichtspunkten. Daraus resultierten denn auch sehr verschieden-
artige Beurteilungen des Wesens und der Bedeutung der Utopie in Geschichte und
Gegenwart. Das Spektrum der Stellungnahmen dehnte sich von emphatischen Empfeh-
lungen bestimmter Auffassungen von Utopie bis zu deren vélliger Verwerfung, und
zwischen diesen Gegensidtzen wurden eine Reihe von Positionen vertreten, die je nach
ihren weltanschaulichen und theologischen Voraussetzungen zu einer bald mehr posi-
tiven, bald mehr negativen Einstellung zur Utopie gelangten.

Einig waren sich wohl alle Redner im Verstindnis der Utopie als eines Exponenten
der Sinnproblematik des menschlichen Daseins und deren Uberwindung. Ganz allge-
mein versteht man unter Utopien Schilderungen idealer Zustidnde vor allem gesellschaft-
licher Art, die um ihrer Idealitét willen in der bestehenden Wirklichkeit keinen Platz (ou
topos) haben. In ihnen spiegelt sich nicht nur die Unvollkommenheit der Welt, sondern
sie sind auch ein Ausdruck der Sehnsucht nach einer Uberwindung dieser Unvollkom-
menheit unter anderen als den bestehenden Daseinsbedingungen. Damit stellt sich die
Frage, ob und wie und wodurch diese Sehnsiichte Erfiillung finden kdnnen, ob in der
Innerlichkeit des Menschen oder durch technische und gesellschaftliche Veranderungen,
ob durch den Menschen oder durch ein géttliches Geschehen. In der unterschiedlichen
Beurteilung dieser in der Geschichte des Utopiegedankens je und je in Anschlag gebrach-
ten Faktoren als illusionir oder glaubhaft, als ungeniigend oder letztlich allein in Frage
kommend, oder auch in verschiedenen Verbindungen, zeigt sich, dass hinter dem Thema
Utopie erkenntnistheoretische, metaphysische, geschichtsphilosophische, kurz weltan-
schauliche Positionen stehen und sich in seiner Behandlung auswirken. Diese Verschie-
denartigkeit in der Grundausrichtung trat denn auch in den einzelnen Beitrdgen des
Strassburger Colloquiums deutlich in Erscheinung. Zur Illustration der darin gebotenen
inspirierenden Vielfalt greifen wir einige Beispiele heraus.

Wenn wir dabei die Theologen voranstellen und unter ihnen vorab zwei Strassburger,
so geschieht dies deshalb, weil das Christentum mit seiner Reichsgottesvorstellung in
einer spezifischen Beziehung zur Utopie steht. Diesen Sachverhalt charakterisierte der
Strassburger Philosoph Julien Freund in seinem Referat dahin, dass die Utopie eine in
ihrer Ideologisierung scheiternde Sdkularisierung der urchristlichen Reichsgotteserwar-
tung sei. Es bedurfte nicht des Anblicks einer Statue Albert Schweitzers im Hotel Pax, in
dem man logiert war, dass man sich durch diese Sicht an die These von der ausgeblie-
benen Parusie und deren Konsequenzen, die dieser Theologe als Glied der Strassburger
Fakultdt am Beginn unseres Jahrhunderts vertreten hat, erinnert fiihlte. Wie sich in ihren



178 F. Buri, Bericht zum Strassburger Colloguium iiber Utopie

Ausfiihrungen zum Zeitproblem in der christlichen Verkiindigung zeigte, stehen seine
Nachfahren noch heute im Schatten ihres grossen Vorgingers.

An Hand einer Exegese zentraler Stellen der Offenbarung des Johannes versuchte
Pierre Pringent zu zeigen, dass sie eine « Bekehrung der Utopie», d. h. der spétjiidischen
Apokalyptik darstelle, indem darin deren objektivierende Raum- und Zeitvorstellungen
in eine von den Gldubigen zu bezeugende und zu lebende Herrschaft Gottes verwandelt
worden seien. Desgleichen ging es Roger Mehl darum, dass die von ihm aufgezeigten
phidnomenologischen Analogien zwischen Reich Gottes und Utopie nur fiir den Nicht-
christen bestehen, wihrend fiir den Glaubigen darin das Raum-Zeit-Problem der Utopie
in der « Gegenwart des Kommenden» gelost sei, in dessen Person wir es mit Gott und
seinem Reich zu tun haben.

Mit solchen Raum-Zeit-Schwierigkeiten braucht sich die katholische Theologie
nicht herumzuschlagen, weil fiir sie das Reich in der dreifachen Gestalt der sich als von
Jesus gestiftet haltenden Kirche gegenwirtig ist. Fiir diese in ihrer irdischen Erscheinung
nicht aufgehende, sondern sie transzendierende Kirche hat Thomas Morus mit ebenso-
grosser dichterischer Kraft wie politischer Weisheit das Bild seiner Utopia entworfen,
indem er zwischep der «transzendenten Utopie» und deren Realisierung in der Vielfalt
einzelner irdischer « Mikro-Utopien» unterscheidet, die von der Kirche wie die einzel-
nen Teile einer Kathedrale in Harmonie zusammengehalten werden. In einleuchtender
Weise vermochte André Prévost an Hand des Werkes des Thomas Morus, das er in der
lateinischen Fassung und in franzosischer Ubersetzung mit Einleitung und Kommentar
in einem Prachtband neu herausgegeben hat, dessen Bedeutung fiir eine die Unterschiede
nicht nivellierende, sondern respektierende echte Toleranz und wahre Okumenizitit in
seiner geschichtlichen Situation und fiir die Gegenwart darzulegen.

Bezeichnenderweise konzentriert sich auch im Denken Gabriel Vahanians, der iibri-
gens der Organisator und Inspirator des Symposions war, die ihn beschiftigende Dialek-
tik von Gott und Welt, Utopie und Technik aufden Begriff der Kirche hin. (Zu Vahanians
jingster Schrift «Dieu et I'Utopie. L’Eglise et la technique» sowie zu der erwihnten
Morus-Ausgabe von André Prévost siche die beiden folgenden Besprechungen.) Noch
mehr als Vahanian mit seiner dialektischen Eschatologie stellt Claude Gruson in seiner
Berufung auf die Verheissung des Evangeliums fiir die Ethik den vom Erbe der refor-
matorischen Wort-Theologie herriihrenden Gegenpol zur katholischen Seinstheologie
dar. Wohl betonte dieser engagierte reformierte Laie in seinem Referat gegeniiber einem -
in seiner Kirche offenbar vorhandenen — allzu vagen Reden von dem gottlichen Gna-
denwirken die uns durch die moderne Wissenschaft und Technik zur Verfiigung stehen-
den neuen Moglichkeiten ethischen Handelns. Aber letztlich kam es ihm doch nur darauf
an, dass dieses Handeln in Kohérenz stehe mit der biblischen Verkiindigung, damit deren
Utopie dadurch glaubhaft werde.

Diesen sehr unterschiedlichen und im einzelnen z.T. auch fragwiirdigen Berufungen
auf das kirchliche Erbe in der Erorterung der Bedeutung der Utopie standen — unter sich
freilich ebenso divergierende — philosophische Stellungnahmen zu dieser Grosse gegen-
iiber: zunéchst eine die Utopie im Blick auf ihre geschichtlichen Wandlungen und vor
allem ihre politischen Auswirkungen als eine psychopathologische, paranoide, schizo-
phrene, mobide, wirklichkeitsfremde Erscheinung beurteilende Auffassung, vertreten
durch den jungen Elsisser Philosophieprofessor Jean Jaques Wunenburger aus Dijon.
Wihrend er in Mythen und Riten noch die Aktualisierung einer symbolischen Anthro-
pologie, Ausdrucksformen des «wahren Spiels» und des «wahren Traums» zu sehen



F. Buri, Bericht zum Strassburger Colloquium tiber Utopie 179

vermag, glaubt er in deren sdkularisierten Formen mit Karl Popper «die vereiste Maske
der Feinde jeder offenen Gesellschaft, den Tod des Sozialen» zu erblicken.

Einer ausgesprochen positiven Einschitzung der Mythologie huldigten dagegen die
beiden Religionsphilosophen von der Syracuse University — allerdings jeder auf seine
eigene Weise, der eine unter Berufung auf ein «holistisches» Erkennen, der andere im
Gefolge Martin Heideggers, und damit beide in der Aufdeckung der Grenzen des posi-
tivistischen Wissenschaftsbegriffs. Im Gegensatz zu den Theologen vertraten beide ein
Verstidndnis der Utopie als Symbol der Nichtobjektivierbarkeit des Seins. Zur Illustrie-
- rung des notwendigen «Schritt zuriick » zitierte David L. Miller die Story von Raimundus
Lullus, in der dieser schildert, wie Kreis, Quadrat und Dreieck als Personifikationen des
- zyklischen, dualistischen und trinitarischen Denkens sich vor ihrer Mutter als personi-
fizierter Quantitiat um den Preis des goldenen Apfels streiten, und wie schliesslich das
Dreieck diesen, als er ihm zugesprochen wird, zuriickweist, weil er rund ist, was besagt,
dass jegliches Topos- d. h. « Gestell »- und Begriffs-Denken im Nichts endigt. In analoger
Weise fiihrte Houston Smith aus, wie die prometheische Technologie, die ihr utopisches
Ideal irrtiimlicherweise selber «schaffen» will, tiberwunden werden kann, wenn dem
Menschen die Augen aufgehen fiir die nur «zu empfangende Utopie» des je schon
unsichtbar gegenwirtigen Reiches Gottes, das fiir diesen mit der Geistigkeit des Fernen
Ostens Vertrauten identisch ist mit der « Buddha-Natur» in allen Dingen, die als solche
fiir das begrifflich-objektivierende Denken zugleich ein Nichts, Nirvana ist.

Ankniipfend an dieses Utopie-Verstindnis Smiths sei dem Berichterstatter zum
Schluss die Bemerkung gestattet, dass in der so verstandenen Utopie als des Symbols der
Nichtobjektivierbarkeit des Seins und des Selbst westliches Seinsdenken sich mit dem
ferndstlichen Nichtsdenken, dem es auch um dieses « wahre Selbst» geht, treffen und
daraus eine nicht bloss christliche, sondern allgemein religiose Okumenizitit erwachsen
koénnte — wenn nur Christus und Buddha nicht kosmologisch-universal verstanden wiir-
den, sondern als Symbole der besonderen Offenbarung des Seinsgeheimnisses und seines
Sinnritsels im Innewerden der besonderen Sinnmoglichkeit des Menschen in seiner
Bestimmung zur Realisierung des Sinnes von Personsein in der jeweiligen Situation in
Gemeinschaft. Aus den von André Prévost an Hand von Thomas Morus in so erhellender
Weise herausgearbeiteten « ekklesialen Strukturen der Utopie» wiirden dann Strukturen
der Utopie schlechthin. In-Christus-Sein und Bodhisattva-Sein konnten als Realisierun-
gen des utopischen Wesens des Menschen verstanden werden.

Fritz Buri, Basel



	Zum Strassburger Colloquium über Utopie

