
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 3

Artikel: Zum Strassburger Colloquium über Utopie

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Strassburger Colloquium über Utopie

Vom 13.-15. März fand in der Universität Strassburg ein von der Faculté de Théologie
Protestante der Université des Sciences Humaines de Strasbourg und dem Department of
Religion der Syracuse University (N.Y.) veranstaltetes internationales Colloquium über
das Thema Utopie statt. Zwischen den beiden Veranstaltern besteht seit einigen Jahren
ein Dozenten- und Studenten-Austausch. Aus ihnen rekrutierte sich denn auch die Hälfte
der 14 Redner, während die andere Hälfte aus Paris, Lille, Dijon und Toronto hinzukam.
Neben den protestantischen und katholischen Theologen waren es ebenso viele
Philosophen und Soziologen. Aus dieser Zusammensetzung der Rednerliste ergab sich eine

mannigfaltige Behandlung des Themas unter wissenschaftstheoretischen, politischen
und theologischen Gesichtspunkten. Daraus resultierten denn auch sehr verschiedenartige

Beurteilungen des Wesens und der Bedeutung der Utopie in Geschichte und
Gegenwart. Das Spektrum der Stellungnahmen dehnte sich von emphatischen Empfehlungen

bestimmter Auffassungen von Utopie bis zu deren völliger Verwerfung, und
zwischen diesen Gegensätzen wurden eine Reihe von Positionen vertreten, die je nach
ihren weltanschaulichen und theologischen Voraussetzungen zu einer bald mehr
positiven, bald mehr negativen Einstellung zur Utopie gelangten.

Einig waren sich wohl alle Redner im Verständnis der Utopie als eines Exponenten
der Sinnproblematik des menschlichen Daseins und deren Überwindung. Ganz allgemein

versteht man unter Utopien Schilderungen idealer Zustände vor allem gesellschaftlicher

Art, die um ihrer Idealität willen in der bestehenden Wirklichkeit keinen Platz (ou
topos) haben. In ihnen spiegelt sich nicht nur die Unvollkommenheit der Welt, sondern
sie sind auch ein Ausdruck der Sehnsucht nach einer Überwindung dieser Unvollkommenheit

unter anderen als den bestehenden Daseinsbedingungen. Damit stellt sich die

Frage, ob und wie und wodurch diese Sehnsüchte Erfüllung finden können, ob in der
Innerlichkeit des Menschen oder durch technische und gesellschaftliche Veränderungen,
ob durch den Menschen oder durch ein göttliches Geschehen. In der unterschiedlichen
Beurteilung dieser in der Geschichte des Utopiegedankens je und je in Anschlag gebrachten

Faktoren als illusionär oder glaubhaft, als ungenügend oder letztlich allein in Frage
kommend, oder auch in verschiedenen Verbindungen, zeigt sich, dass hinter dem Thema
Utopie erkenntnistheoretische, metaphysische, geschichtsphilosophische, kurz
weltanschauliche Positionen stehen und sich in seiner Behandlung auswirken. Diese
Verschiedenartigkeit in der Grundausrichtung trat denn auch in den einzelnen Beiträgen des

Strassburger Colloquiums deutlich in Erscheinung. Zur Illustration der darin gebotenen

inspirierenden Vielfalt greifen wir einige Beispiele heraus.

Wenn wir dabei die Theologen voranstellen und unter ihnen vorab zwei Strassburger,

so geschieht dies deshalb, weil das Christentum mit seiner Reichsgottesvorstellung in
einer spezifischen Beziehung zur Utopie steht. Diesen Sachverhalt charakterisierte der

Strassburger Philosoph Julien Freund in seinem Referat dahin, dass die Utopie eine in
ihrer Ideologisierung scheiternde Säkularisierung der urchristlichen Reichsgotteserwartung

sei. Es bedurfte nicht des Anblicks einer Statue Albert Schweitzers im Hotel Pax, in
dem man logiert war, dass man sich durch diese Sicht an die These von der ausgebliebenen

Parusie und deren Konsequenzen, die dieser Theologe als Glied der Strassburger
Fakultät am Beginn unseres Jahrhunderts vertreten hat, erinnert fühlte. Wie sich in ihren



178 F. Buri, Bericht zum Strassburger Colloquium über Utopie

Ausfuhrungen zum Zeitproblem in der christlichen Verkündigung zeigte, stehen seine

Nachfahren noch heute im Schatten ihres grossen Vorgängers.
An Hand einer Exegese zentraler Stellen der Offenbarung des Johannes versuchte

Pierre Pringent zu zeigen, dass sie eine «Bekehrung der Utopie», d. h. der spätjüdischen
Apokalyptik darstelle, indem darin deren objektivierende Raum- und Zeitvorstellungen
in eine von den Gläubigen zu bezeugende und zu lebende Herrschaft Gottes verwandelt
worden seien. Desgleichen ging es Roger Mehl darum, dass die von ihm aufgezeigten
phänomenologischen Analogien zwischen Reich Gottes und Utopie nur für den Nicht-
christen bestehen, während für den Gläubigen darin das Raum-Zeit-Problem der Utopie
in der «Gegenwart des Kommenden» gelöst sei, in dessen Person wir es mit Gott und
seinem Reich zu tun haben.

Mit solchen Raum-Zeit-Schwierigkeiten braucht sich die katholische Theologie
nicht herumzuschlagen, weil für sie das Reich in der dreifachen Gestalt der sich als von
Jesus gestiftet haltenden Kirche gegenwärtig ist. Für diese in ihrer irdischen Erscheinung
nicht aufgehende, sondern sie'transzendierende Kirche hat Thomas Morus mit ebenso-

grosser dichterischer Kraft wie politischer Weisheit das Bild seiner Utopia entworfen,
indem er zwischen der «transzendenten Utopie» und deren Realisierung in der Vielfalt
einzelner irdischer «Mikro-Utopien» unterscheidet, die von der Kirche wie die einzelnen

Teile einer Kathedrale in Harmonie zusammengehalten werden. In einleuchtender
Weise vermochte André Prévost an Hand des Werkes des Thomas Morus, das er in der
lateinischen Fassung und in französischer Ubersetzung mit Einleitung und Kommentar
in einem Prachtband neu herausgegeben hat, dessen Bedeutung für eine die Unterschiede
nicht nivellierende, sondern respektierende echte Toleranz und wahre Ökumenizität in
seiner geschichtlichen Situation und für die Gegenwart darzulegen.

Bezeichnenderweise konzentriert sich auch im Denken Gabriel Vahanians, der übrigens

der Organisator und Inspirator des Symposions war, die ihn beschäftigende Dialektik

von Gott und Welt, Utopie und Technik aufden Begriffder Kirche hin. (Zu Vahanians
jüngster Schrift «Dieu et l'Utopie. L'Eglise et la technique» sowie zu der erwähnten

Morus-Ausgabe von André Prévost siehe die beiden folgenden Besprechungen.) Noch
mehr als Vahanian mit seiner dialektischen Eschatologie stellt Claude Gruson in seiner

Berufung auf die Verheissung des Evangeliums für die Ethik den vom Erbe der
reformatorischen Wort-Theologie herrührenden Gegenpol zur katholischen Seinstheologie
dar. Wohl betonte dieser engagierte reformierte Laie in seinem Referat gegenüber einem -
in seiner Kirche offenbar vorhandenen - allzu vagen Reden von dem göttlichen
Gnadenwirken die uns durch die moderne Wissenschaft und Technik zur Verfügung stehenden

neuen Möglichkeiten ethischen Handelns. Aber letztlich kam es ihm doch nur darauf

an, dass dieses Handeln in Kohärenz stehe mit der biblischen Verkündigung, damit deren

Utopie dadurch glaubhaft werde.
Diesen sehr unterschiedlichen und im einzelnen z.T. auch fragwürdigen Berufungen

aufdas kirchliche Erbe in der Erörterung der Bedeutung der Utopie standen - unter sich
freilich ebenso divergierende - philosophische Stellungnahmen zu dieser Grösse gegenüber:

zunächst eine die Utopie im Blick auf ihre geschichtlichen Wandlungen und vor
allem ihre politischen Auswirkungen als eine psychopathologische, paranoide,
schizophrene, mobide, wirklichkeitsfremde Erscheinung beurteilende Auffassung, vertreten
durch den jungen Elsässer Philosophieprofessor Jean Jaques Wunenburger aus Dijon.
Während er in Mythen und Riten noch die Aktualisierung einer symbolischen Anthropologie,

Ausdrucksformen des «wahren Spiels» und des «wahren Traums» zu sehen



F. Buri, Bericht zum Strassburger Colloquium über Utopie 179

vermag, glaubt er in deren säkularisierten Formen mit Karl Popper «die vereiste Maske
der Feinde jeder offenen Gesellschaft, den Tod des Sozialen» zu erblicken.

Einer ausgesprochen positiven Einschätzung der Mythologie huldigten dagegen die

beiden Religionsphilosophen von der Syracuse University - allerdings jeder auf seine

eigene Weise, der eine unter Berufung auf ein «holistisches» Erkennen, der andere im
Gefolge Martin Heideggers, und damit beide in der Aufdeckung der Grenzen des

positivistischen Wissenschaftsbegriffs. Im Gegensatz zu den Theologen vertraten beide ein
Verständnis der Utopie als Symbol der Nichtobjektivierbarkeit des Seins. Zur Illustrierung

des notwendigen « Schritt zurück » zitierte David L. Miller die Story von Raimundus
Lullus, in der dieser schildert, wie Kreis, Quadrat und Dreieck als Personifikationen des

zyklischen, dualistischen und trinitarischen Denkens sich vor ihrer Mutter als personifizierter

Quantität um den Preis des goldenen Apfels streiten, und wie schliesslich das

Dreieck diesen, als er ihm zugesprochen wird, zurückweist, weil er rund ist, was besagt,
dass jegliches Topos- d. h. «Gestell»- und Begriffs-Denken im Nichts endigt. In analoger
Weise führte Houston Smith aus, wie die prometheische Technologie, die ihr utopisches
Ideal irrtümlicherweise selber «schaffen» will, überwunden werden kann, wenn dem
Menschen die Augen aufgehen für die nur «zu empfangende Utopie» des je schon
unsichtbar gegenwärtigen Reiches Gottes, das für diesen mit der Geistigkeit des Fernen
Ostens Vertrauten identisch ist mit der «Buddha-Natur» in allen Dingen, die als solche
für das begrifflich-objektivierende Denken zugleich ein Nichts, Nirvana ist.

Anknüpfend an dieses Utopie-Verständnis Smiths sei dem Berichterstatter zum
Schluss die Bemerkung gestattet, dass in der so verstandenen Utopie als des Symbols der
Nichtobjektivierbarkeit des Seins und des Selbst westliches Seinsdenken sich mit dem
fernöstlichen Nichtsdenken, dem es auch um dieses «wahre Selbst» geht, treffen und
daraus eine nicht bloss christliche, sondern allgemein religiöse Ökumenizität erwachsen
könnte - wenn nur Christus und Buddha nicht kosmologisch-universal verstanden würden,

sondern als Symbole der besonderen Offenbarung des Seinsgeheimnisses und seines

Sinnrätsels im Innewerden der besonderen Sinnmöglichkeit des Menschen in seiner

Bestimmung zur Realisierung des Sinnes von Personsein in der jeweiligen Situation in
Gemeinschaft. Aus den von André Prévost an Hand von Thomas Morus in so erhellender
Weise herausgearbeiteten «ekklesialen Strukturen derUtopie» würden dann Strukturen
der Utopie schlechthin. In-Christus-Sein und Bodhisattva-Sein könnten als Realisierungen

des utopischen Wesens des Menschen verstanden werden.
Fritz Buri, Basel


	Zum Strassburger Colloquium über Utopie

