Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 3

Artikel: Hans Albert und die Abschaffung der Theologie
Autor: L6tzsch, Frieder

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans Albert und die Abschaffung der Theologie*

Wer sich durch den kritischen Rationalismus in den Bedingungszu-
sammenhang einfiihren ldsst, auf dem die Moglichkeit einer wissen-
schaftlichen Beurteilung der Theologie beruht, der bemerkt bald, dass
er zu sehr vielen Gleisen quer zu liegen kommt, in denen sich offizielle
Theologie der Gegenwart im deutschsprachigen Protestantismus be-
wegt. Dass der kritische Rationalismus und sein herausragender deut-
scher Vertreter Hans Albert es fiir notwendig erklart hat, nicht sowohl
keine Theologie fiir wissenschaftlich anzuerkennen, als vielmehr die
Begriindungsmaglichkeit, die sie nach Massstiben einer dogmatischen
Axiomatik hat, zu beseitigen!, ist kein Zweifel, und wenn man den
einen Gegner der Theologie nennt, der die dogmatische Axiomatik fiir
ein mit den Grundsitzen der Wissenschaftlichkeit im Widerspruch
stehendes Verfahren des Denkens ansieht, so hat Hans Albert als solch
ein Gegner zu gelten. Und doch brauchte man nicht mehr von den
Intentionen und Motiven einer solchen Gegnerschaft zu wissen, als was
in den ausgesprochenen Worten enthalten ist, um zu wissen, dass nicht
jeder, der eine so bewandte Theologie ablehnt, auch den Gegenstand
von Theologie iiberhaupt ablehnen und mithin Atheist sein miisse.
Dass freilich die Alternativtheologie sich nicht mehr axiomatisch, son-
dern funktionell zu verstehen héitte, dass sie ihre inhaltlichen Theo-
reme als Beitrdge zur Losung anthropologischer Handlungsfragen ein-
fiihren miisste und darzulegen hétte, welche humanen und anthropo-
logischen Konsequenzen der Verzicht auf Theologie iiberhaupt bein-
haltet, dass die Theologie m.a. W. eine Disziplin sein miisste, die hypo-
thesenhaft nach ihren sachlichen Sinnkriterien erst auf der Suche und
nicht mehr abstiitzbar ware durch Autoritdten der Tradition, das alles
ist richtig, und Albert wire der letzte, daran vorbeizusehen. Aber wenn
in der Theologie der Tradition oder, spezieller formuliert, der Theo-
logie der geschichtlichen Seinsverbundenheit, auf die sich zumal die

* Urspriinglich aus dem Anlass der feierlichen theologischen Promotion des Verfas-
sers vor der Evangelisch-Theologischen Fakultidt zu Miinster/Westf. als Vorlesung gehal-
ten.

I Vgl. vor allem Alberts Folgerungen aus dem Miinchhausen-Trilemma, Traktat
iiber kritische Vernunft, 2. Aufl. Tiibingen 1969, 111f.



F. Létzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 163

Existentialhermeneutik? beruft, ein Proprium des christlichen Glau-
bens steckte, das sich dem kritischen Problemlosungsverhalten tiber-
haupt entzoge, so konnten wir uns nicht damit entschuldigen, dass der
Glaube als «unbedingtes Betroffensein» ausschliesslich vorrationalen
Charakter3 habe und vor der kritischen Vernunft als exempt zu gelten
hétte. Ein Pladoyer fiir die Wissenschaftlichkeit der christlichen Theo-
logie, das an den Ort appelliert, wo in uns Gefiihl und Stimmungen
sprechen, wendet sich an eine Instanz, die keine ist. Es wendet sich an
den Menschen als ein Wesen, das unter das Joch seines eigenen Grau-
ens vor Tod und Verwesung gezwungen werden kann — dass ihm tat-
sdachlich davor graut, ist eine ganz andere Frage —, und welches durch
diesen Zwang seiner Freiheit zu denken und Kriterien fiir die Richtig-
keit dieses Denkens anzugeben beraubt wire. Alberts Kritizismus ist
nichts anderes als die Formulierung einer Lehre von der Moglichkeit
einer Kommunikationsgemeinschaft unter Menschen a priori, die nach
Verstandlichkeitskriterien vermoge des Gebrauchs der Sprache als der
Freiheit zu denken miteinander in Diskurs* treten, und man muss die
existentialhermeneutische Strafpredigt gegen den kritischen Rationa-
lismus hinter sich lassen, wenn man auf die Ebene gelangen will, aufder
fiir ithn die christliche Theologie ein wissenschaftstheoretisches Pro-
blem bildet.

Unter den Einwinden, die gegen den kritischen Rationalismus als
Priifungsinstanz fiir die Wissenschaftlichkeit der Theologie erhoben
werden, ist der dlteste, verbreitetste und anscheinend starkste dieser:
Wenn der kritische Rationalismus die logische Axiomatik des Begriin-
dungsdenkens oder m.a. W. die Ontologie des principium rationis suf-
ficientis wegen des damit verbundenen sogenannten « Miinchhausen-
trilemmas» suspendiert, hebt er sich durch die absolute Kritik am
Begriindungsdenken selbst auf. Selbst wenn man also mit dem kriti-

2 Vgl. vor allem G.Ebeling, Kritischer Rationalismus? Zu Hans Alberts « Traktat
uber kritische Vernunft», Tiibingen 1973, 57f.

3 Soz.B. W.-D. Just, Ebeling contra Albert — Albert contra Ebeling, Bemerkungen zu
einer verungliickten und dennoch wichtigen Diskussion, ZEE 18 (1974), 335.

4 Vgl. J. Werbick, Die Legitimitit der Legitimation, Bemerkungen zur Theologie-
kritik des Kritischen Rationalismus, KuD 20 (1974), 262ff.



164 F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

schen Rationalismus dem herkommlichen Begriindungsdenken anla-
stet, dass es entweder in einen infiniten Regress oder in einen logischen
Zirkel oder einen Abbruch des Begriindungsverfahrens, also zu einer
willkiirlichen dogmatischen Auszeichnung bestimmter Sitze fiihre,
konne die als Alternative angebotene hypothetische Denkweise fiir die
Theologie nicht verbindlich gemacht werden; denn eine solche Denk-
weise sel in threm Erkenntniswert von eben der gleichen irrationalen
Willkiirlichkeit wie die kritisierte Position.® Wir fragen: Suspendiert
der kritische Rationalismus wirklich das Begriindungsdenken, und
fiihrt die sogenannte «absolute Kritik» zu einer blossen Substitution
von Dogmatismen der Traditionsautoritidt durch solche willkiirlicher
Annahmen, die der kritische Rationalismus unter wissenschaftstheore-
tischem Etikett der Hypothesenbildung in Verkehr bringt? Und ist am
Ende gar die Kritik dem analogen Miinchhausentrilemma unterworfen
wie die Axiomatik des principium rationis sufficientis?

Wenn es wahr ist, dass der kritische Rationalismus eine « Heraus-
forderung an die Theologie» ist, weil er die «reale Welt» nach arbirdren
Entscheidungen «als Gegenstand einer operationalistischen Veranstal-
tung» zurichte®, so wird man sagen diirfen, dass die Theologie den
Nachweis, durch die ndmlichen arbitraren Entscheidungen legitimiert
zu sein, ausweislich der Berufung auf eine solche Formulierung er-
bracht hat. Denn in der Tat: dass es fiir die Hypothesenbildung des
kritischen Rationalismus iiberhaupt ernsthafte Griinde geben konne,
das ist eine Hypothese, mit der die Existentialhermeneutik schon rein
logisch aufgerdumt zu haben glaubt. Es bedarf hier eigentlich keiner
inhaltlichen theologischen Argumente mehr, so dass sich die Diskus-
sion mit dem kritischen Rationalismus bereits im Vorfeld der Theolo-
gie ausschliesslich formal erledigt hétte. Allein es ist ein Unterschied,
ob ich die inkriminierte Begriindungspraxis als Zuriickfiihrung auf
«letzte» bzw. «erste» nicht mehr kritisierbare Wahrheiten betrachte,
wobei jeder Rechtfertigungsversuch eines so bewandten Denkens in
einem definitiven Sinn als autoritidr zu gelten hitte, oder ob ich ledig-
lich in einer regulativen Weise das legitimierende Denkverfahren heu-
ristisch als Kalktil einfiihre, um im einzelnen nachzupriifen, was meine

5 So G.Klein, Ende des Vernehmens?, Hans Alberts Herausforderung an die Theo-
logie, Festschrift fiir E.Fuchs, Tiibingen 1973, 204ff. Als «Miinchhausentrilemmay»
bezeichnet H. Albert die grundsétzliche methodische Unabschliessbarkeit des Begriin-
dungsverfahrens.

6 G.Klein (A.5), 215.



F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 165

Behauptungen sachlich leisten. Aufdie Theologie bezogen, hétte dieser
Kalkiil den Sinn, meine gedanklichen Intentionen als Sdtze moglicher
Theorie im Kontext menschlichen Verhaltens auf das hin transparent
zu machen, was sie fiir dessen Humanisierung und normative Sinnbe-
stimmung an konstruktiven Potenzen erbringen. Theologische Sétze
bleiben in Geltung, wenn und solange der Nachweis gelingt, dass ihre
sachliche Suspension in ihren humanen Konsequenzen ausweislich
defiziente Modi von Menschsein initiieren miisste».” Man kann auch
sagen, dass Theologie — und seit Kants Opus Postumum hat diese
Markierung ein klassisches Alter? —fiir eine solche Sinnbestimmung im
System der Humanwissenschaften der «hochste transzendentale
Punkt» sei. Ihre Funktion in demselben wire — der Philosophie hierin
vergleichlich —, auf die Beurteilung und Begriindung von Problemlo-
sungen konzentriert, die durch vorgéngige produktive Phantasielei-
stungen der Einbildungskraft etwa auf dem Feld der Religion als Ent-
wiirfe vorgelegt werden. Das heisst: ihr bisheriger Entwurfcharakter
enthebt ja noch nicht den Wissenschaftler der « Beurteilung» dieser
«Losungen und der sich daraus ergebenden Entscheidung iiber ihre
Akzeptierbarkeit»®. Also ist der Horizont dessen, wonach sie zur Wis-
senschaft konstituiert sind, allemal erheblich enger und manchen prak-
tischen Einschrankungen unterworfen, die ein Wissenschaftssystem
auch gegeniiber der Religion als kritische Priifungsinstanz wahrnimmt.
Die Religion ist also Modell fiir theologische Kritik, und die Kritik ist
der Zusammenhang der eruierten Beziehbarkeit religioser Hypothesen
auf ihre Gegenstandsfunktionen, also Erweis der Einholung religioser
Sachhaltigkeit in den Kontext der Vernunft.

Ich nenne nun die Theologie den «Begriindungszusammenhang»
dessen, was nach seiner Sachhaltigkeit aus dem «Entdeckungszusam-
menhang» (Albert) einer bestimmten Religion in den Kontext der
Vernunft als Inhalt einzuholen ware. Dabei gilt als Begriindungsforde-
rung, dass Theologie den heuristischen Rahmen des Kalkiils nicht
iiberschreitet. Beide Sdtze kombiniert, zeigt sich eine Problemkonstel-
lation, wie sie fiir Wissenschaftstheorie (lateinisch: scientia generalis)
in der Lehre von den Kalkiilen schon von Leibniz anvisiert war. Alberts

7 Vgl. M. Gatzemeier, Theologie als Wissenschaft?, Stuttgart 1974, Bd. 1, Die Sache
der Theologie, 17; 158 ff.; Bd.2, Wissenschafts- und Institutionenkritik, 170 ff.

8 I.Kant, Opus Postumum, AK XXI, 32; 34; 38; 46 u.0.

9 H. Albert, Traktat, 67; Theologische Holzwege, Gerhard Ebeling und der rechte
Gebrauch der Vernunft, Tiibingen 1973, 24.



166 F. Létzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

Konzept ist also nicht neu, und die Tatsache, dass es sich in seinen
wesentlichen Grundziigen bei einem Mann wie Leibniz vertreten fin-
det, der auch in der Theologie Rang und Namen hat, diirfte es jedenfalls
von voreiligem Atheismusverdacht freisprechen. Bei Leibniz ging es
bereits sehr friih um eine Reinigung der wissenschaftlichen Metaphysik
von Vorurteilen, also von einer Species solcher Formulierungen, die
heute den Stempel der Ideologie aufsich triigen. Hierzu diente thm eine
Wissenschaftstheorie (scientia generalis) mit zwei Abteilungen, deren
eine sich «auf Begriindung der Wissenschaften und Beurteilung (iudi-
care) des bereits Gefundenen bezieht, damit man sich nicht von Vor-
urteilen (praeiudicia) tiuschen lasse; die andere aber ist bestimmt zur
Vermehrung des Wissens, also zur Auffindung (invenire) dessen, was
uns noch fehlt» '°. Der Kalkiil gilt ihm nun als methodisches Verfahren,
das eine Hypothese oder ein technisches Konglomerat von Hypothesen
(lat.: ars) auf ihren Sachgehalt hin iiberpriift und sie somit zur Wis-
senschaft (scientia) macht. Bei hermeneutischen Problemen hat der
Kalkiil dariiber hinaus die Aufgabe, fiir die Ordnung und Vertriglich-
keit ihrer gedanklichen Teile Sorge zu tragen. Sogar die « Elemente der
ewigen Wahrheit», sofern sie sprachlich ausgedriickt wird, lassen sich
fiir Leibniz erkennen, « wenn jemand Merkmale hat zu ihrer Erkennt-
nis, wo sie entgegentritt, denn sonst sucht er sie vergebens»!!. Es hilft
auch nichts, wenn man in einem Plddoyer fiir existentialhermeneuti-
sche Gesichtspunkte — etwa mit Ebeling — ein solches Vorgehen auf die
Stufe theologisch unbrauchbarer «Computerentscheidung(en) zwi-
schen richtig und falsch»!2 stellt. Denn wo es vor allem um die sach-
liche Klarstellung von Problemen und Begriffen geht, also um eine
Aufgabe einer durchaus definitorischen Disziplin, dndert sich nichts an
der Feststellung von Leibniz, dass, wenn immer sachgebundene Strei-
tigkeiten auftreten, sei dies nun Metaphysik oder Theologie, «es nicht
mehr des Redens bedarf unter zwei Philosophen» — die Theologen
verhalten sich hier nicht anders — «als unter zwei Rechnern (quam inter
duos Computistas), es wird ndmlich ausreichen, in die Hand einen
Rechenstift zu nehmen, sich zum Rechenbrett zu setzen und sich in
wechselseitiger Freundschaft zu sagen: calculemus'!» D.h., besinnen
wir uns auf unsere Sinnkriterien und damit auf Ausdruckswert und

10 G.W. Leibniz, Werke (Erdmann), Berlin 1840, 85a.

Il G.W. Leibniz, Phil. Werke (Gerhardt), IV, Berlin 1880, 44 ; sowie: Opuscules et
fragments inédits (Couturat), Paris 1903, 219.

12 G. Ebeling (A.2), 33.



F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 167

Ausdrucksgehalt unserer verwendeten Symbole, leibnizisch ausge-
driickt: «a vocabulis vagae incertaeque significationis ad charac-
teres determinatos revocemur»'3.

Indem ich die Inhalte der Theologie auf die Bestimmtheit ihres
Ausdrucksgehalts (character determinatus) und mithin auf ihren ange-
messenen Begriff bringe, erhebe ich sie allerdings aus dem Stand einer
ars in den der scientia. Denn was in der Hypothesenbildung der ars (als
ars inveniendi seitens der Religion sowie der ars iudicandi seitens der
Theologie) bedurfte, hat nunmehr als character determinatus allererst
wissenschafiliche Aussagekrafi gewonnen. Es ist m.a. W. eingeholt in
den Kontext einer verniinftigen Ausdrucksweise des Begriffs und damit
allererst wissenschaftlich definierbar geworden. Der damit beschrie-
bene Prozess einer Konstitution von Wissenschaft ist im Blick auf die
Theologie auch von Albert anerkannt. Als positives Beispiel theologi-
schen Denkens, das diesem Wissenschaftstypus geniigt, hat er Albert
Schweitzer!'4 angefiihrt. Aus Schweitzers Theologie ldsst sich zugleich
auch ablesen, dass das nimliche Verfahren der Einholung substantiel-
ler Religionsgehalte in die Vernunft zugleich auch das Verfahren der
Ausbildung neutestamentlicher Theologeme gewesen ist. Also wire,
was Wissenschaftstheorie fiir die Theologie fordert, nimlich Ermes-
sung ihrer Behauptungen an der jeweiligen geistesgeschichtlichen
Wirklichkeit, also der Gegenstand der von Leibniz bereits initiierten
und von Albert wiederholten kritischen Anfrage an die Theologie,
schon aus der Konstellation des NT als Aufgabe der Theologie erkenn-
bar. Dies driickt sich in Schweitzers nicht bloss systematisch, sondern
schon exegetisch markanten These aus, dass Jesus «mit seinem Tode...
die Form seiner Weltanschauung (vernichte), indem seine Eschatologie
unmoglich wird. Damit gibt er allen Geschlechtern und allen Zeiten das
Recht, ihn in ithren Gedanken und Vorstellungen zu erfassen, dass sein
Geist ihre Weltanschauung durchdringe, wie er die jiidische Eschato-
logie belebte und verklarte».!s Es ist dies analog der Gesichtspunkt, den
Schweitzer auch fiir Paulus in der Aonenfrage geltend macht, dass
namlich «das Evangelium vom Reiche Gottes... im Riickblick auf den
erfolgten Tod Jesu und bei der Wertung dieses Todes als der Anfangs-
tatsache des Reiches» eine neue Fassung annehmen und Kategorien

13 G.W. Leibniz, Phil. Werke (Gerhardt), VII, Berlin 1890, 200.

14 H. Albert, Traktat 108ff.

15° A. Schweitzer, Das Messianitits- und Leidensgeheimnis, Tiibingen-Leipzig 1901,
97.



168 F.Létzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

entwickeln muss, die es unter gewandelten Existenzbedingungen von
Religion seine sinngemésse «Fortsetzung» (nicht «Ausserkraftset-
zungy) finden lassen.'® Also ist das Christentum per se vom Evangelium
her Denkaufgabe, und der Glaube kann nur so zu Gehalt und Substanz
kommen, dass er von vornherein das Denken innerviert. Die Moglich-
keit des Glaubens, unabhingig vom Denken ohne Kritik seiner selbst
auszukommen, ist unmaogliche Moglichkeit; wir konnen nicht hinter
das Denken zuriick und miissen also Religion in den Kontext der
menschlichen Vernunft einholen. Dass sich in einem Prozess solchen
Denkens die christliche Religion auch von personlichen Deutungen,
die der geschichtliche Jesus seiner Lehre gegeben hat, exemplarisch
entfernt!’?, so wie ja Paulus den geschichtlichen Jesus in seiner Darstel-
lung nicht einfach wiederholt, sondern weiterdenkt, ist Notwendigkeit,
hinter die das Christentum nicht zuriickkann. Aus ihr und damit aus
den Gedanken Schweitzers zu folgern, dass diese Entwicklung schliess-
lich «in den offenen Atheismus» hineinlduft'®, ist eine Behauptung, die
Hans Albert mit Schweitzer ausmachen muss. Und wenn er dariiber
hinaus fiir sich selbst die Konsequenz zu ziehen scheint, nur in der
Tendenz zum Atheismus signifikante Wissenschaftskriterien der Theo-
logie entdecken zu k6nnen, so muss er eine solche Entdeckung mit sich
selbst ausmachen. Sie wire eine Substitution und ist mit dem kritischen
Rationalismus nicht ohne weiteres gegeben.

I1.

Was sich indessen genuin aus dem kritischen Rationalismus als ein
fiir die Theologie folgenschweres Problem ergibt, ist die bekannte Dis-
soziierung aller Wahrheit von der Gewissheit, die wir iiber dic Wahr-
heit haben.!” Doch auch hier, wie man leicht sieht, kann es weniger um
den Punkt gehen, auf den sich bisher die Kritik der existentialherme-
neutischen Richtung in der Regel konzentriert. Sie sucht dem kriti-
schen Rationalismus seine Schwiche nachzuweisen mit dem haupt-
siachlichen Argument, dass seine Hypothesenbildung ein in sich infi-

16 A.Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, 2. Aufl. Tiibingen 1954, 379.

17 H. Groos, Albert Schweitzer, Grosse und Grenzen, Miinchen-Basel 1974, 479.
Groos deutet diesen Prozess im Sinne eines dezidierten Agnostizismus.

18 H, Albert, Traktat 111.

19 H. Albert, Traktat 32ff.; G.Ebeling (A.2), 25f.



F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 169

niter Regress sei, der den Vorsprung des Argumentierens am zur
Methode erkliarten Leitfaden des sogenannten « Miinchhausen-Trilem-
mas» im nachhinein zunichte macht.?° Man sieht indessen leicht, dass,
wenn ein Regress in Hypothesen logisch vorstellbar sein soll, er jeden-
falls nicht darin liegt, dass zur Abstiitzung von Sédtzen, die in sich
vergleichsweise selbstdndig sind, andere Sdtze bendtigt werden, die mit
diesen nach dem Prinzip der Kohdrenz zusammenhingen. Denn hier
ist logische Selbstdndigkeit, d.h. die kohdrenten Sitze sind mit sich
selbst bloss koordiniert und bilden keine Dependenz als Unterglieder
voneinander, die als serielle Folge der gestuften Abhdngigkeit den Re-
gress logisch markiert. Will ich eine Gedankenfigur, die dem Regress
vergleichbar wire, im Feld der Hypothese finden, so miisste ich ihr
Geltungsprinzip der sachlichen Konfrontation von Gedanken mit der
Welt ihrer Gegenstidnde, also eine Anwendungsspielart des Prinzips der
Adidquation von Begriffsbildungen gegeniiber Sachen (adaequatio re-
rum et intellectus), reziprok aufsich selbst anwenden, es zur Hypothese
machen und nun im Verifizierungsverfahren den kognitiven Regress
verrichten. Dabei zeigt sich der Sachverhalt, dass die « Addquationsre-
gel als Wahrheitskriterium (res) mit der Aussage: «die Addquationsre-
gel ist eine wahre Aussage> (propositio)» logisch inkongruent ist. Denn
beide Aussagen: Die « Addquationsregel [ist] Wahrheitskriterium» und
zweitens: «die Addquationsregel ist eine wahre Aussage» liegen nicht
aufgleicher Ebene, sondern sind verschieden. Dann aber ist Inaddquat-
heit, also logische Inkongruenz zwischen ihnen, und das wiirde «frei-
lich bedeuten, dass die Addquationsregel als Wahrheitskriterium nicht
in der Lage ist, sich selbst als wahre Aussage hinzustellen». Denn im
ersten Fall ist sie nur norma normans einer moglichen Verifizierung,
im zweiten Fall ein Aussageinhalt, dessen Zusammenstimmung bzw.
«Vereinbarkeit mit der Addquationsregel gerade fraglich ist», und zwar
fraglich im Sinne «der Berechtigung der im Aussage-Gegenstand her-
ausgestellten Forderung». Also gibt «die Addquationsregel... keine
Moglichkeiten her, ihre eigene Wahrheit zu priifen».2! Also ist der

20 G.Ebeling (A.2), 2f. (Thesen).

21 Nach der Tarskischen Formalisierung von Wahrheitskriterien neuerlich fiir die
Theologie aufgearbeitet von G. Stammler, Erkenntnis und Evangelium, Grundziige der
Erkenntnistheorie, Gottingen 1969, 97ff. Stammler zieht aus obigem Sachverhalt die
Konsequenz, subjektivistische Erkenntnistheorien fiir die Theologie preiszugeben und
einen sogenannten «aletheiokratischen» Ansatz nach theonomen Kriterien zu verfol-
gen.



170 F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

Regress in diesem Priifungsverfahren logisch suspendiert und mithin
die Hypothesenbildung endlich. Umgekehrt folgt aber auch, dass eben
dadurch die Gewissheit nicht mit der Wahrheit verbunden ist, sondern
gemdss der Fallibilitdtsthese des kritischen Rationalismus von dieser
Wahrheit dissoziiert ist.

Es niitzt auch nichts, die Dissoziierung mit dem existentialherme-
neutischen Einwand aufzuheben und mit Ebeling zu sagen, dass man in
der « Gewissheits»frage bei Verwendung des Begriffs « Gewissheit» die
«sachliche Breite und geschichtliche Tiefe des Sprachgebrauchs...
nicht ungestraft missachten» konne.22 Den Sprachgebrauch des Ein-
wands sieht man, die Tiefe nicht. Um so deutlicher zeichnet sich ab,
dass eine Orientierung des Denkens, die, statt begriffsgeschichtlich zu
sein, sich fiir die Problemgeschichte der Wissenschaftstheorie vorrangig
offengehalten hitte, in der Bestimmung ihres Kalkiils als wissenschafi-
lich anwendbar die Restriktion des Denkens auf diese Dissoziierung als
jeweilige Grenze des Kalkiils erkannt hitte. Das analoge Problem
ergibt sich klassisch formuliert bei Kant in der Bestimmungsmaoglich-
keit, die das Erkenntnisvermdégen hat, um von der Beziehbarkeit seiner
selbst auf Gegenstiande Gebrauch zu machen. Und zwar liegt es in der
kritizistischen Dissoziierung von Qualitdt und Modalitidt. Das hier
anhédngige Assertionsproblem hat historisch zur Kritik der spekulati-
ven Theologie und damit der Gottesbeweise gefiihrt.2? Der kritische
Rationalismus erweitert diese Problemstellung dahin, dass nunmehr
jeder dogmatische Satz der herkommlichen Theologie dem Spekula-
tionsverbot unterliegt und folglich leere Aussage ist; folglich ergibt sich
an dieser Stelle —aber auch iiberhaupt nur hier — die fiir uns thematische
Frage, ob aus der Albertschen Definition einer durch den kritischen
Rationalismus gegeniiber Kant erweiterten Erkenntniskritik die Ab-
schaffung von Theologie als Konsequenz zu folgern wire. Das Problem
verscharft sich dadurch, dass der kritische Rationalismus zwischen
theoretischer und praktischer Vernunft jeden Unterschied suspendiert
und damit die Erkenntnisunmoglichkeit fiir theologische Aussagesitze
auf das herkommliche Gebiet auch der praktischen Vernunft auszu-
weiten scheint.24

Es ist zu priifen, ob diese Folgerung dem Tatbestand gerecht wird.
Fragt man nach der Aufgabe, die Alberts Suspendierung der Unter-

2 G.Ebeling (A.2) 25.

23 I.Kant, KrV B 272fT.; B 608ft.
24 H. Albert, Traktat 54.



F.Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 171

scheidung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft hat, so geht
es ihm um rationale Durchsichtigmachung von Entscheidungen ver-
mittels der Erkenntnis, also um ein Problem der Transparenz und
damit der sachlogischen Prizisierung des praktischen Entscheidungs-
verhaltens. Die fiir das Entscheidungsverhalten verbindlich gemachte
Exaktheitsfrage konstituiert fiir dieses ein theoretisches Problem, nim-
lich diskursive Sinnkontrolle, und ermisst wechselseitig die rationale
Relevanz der theoretischen Verhaltensformulierungen nach der Ver-
fahrenskontrolle der Praxis. Mit Bezug auf die kalkulatorische Priif-
barkeit des Verniinftigkeitsmoments ist jeder praktische Satz theore-
tisch, d. h. er unterliegt der Forderung, Sinnkriterien fiir seine Verninf-
tigkeit zu entwickeln und auf diese hin untersuchbar zu sein. Das wiirde
fiir die Theologie bedeuten, dass alle « primartheologischen», aus dem
Kontext der Religion entlehnten Aussagen, also Formulierungen wie:
Gnade, Erlosung, Friede, Heil, nie als « Ad-hoc-Argumente» fiir zufil-
lige Lebenssituationen, sondern nur unter dem Nachweis ihrer funk-
tionellen «Wirklichkeitsverankerung» als Erfahrungsweisen einge-
flihrt werden, die fiir die Moglichkeit der menschlichen Gesamterfah-
rung liberhaupt konstitutiv sind.?* Hierin ldge ihre « metatheologische»
Sinnkontrolle in Relation zum Entscheidungsverhalten, also theologi-
sche Transparenz, die ein Abgleiten der Theologie in sogenannte « Ver-
schleierungsstrategien» und «Immunisierungstechniken» im Dienst
ideologischer Interessen verhindert.2¢ Das praktische Kontrollverfah-
ren wiirde sich demgegeniiber auf Institutionskritik bzw. -kontrolle
beziehen 27 und etwa zur Kirchen- oder Religionssoziologie zu rechnen
sein. Beschrianken wir uns auf die Sinnkontrolle als Proprium der
Theologie, so betrifft die Kritik des Albertschen Rationalismus auch
gar nicht unmittelbar die Frage nach der Substanz theologischer Sach-
gehalte, sondern lediglich die Frage nach deren intersubjektiver Kom-
munizierbarkeit. D.h., Theologie ist beziiglich ihrer inhaltlichen Sub-
stanz und also der Sachgehalte nur soweit tangiert, als die Verfahrens-
und Kausalfrage nach deren verniinftiger, gesetzlich angebbarer Kom-
munikation auf die Sachfragen Einfluss nimmt. Mithin ist auch eigent-

25 Ahnliche Konsequenzen hat ausserhalb der deutschen Szenerie seit Jahren die
schwedische Theologie aus der analytischen Philosophie gezogen: Vgl. A. Jeffner, Theo-
logie und analytische Philosophie, Fragen aus ihrer Konfrontation in Schweden, KuD 18
(1972), 278ff.; ebenso: H. Eklund: Tro, erfarenhet, verklighet, Stockholm 1956.

26 H. Albert, Traktat 113f.; 116; 129f. u. 6.

27 H. Albert, Traktat 122fF.



172 F. Litzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

lich gar kein theologisches Dogma, keine klassische Sachaussage der
Theologie gegeniiber dem kritischen Rationalismus ex confesso zu
verteidigen, sondern nur zu transkribieren in den Wortlaut einer funk-
tionellen Hypothese im Rahmen der Sinnfdlligkeit der postulierten
Kommunikationsgesetzlichkeit. Beschreibe ich nun mit diesem Sinn-
falligkeitspostulat Grund und Grenzen des Kalkiils, in welchem sich
die Formulierung theologischer Sitze abspielt, so ergibt sich im Rekurs
auf die Fallibilitdtsthese der Dissoziierung von Wahrheit und Gewiss-
heit als dem Ausgangspunkt der Hypothesenbildung folgende erkennt-
nistheoretische Alternative beim Verfahren sachtheologischer Formu-
lierungen:

I. Die prdstabilistische Hypothese. Gerade weil Gewissheit iiber die
Wabhrheit nicht moglich ist, muss a priori angenommen werden, dass
eine mogliche Totalitdt wahrer Aussagen sich selbst triagt, wohlgeord-
net ist und sich in ihren Ordnungsstrukturen selbst entfaltet. Es verhalt
sich mit ihr wie mit einem fahrenden System, von dem ich durchaus
nicht «weiss, ob es sicher fahrt» 28, Ich weiss es vor allem deshalb nicht,
weil als Unsicherheitsfaktor der Mensch mit seinem Entscheidungs-
spektrum an diesem System beteiligt ist. Dies zwingt zu fortgesetzter
Uberpriifung der Hypothesenbildung an der Sachwirklichkeit. Dabei
ist die Aufgabe nicht, zugunsten moglicher Gewissheit im System die
Wahrheit zu erklidren (zu verifizieren) — denn dies ist unmdglich —,
sondern das prasumptive oder als faktisch konstatierte Abweichen von
ihr, also den Irrtum in seinem Zustandekommen zu untersuchen und
seinen Faktor in der Urteilsbildung zu falsifizieren. Daraus ergibt sich
die Folgerung: Es ist nicht méglich, nach der Wahrheit der Wahrheit zu
fragen, sondern Wahrheit bestimmt sich selbst als Moglichkeit iiber-
haupt von Ordnungsbestimmung. Ihre Dissoziierung von der Gewiss-
heit, die damit ausgesprochen ist, beschriankt die in der préstabilisti-
schen Hypothese formulierte Invarianz von Wahrheit als Ordnungsbe-
stimmung auf blosse Geltungsinvarianz, bei der wir schon auf der
Ebene der sikularwissenschaftlichen Urteilsbildung in empirischen
Satzen auf Grund der Aufhebung des Addquationstheorems genotigt
sind, ihnen die Investition von Glaubensvertrauen beziiglich ihrer Ver-
lasslichkeit im voraus zu gewidhren. Die Alternative wére ein schlech-
thinniger Vorsatz zur Hypothesenzertriimmerung a priori, bei dessen
absolutem Skeptizismus wissenschaftliche Urteilsbildung iiberhaupt

8 G.Stammler (A.21) 210.



F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 173

unmoglich wire. Das vorausgesetzte Vertrauen aufdie prastabilistische
Hypothese resultiert aus der Tatsache, dass flir den theoriebildenden
Verstand sehr wohl ein Teil«chaos» einer vernichteten Wirklichkeits-
ordnung im Sinne einer Teilmenge falscher Aussagen iiber Wirklich-
keit als korrigierbar gelten konnte, ein Total«chaos» indessen, also die
Totalmenge aller moglichen Mengen falscher Aussagen iiber die Wirk-
lichkeit, nicht mehr kalkulierbar wire. Folglich verlangt die Kalkiil-
theorie a priori eine subjektive Vertrauensinvestition, also « Glauben»
an die Moglichkeit von Geltungsinvarianz als sich selbst bestimmender
Ordnungsstruktur von Wahrheit.?® Folglich bleibt die Behauptung des
kritischen Rationalismus bei Albert unvollstindig, dass im Fiir-Wahr-
Halten von Sétzen eine « Mindest-Implikation» von Erkennbarem als
Voraussetzung des Glaubens liegen miisse, solange nicht auch das
Umgekehrte gilt, dass in ithrer Erkenntnisméglichkeit eine « Mindest-
Implikation» des Glaubens als Vertrauensinvestition anzutreffen ist.3°
In dieser Implikation des Vertrauens, die eine Voraussetzung wissen-
schaftlichen Denkens ist, liegt zugleich der Ubergang zur Méglichkeit
von Theologie in der Form ihres wissenschaftlichen Denkens. Denn
hier wird funktionalisiert, was Wissenschaft erst moglich macht, die
schlechthinnige Autonomie der Wahrheit als solcher, die sie vor der
Moglichkeit des subjektiven Zweifels hat. Zwar ist es richtig, dass jede
offenbarte Wahrheit und letztlich Gott selbst als diese Wahrheit (emet)
gegeniiber dem Pristabilismus als exklusiv zu gelten hat. Die Wahr-
heitshypothese des Pristabilismus wiirde als Kalkiil richtig bleiben, etsi
Deus non daretur, und jede mogliche Behauptung iiber Gott und Theo-
logie kann nur per analogiam mit dem Préastabilismus selber als kohi-
rent bezeichnet werden. Der Pristabilismus kdme durchaus ohne sie
aus und iiberldsst ihr als Funktionsraum nur eine Leerstelle seines
Ressorts, die theologisch neu besetzt wird. Aber er ldsst es formell auch
zu, dass trotz der Exklusivitét, die theologische Aussagen haben, wenig-
stens ihr Emet-Charakter, der sie zu etwas Theologischem macht, dem
Invarianzkriterium der Geltung logisch nicht zu widersprechen
braucht. Zu kliren bleibt so nur die Frage, ob Theologie in der For-
mulierung ihrer Emet-Aussagen und der Wahrnehmung von deren
Kommunikationsfunktion in objektive Gefahr gerit, auf Grund der
partiellen Exklusivitdt solcher Aussagen gegeniiber dem Wahrheitsbe-

2 G.Stammler (A.21), 194; 197fF.; 400.
30 H. Albert, Traktat 118fT.



174 F. Litzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

griff der Profanwissenschaft in autoritiare «Ideendiktatur» 3! einzumiin-
den oder fiir sie Vorfeld zu sein.

I1. Esist der Ewigkeitswert solcher Aussagen, den sie in sich zu haben
beanspruchen, der autoritdr usurpiert zu sein scheint und zu dessen
funktioneller Bewédhrung die zweite Hypothese dient. Sie ist von der
prastabilistischen genetisch unabhingig und insofern alternativ, aber
mit ihr logisch durch Kombinationsverfahren verbindbar: die mona-
dologisch-subjektivistische Hypothese. Sie lautet: Nur wenn ich als
Erkenntnissubjekt den sachgebundenen Nachweis fiihre, dass die Er-
fahrung des Ewigen selber, wie sie als die Religion anthropologisch zum
Menschsein gehort, in sich ein Moment aufweist, das funktionell von
solcher «Art ist, dass ohne dasselbe keine Erfahrung iiberhaupt mog-
lich» wire, gibt es fiir Subjektivitit eine Giiltigkeitsaussage iiber Erfah-
rung als Religion. Und insofern die Theologie diese Erfahrung thema-
tisiert, hat sie durch deren Bewéhrbarkeit genuin einen Gegenstand, der
fiir sie selbst als Wissenschaft ein funktionelles Ressort darstellt, funk-
tionell ndmlich in dem Sinn, dass, wenn dieses unbesetzt bliebe, im
System der Wissenschaften eine sachliche «Liicke» wire.3? Die Idee
religioser Erfahrung, d.h. die Behauptung des Ewigkeitswertes, gilt
dann und nur dann als nicht diktatorisch, wenn in der Nachpriifung
ihrer Relevanz fiir die Mdglichkeit von Erfahrung iiberhaupt ihre Sach-
haltigkeit konstatiert und damit die Alternativthese ihres bloss imagi-
niaren und also angemassten Geltungsanspruchs falsifiziert ist.

Nun sieht man leicht — und A.Nygren hat eindringlich darauf hin-
gewiesen —, wenn wir «etwas als giiltig erkldren, sei es eine Erkenntnis,
eine Willensrichtung, eine Handlungsweise oder was sonst immer, so
erheben wir es damit iiber die Bedingungen der sinnlichen Erfahrung,
liber die Beschrinkungen von Raum und Zeit. Wenn wir etwas als
giiltig bezeichnen, so ist damit nicht gemeint, dass es an diesem ein-
zelnen Punkt im Raum und in der Zeit, sondern dass es ohne Riicksicht
auf Raum und Zeit gilt... Die Voraussetzung dafiir, dass tiberhaupt
etwas gelten soll, ist also, dass wir berechtigt sind, auf diese Weise etwas

31 Stammler scheint diese Ideendiktatur ausdriicklich zuzulassen (A.21): vgl. 393;
3951t

32 §o A.Nygren, Religidst Apriori, Lund 1921, 233; ebenso: Die Giiltigkeit der reli-
giosen Erfahrung, Giitersloh 1922, 69ff. — Auf diese Sachverhalte hat in neuerer Zeit
besonders G.Hornig hingewiesen: Offenbarungstheologie und Motivforschung in
Schweden, NZSTh 16 (1974), 151ff.



F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 175

liber die Sphire des Rdumlichen und Zeitlichen zu erheben»?3? und
quoad nos von Geltungsinvarianz zu sprechen. Nenne ich nun diese
Voraussetzung «religios» und weise ich zugleich mit ihr nach, dass die
in ihr gesetzte Raum-Zeit-Unabhéingigkeit den Geltungsanspriichen
aller iibrigen Urteile, sei es in der Wissenschaft, in Asthetik oder Ethik
zugrunde liegt, so wére bei dieser Sprachregelung das Ewigkeitsmo-
ment der Religion konstitutiv fiir die Giiltigkeitsfeststellung der Erfah-
rung in den genannten Bereichen im ganzen. M.a. W.: Nur wenn ich
mittels der Religion das Ewige als Erfahrung finde, hat es liberhaupt
Sinn zu sagen, dass etwas Erfahrungshaltiges tiber Raum und Zeit hin-
aus gelten kann, und das bedeutet wechselseitig, dass ohne die religiGse
Erfahrung mit Bezug auf Geltungsinvarianz keine Erfahrung maoglich
ware. Dass dies kein blosser Psychologismus, auch keine pragmatische
Dezision ist, um mit Bezug auf ihre Geltung von der Erfahrung
Gebrauch zu machen, wird klar durch den Weg der Formalisierung,
den das Ewigkeitsmoment iiber die Symbolerfahrung der mathema-
tischen Kalkiile auf das Ziel der Bewidhrbarkeit der logistischen Logik
nimmt. Nur wenn ich behaupten kann, so hat es Heinrich Scholz
gesagt, dass ein «sinnvoller» logischer Satz «nicht nur in unserer Welt,
sondern in jeder moglichen Welt giiltig ist», ist er von der Invarianz,
deren die logischen Sitze bediirfen. Heinrich Scholz hat darin zugleich
dasjenige «Element» gesehen, das den «logistischen Logiker in der
Ausiibung eines Hauptstiicks von seinem Beruf mit dem christlichen
Theologen verbindet; denn entweder gibt es iiberhaupt keinen Men-
schen, fiir welchen behauptet werden kann, dass er in der Ausiibung
eines Hauptstiicks von seinem Beruf iiber «diese» Welt (gemeint ist: die
unsrige) bestandig hinaussieht, oder der christliche Theologe ist dieser
Mensch».3* Mit diesem Element beschéftigt, ist fiir Scholz das geistige
Auge des Logikers «auf die Gottheit gerichtet», weil sich in der Gel-
tungsinvarianz, welche die logischen Sitze in Ewigkeit besitzen, die
gottliche Allmacht begrifflich zur Sinnfilligkeit vermittelt. So wird in

3 A.Nygren (A.32,2), 71f. Neuerdings wieder aufgegriffen in: Meaning and Method,
Prolegomena to a Scientific Philosophy of Religion and a Scientific Theology, Lon-
don-Philadelphia 1972, 343fT; jetzt auch in deutscher Ubersetzung: Sinn und Methode,
Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Religionsphilosophie und einer wissenschaft-
lichen Theologie, iibers. u. hrsg. v. G.Klose, mit einem Vorwort v. U. Asendorf, Got-
tingen 1979, 38711

34 H.Scholz, Das theologische Element im Beruf des logistischen Logikers (1935), in:
Mathesis Universalis, hrsg. v. F. Kambartel u.a., Basel-Stuttgart 1961, 335ff.



176 F. Lotzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

der Logik die Transparenz auf christliche Theologie hin erfahren; und
Scholz hat in diesem Zusammenhang betont, dass wir die Geltung
logischer Sdtze nicht machen, sondern nur vorfinden kénnen, um sie
verniinftig zu interpretieren. Daraus folgte fiir ihn, dass wir ohne Erfah-
rung des Ewigkeitsmoments in Mathematik und logistischer Logik nie-
mals bei Gebrauch der Kalkiile im Grunde wiissten, was wir tun. Er hat
bei dieser Folgerung nicht nur auf Leibniz, sondern auch auf das Wort
Augustins aus De trinitate verwiesen: Hinc est quod etiam impii cogi-
tant aeternitatem (XIV 15,21). Sollte nicht dies ein Hinweis sein, in
verniinftigen Denkmodellen, die wir zur Interpretation auch der Theo-
logie bediirfen, die Glaubwiirdigkeit dieser Disziplin erst recht in der
Kommunikation mit der Philosophie zu bewdhren?

Frieder Lotzsch, Detmold



	Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

