
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 3

Artikel: Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

Autor: Lötzsch, Frieder

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Albert und die Abschaffung der Theologie*

Wer sich durch den kritischen Rationalismus in den Bedingungszusammenhang

einführen lässt, auf dem die Möglichkeit einer
wissenschaftlichen Beurteilung der Theologie beruht, der bemerkt bald, dass

er zu sehr vielen Gleisen quer zu liegen kommt, in denen sich offizielle
Theologie der Gegenwart im deutschsprachigen Protestantismus
bewegt. Dass der kritische Rationalismus und sein herausragender deutscher

Vertreter Hans Albert es für notwendig erklärt hat, nicht sowohl
keine Theologie für wissenschaftlich anzuerkennen, als vielmehr die

Begründungsmöglichkeit, die sie nach Massstäben einer dogmatischen
Axiomatik hat, zu beseitigen1, ist kein Zweifel, und wenn man den
einen Gegner der Theologie nennt, der die dogmatische Axiomatik für
ein mit den Grundsätzen der Wissenschaftlichkeit im Widerspruch
stehendes Verfahren des Denkens ansieht, so hat Hans Albert als solch
ein Gegner zu gelten. Und doch brauchte man nicht mehr von den
Intentionen und Motiven einer solchen Gegnerschaft zu wissen, als was
in den ausgesprochenen Worten enthalten ist, um zu wissen, dass nicht
jeder, der eine so bewandte Theologie ablehnt, auch den Gegenstand
von Theologie überhaupt ablehnen und mithin Atheist sein müsse.

Dass freilich die Alternativtheologie sich nicht mehr axiomatisch,
sondern funktionell zu verstehen hätte, dass sie ihre inhaltlichen Theoreme

als Beiträge zur Lösung anthropologischer Handlungsfragen
einführen müsste und darzulegen hätte, welche humanen und anthropologischen

Konsequenzen der Verzicht auf Theologie überhaupt
beinhaltet, dass die Theologie m. a. W. eine Disziplin sein müsste, die hypo-
thesenhaft nach ihren sachlichen Sinnkriterien erst auf der Suche und
nicht mehr abstützbar wäre durch Autoritäten der Tradition, das alles
ist richtig, und Albert wäre der letzte, daran vorbeizusehen. Aber wenn
in der Theologie der Tradition oder, spezieller formuliert, der Theologie

der geschichtlichen Seinsverbundenheit, auf die sich zumal die

* Ursprünglich aus dem Anlass der feierlichen theologischen Promotion des Verfassers

vor der Evangelisch-Theologischen Fakultät zu Münster/Westf. als Vorlesung gehalten.

1 Vgl. vor allem Alberts Folgerungen aus dem Münchhausen-Trilemma, Traktat
über kritische Vernunft, 2. Aufl. Tübingen 1969, 11 ff.



F. Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 163

Existentialhermeneutik2 beruft, ein Proprium des christlichen Glaubens

steckte, das sich dem kritischen Problemlösungsverhalten
überhaupt entzöge, so könnten wir uns nicht damit entschuldigen, dass der
Glaube als «unbedingtes Betroffensein» ausschliesslich vorrationalen
Charakter3 habe und vor der kritischen Vernunft als exempt zu gelten
hätte. Ein Plädoyer für die Wissenschaftlichkeit der christlichen Theologie,

das an den Ort appelliert, wo in uns Gefühl und Stimmungen
sprechen, wendet sich an eine Instanz, die keine ist. Es wendet sich an
den Menschen als ein Wesen, das unter das Joch seines eigenen Grauens

vor Tod und Verwesung gezwungen werden kann - dass ihm
tatsächlich davor graut, ist eine ganz andere Frage -, und welches durch
diesen Zwang seiner Freiheit zu denken und Kriterien für die Richtigkeit

dieses Denkens anzugeben beraubt wäre. Alberts Kritizismus ist
nichts anderes als die Formulierung einer Lehre von der Möglichkeit
einer Kommunikationsgemeinschaft unter Menschen a priori, die nach
Verständlichkeitskriterien vermöge des Gebrauchs der Sprache als der
Freiheit zu denken miteinander in Diskurs4 treten, und man muss die
existentialhermeneutische Strafpredigt gegen den kritischen Rationalismus

hinter sich lassen, wenn man aufdie Ebene gelangen will, aufder
für ihn die christliche Theologie ein wissenschaftstheoretisches
Problem bildet.

I.

Unter den Einwänden, die gegen den kritischen Rationalismus als

Prüfungsinstanz für die Wissenschaftlichkeit der Theologie erhoben
werden, ist der älteste, verbreitetste und anscheinend stärkste dieser:
Wenn der kritische Rationalismus die logische Axiomatik des

Begründungsdenkens oder m.a. W. die Ontologie des principium rationis
sufficients wegen des damit verbundenen sogenannten «Münchhausen-
trilemmas» suspendiert, hebt er sich durch die absolute Kritik am
Begründungsdenken selbst auf. Selbst wenn man also mit dem kriti-

2 Vgl. vor allem G.Ebeling, Kritischer Rationalismus? Zu Hans Alberts «Traktat
über kritische Vernunft», Tübingen 1973, 57f.

3 So z. B. W.-D. Just, Ebeling contra Albert -Albert contra Ebeling, Bemerkungen zu
einer verunglückten und dennoch wichtigen Diskussion, ZEE 18 (1974), 335.

4 Vgl. J.Werbick, Die Legitimität der Legitimation, Bemerkungen zur Theologiekritik

des Kritischen Rationalismus, KuD 20 (1974), 262ff.



164 F. Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

sehen Rationalismus dem herkömmlichen Begründungsdenken anlastet,

dass es entweder in einen infiniten Regress oder in einen logischen
Zirkel oder einen Abbruch des Begründungsverfahrens, also zu einer
willkürlichen dogmatischen Auszeichnung bestimmter Sätze führe,
könne die als Alternative angebotene hypothetische Denkweise für die

Theologie nicht verbindlich gemacht werden ; denn eine solche Denkweise

sei in ihrem Erkenntniswert von eben der gleichen irrationalen
Willkürlichkeit wie die kritisierte Position.5 Wir fragen: Suspendiert
der kritische Rationalismus wirklich das Begründungsdenken, und
führt die sogenannte «absolute Kritik» zu einer blossen Substitution
von Dogmatismen der Traditionsautorität durch solche willkürlicher
Annahmen, die der kritische Rationalismus unter wissenschaftstheoretischem

Etikett der Hypothesenbildung in Verkehr bringt? Und ist am
Ende gar die Kritik dem analogen Münchhausentrilemma unterworfen
wie die Axiomatik des prineipium rationis sufficients?

Wenn es wahr ist, dass der kritische Rationalismus eine
«Herausforderung an die Theologie» ist, weil er die «reale Welt» nach arbirären
Entscheidungen «als Gegenstand einer operationalistischen Veranstaltung»

zurichte6, so wird man sagen dürfen, dass die Theologie den

Nachweis, durch die nämlichen arbiträren Entscheidungen legitimiert
zu sein, ausweislich der Berufung auf eine solche Formulierung
erbracht hat. Denn in der Tat: dass es für die Hypothesenbildung des

kritischen Rationalismus überhaupt ernsthafte Gründe geben könne,
das ist eine Hypothese, mit der die Existentialhermeneutik schon rein
logisch aufgeräumt zu haben glaubt. Es bedarf hier eigentlich keiner
inhaltlichen theologischen Argumente mehr, so dass sich die Diskussion

mit dem kritischen Rationalismus bereits im Vorfeld der Theologie

ausschliesslich formal erledigt hätte. Allein es ist ein Unterschied,
ob ich die inkriminierte Begründungspraxis als Zurückführung auf
«letzte» bzw. «erste» nicht mehr kritisierbare Wahrheiten betrachte,
wobei jeder Rechtfertigungsversuch eines so bewandten Denkens in
einem definitiven Sinn als autoritär zu gelten hätte, oder ob ich lediglich

in einer regulativen Weise das legitimierende Denkverfahren
heuristisch als Kalkül einführe, um im einzelnen nachzuprüfen, was meine

5 So G. Klein, Ende des Vernehmens?, Hans Alberts Herausforderung an die Theologie,

Festschrift für E.Fuchs, Tübingen 1973, 204ff. Als «Münchhausentrilemma»
bezeichnet H.Albert die grundsätzliche methodische Unabschliessbarkeit des

Begründungsverfahrens.

6 G. Klein (A.5), 215.



F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 165

Behauptungen sachlich leisten. Aufdie Theologie bezogen, hätte dieser
Kalkül den Sinn, meine gedanklichen Intentionen als Sätze möglicher
Theorie im Kontext menschlichen Verhaltens auf das hin transparent
zu machen, was sie für dessen Humanisierung und normative
Sinnbestimmung an konstruktiven Potenzen erbringen. Theologische Sätze

bleiben in Geltung, wenn und solange der Nachweis gelingt, dass ihre
sachliche Suspension in ihren humanen Konsequenzen ausweislich
defiziente Modi von Menschsein initiieren müsste».7 Man kann auch

sagen, dass Theologie - und seit Kants Opus Postumum hat diese

Markierung ein klassisches Alter8 - für eine solche Sinnbestimmung im
System der HumanWissenschaften der «höchste transzendentale
Punkt» sei. Ihre Funktion in demselben wäre - der Philosophie hierin
vergleichlich -, auf die Beurteilung und Begründung von Problemlösungen

konzentriert, die durch vorgängige produktive Phantasieleistungen

der Einbildungskraft etwa auf dem Feld der Religion als
Entwürfe vorgelegt werden. Das heisst: ihr bisheriger Entwurfcharakter
enthebt ja noch nicht den Wissenschaftler der «Beurteilung» dieser

«Lösungen und der sich daraus ergebenden Entscheidung über ihre
Akzeptierbarkeit»9. Also ist der Horizont dessen, wonach sie zur
Wissenschaft konstituiert sind, allemal erheblich enger und manchen
praktischen Einschränkungen unterworfen, die ein Wissenschaftssystem
auch gegenüber der Religion als kritische Prüfungsinstanz wahrnimmt.
Die Religion ist also Modell für theologische Kritik, und die Kritik ist
der Zusammenhang der eruierten Beziehbarkeit religiöser Hypothesen
auf ihre Gegenstandsfunktionen, also Erweis der Einholung religiöser
Sachhaltigkeit in den Kontext der Vernunft.

Ich nenne nun die Theologie den «Begründungszusammenhang»
dessen, was nach seiner Sachhaltigkeit aus dem «Entdeckungszusammenhang»

(Albert) einer bestimmten Religion in den Kontext der
Vernunft als Inhalt einzuholen wäre. Dabei gilt als Begründungsforderung,

dass Theologie den heuristischen Rahmen des Kalküls nicht
überschreitet. Beide Sätze kombiniert, zeigt sich eine Problemkonstellation,

wie sie für Wissenschaftstheorie (lateinisch: scientia generalis)
in der Lehre von den Kalkülen schon von Leibniz anvisiert war. Alberts

7 Vgl. M.Gatzemeier, Theologie als Wissenschaft?, Stuttgart 1974, Bd. 1, Die Sache

der Theologie, 17; 158ff.; Bd.2, Wissenschafts- und Institutionenkritik, 170ff.
8 I.Kant, Opus Postumum, AK XXI, 32; 34; 38; 46 u.ö.
9 H.Albert, Traktat, 67; Theologische Holzwege, Gerhard Ebeling und der rechte

Gebrauch der Vernunft, Tübingen 1973, 24.



166 F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

Konzept ist also nicht neu, und die Tatsache, dass es sich in seinen
wesentlichen Grundzügen bei einem Mann wie Leibniz vertreten
findet, der auch in der Theologie Rang und Namen hat, dürfte es jedenfalls
von voreiligem Atheismusverdacht freisprechen. Bei Leibniz ging es

bereits sehr früh um eine Reinigung der wissenschaftlichen Metaphysik
von Vorurteilen, also von einer Species solcher Formulierungen, die
heute den Stempel der Ideologie aufsich trügen. Hierzu diente ihm eine
Wissenschaftstheorie (scientia generalis) mit zwei Abteilungen, deren
eine sich «auf Begründung der Wissenschaften und Beurteilung (iudi-
care) des bereits Gefundenen bezieht, damit man sich nicht von
Vorurteilen (praeiudicia) täuschen lasse; die andere aber ist bestimmt zur
Vermehrung des Wissens, also zur Auffindung (invenire) dessen, was

uns noch fehlt»10. Der Kalkül gilt ihm nun als methodisches Verfahren,
das eine Hypothese oder ein technisches Konglomerat von Hypothesen
(lat. : ars) auf ihren Sachgehalt hin überprüft und sie somit zur
Wissenschaft (scientia) macht. Bei hermeneutischen Problemen hat der
Kalkül darüber hinaus die Aufgabe, für die Ordnung und Verträglichkeit

ihrer gedanklichen Teile Sorge zu tragen. Sogar die «Elemente der
ewigen Wahrheit», sofern sie sprachlich ausgedrückt wird, lassen sich
für Leibniz erkennen, «wenn jemand Merkmale hat zu ihrer Erkenntnis,

wo sie entgegentritt, denn sonst sucht er sie vergebens»". Es hilft
auch nichts, wenn man in einem Plädoyer für existentialhermeneuti-
sche Gesichtspunkte - etwa mit Ebeling - ein solches Vorgehen aufdie
Stufe theologisch unbrauchbarer «Computerentscheidung(en)
zwischen richtig und falsch»12 stellt. Denn wo es vor allem um die sachliche

Klarstellung von Problemen und Begriffen geht, also um eine

Aufgabe einer durchaus definitorischen Disziplin, ändert sich nichts an
der Feststellung von Leibniz, dass, wenn immer sachgebundene
Streitigkeiten auftreten, sei dies nun Metaphysik oder Theologie, «es nicht
mehr des Redens bedarf unter zwei Philosophen» - die Theologen
verhalten sich hier nicht anders - «als unter zwei Rechnern (quam inter
duos Computistas); es wird nämlich ausreichen, in die Hand einen
Rechenstift zu nehmen, sich zum Rechenbrett zu setzen und sich in
wechselseitiger Freundschaft zu sagen: calculemus\» D.h., besinnen
wir uns auf unsere Sinnkriterien und damit auf Ausdruckswert und

10 G.W. Leibniz, Werke (Erdmann), Berlin 1840, 85a.
11 G.W. Leibniz, Phil. Werke (Gerhardt), IV, Berlin 1880, 44; sowie: Opuscules et

fragments inédits (Couturat), Paris 1903, 219.
12 G.Ebeling (A.2), 33.



F. Lötzsch, Flans Albert und die Abschaffung der Theologie 167

Ausdrucksgehalt unserer verwendeten Symbole, leibnizisch
ausgedrückt: « a vocabulis vagae incertaeque significationis ad charac-
teres determinatos revocemur»n.

Indem ich die Inhalte der Theologie auf die Bestimmtheit ihres
Ausdrucksgehalts (character determinatus) und mithin auf ihren
angemessenen Begriff bringe, erhebe ich sie allerdings aus dem Stand einer
ars in den der scientia. Denn was in der Hypothesenbildung der ars (als

ars inveniendi seitens der Religion sowie der ars iudicandi seitens der
Theologie) bedurfte, hat nunmehr als character determinatus allererst
wissenschaftliche Aussagekraft gewonnen. Es ist m.a. W. eingeholt in
den Kontext einer vernünftigen Ausdrucksweise des Begriffs und damit
allererst wissenschaftlich definierbar geworden. Der damit beschriebene

Prozess einer Konstitution von Wissenschaft ist im Blick auf die
Theologie auch von Albert anerkannt. Als positives Beispiel theologischen

Denkens, das diesem Wissenschaftstypus genügt, hat er Albert
Schweitzer14 angeführt. Aus Schweitzers Theologie lässt sich zugleich
auch ablesen, dass das nämliche Verfahren der Einholung substantieller

Religionsgehalte in die Vernunft zugleich auch das Verfahren der

Ausbildung neutestamentlicher Theologeme gewesen ist. Also wäre,
was Wissenschaftstheorie für die Theologie fordert, nämlich Ermes-

sung ihrer Behauptungen an der jeweiligen geistesgeschichtlichen
Wirklichkeit, also der Gegenstand der von Leibniz bereits initiierten
und von Albert wiederholten kritischen Anfrage an die Theologie,
schon aus der Konstellation des NT als Aufgabe der Theologie erkennbar.

Dies drückt sich in Schweitzers nicht bloss systematisch, sondern
schon exegetisch markanten These aus, dass Jesus «mit seinem Tode...
die Form seiner Weltanschauung (vernichte), indem seine Eschatologie
unmöglich wird. Damit gibt er allen Geschlechtern und allen Zeiten das

Recht, ihn in ihren Gedanken und Vorstellungen zu erfassen, dass sein
Geist ihre Weltanschauung durchdringe, wie er die jüdische Eschatologie

belebte und verklärte ».15 Es ist dies analog der Gesichtspunkt, den
Schweitzer auch für Paulus in der Äonenfrage geltend macht, dass

nämlich «das Evangelium vom Reiche Gottes... im Rückblick aufden

erfolgten Tod Jesu und bei der Wertung dieses Todes als der Anfangstatsache

des Reiches» eine neue Fassung annehmen und Kategorien

13 G.W. Leibniz, Phil. Werke (Gerhardt), VII, Berlin 1890, 200.
14 H.Albert, Traktat 108ff.
15 A.Schweitzer, Das Messianitäts- und Leidensgeheimnis, Tübingen-Leipzig 1901,

97.



168 F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

entwickeln muss, die es unter gewandelten Existenzbedingungen von
Religion seine sinngemässe «Fortsetzung» (nicht «Ausserkraftsetzung»)

finden lassen.16 Also ist das Christentum perse vom Evangelium
her Denkaufgabe, und der Glaube kann nur so zu Gehalt und Substanz

kommen, dass er von vornherein das Denken innerviert. Die Möglichkeit

des Glaubens, unabhängig vom Denken ohne Kritik seiner selbst

auszukommen, ist unmögliche Möglichkeit; wir können nicht hinter
das Denken zurück und müssen also Religion in den Kontext der
menschlichen Vernunft einholen. Dass sich in einem Prozess solchen
Denkens die christliche Religion auch von persönlichen Deutungen,
die der geschichtliche Jesus seiner Lehre gegeben hat, exemplarisch
entfernt17, so wie ja Paulus den geschichtlichen Jesus in seiner Darstellung

nicht einfach wiederholt, sondern weiterdenkt, ist Notwendigkeit,
hinter die das Christentum nicht zurückkann. Aus ihr und damit aus
den Gedanken Schweitzers zu folgern, dass diese Entwicklung schliesslich

«in den offenen Atheismus» hineinläuft18, ist eine Behauptung, die
Hans Albert mit Schweitzer ausmachen muss. Und wenn er darüber
hinaus für sich selbst die Konsequenz zu ziehen scheint, nur in der
Tendenz zum Atheismus signifikante Wissenschaftskriterien der Theologie

entdecken zu können, so muss er eine solche Entdeckung mit sich
selbst ausmachen. Sie wäre eine Substitution und ist mit dem kritischen
Rationalismus nicht ohne weiteres gegeben.

II.

Was sich indessen genuin aus dem kritischen Rationalismus als ein
für die Theologie folgenschweres Problem ergibt, ist die bekannte
Dissoziierung aller Wahrheit von der Gewissheit, die wir über die Wahrheit

haben.19 Doch auch hier, wie man leicht sieht, kann es weniger um
den Punkt gehen, auf den sich bisher die Kritik der existentialherme-
neutischen Richtung in der Regel konzentriert. Sie sucht dem
kritischen Rationalismus seine Schwäche nachzuweisen mit dem
hauptsächlichen Argument, dass seine Hypothesenbildung ein in sich infi-

16 A.Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, 2.Aufl. Tübingen 1954, 379.
17 H. Groos, Albert Schweitzer, Grösse und Grenzen, München-Basel 1974, 479.

Groos deutet diesen Prozess im Sinne eines dezidierten Agnostizismus.
18 H.Albert, Traktat 111.

19 H.Albert, Traktat 32ff.; G.Ebeling (A.2), 25f.



F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 169

niter Regress sei, der den Yorsprung des Argumentierens am zur
Methode erklärten Leitfaden des sogenannten «Münchhausen-Trilem-
mas» im nachhinein zunichte macht.20 Man sieht indessen leicht, dass,

wenn ein Regress in Hypothesen logisch vorstellbar sein soll, er jedenfalls

nicht darin liegt, dass zur Abstützung von Sätzen, die in sich

vergleichsweise selbständig sind, andere Sätze benötigt werden, die mit
diesen nach dem Prinzip der Kohärenz zusammenhängen. Denn hier
ist logische Selbständigkeit, d.h. die kohärenten Sätze sind mit sich
selbst bloss koordiniert und bilden keine Dependenz als Unterglieder
voneinander, die als serielle Folge der gestuften Abhängigkeit den

Regress logisch markiert. Will ich eine Gedankenfigur, die dem Regress

vergleichbar wäre, im Feld der Hypothese finden, so müsste ich ihr
Geltungsprinzip der sachlichen Konfrontation von Gedanken mit der
Welt ihrer Gegenstände, also eine Anwendungsspielart des Prinzips der
Adäquation von Begriffsbildungen gegenüber Sachen (adaequatio re-
rum et intellectus), reziprok aufsich selbst anwenden, es zur Hypothese
machen und nun im Verifizierungsverfahren den kognitiven Regress
verrichten. Dabei zeigt sich der Sachverhalt, dass die «Adäquationsregel

als Wahrheitskriterium (res) mit der Aussage: <die Adäquationsregel
ist eine wahre Aussage> (propositio)» logisch inkongruent ist. Denn

beide Aussagen : Die «Adäquationsregel [ist] Wahrheitskriterium» und
zweitens: «die Adäquationsregel ist eine wahre Aussage» liegen nicht
aufgleicher Ebene, sondern sind verschieden. Dann aber ist Inadäquatheit,

also logische Inkongruenz zwischen ihnen, und das würde «freilich

bedeuten, dass die Adäquationsregel als Wahrheitskriterium nicht
in der Lage ist, sich selbst als wahre Aussage hinzustellen». Denn im
ersten Fall ist sie nur norma normans einer möglichen Verifizierung,
im zweiten Fall ein Aussageinhalt, dessen Zusammenstimmung bzw.
«Vereinbarkeit mit der Adäquationsregel gerade fraglich ist», und zwar
fraglich im Sinne «der Berechtigung der im Aussage-Gegenstand
herausgestellten Forderung». Also gibt «die Adäquationsregel... keine
Möglichkeiten her, ihre eigene Wahrheit zu prüfen».21 Also ist der

20 G.Ebeling (A.2), 2f. (Thesen).
21 Nach der Tarskischen Formalisierung von Wahrheitskriterien neuerlich für die

Theologie aufgearbeitet von G. Stammler, Erkenntnis und Evangelium, Grundzüge der

Erkenntnistheorie, Göttingen 1969, 97ff. Stammler zieht aus obigem Sachverhalt die

Konsequenz, subjektivistische Erkenntnistheorien für die Theologie preiszugeben und
einen sogenannten «aletheiokratischen» Ansatz nach theonomen Kriterien zu verfolgen.



170 F. Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

Regress in diesem Prüfungsverfahren logisch suspendiert und mithin
die Hypothesenbildung endlich. Umgekehrt folgt aber auch, dass eben

dadurch die Gewissheit nicht mit der Wahrheit verbunden ist, sondern

gemäss der Fallibilitätsthese des kritischen Rationalismus von dieser
Wahrheit dissoziiert ist.

Es nützt auch nichts, die Dissoziierung mit dem existentialherme-
neutischen Einwand aufzuheben und mit Ebeling zu sagen, dass man in
der «Gewissheits»frage bei Verwendung des Begriffs «Gewissheit» die
«sachliche Breite und geschichtliche Tiefe des Sprachgebrauchs...
nicht ungestraft missachten» könne.22 Den Sprachgebrauch des Ein-
wands sieht man, die Tiefe nicht. Um so deutlicher zeichnet sich ab,
dass eine Orientierung des Denkens, die, statt begriffsgeschichtlich zu
sein, sich für die Problemgeschichte der Wissenschaftstheorie vorrangig
offengehalten hätte, in der Bestimmung ihres Kalküls als wissenschaftlich

anwendbar die Restriktion des Denkens auf diese Dissoziierung als

jeweilige Grenze des Kalküls erkannt hätte. Das analoge Problem
ergibt sich klassisch formuliert bei Kant in der Bestimmungsmöglichkeit,

die das Erkenntnisvermögen hat, um von der Beziehbarkeit seiner
selbst auf Gegenstände Gebrauch zu machen. Und zwar liegt es in der
kritizistischen Dissoziierung von Qualität und Modalität. Das hier
anhängige Assertionsproblem hat historisch zur Kritik der spekulativen

Theologie und damit der Gottesbeweise geführt.23 Der kritische
Rationalismus erweitert diese Problemstellung dahin, dass nunmehr
jeder dogmatische Satz der herkömmlichen Theologie dem
Spekulationsverbot unterliegt und folglich leere Aussage ist; folglich ergibt sich

an dieser Stelle - aber auch überhaupt nur hier- die für uns thematische
Frage, ob aus der Albertschen Definition einer durch den kritischen
Rationalismus gegenüber Kant erweiterten Erkenntniskritik die
Abschaffung von Theologie als Konsequenz zu folgern wäre. Das Problem
verschärft sich dadurch, dass der kritische Rationalismus zwischen
theoretischer und praktischer Vernunft jeden Unterschied suspendiert
und damit die Erkenntnisunmöglichkeit für theologische Aussagesätze
auf das herkömmliche Gebiet auch der praktischen Vernunft
auszuweiten scheint.24

Es ist zu prüfen, ob diese Folgerung dem Tatbestand gerecht wird.
Fragt man nach der Aufgabe, die Alberts Suspendierung der Unter-

22 G. Ebeling (A.2) 25.
23 I.Kant, KrV B 272ff.; B 608ff.
24 H.Albert, Traktat 54.



F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 171

Scheidung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft hat, so geht
es ihm um rationale Durchsichtigmachung von Entscheidungen
vermittels der Erkenntnis, also um ein Problem der Transparenz und
damit der sachlogischen Präzisierung des praktischen Entscheidungsverhaltens.

Die für das Entscheidungsverhalten verbindlich gemachte
Exaktheitsfrage konstituiert für dieses ein theoretisches Problem, nämlich

diskursive Sinnkontrolle, und ermisst wechselseitig die rationale
Relevanz der theoretischen Verhaltensformulierungen nach der
Verfahrenskontrolle der Praxis. Mit Bezug auf die kalkulatorische Prüf-
barkeit des Vernünftigkeitsmoments ist jeder praktische Satz theoretisch,

d. h. er unterliegt der Forderung, Sinnkriterien für seine Vernünftigkeit

zu entwickeln und aufdiese hin untersuchbar zu sein. Das würde
für die Theologie bedeuten, dass alle «primärtheologischen», aus dem
Kontext der Religion entlehnten Aussagen, also Formulierungen wie:
Gnade, Erlösung, Friede, Heil, nie als « Ad-hoc-Argumente» für zufallige

Lebenssituationen, sondern nur unter dem Nachweis ihrer
funktionellen «Wirklichkeitsverankerung» als Erfahrungsweisen eingeführt

werden, die für die Möglichkeit der menschlichen Gesamterfahrung

überhaupt konstitutiv sind.25 Hierin läge ihre «metatheologische»
Sinnkontrolle in Relation zum Entscheidungsverhalten, also theologische

Transparenz, die ein Abgleiten der Theologie in sogenannte « Ver-
schleierungsstrategien» und «Immunisierungstechniken» im Dienst
ideologischer Interessen verhindert.26 Das praktische Kontrollverfahren

würde sich demgegenüber auf Institutionskritik bzw. -kontrolle
beziehen27 und etwa zur Kirchen- oder Religionssoziologie zu rechnen
sein. Beschränken wir uns auf die Sinnkontrolle als Proprium der
Theologie, so betrifft die Kritik des Albertschen Rationalismus auch

gar nicht unmittelbar die Frage nach der Substanz theologischer
Sachgehalte, sondern lediglich die Frage nach deren intersubjektiver Kom-
munizierbarkeit. D.h., Theologie ist bezüglich ihrer inhaltlichen
Substanz und also der Sachgehalte nur soweit tangiert, als die Verfahrensund

Kausalfrage nach deren vernünftiger, gesetzlich angebbarer
Kommunikation aufdie Sachfragen Einfluss nimmt. Mithin ist auch eigent-

25 Ähnliche Konsequenzen hat ausserhalb der deutschen Szenerie seit Jahren die
schwedische Theologie aus der analytischen Philosophie gezogen: Vgl. A. Jeffner, Theologie

und analytische Philosophie, Fragen aus ihrer Konfrontation in Schweden, KuD 18

(1972), 278ff.; ebenso: H.Eklund: Tro, erfarenhet, verklighet, Stockholm 1956.
26 H.Albert, Traktat 113f.; 116; 129f. u.ö.
27 H.Albert, Traktat 122ff.



172 F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

lieh gar kein theologisches Dogma, keine klassische Sachaussage der
Theologie gegenüber dem kritischen Rationalismus ex confesso zu
verteidigen, sondern nur zu transkribieren in den Wortlaut einer
funktionellen Hypothese im Rahmen der Sinnfälligkeit der postulierten
Kommunikationsgesetzlichkeit. Beschreibe ich nun mit diesem Sinn-
falligkeitspostulat Grund und Grenzen des Kalküls, in welchem sich
die Formulierung theologischer Sätze abspielt, so ergibt sich im Rekurs
auf die Fallibilitätsthese der Dissoziierung von Wahrheit und Gewissheit

als dem Ausgangspunkt der Hypothesenbildung folgende
erkenntnistheoretische Alternative beim Verfahren sachtheologischer
Formulierungen:

I. Die prästabilistische Hypothese. Gerade weil Gewissheit über die
Wahrheit nicht möglich ist, muss a priori angenommen werden, dass

eine mögliche Totalität wahrer Aussagen sich selbst trägt, wohlgeordnet

ist und sich in ihren Ordnungsstrukturen selbst entfaltet. Es verhält
sich mit ihr wie mit einem fahrenden System, von dem ich durchaus
nicht «weiss, ob es sicher fahrt»28. Ich weiss es vor allem deshalb nicht,
weil als Unsicherheitsfaktor der Mensch mit seinem Entscheidungsspektrum

an diesem System beteiligt ist. Dies zwingt zu fortgesetzter
Überprüfung der Hypothesenbildung an der Sachwirklichkeit. Dabei
ist die Aufgabe nicht, zugunsten möglicher Gewissheit im System die
Wahrheit zu erklären (zu verifizieren) - denn dies ist unmöglich -,
sondern das präsumptive oder als faktisch konstatierte Abweichen von
ihr, also den Irrtum in seinem Zustandekommen zu untersuchen und
seinen Faktor in der Urteilsbildung zu falsifizieren. Daraus ergibt sich
die Folgerung: Es ist nicht möglich, nach der Wahrheit der Wahrheit zu
fragen, sondern Wahrheit bestimmt sich selbst als Möglichkeit
überhaupt von Ordnungsbestimmung. Ihre Dissoziierung von der Gewissheit,

die damit ausgesprochen ist, beschränkt die in der prästabilisti-
schen Hypothese formulierte Invarianz von Wahrheit als Ordnungsbestimmung

auf blosse Ge/tungsinvarianz, bei der wir schon auf der
Ebene der säkularwissenschaftlichen Urteilsbildung in empirischen
Sätzen auf Grund der Aufhebung des Adäquationstheorems genötigt
sind, ihnen die Investition von Glaubensvertrauen bezüglich ihrer Ver-
lässlichkeit im voraus zu gewähren. Die Alternative wäre ein schlech-

thinniger Vorsatz zur Hypothesenzertrümmerung a priori, bei dessen

absolutem Skeptizismus wissenschaftliche Urteilsbildung überhaupt

28 G.Stammler (A.21) 210.



F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 173

unmöglich wäre. Das vorausgesetzte Vertrauen aufdie prästabilistische
Hypothese resultiert aus der Tatsache, dass für den theoriebildenden
Verstand sehr wohl ein Teil«chaos» einer vernichteten Wirklichkeitsordnung

im Sinne einer Teilmenge falscher Aussagen über Wirklichkeit

als korrigierbar gelten könnte, ein Total«chaos» indessen, also die
Totalmenge aller möglichen Mengen falscher Aussagen über die
Wirklichkeit, nicht mehr kalkulierbar wäre. Folglich verlangt die Kalkültheorie

a priori eine subjektive Vertrauensinvestition, also «Glauben»
an die Möglichkeit von Geltungsinvarianz als sich selbst bestimmender
Ordnungsstruktur von Wahrheit.29 Folglich bleibt die Behauptung des

kritischen Rationalismus bei Albert unvollständig, dass im Für-Wahr-
Halten von Sätzen eine «Mindest-Implikation» von Erkennbarem als

Voraussetzung des Glaubens liegen müsse, solange nicht auch das

Umgekehrte gilt, dass in ihrer Erkenntnismöglichkeit eine
«Mindestimplikation» des Glaubens als Vertrauensinvestition anzutreffen ist.30

In dieser Implikation des Vertrauens, die eine Voraussetzung
wissenschaftlichen Denkens ist, liegt zugleich der Übergang zur Möglichkeit
von Theologie in der Form ihres wissenschaftlichen Denkens. Denn
hier wird funktionalisiert, was Wissenschaft erst möglich macht, die
schlechthinnige Autonomie der Wahrheit als solcher, die sie vor der
Möglichkeit des subjektiven Zweifels hat. Zwar ist es richtig, dass jede
offenbarte Wahrheit und letztlich Gott selbst als diese Wahrheit (emet)
gegenüber dem Prästabilismus als exklusiv zu gelten hat. Die
Wahrheitshypothese des Prästabilismus würde als Kalkül richtig bleiben, etsi
Deus non daretur, und jede mögliche Behauptung über Gott und Theologie

kann nur per analogiam mit dem Prästabilismus selber als kohärent

bezeichnet werden. Der Prästabilismus käme durchaus ohne sie

aus und überlässt ihr als Funktionsraum nur eine Leerstelle seines

Ressorts, die theologisch neu besetzt wird. Aber er lässt esformell auch

zu, dass trotz der Exklusivität, die theologische Aussagen haben, wenigstens

ihr Emet-Charakter, der sie zu etwas Theologischem macht, dem
Invarianzkriterium der Geltung logisch nicht zu widersprechen
braucht. Zu klären bleibt so nur die Frage, ob Theologie in der
Formulierung ihrer Emet-Aussagen und der Wahrnehmung von deren
Kommunikationsfunktion in objektive Gefahr gerät, auf Grund der
partiellen Exklusivität solcher Aussagen gegenüber dem Wahrheitsbe-

29 G.Stammler (A.21), 194; 197ff.; 400.
30 H.Albert, Traktat 1180".



174 F. Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

griffder Profanwissenschaft in autoritäre «Ideendiktatur»31 einzumünden

oder für sie Vorfeld zu sein.

II. Es ist der Ewigkeitswert solcher Aussagen, den sie in sich zu haben

beanspruchen, der autoritär usurpiert zu sein scheint und zu dessen

funktioneller Bewährung die zweite Hypothese dient. Sie ist von der
prästabilistischen genetisch unabhängig und insofern alternativ, aber
mit ihr logisch durch Kombinationsverfahren verbindbar: die mona-
dologisch-subjektivistische Hypothese. Sie lautet: Nur wenn ich als

Erkenntnissubjekt den sachgebundenen Nachweis führe, dass die
Erfahrung des Ewigen selber, wie sie als die Religion anthropologisch zum
Menschsein gehört, in sich ein Moment aufweist, das funktionell von
solcher «Art ist, dass ohne dasselbe keine Erfahrung überhaupt
möglich» wäre, gibt es für Subjektivität eine Gültigkeitsaussage über Erfahrung

als Religion. Und insofern die Theologie diese Erfahrung thematisiert,

hat sie durch deren Bewährbarkeit genuin einen Gegenstand, der
für sie selbst als Wissenschaft ein funktionelles Ressort darstellt,
funktionell nämlich in dem Sinn, dass, wenn dieses unbesetzt bliebe, im
System der Wissenschaften eine sachliche «Lücke» wäre.32 Die Idee

religiöser Erfahrung, d.h. die Behauptung des Ewigkeitswertes, gilt
dann und nur dann als nicht diktatorisch, wenn in der Nachprüfung
ihrer Relevanz für die Möglichkeit von Erfahrung überhaupt ihre Sach-

haltigkeit konstatiert und damit die Alternativthese ihres bloss imaginären

und also angemassten Geltungsanspruchs falsifiziert ist.
Nun sieht man leicht - und A.Nygren hat eindringlich daraufhingewiesen

-, wenn wir «etwas als gültig erklären, sei es eine Erkenntnis,
eine Willensrichtung, eine Handlungsweise oder was sonst immer, so

erheben wir es damit über die Bedingungen der sinnlichen Erfahrung,
über die Beschränkungen von Raum und Zeit. Wenn wir etwas als

gültig bezeichnen, so ist damit nicht gemeint, dass es an diesem
einzelnen Punkt im Raum und in derZeit, sondern dass es ohne Rücksicht
auf Raum und Zeit gilt... Die Voraussetzung dafür, dass überhaupt
etwas gelten soll, ist also, dass wir berechtigt sind, aufdiese Weise etwas

31 Stammler scheint diese Ideendiktatur ausdrücklich zuzulassen (A.21): vgl. 393;
395ff.

32 So A.Nygren, Religiöst Apriori, Lund 1921, 233 ; ebenso: Die Gültigkeit der

religiösen Erfahrung, Gütersloh 1922, 69ff. - Auf diese Sachverhalte hat in neuerer Zeit
besonders G.Hornig hingewiesen: Offenbarungstheologie und Motivforschung in
Schweden, NZSTh 16 (1974), 151ff.



F. Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie 175

über die Sphäre des Räumlichen und Zeitlichen zu erheben»33 und
quoad nos von Geltungsinvarianz zu sprechen. Nenne ich nun diese

Voraussetzung «religiös» und weise ich zugleich mit ihr nach, dass die
in ihr gesetzte Raum-Zeit-Unabhängigkeit den Geltungsansprüchen
aller übrigen Urteile, sei es in der Wissenschaft, in Ästhetik oder Ethik
zugrunde liegt, so wäre bei dieser Sprachregelung das Ewigkeitsmoment

der Religion konstitutiv für die Gültigkeitsfeststellung der Erfahrung

in den genannten Bereichen im ganzen. M.a.W.: Nur wenn ich
mittels der Religion das Ewige als Erfahrung finde, hat es überhaupt
Sinn zu sagen, dass etwas Erfahrungshaltiges über Raum und Zeit hinaus

gelten kann, und das bedeutet wechselseitig, dass ohne die religiöse
Erfahrung mit Bezug auf Geltungsinvarianz keine Erfahrung möglich
wäre. Dass dies kein blosser Psychologismus, auch keine pragmatische
Dezision ist, um mit Bezug auf ihre Geltung von der Erfahrung
Gebrauch zu machen, wird klar durch den Weg der Formalisierung,
den das Ewigkeitsmoment über die Symbolerfahrung der mathematischen

Kalküle auf das Ziel der Bewährbarkeit der logistischen Logik
nimmt. Nur wenn ich behaupten kann, so hat es Heinrich Scholz

gesagt, dass ein «sinnvoller» logischer Satz «nicht nur in unserer Welt,
sondern in jeder möglichen Welt gültig ist», ist er von der Invarianz,
deren die logischen Sätze bedürfen. Heinrich Scholz hat darin zugleich
dasjenige «Element» gesehen, das den «logistischen Logiker in der

Ausübung eines Hauptstücks von seinem Beruf mit dem christlichen
Theologen verbindet; denn entweder gibt es überhaupt keinen
Menschen, für welchen behauptet werden kann, dass er in der Ausübung
eines Hauptstücks von seinem Beruf über <diese> Welt (gemeint ist: die

unsrige) beständig hinaussieht, oder der christliche Theologe ist dieser
Mensch».34 Mit diesem Element beschäftigt, ist für Scholz das geistige
Auge des Logikers «auf die Gottheit gerichtet», weil sich in der
Geltungsinvarianz, welche die logischen Sätze in Ewigkeit besitzen, die

göttliche Allmacht begrifflich zur Sinnfälligkeit vermittelt. So wird in

33 A. Nygren (A. 32,2), 71f. Neuerdings wieder aufgegriffen in : Meaning and Method,
Prolegomena to a Scientific Philosophy of Religion and a Scientific Theology,
London-Philadelphia 1972, 343fF; jetzt auch in deutscher Übersetzung : Sinn und Methode,
Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Religionsphilosophie und einer wissenschaftlichen

Theologie, übers, u. hrsg. v. G.Klose, mit einem Vorwort v. U.Asendorf,
Göttingen 1979, 387fr.

34 H. Scholz, Das theologische Element im Berufdes logistischen Logikers (1935), in:
Mathesis Universalis, hrsg. v. F.Kambartel u.a., Basel-Stuttgart 1961, 335ff.



176 F.Lötzsch, Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

der Logik die Transparenz aufchristliche Theologie hin erfahren; und
Scholz hat in diesem Zusammenhang betont, dass wir die Geltung
logischer Sätze nicht machen, sondern nur vorfinden können, um sie

vernünftig zu interpretieren. Daraus folgte für ihn, dass wir ohne Erfahrung

des Ewigkeitsmoments in Mathematik und logistischer Logik
niemals bei Gebrauch der Kalküle im Grunde wüssten, was wir tun. Er hat
bei dieser Folgerung nicht nur auf Leibniz, sondern auch auf das Wort
Augustins aus De trinitate verwiesen: Hinc est quod etiam impii cogitant

aeternitatem (XIV 15,21). Sollte nicht dies ein Hinweis sein, in
vernünftigen Denkmodellen, die wir zur Interpretation auch der Theologie

bedürfen, die Glaubwürdigkeit dieser Disziplin erst recht in der
Kommunikation mit der Philosophie zu bewähren?

Frieder Lötzsch, Detmold


	Hans Albert und die Abschaffung der Theologie

