
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 3

Artikel: Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz : die Veränderung
eines philosophischen Denkmodells durch Christologie

Autor: Stickelberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz

Die Veränderung eines philosophischen Denkmodells
durch die Christologie*

Bei der Erörterung altkirchlicher Theologie haben wir uns daran
gewöhnt, das Denken der Väter aus den ihnen vorgegebenen theologischen

und philosophischen Traditionen herzuleiten und zu verstehen.
Handelt es sich um christliche Vorlagen, etwa die Formeln von Nicäa
und Chalzedon, so sehen wir die Theologie in einer langsam fortschreitenden

Entwicklung; einmal Gewonnenes und Festgelegtes bezeichnet
nie das Ende, sondern den Anfang heftiger Auseinandersetzungen, die

zu neuen Erkenntnissen und Formulierungen reifen.
Lässt sich dasselbe auch von der von der Theologie aufgenommenen

*

philosophischen Tradition sagen? Betrachten wir ihre Entwicklung
nicht als innerphilosophischen, von der theologischen Diskussion
kaum berührten Vorgang? Sehen wir nicht einseitig den Einfluss des

philosophischen Denkens aufdie Theologie und lassen die Möglichkeit
einer verändernden Wirkung theologischen Denkens auf die Philosophie

ausser acht? In der Debatte um Leontius von Byzanz wird
vorwiegend nach den philosophischen Wurzeln seiner Terminologie
gefragt. Ist es nach Loofs der Aristotelismus, so ist es nach Junglas der
Neuplatonismus und nach Evans der häretische Origenismus, der auf
ihn eingewirkt hat1 - eine Betrachtungsweise, die sich getreu an Har-
nacks These von der Hellenisierung des Christentums hält. Dieser
These kann nicht widersprochen werden. Es ist jedoch zu überlegen, ob
bei gewissen Kirchenväterstellen nicht eine Interpretation geboten ist,
die umgekehrt nach der Einwirkung des theologischen Denkens aufdie
philosophische Begrifflichkeit fragt. Dass es im Umkreis christlichen
Denkens so etwas wie eine theologische Transformation (von
Christianisierung ist besser nicht zu reden philosophischer Terminologie gibt,

* Kurzreferat, gehalten aufder Eight International Conference on Patristic Studies in
Oxford 1979.

1 F. Loofs, Leontius von Byzanz und die gleichnamigen Schriftsteller seiner Zeit, TU
111,1-2, Leipzig 1887; P. Junglas, Leontius von Byzanz. Studien zu seinen Schriften,
Quellen und Anschauungen, FChLDG VIII, 3, Paderborn 1908 ; D. B. Evans, Leontius of
Byzantium. An origenist Christology, Dumbarton Oaks Studies XIII, Washington
1970.



154 H. Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz

mag uns an den Begriffen Substanz und Akzidens deutlich werden, die
Leontius von Byzanz aus der aristotelischen Schulsprache
übernimmt.

I.

Die Differenz von Substanz und Akzidens gehört zu den grossen
ontologischen Grundunterscheidungen der antiken Philosophie, ohne
die wir uns die Entfaltung der christlichen Lehre kaum vorstellen können.

Dabei darf man nicht vergessen, dass diese Begriffe - wie etwa bei

uns «Existenz» oder «Geschichte» - Mode- und Konzilswörter waren,
deren Bedeutung nicht einhellig festlag. Trotz der peripatetischen und
neuplatonischen Umdeutungen meine ich allerdings, dass der
ursprüngliche aristotelische Sinn jener Unterscheidung bei Leontius von
Byzanz erhalten geblieben ist.

Die Substanz (oùcna) steht in der aristotelischen Kategorientafel
zuoberst und bezeichnet erstens das konkrete Einzelding, z.B. «dieses
Buch» oder «diesen Stuhl» (prima substantia), und zweitens
allgemeine Wesenheiten wie «Buch», «Stuhl» (secunda substantia). Die
Substanz ist als ein Sein zu definieren, dem es zukommt, in sich zu sein

und nicht in einem anderen. Nach Aristoteles wird nicht sie über ein
Substrat, sondern anderes wird über sie ausgesagt.2 Sie ist der Grund der
Möglichkeit aller Prädikate, und nur weil sie ist, lässt sich auch von den

Dingen sprechen, die an ihr sind, etwa dem Sitzen oder Gehen eines

bestimmten Menschen oder der patristischen Leidenschaft eines
bestimmten Theologen.3 Im Wechsel der zeitlichen Erscheinungen ist sie

das, was durchhält und beharrt, und das auch in der Annahme
entgegengesetzter Bestimmungen immer mit sich selbst identisch bleibt. So

ist ihr schon im antiken Denken die Absolutheit eigen, die in der
einzigen, göttlichen Substanz Spinozas ihren unüberbietbaren Ausdruck
finden wird. In der Frage nach der oùcna (was in der Alltagssprache
auch «Besitz», «Vermögen» bedeutet) drückt sich die Suche nach dem
Unvergänglichen, nach dem Bleibenden in einer von Werden und
Vergehen bedrohten Welt aus. Dass wir heute das finanzielle Kapital als

«Substanz» bezeichnen, wäre einer eigenen philosophischen Betrachtung

wert!
2 Met. D 8, 1017b, 13f.
3 Met. Z 1, 1028 a, 10-31.



H.Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz 155

Im Gegensatz zur Substanz steht das Akzidens (oupßeßrixög). Es ist
der Inbegriff der Unselbständigkeit und bezeichnet das, «was auftritt
und verschwindet ohne Untergang des Subjekts»4. Es besteht nie in sich
selbst, sondern immer an einem anderen, aber nicht mit Notwendigkeit
und zumeist. Aristoteles nennt das Beispiel eines Gärtners, der ein
Loch für eine Pflanze gräbt und einen Schatz findet; denn es ist weder
notwendig noch geschieht es zumeist, dass einer bei der Gartenarbeit
auf einen Schatz stösst5. Gehört die Substanz als etwas Notwendiges in
den Bereich des Defmierbaren, so ist das Akzidens das nicht defmier-
bare Sein. Aristoteles folgert daraus, dass sich keine seriöse Wissenschaft

mit den Akzidentien beschäftigen könne, ohne sich als Wissenschaft

zu diskreditieren. Es sei ja gerade für die Sophisten charakteristisch,

dass sie nur auf Grund von Hinzugekommenem (Akzidentien)
argumentieren und nie aufGrund von dem, was immer und notwendig
sei. Plato habe nicht unrecht gehabt, wenn er sagte, die Sophistik
vertreibe sich die Zeit mit Nichtseiendem. Ein rechter Baumeister kümmere

sich also um den Bau des Hauses und nicht um das, was seine

zukünftigen Bewohner in Trauer oder Lust darin treiben werden.6 Das
Akzidens dient als Instrument der Unterscheidung wissenschaftlicher
und sophistischer Begriffsbildung, und so kommt Aristoteles zu dem

wichtigen Satz, dass das Akzidens dem Nichtseienden offenbar sehr
nahe stehe.7

Um Leontius besser zu verstehen, seien hier einige Überlegungen

zur ontologischen Grundunterscheidung von Substanz und Akzidens
hinzugefügt. Mit Piatos Ideenlehre scheint sie mir einer der bedenkenswertesten

Versuche antiker Wirklichkeitsbewältigung zu sein. Hinter
der trockenen Terminologie verbirgt sich doch das Erschrecken vor den
Phänomenen des Werdens und des Vergehens, des Unvorhergesehenen
und Unberechenbaren. Was heute als «Schrecken der Geschichte»
(M. Eliade), als Zufall, Zwischenfall, Unglücksfall erfahren wird, wird
bei Aristoteles den Akzidentien zugelegt und damit in den Bereich des

Unwesentlichen und Nichtigen abgedrängt. Auch ein so harmloses,
von Aristoteles angeführtes Beispiel wie das, dass es während der

4 Accidens vero est, quod adest et abest praeter subiecti corruptionem, Porphyrius,
Isagoge V, 4 a, 24.

5 Met D 30, 1025a, 14-19.
6 Met. K8, 1064b, 15-30.
1 Met. E2, 1026 b, 21.



156 H. Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz

Hundstage auch einmal Unwetter und Kälte gibt8, kann die Schwierigkeit

nicht verbergen, mit noch ganz anderen als bloss meteorologischen

Akzidentien fertig werden zu müssen. Was ist denn, wenn ein
Mensch errötet oder dem Wahnsinn verfallt oder sinnlos mordet? Sind
das substantielle Notwendigkeiten? Müssen sie nicht vielmehr vom
Bleibenden und Eigengesetzlichen der Substanz gelöst und gewisser-
massen als «Peinlichkeiten des Seins» in den Bereich der Zufalle und
Nichtigkeiten abgeschoben werden? Es ist nicht zu übersehen, dass der
Begriff der Unwissenschaftlichkeit die Unerträglichkeit des Sich-Wan-
delnden und Zeitlichen überdecken soll. Im englischen «accident» für
«Unfall» kommt dieser negative Aspekt eines unvorhergesehenen
Ereignisses noch heute zum Ausdruck.

II.

Es ist hier nicht der Ort, die komplizierte leontische Terminologie in
allen Einzelheiten zu erklären ; vielmehr konzentrieren wir uns aufdas,

was uns im Zusammenhang mit der Unterscheidung von Substanz und
Akzidens wichtig erscheint. Bekanntlich hat sich im Laufe der trinita-
rischen und christologischen Auseinandersetzungen in der alten Kirche

der Begriff der Hypostase von dem der Substanz gelöst.9 Leontius
übernimmt diese Unterscheidung und bezeichnet mit der Hypostase
das konkret existierende Einzelding. Nicht mehr die Substanz, sondern
die Hypostase ist jetzt Trägerin einer oder mehrerer Naturen, wobei die

Begriffe Natur (tpùaiç) und Substanz (oùafa) bei Leontius zusammenfallen.

Schon an dieser Differenzierung von ÙTtôaxaatç und tpùatç bzw.
oùafa, die ja zum Ärger der Monophysiten in Chalzedon dogmatisiert
wurde, wird deutlich, dass die Substanz ihr charakteristisches Merkmal
des konkret und für sich existierenden Einzeldinges an die Hypostase
abgeben muss. Allein der Hypostase kommt das Fürsichsein des

Einzelnen, die Existenz xcuf èauxô, zu.10 Sie tritt an die Stelle der
aristotelischen ersten Substanz, während für die oùafa die Bezeichnung eines

npaypa ùtpeaxcoç, einer in bestimmter Weise bestehenden Sache, übrig-

8 Met. E2, 1026b, 33-35.
9 Vgl. dazu A. Grillmeier, Die theologische und sprachliche Vorbereitung der

christologischen Formel von Chalkedon, in: Das Konzil von Chalkedon I, Würzburg
1954.

10 MPG 86, 1280 A.



H.Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz 157

bleibt." M. Richard macht daraufaufmerksam, dass das Weglassen des

xaif éauxô bei dieser Definition der oùcna eine nicht unwichtige
Nuance sei. Leontius habe damit bewusst die für die Theologie
massgebende Linie der aristotelischen Schulphilosophie verlassen.12 Wenn
also das xaif-éauTÔ-Sein ausschliesslich der Definition der Hypostase
vorbehalten bleibt, dann kann Leontius mit der oùcna nur die (zweite)
Wesenssubstanz gemeint haben, die nicht das konkrete Einzelne,
sondern das Allgemeine bezeichnet. Und für sie gilt nun, was sonst vom
Akzidens zu sagen ist: sie ist das, was in den Selbstand der Hypostase
aufgenommen wird.

Sie hat also Selbstand. Mit seinen Gegnern, den Monophysiten und
Nestorianern, teilt Leontius den Grundsatz, dass es keine Natur bzw.
Substanz ohne Selbstand gibt.13 Nur ist jetzt zu fragen, wie sie dazu

kommt, wie also ihr hypostatisches Sein zu verstehen ist. Der Satz ist
nämlich nicht zu der Behauptung umzukehren, jede Natur sei folglich
selbst eine Hypostase. Diesem Fehler erliegen nicht nur die Monophysiten,

sondern auch die Nestorianer: Nach ihrer Auffassung um-
schliesst der Begriff der Substanz entsprechend der philosophischen
Tradition auch die selbständige Existenz. Gerade diese ursprüngliche
Zusammengehörigkeit ist nun aber, wie bereits gesagt, vom Chalzedo-
nense aufgebrochen worden, denn die Formel spricht von einer Hypostase

und zwei Naturen. Die Natur oder Substanz ist also ihrer Fähigkeit,

selbständige Trägerin von Prädikaten zu sein, beraubt, und es liegt
auf der Hand, dass die Gegner sofort einwerfen: dann machst du,
Leontius, indem du dem Chalzedonense folgst, die Substanz zu etwas,
was prädizierbar ist, also zu einem Akzidens. Und das widerspricht
dem Begriff der Substanz!14

Gegen diesen Einwand lassen wir Leontius zum besseren Verständnis

in einem fingierten Gespräch argumentieren15: «Tatsächlich habt

11 MPG 86, 1277 D.
12 M.Richard, Léonce et Pamphile, RSPhTh 27 (1938), 30.
13 oùx rgtiv (pùcnç àvimôoxaxoç, MPG 86, 1277 D.
14 So argumentiert auch Loofs: Eine prädikative Substanz sei «nach aristotelischer

Terminologie ein Nonsens, denn es ist eben das Wesen der oùcna, dass sie nicht Prädicat
ist» (A. 1), 68.

15 Wir paraphrasieren im folgenden den zentralen Text über die Enhypostasie in
MPG 1277 C-D: «Ihr Guten, der Selbstand (Ù7t6oxaotç) und das in den Selbstand

Aufgenommene (évu7tôaxaxov) ist ja nicht dasselbe, ebensowenig wie Substanz (oùcna) und
das in die Substanz Aufgenommene (èvoùcnov) dasselbe sind. 'Yïiôcrxacnç bezeichnet ein



158 H. Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz

ihr, wenn man von der aristotelischen Auffassung der Begriffe ausgeht,
recht. Ich sage nämlich von der Substanz nicht mehr, sie sei selbst

hypostatisch, sondern ich sage, sie sei enhypostatisch, d.h. sie habe
ihren Existenzgrund <in einem anderen > und nicht < in sich selbst >. Eine
Substanz aber, die nur besteht, indem etwas anderes besteht, ist
allerdings keine Substanz mehr, sondern ein Akzidens! Wenn ich nun
trotzdem behaupte, das evt)7töaxaxov, also die in die Hypostase
aufgenommene Natur bzw. Substanz, sei kein Akzidens, so macht das den
Anschein, ich widerspräche mir selbst. In der Tat widerspreche ich mir,
wenn man mit mir auf der Basis des traditionellen Begriffsverständnisses

diskutiert. Aber ich rede mit euch ja nicht in erster Linie als
Philosoph, sondern als Theologe, der vom Chalzedonense herkommt, und
auf dieser Basis bin ich gezwungen, anders über die Begriffe nachzudenken,

als ihr es tut.»
Soweit Leontius. Wir versuchen nun, daraus einige für die theologische

Interpretation des Substanzbegriffes wichtige Konsequenzen zu
ziehen. Es geht doch bei Leontius um die menschliche Natur Christi,
und das heisst: um sein substantielles Sein, um seine reale irdische
Existenz, wie das Leo d. Gr. in seinem Brief an Flavian kurz vor dem
Konzil von Chalzedon beschrieben hat. Alle, sowohl Leontius als auch
seine Gegner, beschäftigt nun die Frage, wie sich diese menschliche
Natur Jesu zur göttlichen Natur des Logos verhalte. Die Eutychianer
lassen beide Naturen zu einer einzigen Substanz verschmelzen, wobei
man dann nicht mehr zu sagen vermag, was an diesem Gebilde Gott,
was Mensch ist. Die Nestorianer dagegen sprechen jeder der beiden
Naturen eine eigene Hypostase zu, was zwar philosophisch korrekt ist,
was aber Christus in zwei unabhängig voneinander existierende, nur
gerade durch ihr Verhalten verbundene Personen zerreisst. Der Fehler
beider ist, dass sie philosophisch befangen sind und es nicht wagen, mit
der aristotelischen Terminologie etwas freier umzugehen.

Betrachten wir also Leontius' Aussagen auf christologischer Basis :

Er sagt, die menschliche Natur Christi habe ihre Existenzgrundlage
nicht in sich selbst (oùx èv éauxco), sondern in einem anderen (èv

bestimmtes Einzelseiendes ; das èvtmôoxaxov ist eine Substanz. Die bitöcrcacm; meint die
Person mit ihren charakteristischen Merkmalen; das èvwcôaxaxov bezeichnet ein Sein,
das kein Akzidens (at)p.ßeßT|xö<;) ist - obwohl auch das Akzidens in einem anderen (èv

éxépcp) sein Sein hat und nicht an sich (èv éauxip) erblickt werden kann» (Ubersetzung
nach St. Otto, Person und Subsistenz, München 1968, 192).



H. Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz 159

éxépto), in der Hypostase des Christus-Logos16. Er bringt also das, was
Substanz ist (die menschliche (pumç Christi) und per definitionem ein
unabhängiges, selbständiges Sein bezeichnet, in Abhängigkeit von
etwas anderem und nennt diese Relation die Enhypostasie der menschlichen

Natur. Und gerade in dieser Abhängigkeit, in dieser ausschliesslichen

Bestimmtheit vom Christus-Logos her haben wir die Konstitution

der selbständigen Existenz des Menschen Jesus zu erkennen. Gott
allein trägt ihn. Er lässt sich tragen. Und so ist er selbständig. Er ist
seiner Grundlage, seiner irdischen Substanz beraubt, um sie in der
Vereinigung mit dem Christus-Logos erst recht zu erlangen. Der Sinn
dieser philosophischen Ungereimtheit wird uns gerade in seiner
Hilflosigkeit am Kreuz und in der Offenbarung seiner Herrschaft an Ostern
deutlich. Seiner Herrschaft freilich, der Herrschaft des Gekreuzigten,
die jeder in sich selbst begründeten Autonomie widerspricht. Der, dem
alle Gewalt im Himmel und auf Erden gegeben ist, und der, der nicht
selbst vom Kreuz hinuntersteigen kann, ist ein und dieselbe Person.
Und auf Grund dieser Geschichte wird die vertraute philosophische
Ontologie problematisch. Leontius ist als Theologe nicht daran
interessiert, diese Geschichte in ein philosophisches System zu pressen;
vielmehr gelangt er von der Christologie her zu philosophischen
Einsichten, die keine Philosophie vermitteln kann. Und so ist es zu ver-

16 Obwohl es uns vor allem um die Bestimmung der menschlichen Natur geht, ist ein
kurzer Hinweis aufLeontius' Logos-Verständnis an dieser Stelle angebracht. V. Grumel
hat in seinem ausfuhrlichen Leontius-Artikel (DThC 9, Sp. 412) an der klassischen
Auffassung festgehalten, die Enhypostasie werde bei Leontius ausschliesslich von der
menschlichen Natur in ihrer Beziehung auf den göttlichen Logos ausgesagt. Grumel
interpretiert Leontius also innerhalb der cyrillisch-alexandrinischen Tradition, die eine

asymmetrische, ganz in der zweiten Person der Trinität verankerte Christologie lehrte.
Die neuere Forschung (v. a. D. B. Evans [A. 1]) hat diese Sicht bestritten. Nicht nur die

menschliche, sondern auch die göttliche, nach orthodoxer Auffassung mit dem Logos
identische Natur sei enhypostasiert, und zwar in einem Mittleren, nämlich dem «Christus».

Danach ergäbe sich in Analogie zu der im «Menschen» zentrierten Leib-Seele-
Einheit eine symmetrische Christologie, in der göttliche und menschliche Natur in der
«Christus»-Hypostase zusammenträfen. Dazu ist zu fragen, ob Leontius wirklich so weit
geht und an die Stelle, die in der orthodoxen Christologie der Logos einnimmt, den

«Christus» setzt; denn nirgends spricht er davon, dass der Logos seine eigene Hypostase

zugunsten eines Mittelwesens aufgegeben habe. Er bezeichnet zwar « Christus » in seiner

Beziehung zu uns und zum Vater als eine Ganzheit aus zwei Teilen, als ein Mittleres
zwischen den Extremen (MPG 86, 1289 A), lässt aber das Verhältnis von Logos und
«Christus» ungeklärt. Das mag den etwas ungewohnten Begriff «Christus-Logos» in
unserem Zusammenhang verständlich machen.



160 H. Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz

stehen, dass der Respekt vor einer in sich selbst gegründeten,
eigengesetzlichen Wirklichkeit und damit der klassische Substanzbegriffetwas
zweifelhaft werden. Leontius denkt von der Existenz des Logos her und
nennt das Substanz, was in ihm (év exepcp) begründet ist. Deshalb sagt

er, die Substanz, d. h. die enhypostasierte menschliche Natur, sei kein
Akzidens, obwohl er sie wie ein Akzidens behandelt. Für den
Philosophen mag diese Inexistenz der menschlichen Natur im göttlichen
Logos die Entthronung der Substanz bedeuten. Für den Theologen
jedenfalls ist es ihre in der Fleischwerdung vollzogene Krönung.

III.

Ich habe in dieser Interpretation den Leontius-Text überschritten
und bin mir der Gefahren einer solchen Extrapolation durchaus
bewusst. Wenn wir aber die Geschichte des Substanzbegriffes vor allem
in der reformatorischen Theologie weiterverfolgen, wenn wir etwa bei
Luther und zuletzt bei Karl Barth sehen, wie das christologische
Nachdenken zu einer radikalen Kritik am xaffaüxö der Substanz und am
Prinzip der autonomen Subjektivität führt, dann können wir nicht
umhin, in den reichlich trockenen Begriffsmanövern des Leontius von
Byzanz den Keim einer folgenschweren Denkbewegung zu erkennen.
In Luthers Auslegung des 69. Psalms stossen wir auf eine christologische

Umdeutung des Substanzbegriffsl7, in der in aller Klarheit gezeigt
ist, was Leontius mit seiner Enhypostasielehre nur gerade angedeutet
hat: Substanz bezeichnet zunächst die Existenzgrundlage, den festen

Boden, auf dem der Mensch mit beiden Füssen steht und der ihn vor
dem Versinken im «tiefen Schlamm» (Ps 69,3) bewahrt. Anders als die
scholastische Philosophie, für die die Substanz das den Dingen eigene
Wesen (quidditas) aussagt, sieht Luther in ihr eine auf die Existenz
bezogene Qualität: der Reiche besteht durch seinen Reichtum, der
Gesunde durch seine Gesundheit; fehlen diese Grundlagen, dann ist
dem Menschen der Boden unter den Füssen weggezogen, er geht unter.
G. Ebeling spricht von einer «unerhörte(n) Umkehrung des Substanzbegriffes.

Substanz ist also nicht das, was die Dinge sind, sondern Sub-

17 Dictata super Psalterium 1513-16, WA3, 419,25-420,13; 440,34-441,10. Zur
Interpretation dieser Stelle vgl. G. Ebeling, Die Anfange von Luthers Hermeneutik,
ZThK 48 (1951), 192f. ; K.Bäumlin, Herausgeforderte Ethik, Ref. 27 (1978), 66.



H. Stickelberger, Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz 161

stanz ist das, was der Mensch an den Dingen hat18 ». Der Mensch schafft
sich das, was ihm Halt gibt, selbst, und er bleibt so lange, als die Werte,
die er zu seiner Substanz macht, bestehen.

Christus aber hatte keine solche substantielle Lebensgrundlage,
sondern er fiel in den Tod (caderet omnino in mortem). Durch sein Ohne-
Substanz-Sein (per suam non substantiam) zerstörte er Reichtum und
Ruhm, alles das, woran sich der Mensch aufrechthält. Versinken dann
die Gläubigen, die ja «in Christus» auch ohne Substanz sind (talem non
habent), ins Bodenlose? Ja und nein! Weil sie nichts mehr in der Welt
haben, in dem sie bestehen und gedeihen (subsistere et florere) können,
sind sie über dem Abgrund. Sie haben aber den Glauben. Luther
bezeichnet ihn als die alia substantia, gewissermassen die Substanz
Gottes. Er allein und nicht die sichtbaren und erfahrbaren Dinge der
Welt sind Existenzgrundlage. Er ist mit Hebr 11,1 die substantia rerum
sperandarum. Und so preist Luther den glücklich, der die Weltelemente

verachtet und auf der Suche nach jener alia substantia ist, eben

der substantia fidei.
Hans Stickelberger, Zürich

18 (A. 17), S. 192.


	Substanz und Akzidens bei Leontius von Byzanz : die Veränderung eines philosophischen Denkmodells durch Christologie

