
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 3

Artikel: Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15, 12-20

Autor: Bucher, Theodor G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 36 Heft 3 Mai/Juni 1980

Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther
15,12-20

In einem Aufsatz der Zeitschrift «Biblica» 55 (1974), 465—486 habe

ich versucht, die logisch strenge Argumentation von Paulus in 1.

Korinther 15,12-20 nachzuzeichnen. Wenn nun in zwei neueren Publikationen

- bei aller grundsätzlichen Anerkennung - von Sandelin
gelegentlich und von Bachmann ausführlich aufdie logischen Mängel meines

Vorschlages hingewiesen wird, so muss bei den Theologen der
Verdacht aufkommen, die Deutung in «Biblica» verfälsche die Logik
des paulinischen Gedankenganges oder die Darstellung sei inkohärent,
vielleicht sogar, es sei eine Mischung beider Mängel.1

Diese Vermutung ist gänzlich unberechtigt. Um die Widerlegung
nicht in eine allzu technische Logikdiskussion ausarten zu lassen,
möchte ich mich in einem ersten Teil auf einige Einwände von
möglichst allgemeinem Interesse einlassen. Daran werden einige
Bemerkungen angeschlossen zur Logik meiner Kritiker. Im zweiten Teil
möchte ich auf die Ansichten von Augustinus und Thomas eingehen.
Die beiden sind ausgewählt worden, nicht nur weil ihr Denken
richtungweisend in die Theologie eingegriffen hat, sondern mehr noch, weil
sie ihre Interpretation abgeschlossen haben zu einer Zeit, als die Logik
noch nicht durch Renaissance und Humanismus verwässert war.

1. Die logische Kohärenz der Gedankenführung bei Paulus

Eine gelungene Argumentation ist immer komplex. In ihrem Ablauf
verknüpft sie beinahe unentwirrbar sachhaltige und logische Beiträge.
Innerhalb einer Analyse sind diese Komponenten allerdings säuberlich
zu unterscheiden. Die logische Arbeit liegt einerseits in der Kontrolle,

1 K. G. Sandelin, Die Auseinandersetzung mit der Weisheit in 1 Korinther 15, Abo
1976; M. Bachmann, Zur Gedankenführung in 1. Kor. 15,12ff., ThZ 34 (1978),
265-276.



130 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

welche logischen Regeln benutzt werden, andererseits im strengen
Nachweis, dass keine Vorschrift verletzt wurde. Unbestreitbar geht die

logische Tätigkeit jeweils von Vorgegebenheiten aus, die nur im Rahmen

der Grundlagenforschung explizit untersucht werden. Da aber die
Kritik an meiner Paulusanalyse bereits hier einsetzt, werde ich zuerst
etwas zu den Prämissen sagen, bevor die Logik im strengen Sinn
besprochen wird.

1.1 Die Voraussetzungen in den Prämissen
Wenn es darum geht, einen paulinischen Gedankengang zu

überprüfen, dann ist es nicht bloss erlaubt, sondern geboten, von paulinischen

Voraussetzungen auszugehen. Als besonders geeignet erweisen
sich die beiden Aussagen in den Versen 13 und 20, also die Implikation
und die Behauptung der Auferstehung Jesu.

Zur nicht geringen Überraschung bringt Bachmann bereits hier
seine Vorbehalte gegenüber dem Verständnis der beiden Verse an.
Deutliche Zurückhaltung empfindet er gegenüber V. 13, was er so
ausspricht: «Dass diese Aussage, also der Satz <Wenn es keine allgemeine
Totenauferstehung gibt, dann ist auch Christus nicht auferweckt
worden!, ohne zusätzliche Annahmen - etwa aus strukturellen Gründen -
Ansprüche aufden Wahrheitswert <wahr> geltend machen könnte, wird
man nun aber beim besten Willen nicht behaupten können, und dass in
V. 12-20 a wirkliche exegetische Anhaltspunkte dafür zu finden wären,
dass im paulinischen Wahrheitssystem jene Aussage schlicht als wahr
gesetzt sei, wird ebenfalls schwerlich nachzuweisen sein.»2 Etwas weniger

kontrovers ist V. 20, der so lautet: «Nun ist aber Christus von den
Toten auferstanden,...» Eine solche Aussage nennt der Logiker eine

kategorische Affirmation. Sie ist behauptet und nicht begründet. Indessen

scheint Bachmann auch hier irgendeine Einschränkung anbringen
zu wollen.3

Da kein vernünftiger Mensch von falschen Voraussetzungen aus

argumentieren will, müssen zunächst alle Prämissen als wahr
angenommen werden. Zu einer gerechten Beurteilung darf man nicht einmal

bei einem Gegner von dieser Forderung abweichen. Somit haben

2 M. Bachmann (A. 1), 267.
3 Ich verstehe nicht recht, ob Bachmann nur referiert oder andeuten will, es sei meine

persönliche, von andern kaum zu teilende Meinung, dass es sich bei V.20 um eine

kategorische Affirmation handle. Falls er im Gegensatz zu mir der Ansicht ist, V. 20 sei

deduziert, so bleibt ihm ja nur zu zeigen, wo und wie.



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 131

die Verse 13 und 20 vorderhand als wahr zu gelten. Selbst bei V. 13 führt
das zu keiner Schwierigkeit, denn wie jede Aussagenverknüpfung ist
eine Implikation wahr oder falsch. Dazu braucht es keine zusätzlichen
Annahmen. Erst für den Nachweis, welcher der beiden Wahrheitswerte
zutrifft - oder auch für den Schluss -, ist eine weitere Angabe
erforderlich. Freilich sind bei einer wahren Implikation die Argumente
nicht definitiv bestimmt, nur soweit, dass bestimmte Fälle eindeutig
ausgeschlossen sind.

Wenn nun diese Voraussetzungen logisch einwandfrei verknüpft
werden, so gelangt man zu einem strengen Beweis. Paulus hat ihn
tatsächlich ausgeführt, und deshalb ist seine implizite Aussage über die

Auferstehung der Toten ein Beweis, der strenger nicht geführt werden
kann.

Nun müssen wir zur angenommenen Wahrheit der Prämissen
zurückkehren. Nehmen wir an, eine der Prämissen sei fragwürdig oder gar
falsch. Wie würde sich das aufden Beweis auswirken? Wenn uns Paulus
angelogen hätte, jedoch auf dieser Lüge konsequent weiterargumentieren

würde, dann hätten wir kein logisches Mittel in der Hand, ihm auf
die Schliche zu kommen. Die logische Überlegung zeigt nur, ob die

ganze Argumentation in sich kohärent ist. Bisweilen halten Theologen
eine solche Logik, die sich in dieser scheinbar armseligen Leistung
erschöpft, für wertlos. Das ist ein seit der Renaissance weit verbreitetes
Missverständnis, in dessen Namen letztlich die ganze Logik verworfen
wird. In Wirklichkeit liegt die spezifische Aufgabe der Logik darin,
unausweichliche Konsequenzen, die sich aus Behauptungen ergeben,
auf ihre Verträglichkeit innerhalb der betreffenden Redesituation zu
überprüfen. Beispielsweise mag jemand zugeben, er arbeite fünfTage in
der Woche. Dann muss er aus logischen Gründen auch bereit sein,
anzuerkennen, dass er zwei Tage in der Woche nicht arbeitet. Wer sich
aus irgendwelchen Gründen mit diesem logischen Schluss nicht abfinden

kann, der steht vor der Entscheidung, die ursprüngliche Behauptung

zu widerrufen oder die ganze Logik fallenzulassen. Es wird sich in
der Praxis kaum jemand als ein derart radikaler Logikgegner zu erkennen

geben. Dennoch verfallen ab und zu Denker diesem Irrationalismus,

wenn auch wider Willen. Das hängt zusammen mit ihrer dürftigen
Vorstellung von einem Logiksystem. Aufgrund einer momentanen
vermeintlichen Einsicht halten sie sich berechtigt, die Allgemeingültigkeit
eines logischen Gesetzes einzuschränken, ohne auch nur entfernt die
Auswirkungen auf das gesamte Logiksystem zu ahnen. Sollte aber eine



132 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

logische Grundforderung von dieser Ablehnung mitbetroffen sein, so

führt das zu einer radikalen Ablehnung der ganzen Logik, es sei denn,
die entsprechende Einschränkung werde rückgängig gemacht. Dieser
ungewollte Irrationalismus wird nicht selten von Theologen gefördert.4
Wer nicht diesem Irrationalismus huldigt, der entnimmt den logisch
widersprüchlichen Folgen, dass mindestens eine der ursprünglichen
Annahmen falsch sein musste. Die Kohärenzforderung der Logik
vermag also die Erkenntnis zu erweitern, indem sie die Unwahrheit
einzelner Prämissen aufzeigt.

Es macht den Anschein, Bachmann vertrete eine abweichende
Logikauffassung. Es stellt sich dann die Frage, ob er von einem anderen
Ansatz her auf das paulinische Anliegen einzugehen vermag, bei dem
nicht, wie in der Logik üblich, die Prämissen als gegeben vorauszusetzen

sind. Offensichtlich hat er grösseres Vertrauen in die Evidenz, die er
zu diesem Zweck einspannen möchte. Da V. 13 nicht evident sei, hält er
auch die Symbolisierung « ~ A-» ~ C» für kaum glaubhaft.5

Der Rückgriff auf die Evidenz ist mindestens aus zwei grundsätzlichen

Erwägungen abzulehnen. Erstens wird die Symbolisierung in
einem Lernvorgang angeeignet. Sobald ein Mensch fähig ist, anstelle

von «vier» jeweils «4» zu schreiben, so besitzt er die Formalisierungs-
technik für diese Zahl. Ein damit verbundenes oder auch fehlendes

Evidenzgefühl ist gänzlich irrelevant. Analog lernt der Logikanfanger
Aussagenverbindungen zu formalisieren, deren Adäquatheit unabhängig

von der Evidenz nachzuprüfen ist.
Zweitens ist Evidenz ohnehin ein untauglicher Begriff. Es gibt

mindestens zwei schwerwiegende Gründe, ihm zu misstrauen. Der erste

geht von der Beobachtung aus. Wer nicht von seiner persönlichen

4 Ein berüchtigtes Beispiel aus der neueren Zeit findet sich bei Karl Barth. Er hat

verlangt, unter Umständen müsse ein Theologe bereit sein, das Prinzip der
Widerspruchsfreiheit aufzugeben. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik 1/1, Zollikon 71955,7. Mit
diesem phantastischen Missgriff hat er sich nicht nur in Gegensatz zu Scholz gestellt - das

Ansehen von Scholz in der Logik ist vergleichbar demjenigen von Barth in der Theologie

-, sondern ungewollt einen Methodenvorschlag gemacht, derjede strenge Argumentation
vernichten würde. Die Kohärenz in seiner Dogmatik verdankt Barth dem Umstand, dass

er sich de facto nie an die von ihm selbst empfohlene Methode hält, statt dessen aber die

Vorschriften von Scholz vorbildlich befolgt.
5 «Dass V. 13 korrekt durch < ~ A—> ~ C> wiedergegeben werde, ist hingegen kaum

glaublich. Zum einen nämlich mangelt es, wie erwähnt, der in dieser Zeile beschriebenen

Aussage an jeglicher Evidenz, deren V. 13 aber offenkundig bedarf» (M. Bachmann [A. 1],

268).



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 133

Unfehlbarkeit eingenommen ist, der steht vor der verwirrenden Tatsache,

dass die Evidenz immer aufder eigenen Seite steht und dem Gegner
systematisch mangelt. Ob so viel Schmeichelei dürfte ein kühler Geist
argwöhnisch werden und vielleicht sogar der unbeliebten Frage
nachspüren, warum und wann jemand die Evidenz anruft. Als Antwort
vermag ich nur meine persönliche Vermutung anzudeuten: Da es dem
Forscher in der Wissenschaft und erst recht in der Theologie schlecht
ansteht, sein Licht auf den Scheffel zu stellen, lässt er es dennoch ohne
Abschirmung leuchten und hüllt zur blossen Tarnung die eigene
Einsicht bescheiden in den Deckmantel der (objektiven) Evidenz ein. Der
zweite Grund für die Unbrauchbarkeit des Evidenzbegriffes ergibt sich
aus der Geschichte. Im Namen der Evidenz wurde nicht nur bewiesen,
dass die Erde stillesteht; die Evidenz wurde angerufen zur Ablehnung
ziemlich aller Forschungsergebnisse, angefangen von der Mechanik
von Newton über die nichteuklidischen Geometrien bis zur
Relativitätstheorie. Was als apodiktische Evidenz beschworen wird, mag sich
ein Jahrzehnt später als falsch herausstellen.

Aus der Berufung auf Evidenz ist nichts zu holen. Es ist
empfehlenswert, bei der Analyse eines Bibeltextes nach den Kriterien moderner

Wissenschaft-nicht der Wissenschaft des 17. oder 18. Jahrhunderts

- vorzugehen und zunächst einmal die Worte des Textes unverfälscht
stehenzulassen, unabhängig von ihrer unmittelbaren Einsicht. Das
einfache Verständnis, das jeder mitbringt, der die betreffende Sprache
versteht, reicht aus, um sich an die Analyse der Satzstruktur zu wagen.
Die Struktur wird ohne Deutung in die Symbolsprache übersetzt. Auf
die Deutung braucht man deswegen nicht einzugehen, weil eine
begründete Folgerung einzig von den formalen Gesetzmässigkeiten
abhängt.

In der Bewertung der Prämissen hat sich Bachmann in zweifacher
Weise getäuscht. Erstens glaubte er, es müsste ausserhalb des paulini-
schen Wortes noch irgendeine andere Wahrheitsgarantie oder Evidenz
gesucht werden, um logisch einwandfreie Schlüsse ziehen zu können.
Zweitens meint er, die inhaltliche Umdeutung der einen oder anderen

Aussage würde zu einem anderen oder mindestens abgeänderten
Schluss fuhren.

1.2 Die Wahl der Logik
Was man unter «verschiedenen Logiksystemen» zu verstehen hat,

das ist jeweils aus dem Kontext zu entnehmen. Doch für unsere Dis-



134 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

kussion genügt es, von zwei Arten zu reden, die Paulus zur Verfügung
standen; die eine würde man heute klassisch, die andere nichtklassisch
nennen.

Meine Analyse bewegt sich im Rahmen der klassischen Logik. Hier
sind aber auch wieder zwei verschiedene Ausformungen zu unterscheiden,

nämlich die aristotelische und die megarisch-stoische Logik. Die
aristotelische Logik bildet die Basis der heutigen Prädikatenlogik, weil
sie die Satzteile nach Subjekt und Prädikat auffuhrt. Die stoische Logik
befasst sich mit ganzen Aussagen und heisst deshalb Aussagenlogik.
Das Verhältnis der beiden kann mit Netzen verglichen werden. Gemäss
diesem Vergleich ist die Prädikatenlogik feinmaschiger als die
Aussagenlogik.

In unserer Diskussion lassen sich, was nicht immer zutrifft, beide
Netze verwenden. Dadurch wird es zu einer Ermessensfrage, welches
der beiden tatsächlich gewählt werden soll. Gewöhnlich wird man sich
für das einfachere entscheiden. In der Logik ist diese Vorschrift insofern
verschärft, als man nicht kompliziert ausdrücken darf, was sich einfach

sagen lässt. Eine nachgewiesene Vereinfachung gilt immer als
Fortschritt.

Wenn wir die beiden Formalisierungen einander gegenüberstellen,
erhalten wir:

Aussagenlogik Prädikatenlogik

Man beachte die Schlussregel, mit der aus den zwei Prämissen
geschlossen wird. Für beide Schlüsse ist es dieselbe. Deduktionen und
Konklusionen sind in dem Sinne identisch, wie man bei den folgenden
Additionen von Identität sprechen kann:

Zweifellos ist 4) richtig, drückt jedoch unnötig kompliziert aus, was
3) einfacher sagt.

Diese Hinweise mögen genügen, meine Wahl der Logik zu rechtfertigen.

Ich habe bei der Formalisierung der Paulusstelle die Prädikatenlogik

nach kurzer Erwägung übergangen, weil sie zur Beurteilung der

vorliegenden Verse nichts einträgt, was nicht durch die Aussagenlogik
darstellbar ist. Hingegen erschreckt sie unnötigerweise die Theologen
mit Formeln, die auf kleinem Raum nicht einmal einsichtig erklärt

1) 1. ~ A—> ~ C 2)1. ~ (3x)Ax-> ~ Ac
2. C /.\A 2. Ac
3. A 1,2, MT 3. (Hx)Ax

/ (3x)Ax
1,2, MT

3)2 + 2=4 4)2,00 + 2,00 4,00



Th. G.Bucher, Nochmals zur Beweisfiihrung in 1. Korinther 15,12-20 135

werden können. Daher fallt innerhalb der klassischen Logik die Wahl
eindeutig auf die Aussagenlogik.

Indessen müsste wohl noch eine weitere Frage erwogen werden,
auch wenn unsere beiden Autoren nicht darauf eingegangen sind. Ist es

nicht denkbar, dass Paulus eine nichtklassische Logik zugrunde gelegt
hätte? Immerhin haben schon die Megariker mehrere Jahrhunderte vor
Christus verschiedene Formen der Implikation diskutiert. Ohne diese

Tatsache zu erwähnen, habe ich vereinfachend von der Implikation
gesprochen, als ob es eine einzige gäbe, die in der heutigen Symbolsprache

mehrheitlich als «-»» dargestellt wird. Sie trägt den nicht
sonderlich glücklichen Namen «materiale Implikation». Woher kann
man nun wissen, ob Paulus gerade von dieser Implikation ausgegangen
ist? Wohl kaum in der Absicht, den heutigen Logikern eine besondere
Freude zu machen.

Im Verlauf der peripatetischen Schulentwicklung bekam unversehens

die Implikation eine Sonderstellung. An ihr entzündeten sich
Auffassungen, die zu konkurrierenden Logiksystemen führten.6
Allmählich vermochte sich unter den verschiedenartig definierten
Implikationen eine durchzusetzen, nämlich jene der Megariker. Zur Zeit von
Paulus hatte sie sich bereits 300 Jahre bewährt, so dass Paulus bedenkenlos

darauf zurückgreifen durfte. Zur nicht geringen Überraschung
gelang Peirce im letzten Jahrhundert der Nachweis, dass die « materiale
Implikation» der modernen Logiker identisch ist mit der Implikation
des Philon von Megara. Nicht aus historischer Treue, sondern aus
systematischen Überlegungen haben die modernen Logiker die gleiche
Wahl getroffen. Heute sind auf der Philonischen Implikation sowohl
die «Grundlagen der Mathematik» von Hilbert/Bernays wie die «Prin-
cipia Mathematica» von Whitehead/Russell aufgebaut.

Auch wenn die heutigen Logiker für gewöhnlich die Philonische
Implikation zugrunde legen, so sind sie doch weit davon entfernt, sie für
die einzig richtige zu halten. Sie haben im Gegenteil die abweichenden
Vorschläge aufgegriffen und systematisch untersucht. Daraus sind ne-

6 Ein spätantiker Text stellt gleich vier verschiedene Auffassungen der Implikation
dar. Vgl. Sextus Empiricus, Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis, II, 110-111. Vgl. auch

M. Frede, Die stoische Logik, Göttingen 1974,81-93. Allgemein zur stoischen Logik: Les

stoiciens et leur logique. Actes du colloque de Chantilly 1976, Paris 1978 (mit
Bibliogr.).

7 Moderne Überlegungen: R.Feys, Modal Logics, (Hrsg.) J.Dopp, Louvain 1965;

G.E. Hughes & M.J. Cresswell, An Introduction to Modal Logic, London 1968; J.L.
Gardies, Essai sur la logique des modalités, Paris 1979.



136 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisfiihrung in 1. Korinther 15,12-20

ben andern die Lewis-Systeme entstanden. Das sind unterschiedlich
starke Modalsysteme7. An unserer Stelle liegt jedoch weder ein
philologischer noch ein inhaltlicher Hinweis vor, dass Paulus auch nur leicht
gezögert hätte, eine andere Implikation zu verwenden als die Philoni-
sche. Deshalb brauchen wir nicht weiter darauf einzugehen.

Damit lässt sich das Ergebnis über die Wahl der Logik so
zusammenfassen: Sandelin und Bachmann wollen meiner Interpretation der
Logik nicht in allen Teilen folgen und schlagen innerhalb der klassischen

Logik eine andere Netzgrösse vor. Diese bringt ausser unnötigen
Komplikationen nichts ein, was die Vermutung nahelegt, die beiden
Autoren hätten es unterlassen, die Formalisierung wirklich auszuführen.

Die weitere Hypothese, Paulus könnte eine andere als die Philo-
nische Implikation erwogen haben, scheint ausserhalb ihres
Überlegungskreises zu stehen.
1.3 Zur Logik von Sandelin und Bachmann

Bei Sandelin nimmt die Logik einen geringen Platz ein. Um so

erstaunlicher ist es, wie es ihm gelingt, in beiläufigen Ausführungen
folgenschwere Irrtümer unterzubringen.

Sandelin anerkennt die logische Struktur von V. 13 als Implikation
und schliesst an: «Implikationen können aber auch mehr oder weniger
verdeckte Schlüsse darstellen.»8 Als Beispiel fügt er in der Anmerkung
hinzu: «Wenn die Türe nicht geschlossen ist, dann ist sie offen.»9

Mit diesen Behauptungen hat sich Sandelin nicht als erfahrener
Logiker ausgewiesen. Zunächst ist nämlich eine Implikation weder ein
verdeckter noch ein offener Schluss, sie kann auch nicht einen Schluss

«darstellen», was immer das heissen mag. Ein Schluss kann aus einer
Implikation nur mit Hilfe einer Zusatzprämisse gefolgert werden.
Überdies ist das Beispiel mit der Türe ungeeignet, die Ansicht von
Sandelin zu stützen, da es sich um eine Tautologie handelt, formal
«0->0» oder « ~ 0 V 0». Eine Tautologie ist immer wahr, aber

deswegen kein Schluss.

Kaum besser steht es mit einem weiteren Beispiel: (1) «In der
Alltagssprache unterscheidet man selten zwischen Sätzen wie <Wenn das

Auto kein Benzin hat, dann fahrt es nicht> und <Wenn das Auto Benzin
hat, dann fahrt es>. (2) Theoretisch ist auch möglich, dass Paulus die

allgemeine Totenauferstehung als Voraussetzung der Auferstehung

8 K.G. Sandelin (A. 1), 18.
« K.G. Sandelin (A.l), 160, Anm.107.



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 13 7

Christi sieht wie Braun... meint. (3) Dies kann aber nicht durch logische

Regel, sondern nur durch konkrete Aussagen gezeigt werden. Dies
hätte Bucher... in seiner Kritik an Braun berüchsichtigen sollen.»10

Zu (1): a) Wenn das Auto kein Benzin hat, dann fahrt es nicht.
b) Wenn das Auto Benzin hat, dann fahrt es.

c) Genau dann, wenn das Auto kein Benzin hat, dann fahrt es

nicht.
Nach Sandelin braucht die Alltagssprache selten zwischen a) und b)

zu unterscheiden. Das ist falsch, denn jene Fälle bilden bei weitem die
Ausnahme, wo man die beiden vertauschen darf. Das trifft nämlich nur
dann zu, wenn a) im Sinne von c) verstanden wird, c) ist eine Äquivalenz,

in der sowohl a) wie b) enthalten ist. Es ist eine dem Logikanfänger
wohlbekannte Falle - sie lauert gleichermassen im Alltag wie in der
Wissenschaft -, dass bisweilen eine eindeutige Implikation ausgesprochen

wird, wie in a), und dennoch eine Äquivalenz gemeint wird. Für
diesen Fall ist allerdings eine eindeutige Kontextinformation unerläss-
lich. Da solche Implikationen, die sich nur über den Kontext als
Äquivalenzen zu erkennen geben, selten vorkommen, so haben wir sehr

genau zu unterscheiden zwischen a) und b). Ein Beispiel mag genügen :

Mit der Implikation «Wenn Alfred krank ist, dann ist er unglücklich»
ist nicht zum vornherein sichergestellt, dass «Wenn Alfred nicht krank
ist, dann ist er glücklich». Bei Paulus liegen ohnedies nur Implikationen

vor, keine Äquivalenz.
Zu (2): Die Exegese hat sich nicht als erstes zu überlegen, was

theoretisch möglich ist, sondern hinzuschauen, was wirklich gesagt wird. Es
bleibt leere Spekulation, solange nicht die Stelle gezeigt wird, wo Paulus

die allgemeine Totenauferstehung als Voraussetzung der Auferstehung

Christi sieht. Es wird indessen von Paulus gerade ausgeschlossen,
denn diese Spekulation gerät sogleich in Widerspruch mit den
anschliessenden paulinischen Behauptungen. Diese Leichtfertigkeit im
Umgang mit Widersprüchen führt zu einem Irrationalismus, für den es

bei Paulus keine Anhaltspunkte gibt.
Zu (3) : Ob der Nachweis «durch konkrete Aussage» gezeigt oder mit

Hilfe logischer Regeln deduziert wird, das ist nebensächlich. Nur hat
Braun weder das eine noch das andere getan, so wenig wie Sandelin. Die
Autorität selbst eines berühmten Exegeten ersetzt nicht die konkrete
Begründung.

10 K.G. Sandelin (A. 1), 159, Anm.95. Die Numerierung in 0 ist von mir beigefügt
worden.



138 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisfiihrung in 1. Korinther 15,12-20

Allerdings braucht Sandelin solch verschwommene Voraussetzungen,

denn es ist ihm offenbar daran gelegen, den unkorrekten Schluss

einiger Exegeten zu rechtfertigen. Er zitiert Meyers Grundsatz «Sub-
lato genere, tollitur et species». Beeindruckt von Bousset und Weiss, die
darin korrekte Logik sehen, schliesst er sich ihnen an und gibt sich den
Anschein einer Begründung. Aber statt zu zeigen, wo denn Paulus
diesen Grundsatz genau anwendet, sagt Sandelin : « Wenn man den Satz

in V. 13 so erklärt, dann ist er ein Resultat der folgenden logischen
Überlegung:

1. Gestorbene Menschen werden nicht aus den Toten auferweckt.
2. Christus ist ein gestorbener Mensch.
3. Also ist Christus nicht aus den Toten auferweckt.»11
Hier lässt sich tatsächlich der genannte Grundsatz anwenden. Nur

hat dieser Text mit dem paulinischen Wort nichts mehr zu tun. Indirekt
hat sich Sandelin dadurch selbst widerlegt. Denn um den von Meyer
vorgeschlagenen Grundsatz durchexerzieren zu können, musste vorerst

ein passender Text fabriziert werden, weil die paulinischen
Aussagen das Wunschresultat nicht hergeben. Damit ist genau das geschehen,

wovor der Logiker den grössten Abscheu empfindet: Der Text
wurde so weit verdreht, bis er in das vorgegebene - aus mangelhafter
Logikkenntnis für absolut gehaltene - logische Schema passte. Diese
Prokrustestaktik spottet jeder Logik. Nur der umgekehrte Weg ist
wissenschaftlich zu verantworten: Der Text ist massgebend, er ist die
einzige Norm. Deshalb ist die Logik aus dem Text herauszulesen und nicht
der Text zu verfalschen, bis er sich einer widerstrebenden Logikvorstellung

angleichen lässt.

Auch bei Bachmann gibt es etliche Unklarheiten und Missverständnisse

in der Logik. Dazu seien einige Andeutungen gegeben.
Schon die Beschreibung der klassischen Logik vor einem theologischen

Publikum ist nicht ganz unbedenklich.12 Dasselbe gilt auch für

11 K. G. Sandelin (A. 1), 18. Bachmann bemerkt mit Recht, wenn Sandelin schon von
meiner Logik abweicht, wäre dafür eine Begründung fallig. Vgl. M. Bachmann (A. 1), 276,
Anm.60.

12 Er sagt richtig, dass die klassische Logik von der Annahme ausgehe, eine Aussage

sei wahr oder falsch (265). Freilich wird der durchschnittliche Theologe die Tragweite
dieser Beschreibung nicht richtig einschätzen können. Hilfreicher wäre der Hinweis:
Vorausgesetzt wird die Logik, die das Gesetz vom ausgeschlossenen Dritten respektiert.
Da die meisten Theologen nur diese Logik kennen, wäre es für sie eine Beruhigung, zu

vernehmen, dass die hier vorausgesetzte Logik mit der ihrigen übereinstimmt.



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 139

die Erklärung, was eine Aussage sei.13 Daneben gibt es Missverständnisse

14, bisweilen solche, in denen er mir genau das Gegenteil von dem

unterstellt, was ich gesagt habe15. Ferner übernimmt er von Sandelin
den Gedanken, die paulinische Stelle sei durch Prädikatenlogik
auszudrücken.16 Der einmal eingeschlagene Weg regt ihn zu weitausholenden,

überflüssigen Ausführungen an, etwa bei der Einführung des

Zeitfaktors.17 Trotz all dieser scheinbaren Abweichungen kommt Bachmann

schliesslich meinem Resultat so nahe, dass ich nicht zu sehen

vermag, worin denn unsere Abweichung sachlich besteht. Der in seinen

13 Die Beschreibung ist ebenfalls richtig und wird pädagogisch vorteilhaft durch ein
Gegenbeispiel erläutert. Nur ist das Gegenbeispiel «Die Bibel ist wichtiger» insofern
unklar, als der Theologe ihm kaum entnehmen kann, warum das keine Aussage sein soll.
Tatsächlich ist es keine Aussage, weil eine Argumentstelle nicht besetzt ist. «Die Bibel ist
wichtiger als die Ethik von Sokrates» wäre eine Aussage. Ein Beispiel von geringerer
Mehrdeutigkeit für einen Satz, der keine Aussage ist, wäre etwa «Muss ich dem Kaiser
Steuern zahlen?» Denn Frage-, Wunsch-, Befehlssätze gelten nicht als Aussagen. Diese

Definition geht auf Aristoteles zurück. Vgl. Hermeneutik 17a, 2-4.
14 Aristoteles hat seine Logik nach Gesetzen, die Stoiker nach Regeln aufgebaut.

Gegen meine angebliche Verwechslung von Gesetzen und Regeln zitiert Bachmann das

anerkannte Lehrbuch der Logik von Joseph Dopp (M. Bachmann [A. 1], 267, Anm. 16).

Dieses Werk ist mir nicht ganz unbekannt. Als Assistent von Dopp hatte ich seinerzeit die

Logikanfanger nach diesem Stoff zu prüfen.
15 «Insbesondere ist unter den genannten, Bucher für den Augenblick einmal sämtlich

zugestandenen Voraussetzungen seine Behauptung < A > sei in < C > < logisch enthalten >

- und deshalb wie <C> wahr- unrichtig, da < A> eben noch von der Aussage < ~ A—> ~ C>

abhängig bleibt» (M. Bachmann [A. 1], 267). Folgende 9 Stellen sagen das Gegenteil von
dem, was mir Bachmann unterstellt: Bib. 470 (3mal), 470-471,471 ; MThZ 26 (1976), 22

(2mal), 23, 29.
16 K.G. Sandelin (A.l), 161, Anm.Ill; M.Bachmann (A.l), 272-273.
17 Das Antezedens von V. 13 kann gewiss übersetzt werden: «Es hat keinen Verstorbenen

gegeben, der den Kreis der Toten verlassen hat, verlässt oder verlassen wird.» Da
sich jedoch alle Aussagen an die Historizität des Menschen binden lassen, müsste nach
exakter Rede von Bachmann wohl auch gesagt werden: «2+2 waren, sind und werden 4

sein.» Damit ist einmal mehr ein einfacher Sachverhalt komplizierter als notwendig
dargestellt worden. Zweifellos gibt es Fälle, wo der Zeitfaktor zu beachten ist. Aus dieser
Einsicht ist die Zeitlogik entwickelt worden (vgl. A. Prior, Past, Present and Future,
Oxford 1967). Von Gründen der Einfachheit abgesehen, kann indessen nichts
vorgebracht werden gegen die Einführung der Zeit in V. 13, vorausgesetzt, diese Temporali-
sierung werde konsequent auf alle weiteren Prämissen übertragen, also auch auf V. 20.

Die so entstandene, masslos überlastete Formel ist geeignet, den Theologen das Gruseln
beizubringen; sie enthält nicht nur einen, sondern vier überflüssige Quantoren, und das

Resultat ist identisch mit dem, was ohne Quantor erreichbar ist. Der Vorgang lässt sich

vergleichen mit der Addition «2,0+2,0=4,0», wo jede Zahl nach dem Komma um 10

Nullstellen erweitert würde.



140 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisfîihrung in 1. Korinther 15,12-20

Augen tiefgreifendste Unterschied, nach dem er sein abgeleitetes « A*»
in Gegensatz zu meinem «A» zu setzen vorgibt, ist nicht greifbar, wie
wir noch sehen werden.

Statt weitere Einzelheiten aufzuzählen, möchte ich etwas ausführlicher

auf zwei Punkte eingehen, auf die Frage der Formalisierung und
auf das Wahrheitsproblem der Prämissen.

Anhand der Formalisierung lässt sich zeigen, wie Bachmann in den

gleichen Fehler verfällt, den wir bereits bei Sandelin getroffen haben,
wenn gesagt wird: «Dass V. 13 korrekt durch < ~ A—» ~ C> wiedergegeben

werde, ist kaum glaubhaft.»18 Statt möglichst nahe an den pau-
linischen Text heranzukommen, an das, was Paulus sagt, zieht es

Bachmann vor, sich von Spekulationen leiten zu lassen über das, was
Paulus denkt, meint oder beabsichtigt haben könnte. Die erste Anstrengung

jeglicher Textinterpretation muss darauf ausgerichtet sein, die
Satzstruktur zu verstehen. Aufwelche Art man sie verstanden hat, das

lässt sich am eindeutigsten durch Formalisierung mitteilen. Die
Formalisierung ist in mehrfacher Weise durchführbar:

1) ~ A—~ C

2) ~ (3x)Ax-> ~ Ac
3) ~ (3x)[(Vt)(Vv)(Vz)((Axt V Axv V Axz)-» ~ (Act V Acv

V Acz))]
Das sind formale Darstellungen von V. 13 in der Aussagen- und

Prädikatenlogik sowie bei Berücksichtigung dreier Zeitdimensionen,
wobei in 3) die Bedingung enthalten ist: t ^ v; v # z. Allen drei
Formulierungen liegt dieselbe Grundstruktur zugrunde, die Implikation
«p—> q».

Wenn Bachmann das für «kaum glaubhaft» hält, so ist zu befürchten,

er könnte die Struktur abweichend deuten. Glücklicherweise
benutzt er einen Formalismus, der keine Zweifel darüber lässt, dass er
V. 13 so verstehen will:

4) ^ A*-» ~ C
Diese Formel 4) ist in der Grundstruktur jedoch identisch mit den

Formeln 1) bis 3). Neu ist das Zusatzzeichen «*» bei der ersten
Aussagenkonstante. Bachmann will damit einen Unterschied zu meiner
Formel 1) ausdrücken.19 Damit gerät er aufAbwege. Das kommt daher,

18 M. Bachmann (A.l), 268. ^
19 «Schon wenn man eine einfache Transposition der Wendung ins Deutsche

unternimmt, erhält man mit < Auferstehung Toter> einen entschieden anderen Sinn als den von
Bucher vorausgesetzten» (M. Bachmann [A. 1], 268). Dieser Vorwurfkann mich deshalb



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 141

weil er sich nicht an die Gepflogenheiten der Symbolisierung hält und
eine Formel aufstellt, die weder Fisch noch Vogel ist. Der Zwitterformalismus

mit dem Stern ist in der Logik deshalb nicht gebräuchlich,
weil er fälschlicherweise dazu verleiten könnte, anzunehmen, es sei

zwischen der Formel 1) und 2) eine Mittelstellung möglich. Die von
Bachmann vorgeschlagene Abweichung liegt indessen einzig in der
Interpretation von «Auferstehung der Toten», eine Deutung, die sich
unterschiedslos an der Formel 1) oder 2) diskutieren liesse. Diese Deutung

ist ohne Auswirkung auf die Struktur, was sich schon daran zeigt,
dass Bachmann mit seiner vermeintlich anderen Auffassung die
Implikationsstruktur unversehrt beibehält. Daraus ergibt sich, dass die Frage
auch gar nicht entscheidbar ist, ob «A» oder «A*» identisch sind.

Voreilig hat Bachmann hier eine Verschiedenheit angenommen.
Bei all seinen Beteuerungen meiner logischen Mängel ist Bachmann

nicht in der Lage, die Struktur auch nur um Haaresbreite anders zu
deuten, als ich es getan habe. Und mehr als über die Struktur habe ich
nicht gesprochen. Wenn also Bachmann meine Formel 1) für «kaum
glaubhaft» hält, so soll das auch nicht geglaubt werden, weil man ja die
Adäquatheit der Symbolisierung sehen kann. Wer damit Mühe hat, der
wird a fortiori die Symbolisierung von Bachmann ablehnen.

Zum Wahrheitsproblem der Prämissen möchte ich mich ebenfalls
aufV.13 beschränken. Bachmann meint, man könne diesem Vers nicht
den Wahrheitswert «wahr» geben, oder wörtlich : «... dass in V. 12-20a
wirkliche exegetische Anhaltspunkte dafür zu finden wären, dass im
paulinischen Wahrheitssystem jene Aussage [V. 13] schlicht als wahr
gesetzt sei, wird ebenfalls schwerlich nachzuweisen sein.»20 Dazu eine

grundsätzliche Bemerkung:
Wie schon in 1.1 ausgeführt, ist es notwendige Voraussetzung jeglicher

wissenschaftlichen Diskussion, die vorgelegten Behauptungen als

nicht treffen, weil ich überhaupt keine Deutung gegeben habe. Als Logiker habe ich
bewusst von einer inhaltlichen Analyse abgesehen. «A» lässt völlig offen, ob «Auferstehung

der Toten » identisch sei mit « Herausstellen aus dem Kreis der Toten » oder einer
anderen Formulierung. Der gleiche Vorwurfmüsste konsequenterweise hinsichtlich « C »
ausgesprochen werden, was Bachmann unterlässt. Denn auch hier ist mit der Formali-
sierung nichts über den Inhalt gesagt. An den bedeutsamen Fragen, wer dieser Christus
sei, wie seine Auferstehung aufzufassen sei usw., habe ich nicht gerührt, nicht weil sie aus
sich selber klar wären, sondern weil ich nur logische Zusammenhänge aufzeigen wollte,
die Paulus für seine Argumentation eingesetzt hat. Für eine exakte Deduktion ist die

Logik zwar eine notwendige, keineswegs aber hinreichende Bedingung.
20 M. Bachmann (A. 1), 267.



142 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

wahr anzuerkennen bis zum Beweis des Gegenteils. Der direkte Beweis
besteht darin, dass man aus den fur wahr geltenden Prämissen
Folgerungen ableitet, die ihrerseits wahrheitskonservierend sind. Der Beweis
des Gegenteils indirekter Beweis oder reductio ad absurdum) geht

von der Annahme aus, die Prämisse sei falsch. Aus ihr wird ein Widerspruch

abgeleitet. Gelingt das, so muss die für falsch gehaltene Prämisse

korrigiert werden. Wie würde sich das bei unserer Paulusstelle auswirken?

Nehmen wir einmal an, V. 13 sei falsch. Dieser Fall trifft nur zu,
wenn das Antezedens wahr, das Konsequens aber falsch ist. Also:

~ A— ~ C
w f
Nun sagt uns aber Paulus in V. 20, das «C» sei wahr. Damit bestätigt

er die Falschheit von « ~ C». Aufgrund einer elementaren logischen
Regel folgt jetzt «A». Unsere Annahme, « ~ A» könnte wahr sein, ist
damit widerlegt worden. Wir werden jetzt gezwungen, dem « ~ A» den
Wahrheitswert «falsch» zu geben, wodurch die Implikation als ganze
wahr wird.

Der gleiche Beweis kann auch anders geführt werden. Wenn
«~A^>~C» falsch ist, dann bleibt auch die Kontraposition
«C—» A» falsch. Die letztere Formel ist nur dann falsch, wenn «C»
wahr und «A» falsch ist. «C» ist wahr gemäss V.20. Die Behauptung,
«A» sei falsch, ist jetzt gleichbedeutend mit der Ansicht, der Modus
ponens sei ungültig. Da der Modus ponens die grundlegendste aller
logischen Regeln ist, wird sich dieser Argumentation kein Logiker
anschliessen können.

Warum gerät Bachmann überhaupt in Schwierigkeiten, wenn doch
die Lage so klar ist? Diese Frage ist leicht zu beantworten. Statt von den

paulinischen Prämissen geht er von der Vermutung aus, Paulus würde
eine Augenwischerei begehen, wenn er für die allgemeine Totenauferstehung

plädieren wollte.
Dieser spekulative Ansatz ist zwar für eine korrekte Beweisführung

nicht zu beanstanden. Nur muss als wissenschaftstheoretische
Minimalforderung verlangt werden, dass diese Hypothese keiner der
nachfolgenden paulinischen Aussagen widerspreche. Der Schluss
widerspricht jedoch gerade der Annahme, es gebe keine Totenauferstehung,
so dass alle am Schluss beteiligten Elemente neu zu prüfen sind. Es geht
dabei um folgende drei:



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisfiihrung in 1. Korinther 15,12-20 143

1. Vers 13,

2. Vers 20,
3. Regel Modus tollens.
Da Bachmann V. 20 und den Modus tollens anerkennt, bleibt als

Streitpunkt nur V. 13 übrig. Nun ist aber V. 13 eine These von Paulus,
die unbedingt den Vorrang verdient im Vergleich zu einer Hypothese
von Bachmann. Ferner legt Paulus offensichtlich grosses Gewicht auf
V. 13, den er als einzige Aussage wiederholt (V. 16), was Bachmann
nicht für erwähnenswert hält. Aber auch ohne diese Wiederholung
hätte Bachmann keine Aussicht, eine persönliche Spekulation gegen
eine explizit ausgesprochene These durchzusetzen. Es kann nicht
darum gehen, dem Text Spekulationen aufzuzwingen. Vielmehr setzt
umgekehrt der Text Grenzen, die von der Spekulation zu respektieren
sind.

2. Das Verständnis des paulinischen Schlusses in Patristik
und Mittelalter

Die Kirchenväter haben den 1. Korintherbrief weit seltener
kommentiert als etwa die Evangelien. Ausserdem sind die wenigen vorhandenen

Kommentare begreiflicherweise theologisch ausgerichtet. Das
hat zur Folge, dass die paulinischen Aussagen zum vornherein als

gesichert und als gleichwertig gelten. Es wird keine Mühe darauf
verwendet, genau zu unterscheiden zwischen Grundsätzen und abgeleiteten

Sätzen. Deshalb erübrigt es sich auch, einen logischen Gedankengang

im einzelnen nachzuzeichnen. Immerhin ist beachtlich, dass bei
keinem der untersuchten Kommentare ein Gegensatz zu meiner
Interpretation feststellbar ist.21

Erwartungsgemäss dürften jene Kommentare ergiebiger sein, deren
Verfasser bedeutende Philosophen und gleichzeitig anerkannte Logiker
sind. Unter diesem Gesichtspunkt sollen zwei zeitlich auseinanderliegende

Autoren erwähnt werden, Augustinus und Thomas von
Aquin.

21 Folgende Kommentare wurden überprüft: K.Staab (Hrsg.) Pauluskommentare

aus der griechischen Kirche, Münster 1933. Didymus von Alexandria, in Staab, 7;
Severian von Gabala, in Staab, 273 ; Cyrill von Alexandria, PG 74,898-902 ; Theodoret,
PG 82, 351-354; Johannes Chrysostomus, PG 61, 333-336; Ambrosiaster, PL 17,

262-263; Pelagius, PL 30, 796-797 und PL 68, 544-545; Gregor Iiiberitanus, PL

Suppl.l, 456.



144 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

2.1 Augustinus
Leider hat auch Augustinus keinen Kommentar zum 1. Korinther-

brief verfasst. Bedauerlich ist das deshalb, weil der gebildete Bischof
über klassisches Wissen verfugte und sich über die Beziehung des

heiligen Paulus zur Stoa im klaren war.22 Dass daneben Augustinus mit
der Logik souverän umzugehen wusste, das schliessen wir aus seinen
ausführlichen Äusserungen, die er bei einer anderen Gelegenheit zu
den elementaren Logikregeln der Stoiker abgegeben hat.23 Als
Illustrationsmaterial benutzt er nicht die geläufigen und etwas abgegriffenen
Schulbeispiele, sondern religiöse Argumentationen. Der Zufall will es,
dass er genau den Text unserer Korintherstelle einbezogen hat. Bevor
wir dem Gedankengang von Augustinus folgen, muss jedoch vorerst ein
Wort zur Übersetzung gesagt werden.

2.1.1 Das Erbe der Übersetzung
Prantl hat im 19. Jahrhundert die grundlegende Sammlung logischer

Texte herausgegeben. Dabei brachte er am Text der Stoiker fortwährend

Konjekturen an, die selbst den damaligen philologischen Prinzipien

radikal widersprachen. Dennoch fand Prantl überall Zustimmung,

weil er die seit der Renaissance virulente Überzeugung
aussprach, die Stoiker hätten in ihrer «grenzenlosen Stupidität» von Logik
nichts verstanden, so dass ihre Texte, sollten sie überhaupt einen Sinn
ergeben, auf aristotelisch «verbessert» werden müssten.

In diesem Klima lebten Philosophen, Theologen und die Übersetzer
der Augustinusausgaben, namentlich Storfund Mitterer24. Anhand der
Terminologie - bei der älteren Ausgabe unterstützt durch den
Kommentar - zeigen die deutschen Übersetzer an, dass sie die Prädikatenlogik

zugrunde legen und nicht die von Augustinus wirklich vorgesehene

Aussagenlogik. Das sei an zwei Stellen nachgewiesen.
1. «Es gibt auch richtige Schlussfolgerungen des Syllogismus, die

gleichwohl falsche Ansichten enthalten.»25 Der Augustinische Text
22 Vgl. Augustinus, Contra Cresconium, I, 20, 25, PL 43, 459 und I, 14,17, PL 43,

456.
23 Augustinus, De doctrina Christiana, II, XXXI-XXXV. Ausgabe CCL 32, Turn-

hout 1962. Alle Hinweise auf Augustinus beziehen sich auf dieses Werk.
24 R. Storf, Ausgewählte Schriften des heiligen Aurelius Augustinus. Bibl. der

Kirchenväter, Bd. 4, Kempten 1877 ; S. Mitterer, Ausgewählte Schriften des heiligen Aurelius
Augustinus. Bibl. der Kirchenväter, Bd.49, München 1925. Hinsichtlich der Logik ist
Mitterer ein zuverlässiger Abschreiber von Storf.

25 S. Mitterer (A.24), 93.



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 145

lautet jedoch: «Sunt enim verae conexiones ratiocinationis falsas
habentes sententias,...» (II, XXXI, 49,20).

Gewiss kann man im Sinne von Augustinus «conexiones ratiocinationis»

mit «Schlussfolgerungen des Syllogismus» übersetzen. Nur ist
damit eine Gefahr verbunden, die in grossen Schritten von Augustinus
und Paulus wegführt. Der Name «Syllogismus» enthält nämlich eine

Zweideutigkeit, insofern er zur Bezeichnung stoischer wie aristotelischer

Schlussformen dienen kann. Diese Mehrdeutigkeit bleibt so lange
ohne missliebige Auswirkungen, als die lebendigen Logikkenntnisse
ausreichen, die Äquivokation zu durchschauen. Während die Stoiker
die peripatetischen Syllogismen nicht als Syllogismen betrachteten, hat
sich inzwischen in weiten Kreisen die gegenteilige Ansicht durchgesetzt,

unter «Syllogismus» nur aristotelische Schlüsse zu verstehen,
etwa in den kleineren philosophischen Wörterbüchern von Müller
(Herder), Schischkoff, Foulquié usw. Wird diese moderne Bedeutung
zugrunde gelegt, dann lassen sich die Augustinischen Beispiele nicht
mehr lösen, und der klare Gedankengang wird durchbrochen. Augustinus

bespricht nämlich gleich anschliessend vier «Syllogismen», von
denen keiner nach dem aristotelischen Modell gebaut ist. Deshalb
müsste eine augustinustreue Übersetzung etwa so lauten: «Es gibt
richtige Folgerungen korrekte Deduktionen), die gleichwohl zu
falschen Behauptungen führen.»

2. Gleich im anschliessenden Kapitel demonstriert der Übersetzer

an einem zweiten Beispiel, dass sein Wissen um Logik nicht über
Aristoteles hinausreicht. Er sagt: «Gerade so drückt sich auch jener, der
sagt: <Wenn der Schluss falsch ist, muss auch der Obersatz falsch sein>,

ganz richtig aus.»26 Bei Augustinus heisst es indessen: «... sic etiam qui
dicit <Cum falsum est, quod consequitur, necesse est, ut falsum sit, quod
praecedit> verissime dicit...» (II, XXXII, 50,9-11). Hier geht es um den
Ausdruck «praecedit», der im vorliegenden Kontext zweifellos zu
Recht mit «Obersatz» wiedergegeben wird. Der Übersetzer mag dabei
etwa an folgende Art von Syllogismen denken:

Keiner deiner Freunde bestraft dich.
Jeder Polizist ist dein Freund (und Helfer).
Also bestraft dich kein Polizist.
Aus der in der Praxis nicht bewährten Konklusion « Kein Polizist

bestraft dich» ist zu entnehmen, dass mindestens eine der Prämissen

26 S. Mitterer (A. 24), 94.



146 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

falsch ist. Wird dieses oder ein ähnliches Beispiel gedanklich zugrunde
gelegt, so kann erlaubterweise von einem Obersatz-besser: dem Obersatz,

denn es gibt bei Aristoteles nur einen Ober- und einen Untersatz -
gesprochen werden.

Aus den Beispielen, die Augustinus anfuhrt, wird jedoch deutlich,
dass er mit «praecedit» nicht einen Obersatz meint, sondern «das
Vorausgehende», d. h. das Antezedens einer Implikation. Obersatz und
Antezedens sind logisch grundverschieden, obgleich beide «Vorausgehende»

sind. Ein Obersatz ist eine selbständige Aussage, das Antezedens

jedoch ein Teilstück einer Aussagenverknüpfung, und zwar genau
der Vordersatz einer «Wenn... dann.. .»-Verknüpfung. Es gelten demnach

auch unterschiedliche Schlussregeln, z. B. darf aus zwei negativen
Obersätzen - besser: aus einem negativen Ober- und negativen Untersatz

- nichts geschlossen werden. Für Prämissen mit negativem
Antezedens gibt es keine derartige Einschränkung.

Solche unscheinbaren Andeutungen geben der Übersetzung einen
Interpretationscharakter, durch den die ohnehin in der aristotelischen
Logik befangenen Exegeten sich bestätigt sehen.

2.1.2 Der logische Ablauf bei Augustinus
Bei Augustinus finden wir eine doppelte Überlegung, eine Spekulation

und eine streng logische Ableitung.
Bei der Spekulation überlegt Augustinus, was aus der Hypothese, es

gebe keine Auferstehung der Toten, folge. Es ergibt sich, dass auch
Christus nicht auferstanden ist. Da er jedoch auferstanden ist, gilt die

Eingangshypothese als widerlegt. Formal:
1) Es gibt keine Auferstehung der Toten 1) (Vx) (Tx-> ~ Ax)
2) Nun ist aber Christus auferstanden 2) Ac
Daraus folgt aber nur:
3 a) Also ist Christus nicht tot, oder 3 a) /. •. ~ Tc
3 b) Also ist jemand nicht tot 3 b) /. •. (3x) ~ Tx
Diese aussagearme Spekulation trägt nicht viel ein, wobei überdies

inhaltlich zu klären wäre, wie «nicht tot» und «auferstanden»
zusammenhangen. Daraufbraucht Augustinus allerdings nicht einzugehen,
weil er gleich einen Schluss anfügt, der alle Lücken füllt. Er ist
reichhaltiger und folgt streng dem paulinischen Text:

1. Si non est resurrectio mortuorum, neque Christus resurrexit.
2. Christus autem resurrexit.
3. Est igitur resurrectio mortuorum (II, XXXII, 50,20-22).



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 147

Bei dieser exakten Nachzeichnung des paulinischen Gedankenganges

schliesst Augustinus mit Modus tollens und spricht die Konklusion
von der Totenauferstehung explizit aus. Meine Kritiker werden die

vollständige Übereinstimmung mit meiner Analyse zur Kenntnis nehmen

müssen.27

Dem strengen Schluss fugt Augustinus zwei bemerkenswerte Sätze

bei. Zunächst sagt er: «Hoc ergo, ut consequenti ablato auferatur etiam
necessario, quod praecedit, non instituerunt homines, sed ostende-

runt» (II, XXXII, 50,22-24). Damit meint er die Regel Modus tollens,
die die Menschen gefunden, aber nicht erfunden haben. Im Mittelalter,
etwa bei Abélard, wird die Regel noch prägnanter formuliert: «De-
structo consequenti destruitur antecedens.»28 Jede Ähnlichkeit oder

gar Gemeinsamkeit mit «sublato genere, tollitur et species» ist zerronnen.

Augustinus hat mit derselben logischen Gewandtheit wie Paulus
erfasst, dass eine Analyse in Subjekt und Prädikat nichts einträgt.

In der zweiten Bemerkung, die Augustinus anschliesst, betont er,
dass diese Regel - dasselbe gilt von allen übrigen logischen Regeln - zur
Gültigkeit (veritatem conexionum) gehört und nicht zur Wahrheit
(veritatem sententiarum). Das hat zur Folge, dass der Schluss korrekt
ist, mit welcher Unklarheit auch immer «Auferstehung der Toten»
behaftet sein mag.

2.1.3 Weitere Ausführungen zur Logik
Im darauffolgenden Kapitel führt Augustinus aus, welche

Zusatzprämissen bei einer Implikation zu einem gültigen Schluss führen.
Zusammengefasst sieht das so aus:

Die Implikation ist im einfachsten Fall eine Verknüpfung zweier
Aussagen. Rein kombinatorisch gibt es demnach vier Möglichkeiten
mit Zusatzprämissen aus der Implikation zu schliessen, nämlich mit
dem Antezedens und seiner Verneinung sowie mit dem Konsequens
und der entsprechenden Verneinung.

Die Implikation «A->B» zusammen mit:
1) A führt zu B: Modus ponens,
2) ~ A ungültiger Schluss,
3) B ungültiger Schluss,
4) ~ B führt zu ~ A: Modus tollens.

27 Storf hat in seiner Textauswahl genau diesen strengen Schluss ausgelassen. Vgl.
R. Storf (A. 24), 108.

28 Petrus Abaelardus, Dialectica. (Hrsg.) L. M. de Rijk, Assen 1956, 501.



148 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

Mit der Totenauferstehung hat Augustinus bereits einen
Anwendungsfall zu 4) vorgelegt. Jetzt fügt er mit dem Schneckenbeispiel ein
weiteres hinzu. Anschliessend nennt er noch zwei Fälle für den falschen
Schluss 2). Da am Schneckenbeispiel besonders deutlich wird, warum
die Logik des Übersetzers versagen muss, sei kurz darauf eingegangen.

Das Schneckenbeispiel lautet bei Augustinus so: «Wir wollen den
Fall setzen, es habe einer den Obersatz zugegeben: <Wenn die Schnecke
ein Tier ist, dann hat sie auch eine Stimmen Wird nun nach diesem

Zugeständnis bewiesen, dass die Schnecke keine Stimme hat, so ergibt
sich, da bei der Unrichtigkeit des Schlusses auch der Obersatz fällt, dass

die Schnecke kein Tier ist. Diese Behauptung ist inhaltlich falsch; die
Schlussfolgerung aber ist, nachdem eine unwahre Tatsache einmal
zugestanden worden ist, unbestreitbar.»29 Der Übersetzer Storf
schliesst diesem Beispiel einen aufschlussreichen Kommentar an:
«Das angeführte Beispiel, in welchem eine Prämisse : <Alle Tiere haben
eine Stimme> ausgelassen ist, bildet ein Enthymema. Der vollständige
Syllogismus würde lauten:

(M): Alle Tiere haben eine Stimme;
(M): wenn die Schnecke ein Tier ist, hat sie eine Stimme; da sie

keine Stimme hat,
(C): so ist die Schnecke kein Tier.»30
Flier sehen wir erstens, dass der Übersetzer unter « Syllogismus » nur

aristotelische Syllogismen versteht und deshalb dem Drang nicht
widerstehen kann, Prämissen zu erfinden, bis er dem ahnungslosen Leser
eingeredet hat, es liege eine aristotelische Struktur vor. Zweitens haben
wir auch kein Enthymem unausgesprochene, mitgedachte Prämisse)

vor uns. Das zeigt sich daran, dass zusammen mit dieser Zusatzprämisse

innerhalb der aristotelischen Logik der Schluss nicht ableitbar ist,
während die Ableitung im Rahmen der Aussagenlogik ohne diese

Ergänzung gelingt. Der Zusatz «Alle Tiere haben eine Stimme» dient
dem einzigen Zweck, eine oberflächliche Ähnlichkeit mit einem
aristotelischen Syllogismus zu suggerieren. Dank dieser Äusserlichkeit
wird der Blick vom eigentlichen Problem abgelenkt, nämlich von der
logischen Bewältigung des Satzes «Wenn die Schnecke ein Tier ist,
dann hat sie eine Stimme». Bei aller ausgeklügelten Sophisterei kann

29 S. Mitterer (A.24), 95.
30 R.Storf (A.24), 108-109, Anm.2.



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20 149

dieser Satz nicht in die Subjekt-Prädikat-Zwangsjacke gesteckt werden,
und deshalb kann er auch nicht die Funktion eines Untersatzes
übernehmen.

In Wirklichkeit ist der Schluss von höchst einfacher Art und stützt
sich auf die gleiche Regel wie die Auferstehung der Toten, nämlich:

1. Wenn die Schnecke ein Tier ist, dann hat sie eine Stimme.
2. Nun hat sie keine Stimme.
3. Also ist sie kein Tier.
Formal : 1. T —> S

2. ~ S /.-. ~ T
3. ~ T 1,2, MT.

Der Schluss ist völlig korrekt, aber unwahr. Korrekt ist er, weil die
formalen Regeln einwandfrei gehandhabt werden, unwahr jedoch, weil
die erste Prämisse den biologischen Tatsachen in unserer Welt
widerspricht. Dieses Resultat deckt sich vollständig mit dem, was Augustinus
sagt.

Augustinus schliesst das folgende Kapitel ab mit dem Gedanken,
dass der logisch Schliessende grössere Kenntnis erlangt als deijenige,
der nur die Prämissen lesen und verstehen kann. Das drückt er aus mit
den Worten: «Und doch ist der besser daran, welcher weiss, es gibt eine
Auferstehung der Toten, als deijenige, welcher weiss, es sei folgerichtig,
dass auch Christus nicht auferstanden ist, wenn es keine Auferstehung
der Toten gibt.»31

Wenn wir die Logik von Augustinus gesamthaft überblicken, erhalten

wir folgendes Bild: Sie ist völlig korrekt. Zwar ist sie äusserst

elementar, doch reicht sie aus, den ebenso elementaren Schluss von Paulus

korrekt nachzuzeichnen. Allerdings scheint Augustinus der Logik
nur Hilfsleistungen auf primitivster Ebene zuzutrauen, denn er sagt:
«So sieht ein Mann mit gesundem Hausverstand meist schneller ein,
dass das Ergebnis eines Schlusses falsch ist, als bis er die theoretischen
Gesetze (über den Schluss) begreift.»32

Hier liegt die Grenze der Logikvorstellung von Augustinus. Sie wird
bestimmt durch sein Apriori-Vorverständnis, eine Logikerweiterung
verspreche weder theoretische noch praktische Auswirkungen. Im
Gegensatz dazu hat schon das Mittelalter Satzverknüpfungen besprochen,

die in moderner Einkleidung etwa so lauten: «Wenn das Seme-

31 S. Mitterer (A. 24), 97.
32 S. Mitterer (A. 24), 99.



150 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

ster begonnen hat und eine Gastvorlesung stattfindet, dann ist die Aula
überfüllt, und wenn der Psychologe sein Seminar abhält, dann gibt es

keine Gastvorlesung, und wenn im Studentenheim eine Dixielandgruppe

aufkreuzt, dann ist die Aula nicht überfüllt, und wenn dies alles

zutrifft, dann hält der Psychologe sein Seminar ab, vorausgesetzt, dass

das Semester begonnen hat und im Studentenheim eine Dixielandgruppe

spielt.» Bei diesem einfachen Beispiel ist der angeblich gesunde
Hausverstand hoffnungslos überfordert, wenn er herausbringen soll, ob
eine Tautologie vorliegt oder nicht. Selbst der geübte Ockham hat sich
im Gestrüpp dieser fünf Variablen verirrt, während der geniale Duns
Scotus die richtige Lösung vorgelegt hat. Heute braucht es dazu kein
Genie, sondern Anfängerkenntnisse in Formalisierung.

Zur Zeit der Renaissance wurde diese hoch entwickelte Logik so

gründlich zerstört, dass bereits der geistige Logiklehrer von Descartes
nicht mehr fähig war, mit nur zwei Variablen fehlerfrei umzugehen und
korrekt nach Modus ponens zu schliessen.33 Kant wusste nicht einmal
mehr um die Existenz dieser Logik.

2.2 Thomas von Aquin
Thomas von Aquin hat den 1. Korintherbrief ausführlich kommentiert.

Obgleich seine Absicht keineswegs in einer Demonstration
logischer Regeln liegt, bleiben seine Darstellungen ausführlich genug, um
über den exakten Verlauf der Argumentation keine Zweifel zu lassen.

Der Haupttext lautet so:
«Die Auferstehung der Toten aus der Auferstehung Christi wird auf

folgende Weise bewiesen: Wenn Christus auferstanden ist, dann werden

auch die Toten auferstehen. Die Überlegung zerfallt in drei Schritte.

Erstens nimmt er [Paulus] die Implikation an (ponit conditionalem):
Wenn Christus auferstanden ist, dann stehen auch die Toten auf. Zweitens

prüft er das Antezedens der Implikation selber (probat antece-
dends ipsius conditionalis): Wenn es aber keine Auferstehung der
Toten gibt, dann ist auch Christus nicht auferstanden. Drittens weist er
nach, dass die Bedingung (conditionem) wahr ist: Nun ist Christus aber
auferstanden.»34

33 Vgl. Pierre de la Ramée, Dialectique (1555), (éd.) M. Dassonville, Genève 1964,
136.

34 Thomas von Aquin, Commentarii in Epist. I ad Corinth, op. omnia (Ed.) S. E.

Fretté, Paris 1889, Bd. XXI, 32.



Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisfiihrung in 1. Korinther 15,12-20 151

Zusammengefasst :

1) Paulus nimmt die Implikation an: C^> A.
2) Er prüft die Implikation durch einen Schrifttext.
3) Er weist die Wahrheit der Bedingung (d.h. des Antezedens)

nach.
Formal: 1) C—»A Hypothese

2) ~ A—» ~ C Beweis aus Paulus (V. 13)

3) C Beweis aus Paulus (V. 20)
Es ist unverkennbar, dass 2) der Beweis für die Hypothese 1) ist, denn

es ist deren logische Umformung durch die Kontraposition. Daraus
schliesst Thomas dann, nach Widerlegung einiger weiterer Einwände:
Hie ergo patet quod si Christus resurrexit, et mortui resurgent.35

Die Argumentation von Thomas ist einwandfrei. Er versucht, sich in
das Denken von Paulus zu versetzen, und spricht dann aus, was seiner

Meinung nach Paulus gedacht haben mag und als Voraussetzung
annahm. Also auch wieder leere Spekulationen? Keineswegs, denn der
wesentliche Unterschied zu den von mir abgelehnten modernen
Theologenmeinungen besteht darin, dass bei Thomas die Spekulationen
nicht der Ausgang sind. Thomas hat die logische Struktur des Textes
fest im Auge und unterordnet ihr alle Spekulationen. So kann es nicht
zu Widersprüchen kommen. Seine vollständige Argumentation
verläuft so:

1. ~ A —> ~ C V. 13 (nicht ausgesprochen)
2. C V. 20
3. C-h>A 1, Kontraposition
4. A 2,3 Modus ponens
Die biblischen Prämissen 1. und 2. sind für Thomas die Voraussetzungen,

an denen die Spekulation gemessen wird. Spekulationen sind
grundsätzlich erwünscht, aber sie müssen sich mindestens logisch
rechtfertigen lassen. Vor allem dürfen sie nicht zu gesicherten Prämissen

in Widerspruch treten. Diese Forderungen hält Thomas strikte
ein.

Wenn wir nun die Argumentation von Augustinus und Thomas mit
meiner Darstellung vergleichen, so lässt sich die vollständige
Übereinstimmung nicht übersehen. Für den Kenner der Logikgeschichte ist das

weiter nicht erstaunlich. Er weiss nämlich, dass die modernen Logiker
nicht eine neue Logik erfunden haben ; sie haben nur die in der Antike

35 Thomas von Aquin (A. 34), 32.



152 Th. G. Bucher, Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15,12-20

bis zum Mittelalter bekannten Gesetze und Regeln systematisiert und
soweit nötig ergänzt. Dazu haben sie einen Formalismus eingeführt, auf
den man bei der einfachen paulinischen Argumentation leicht verzichten

könnte. Indessen vermag ein Symbolismus den Einwand von
Sandelin und Bachmann, es müsse nach der Prädikatenlogik geschlossen
werden, sofort zu entkräften. Zweifellos werden nun einige Theologen
sagen: Das haben wir auch ohne Formalisierung gewusst. Aber nachdem

ausgewiesene Denker logischen, zum Teil theologischen Unsinn
aus der Korintherstelle herausgelesen oder mindestens weiterverbreitet
haben, wage ich meine Zweifel aufrechtzuerhalten gegenüber jener
selbstsicheren Einsicht, die sich - im nachhinein - dagegen verwahrt, je
getrübt gewesen zu sein.

Zusammenfassung

Bei der kritischen Beurteilung einer Argumentation sind zunächst
die dabei verwendeten Prämissen als vertrauenswürdig anzuerkennen.
Unter dieser Voraussetzung folgt aus den paulinischen Prämissen in
strengster Logik die Auferstehung der Toten. Die dagegen erhobenen
Einwände von Sandelin und Bachmann beruhen auf Spekulationen,
Missverständnissen und nicht ausgeführten logischen Ableitungen. Bei
den Kirchenvätern sucht man vergebens nach derartigen Fehldeutungen.

Schliesslich lässt sich bei Augustinus und Thomas, die sich auch
mit der theoretischen Seite des Beweises befasst haben, eine
Übereinstimmung bis in alle Einzelheiten nachweisen mit dem, was ein moderner

Logiker zur paulinischen Deduktion zu sagen hat.
Theodor G. Bucher, Chur


	Nochmals zur Beweisführung in 1. Korinther 15, 12-20

