
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 2

Artikel: Zur Bedeutung des Agnostos Theos : eine Exegese zu
Apostelgeschichte 17, 22.23

Autor: Külling, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 36 Heft 2 März 1980

Zur Bedeutung des Agnostos Theos

Eine Exegese zu Apostelgeschichte 17,22.23

I. Die Aussage des Textes

1. Der Ort des Textes innerhalb seines biblischen Zusammenhangs

Der Aufenthalt des Paulus in Athen ist innerhalb der Darlegung der
Apostelgeschichte ein Ereignis, das zur zweiten Missionsreise des Apostels

gehört. Der Bericht über diese Reise erzählt das Eindringen des

Evangeliums in Griechenland und also in den Mittelpunkt des alten,
griechischen Kulturkreises. Die Reiseroute, die Paulus zurücklegt, ist
folgende: Nachdem er Kleinasien durchquert hat und dort, wie es

heisst, an der Ausführung seiner eigenen Pläne durch den Heiligen
Geist gehindert wurde, betritt er im göttlichen Auftrag von Troas her
das Land Mazedonien.' Es folgen die Berichte über die Aufenthalte in
den einzelnen Städten, in denen Paulus das Evangelium verkündigt:
Philippi, Thessalonich, Beröa, Athen und Korinth. An jedem dieser
Orte wird nach der Darstellung der Apostelgeschichte das eigentümliche

Geschick dieser Verkündigung immer erneut sichtbar. Gegen sie

bricht nämlich heftiger Widerspruch und Aufruhr los. Die Ursachen
sind allerdings nicht immer dieselben. Sie liegen, was die Städte
Thessalonich, Beröa, Athen und Korinth betrifft, im Widerstand der dort
ansässigen Juden gegen die Botschaft, dass Jesus der von den Schriften
verkündigte Christus sei.2 Diese Thematik lässt sich bereits in den
Berichten über die erste Missionsreise finden, vor allem in der
grundlegenden Rede des Paulus in der Synagoge von Antiochia in Pisidien,
wobei die ihr folgenden Ereignisse die Zurückstellung des Volkes Israel

* Vortrag vor dem Pfarrkapitel Weinfelden TG am 6. November 1978.
1 Act 16,6-10.
2 Act 17,2.3; 17,11; 18,5 und 19,8.9.



66 H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

zugunsten der Heiden zeigen.3 Ja, diese Thematik kann als der mächtigste

Antrieb des gesamten Geschehens, das die Apostelgeschichte
schildert, bezeichnet werden. Bereits in deren ersten Teil, in den Kapiteln

1-12, ist sie zur Ausfuhrung gelangt, in dem die Geschichte der
ersten christlichen Gemeinde in Jerusalem die Geschichte ihrer
Verfolgung durch das damalige Judentum, vor allem durch seine offiziellen
Führer, ist.4 Und diese Thematik gelangt im letzten Teil der
Apostelgeschichte an der Person des Paulus selbst zur Darstellung, indem er in
Jerusalem von den Juden gefangengenommen wird und aufGrund der

Anklage des Hochverrats hingerichtet werden soll. Die Eigentümlichkeit
dieses Geschehens liegt darin, dass in der Verfolgung des Evangeliums,

vor allem in der Bedrängung oder gar Vertreibung seiner Zeugen,
sein entscheidender Durchbruch erfolgt. Die Gemeinde in Jerusalem
hält den heftigsten Schlägen ihrer Feinde stand. Und ihre vertriebenen
Glieder werden zum Samen neuer, christlicher Gemeinden.5 Vor allem
bleiben an den Orten, wo Paulus dem Druck der Verfolger weichen

muss, unausrottbare Gemeinden zurück.6 Selbst seine Gefangennahme
in Jerusalem hat zur Folge, dass das Evangelium bis nach Rom vor den

höchsten, irdischen Machthaber des damaligen Weltreiches, vor den
römischen Kaiser, gelangt. Der Verwerfung durch die Juden entspricht
der Fortschritt des Evangeliums unter den Heiden, d. h. unter den Völkern

des ganzen Erdkreises. Die Darstellung dieses Sachverhalts ist das

hauptsächliche Thema der Apostelgeschichte.7
Angesichts dieses hauptsächlichen Themas zeigt sich an mehreren

Stellen des Berichts bereits die Auseinandersetzung des Evangeliums
mit den Mächten des Heidentums. So in der Geschichte der wahrsagenden

Magd in der Stadt Philippi, deren Verhalten den Missbrauch
des Schwachen zur persönlichen, materiellen Bereicherung seiner
Ausbeuter zeigt.8 Sie wird zu einer grundlegenden Auseinandersetzung in
der Frage nach dem Urteil der römischen Behörden für den
unschuldigerweise von seinen Volksgenossen angeklagten Apostel. Im
Zusammenhang dieser Auseinandersetzungen steht die Geschichte über den
Aufenthalt des Paulus in der Stadt Athen. Wenn es die Eigenart der

3 Act 13,6-43 und 13,46^18.
4 Act 3,1-4,22; 5,17^t2; 6,8-8,3.
5 Act 8,4.
6 So in Antiochia in Pisidien, Ikonium, Lystra, Philippi, Thessalonich und Beröa.
7 Dies bestätigen die Schlussworte Act 28,26-28.
8 Act 16,14^0.



H. Kalling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 67

Berichterstattung ist, in ihrer jeweiligen Schilderung bestimmte
geschichtliche Sachverhalte festzuhalten und ihnen bereits im Gebrauch
der Worte den ihnen angemessenen Ausdruck zu verleihen, so tritt
diese Tatsache im Bericht über den Aufenthalt des Paulus in Athen in
ausserordentlicher Klarheit hervor. Die Schilderung der Besonderheiten

dieser Stadt zeigt einige typische, jedoch geschichtlich zutreffende
Merkmale. Zu ihnen gehören die epikureischen und stoischen
Philosophen. Zu ihnen gehört vor allem der Drang nach neuen Lehren und
Anschauungen, der als innerer Beweggrund die geistige Auseinandersetzung

in dieser Stadt in Gang hält. Zu ihnen gehört auch die Erwähnung

des Areopags als dem Ort, wo die Weisheit der alten Welt einen
ihrer bedeutsamsten Mittelpunkte gefunden hat. Er soll nun für Paulus

zum entscheidenden Ort der Verkündigung des Evangeliums werden.
Und dieses Ereignis ist sozusagen die Vorwegnahme der weltgeschichtlich

bedeutsamen Tatsache, dass durch diese Botschaft menschliche
Weisheit in ihren höchsten Errungenschaften herausgefordert sein

wird.

2. Der textliche Zusammenhang des Ausdrucks Agnostos Theos

Im Zusammenhang der Rede des Paulus auf dem Areopag tritt der
Begriffagnostos theos auf. Er ist der eigentliche Einstieg zur grossen und
gewichtigen Auseinandersetzung, die in dieser Rede erfolgt. Der
Ausdruck zeigt, dass bereits mit den ersten Worten der Rede theologische
Aussagen von höchster Bedeutung auftreten. Sein unmittelbarer,
textlicher Zusammenhang lautet:

« Ihr Männer von Athen, ich sehe an allem, dass ihr recht viel Scheu vor den Göttern
habt. Denn als ich umherging und eure Heiligtümer besichtigte, fand ich auch einen

Altar, an dem die Aufschrift stand: Dem unbekannten Gott. Was ihr nun, ohne es zu
kennen, verehrt, das verkündige ich euch» (Act 17,22.23).

Dieser einleitende Satz der Rede hält ein besonderes Merkmal der
Athener fest, wie es Paulus auf Grund seiner Beobachtungen in ihrer
Stadt entgegengetreten ist. Sie sind Seiaiöaipovecrtepoi, d.h.
Menschen, die viel Scheu vor Göttern haben. Dieser Ausdruck findet sich in
seiner adjektivischen Form im NT nur an dieser Stelle. Als Hauptwort
ist er Kp. 25,19 dem Statthalter Festus in seinem amtlichen Bericht vor
dem König Herodes Agrippa II. in den Mund gelegt. Festus berichtet
über die Kläger gegen Paulus, dass sie gewisse Streitpunkte betreffs
ihrer eigenen Religion vorbringen. Im gleichen Sinn verwendet ihn



68 H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

Josephus, nämlich als amtlichen Ausdruck dafür, was allgemein als

Religion bezeichnet wird und im antik-heidnischen Bereich die
menschliche Haltung gegenüber den Göttern und den überirdischen
Mächten umschreibt.9 Paulus spricht den Athenern solche Furcht vor
den Göttern zu, und dies in einer besonders eindrücklichen Art und
Weise, wie sie im NT nicht mehr zu finden ist. Die Athener zeigen sich
im gesamten Bereich ihres vielfaltigen Lebens als Menschen, denen
Gottesfurcht und Religiosität ein hauptsächliches Anliegen ist. Denn
ihre Furcht vor göttlichen Dingen ist die bemerkenswerteste Erscheinung,

die sich dem unvoreingenommenen Beobachter Paulus in der
Stadt Athen darbietet.10

Der folgende Vers 23 ist die Grundlage für die theologische
Auseinandersetzung mit der im Vers 22 ausgesprochenen Tatsache. Er bietet
vorerst eine Begründung der Richtigkeit des Urteils des Paulus. Die
Partizipien Stepxôpevoç und vor allem (xvattecopcov zeigen, dass der

Apostel sein Urteil auf Grund einer eingehenden Prüfung gewonnen
hat, indem er in einer gewissenhaften Betrachtung der Heiligtümer
Athens auf die bemerkenswerte Altarinschrift gestossen ist.11 Die
ausserordentliche Gottesfurcht und Frömmigkeit der Athener hat also im
besondern in dieser Inschrift ihren stärksten Ausdruck gefunden.12
Nichts hätte dies mehr bestätigen können als die Verehrung eines solch

unbekannten Gottes. Denn sie scheint die Fülle der religiösen
Möglichkeiten zu enthalten, die bei den Athenern zu ihrer Verwirklichung
gelangt sind.13

9 ThWNT Bd. 2, S. 20, Anm. 1.

10 Man beachte das Verbum tteüipetv, dessen ursprüngliche Bedeutung ist «sich als

Zuschauer etwas ansehen».
11 Beide Worte ergänzen sich zur Beschreibung dieses Sachverhaltes. AiepxeoOai

bezeichnet das umfassende Hindurchschreiten durch einen bestimmten Bereich, ctvatte-

copetv die wiederholte und darum genaue Betrachtung eines Gegenstandes. D ersetzt

àvaOEtopsîv durch Sucrcopetv, was «genau kennenlernen» bedeutet und den erwähnten
Sinn dieser Aussage noch verstärkt.

12 Die begründende Partikel ydp lässt daran keinen Zweifel.
13 âyvfflcrl0Ç> ein Adjektiv, das zur Wortgruppe des Verbums yivtoctXEiv gehört,

bedeutet «unbekannt». Sein Gegenteil yvtomôç, dessen Vorkommen sich im NT fast

ausschliesslich aufdie Apostelgeschichte beschränkt - eine Ausnahme ist nur Rom 1,19 -
bezeichnet eine allgemein bekannte Tatsache, vornehmlich ein Ereignis, das für
irgendwelchen Bereich bedeutungsvoll ist. Die LXX schliesst sich diesem Befund an. Der
Begriff bedeutet also: Der menschlichen Kenntnis und Erfahrung unbekannt, darum
auch nicht fassbar und zugänglich. Die Verbindung « unbekannter Gott » ist der LXX wie

Philo fremd, wie sie auch im NT nur in Act 17,23 zu finden ist.



H. Kalling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 69

3. Ausserneutestamentliche Quellen zu Agnostos Theos

Bei der Altarinschrift «Dem unbekannten Gott» handelt es sich

nach dem Bericht der Apostelgeschichte um eine für die Stadt Athen
eigentümliche Tatsache. Lässt sie sich auch aufGrund ausserneutesta-
mentlicher Quellen bestätigen? Wir stützen uns dabei auf die Befunde,
die bereits von der historischen Forschung des letzten Jahrhunderts

gesichtet waren. Folgende Ergebnisse lassen sich festhalten :

Eine Altarinschrift «Dem unbekannten Gott» oder «Einem
unbekannten Gott» ist nicht überliefert. Dagegen ist literarisch und
wahrscheinlich auch inschriftlich bezeugt, dass es auf der Strasse von Pha-

leron nach Athen, in Olympia und vielleicht auch in Pergamon Altäre
gab, die «unbekannten Göttern» geweiht waren.

Christliche Schriftsteller wie Tertullian und Hieronymus, die die

Apostelgeschichte kannten, zitieren die Inschrift in der pluralischen
Form, was darauf schliessen lässt, dass sie nicht nur aus der Areopag-
rede von ihr wissen. Hieronymus gibt sogar gegenüber der Aufzeichnung

der Apostelgeschichte folgende Richtigstellung: Inscriptio autem
arae non ita erat, ut Paulus asseruit « ignoto deo», sed ita: Diis Asiae et

Europae et Africae diis ignotis et peregrinis. Auch der Schriftsteller
Pausanias redet von der Anwesenheit von Altären in Athen, die die

Aufschrift «Unbekannte Götter und Heroen» tragen.14

Von besonderem Interesse ist es allerdings, zu erfahren, welche
Absicht die ausserneutestamentlichen, vor allem nichtchristlichen
Quellen den Erbauern solcher Altäre zubilligen. Wir folgen nochmals
einigen Quellenhinweisen :

Diogenes Laertius erzählt über die Entsühnung Athens von der

«Kylonischen Blutschuld» und der durch sie bewirkten Pest. Ein
gewisser Epimenides aus Kreta Hess weisse und schwarze Schafe vom
Areopag in die Stadt laufen und an den Stellen, wo eines dieser Tiere
sich niederlegte, jeweils «dem zukommenden Gott» opfern. Von
diesem Ereignis her Hessen sich noch jetzt bei Athen «namenlose Altäre»
finden.

Wenn überhaupt diese namenlosen Altäre mit Altären für den
unbekannten Gott gleichzusetzen sind - welche Inschrift sie nämlich
enthielten, ist nicht bekannt -, so liegt der Ursprung zu ihrer Errichtung
jedenfalls in der religiösen Sorge des Menschen, gegenüber jeder Gott-

14 W. Bauer, Wörterbuch zum NT, S. 23.



70 H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

heit, besonders der ihm noch unbekannten, eine angemessene Leistung
zu entrichten, um jegliche göttliche Rache von sich fernzuhalten.

In der Biographie des Apollonius von Tyana wird im Anschluss
einer Begebenheit aus dem Leben des Apollonius dessen Verhalten
gegenüber den Göttern als lobenswert bezeichnet. « Denn es sei äusserst

vernünftig über alle Götter das Gute zu reden und gerade in Athen, wo
auch Altäre den unbekannten Göttern errichtet werden. » Dieser Hinweis

zeigt jedenfalls, dass die Stadt Athen weithin durch die Verehrung
unbekannter Götter bekannt war.

Das Vorhandensein dieser Altäre ist also gemäss der ausserneute-
stamentlichen Quellen als ein besonders hervorstechendes Merkmal
athenischer Religiosität anzusehen. Nicht nur Göttern, die ihnen
bekannt sind, erweisen die Athener ihre Ehre, sondern gerade den

unbekannten, verborgenen, deren Walten dem Menschen nicht sichtbar

ist. Sie gedenken ihrer aufGrund der zutreffenden Überlegung, dass

der Mensch über die Götter und überirdischen Mächte nie genügend
Aufschluss hat und also auch den gesamten, ihm unbekannten Bereich
in seine religiösen Bemühungen einbeziehen soll. Die Tiefe und Umsicht

athenischer Religiosität besteht gerade in der Rücksicht auf diese

Tatsache. Sie bestätigt das menschliche Bestreben, sich möglichst
umfassend gegenüber unvorhergesehenen Wirkungen zu schützen. Ein
Sachverhalt, in dem sich die Athener offenbar in besonderem Masse
auszeichneten.

4. Die Worte «nicht kennen, verehren und verkündigen»

Die folgende Aussage des Textes zeigt im Hinblick auf die von
Paulus erwähnte Altarinschrift seine grundsätzliche Absicht, die in
seinem apostolischen Auftrag begründet ist. Diese Aussage enthält die
drei Verben àyvoeiv, enaeßetv und xaxayyékketv. Die beiden ersten
haben die Zuhörer des Paulus, also die Athener, das dritte Paulus als

Subjekt. Dieses dritte Verbum ist Ausdruck seiner apostolischen Tätigkeit,

welche die Bekanntmachung oder Verkündigung der frohen
Botschaft bedeutet. Die Verkündigung des Paulus steht im Gegensatz zum
unwissenden Verehren der Athener. Paulus verkündigt als Wissender,
insofern der Begriff xaxayyéLLeiv die Bekanntmachung einer festen

und gültigen Tatsache in sich schliesst. Was Paulus in Athen und an
allen andern Orten, die er betritt, verkündigt, ist zwar nicht seine eigene
Botschaft. Sie ist ihm vielmehr als einem Apostel, also als einem Boten



H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 71

und Gesandten, übergeben worden. Darin hebt sich das Tun des Apostels

ganz deutlich vom Tun der Athener ab. Ihre religiöse Verehrung,
die sie in solch unübertrefflichem Ausmass betreiben, ist angesichts der
Verkündigung des Paulus das Tun Unwissender, die trotz ihres frommen

Eifers über ihre eigene Lage noch nicht den nötigen Aufschluss
erhalten haben. Diese Feststellung gilt es nun aber in einer genauen
Untersuchung des Ausdrucks àyvoetv und seiner Bedeutung zu erhärten.

II. Zur Bedeutung des dyvoetv

1. 'Ayvoetv in seiner ausserbiblischen Bedeutung

'Ayvostv ist ein Begriff, der dem Bereich der Erkenntnis zugehört. Er
bedeutet irgend etwas Bestimmtes nicht wissen oder nicht kennen.15 So

heisst der Ausdruck im prophanen Griechisch «nicht kennen, nicht
wissen». D.h., über irgendeine Sache nicht Aufschluss haben, nicht
wissen, wie es um sie bestellt ist, über ihre Tatsächlichkeit nicht orientiert

und im Bilde sein. 'Ayvoeîv bedeutet darum für das griechische
Lebensgefühl, das aller Wahrnehmung und Erkenntnis einen hohen
Wert beimisst, einen grundlegenden Mangel. Der Nicht-Wissende ist
zugleich durch die Unfähigkeit geprägt, in der betreffenden Angelegenheit

eine zutreffende Entscheidung zu fällen. Er irrt sich. Und sein

Irrtum ist in den allermeisten Fällen von grosser, existentieller
Tragweite. Wer nicht weiss, hat nicht nur einen Bildungsmangel, sondern er
ist unfähig, sich in wichtigen, lebensmässigen Zusammenhängen Klarheit

und Einsicht zu verschaffen. Die Folgen sind Verfehlungen mit
bösen Auswirkungen. Dieser Sachverhalt erklärt es, dass bereits für die
Griechen in diesem Ausdruck die Bedeutung «sich irren» und «sich
verfehlen» enthalten ist. Nicht zufälligerweise heissen die gegensätzlichen

Begriffe des Hauptwortes ctyvoiu bei Plato yvcbaiç, e7U<ycf|pr|,

cxxpta, die Erfahrung, Erkenntnis, Einsicht und Begreifen, kurz und
gut, was im Begriff Weisheit ausgesprochen wird, bezeichnen.16 So

15 'Ayvoeîv ist die Verneinung von voeîv, das ursprünglich heisst «den Sinn aufeinen
Gegenstand richten», dann «wahrnehmen, bemerken», d.h. sowohl sinnliche wie
geistige Eindrücke empfangen.

16 Siehe dazu Thaet 176c; Prot. 360bff.; Resp. V477a (dies gilt vor allem für den

Staatsmann); Resp. V478c.



72 H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

beschreibt das Verbum wie seine ihm angehörenden Substantive einen
Zustand, der gemäss dem griechischen Bildungsideal gänzlich negativ
beurteilt wird. Unwissenheit ist Ungelehrtheit und Ungebildetheit und
d. h. die Unfähigkeit, sein Leben in richtiger Art und Weise zu bestehen.

In der Stoa ist solche Unwissenheit die Quelle aller menschlichen Übel
und Bosheiten.17 Die Vermeidung jeglicher Unwissenheit und die
Einsicht in die gültigen Voraussetzungen menschlicher Existenz wird
damit zum Prinzip guter und weiser Lebensführung.

Dieser Sachverhalt liesse sich in vielfältigen Beziehungen aufzeigen.
Jedoch kann dies, nachdem sein wesentlicher Kern in den Blick getreten

ist, nicht die vornehmliche Aufgabe sein, weil seine Bedeutung in
erster Linie im Bereich der biblischen Schriften zu verfolgen ist. Er lässt
sich hier in besonderer Art und Weise wahrnehmen.

2. Die Wirklichkeit des àyvoeïv im AT

Die Wirklichkeit menschlicher Unwissenheit und Verfehlung für
den Glauben des Volkes Israel ist so bedeutsam, dass ihr in seiner

Verehrung Gottes im Tempelheiligtum ein nicht unbeträchtlicher
Platz eingeräumt ist. Und die Erfahrung dieser Wirklichkeit findet in
verschiedenen literarischen Gattungen des AT ihren Ausdruck. Das

beweist, dass es sich hier um ein grundlegendes Faktum alttestament-
lichen Glaubens und damit der Existenz des alttestamentlichen
Menschen handelt. Es geht um die Wirklichkeit, welche die hebräische

Sprache mit den beiden Verben schgg und schgh sowie dem Substantiv
sch-gägäh bezeichnet, und welche die LXX teilweise durch die bereits
bekannten Begriffe àyvoeîv bzw. äyvora übersetzt.

Folgt man den von der alttestamentlichen Forschung angegebenen,
ältesten Belegen dieser Begriffe,18 so wird dabei die Fluchformel in
Dtn 27,18 genannt: «Verflucht, wer einen Blinden auf dem Wege
irreführt.19» Die Verführung zieht schlimme Folgen, möglicherweise sogar
den Tod nach sich. Denn wer die Schwäche eines Mitmenschen, also
des Blinden, zu solcher Verführung missbraucht, lädt einen Fluch auf
sich und setzt sich damit selbst dem Tode aus, nachdem er andere

17 «Was istnun dieUrsache des sich Verfehlens?Die Unwissenheit», ThWNT Bd. 1,

S.118.
18 THAT, Bd. 2, Sp. 869.
19 Vgl. Gen 20,4.



H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 73

absichtlich in Todesgefahr gebracht hat.20 Die Stelle zeigt: Der dem
schgh zugehörige Bereich ist der Bereich des Todes.

I Sam 26,21 sagt Saul zu David, nachdem er vernommen hat, dass

dieser trotz günstiger Gelegenheit sein Leben verschont hat : « Siehe, ich
habe töricht gehandelt und ich habe mich sehr geirrt.» Geirrt hat Saul

darin, dass er David als seinen Feind betrachtete, den er meinte
verfolgen und töten zu müssen. 'Hyvör|xa übersetzt die LXX an dieser
Stelle für schgh und d. h. offenbar, dass Saul die Wirklichkeit seines

vermeintlichen Gegners David nicht richtig kannte und darum zu
falschen und törichten Handlungen verführt wurde.

Jes28,7 redet von Priestern und Propheten, die vom Wein betört
taumeln, umherirren und sich verlaufen, die verwirrt sind und wanken.
Wiederum dient zur Beschreibung des Zustands solcher Verwirrung,
Verirrung und Verfehlung der Ausdruck schgh, begleitet von Wörtern,
welche die gänzliche Orientierungslosigkeit von Menschen zeigen, die

unfähig sind, ihre eigene Wirklichkeit und vor allem die Wirklichkeit
anderer zu erfassen und zu beurteilen. Der Taumel im Weinrausch,21
bildlich für das nichtige Tun dieser falschen Kultdiener und Propheten
verwendet, zeigt die Verwirrung menschlicher Existenz.

Gen 43,12 sagt Jakob-Israel zu der unerwarteten Entdeckung des in
den Kornsäcken verborgenen Geldes, das zur Zahlung in Ägypten
diente: «Vielleicht ist das ein Irrtum.» Das hebräische mischgeh
bezeichnet hier den unbeabsichtigten Irrtum, der irgendein menschliches

Versehen zu seiner Ursache hat. Jedoch ein Versehen, das schlimme

Folgen nicht ausschliesst, weil es die Besitzer des Korns als Diebe
und Betrüger erscheinen lässt.

Die menschlichen Situationen, in denen sich solche durch schgh
usw. bezeichnete Unwissenheiten, Irrtümer, Verfehlungen, Missgriffe
und Verirrungen zeigen, zeichnen sich alle aus durch eine Verlorenheit
der betreffenden Menschen. Deutlich wird dies in Ez 34,6, ebenfalls
einer Stelle, die die ursprüngliche Bedeutung dieser Begriffe erkennen
lässt. Der Prophet redet von den schlechten Hirten, die das Volk
verführen. «Zerstreut ist meine Herde auf allen Bergen und auf allen
hohen Hügeln und über das ganze Antlitz der Erde ist meine Herde
zerstreut.» Das Wort schgh beschreibt das Bild von Menschen, die der

20 Siehe Spr 28,10: «Wer Rechtschaffene irreführt auf bösen Weg, der fallt in die

eigene Grube. »
21 Spr 20,1.



74 H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

Sammlung, Führung und Leitung entbehren und ihrer Orientierungslosigkeit

preisgegeben sind.
Man hat nun diese Richtung noch weiter zu verfolgen und die Tiefe

der durch sie angezeigten Wirklichkeit noch schärfer hervorzuheben.
Einige biblische Aussagen sollen dazu weitern Aufschluss erteilen. Im
13. und 14. Kap. von I Sam wird berichtet, dass Saul entgegen des

göttlichen Gebots, das ihm Samuel gegeben hat, das Brandopfer
angesichts der feindlichen Philister eigenmächtig vollzog, anstatt dafür die
Ankunft Samuels abzuwarten. Durch diese Tat wird es offensichtlich,
dass er nicht fähig ist, der Gesalbte und König seines Volkes zu sein,
und sein Königtum verlieren muss. Es wird nachfolgend erzählt, dass

Saul seinem Kriegsvolk ein falsches Enthaltungsgebot auferlegte, das

von seinem Sohn Jonathan, dem die väterliche Verordnung nicht
bekannt war, unwissentlich durchbrochen wird. Der Irrtum und die

Verfehlung Sauls in der Festsetzung dieses Gebotes treten so an den

Tag, und es wird deutlich, dass er nicht mehr in der Lage sein kann, als

König und Führer seines Volkes die richtigen Entscheidungen zu treffen.

Eine Textvariante kommentiert diesen Sachverhalt mit folgenden
Worten: «Unwissend beging Saul eine Verfehlung.»22 Der Sinn der
Worte ist kein anderer, als dass sich in der irrtümlichen Festsetzung
dieses Gebots durch den König eine Unfähigkeit zeigt, in der er seine

eigene und die Situation seines Volkes nicht mehr richtig zu beurteilen
weiss. Indem die Gnade Gottes, die ihn zum König seines Volkes
bestimmt hat, von ihm gewichen ist, verliert Saul auch die Einsicht und
den Verstand, zu merken, zu erkennen und zu begreifen, was er zu tun
und zu lassen hat. Es zeigt sich hier ein wesentlicher Sachverhalt
menschlichen Irrens und Verfehlens. Rätselhaft und abgründig ist aber
das Böse, das unabsichtlich geschieht, und dem der Mensch dennoch
verfallt. In ihm tritt eine Schwäche und Verlorenheit zum Vorschein,
die das menschliche Sein von Grund aus in Frage stellt und welche die

Verwirklichung seiner guten, hohen und frommen Ziele unmöglich
macht. Dies ist die Wirklichkeit, die durch die Worte schgh usw.
bezeichnet wird. So bittet denn Hiob in seinem Unglück seine Freunde :

«Was ich gefehlt habe, zeigt es mir.» Die Einsicht in menschliche

Verfehlung muss vor allem auch Einsicht in die verborgenen,
unwissentlichen Sünden sein. Dort liegen Abgründe menschlicher Existenz,

22 I Sam 14,24. Vgl. zum Verständnis auch die Worte Jonathans I Sam 14,29.30.



H. Kalling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 75

deren Kenntnis zur wahren Selbsterkenntnis nicht verborgen bleiben
darf. Und biblische Weisheit, die durch Mangel an Zucht den
Menschen dem Irrtum, der Verfehlung und dem Tode ausgesetzt sieht, weiss

um die Klippen und Gefahren dieser verkehrten, menschlichen
Lebensausrichtung. Weisheit haben heisst die Wirklichkeit dieser Tatsache

beachten und die Entscheidungen seines Lebens von ihr her bestimmen.23

Dieser Sachverhalt hat in der kultischen Gesetzgebung Israels seinen

deutlichen Niederschlag gefunden.24 Das Irren und Sich-Verfehlen des

Menschen, selbst wenn es unwissentlich geschieht, ist Sünde. Die Ursache

seiner Sünde ist der Mensch selbst. Darum steht es ihm nicht zu,
fremde, ihm widrige Umstände zu seiner Entschuldigung vorzubringen.25

Die kultische Gesetzgebung des AT kennt deshalb die Einrichtung

der Sühne für die unabsichtlichen Sünden. Die Gebote des AT, die
diese Angelegenheit betreffen, bezeugen einhellig, dass keinem, der

ungewollt und unbeabsichtigt das Böse getan hat, der Zuspruch der

Vergebung vorenthalten werden darf. So opfert der Hohepriester im
Tempel für die unwissentlichen Sünden seines Volkes.26 Und die
Einrichtung der Freistädte in den einzelnen Landesteilen Israels beweist,
dass demjenigen, der unvorsätzlich getötet hat, Schutz vor seinen
Rächern zu gewähren ist.27 Aber diese Massnahmen bestätigen
andererseits ebenso, dass jede dieser Taten Verfehlung, Irrtum, Missgriff
und also Sünde ist, die nur Gottes vergebende Barmherzigkeit, jedoch
kein menschliches Werk unwirksam machen kann.

Der Begriff dyvoslv zeigt innerhalb der alttestamentlichen Schriften
aufeinen Bereich, dessen letzte und tiefste Wurzeln in die Abgründe der
menschlichen Sünde reichen. Die Übersicht über die hebräischen

Begriffe macht dies in genügender Art und Weise deutlich. Ihre
Übersetzung beschränkt sich in der LXX jedoch nicht auf das griechische

Wortàyvoeïv und seine entsprechenden Substantive. Sondern sie kennt
mehr als ein Dutzend verschiedene Ausdrücke, die den erwähnten

23 Vgl. Spr 5,23.
24 Vgl. die wichtigen Abschnitte Lev 4,2-27 ; 5,5-18 ; 15,22-30. In den Bereich dieser

kultischen Verordnungen gehören neben Num 35,11.15; Jes29,9 und Ez 45,20 auch
Ps 119,21.67.118.

25 Vgl. Koh 5,5.
26 Num 15,25; vgl. Hebr 5,1.2.
27 Jos 20,1-9, vor allem v. 3.



76 H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

Sachverhalt in seinen einzelnen, konkreten Situationen festhalten.28

Man hat in dieser Vielfalt das Bemühen zu erkennen, diesen höchst
vielseitigen Sachverhalt in seiner grossen Verschiedenartigkeit
auszudrücken. Sie tragen alle negativen Charakter. Die breitgefacherte
Übersetzung der erwähnten hebräischen Begriffe durch die LXX lässt diesen
einen Grundton erkennen. Das bedeutet jedenfalls, dass dem àyvoeiv
kein positiver Gehalt abzugewinnen ist, sondern dass es immer nur auf
Verfehlung und Verirrung deutet, die in menschlicher Schwäche und
Verderbnis, in menschlicher Orientierungslosigkeit und Verkehrtheit,
ja in der menschlichen Sünde als dem stärksten Ausdruck menschlicher
Verlorenheit und Hilflosigkeit ihren Ursprung haben.

3. 'Ayvoeiv im NT

Der Überblick über den Gebrauch und die Bedeutung des Begriffs im
NT zeigt keinen grundsätzlichen neuen Sachverhalt. Einige Merkmale
sind jedoch nicht zu übersehen.

Bedeutsam sind die beiden synoptischen Stellen, die diesen Begriff
enthalten. Sie stehen im Mk- und Lk-Evangelium beide Male innerhalb
der zweiten Leidensweissagung.29 Von den Jüngern, die das Wort Jesu

von seinem Leiden, Sterben und Auferstehen hören, heisst es : « Sie aber
verstanden das Wort nicht. » Dabei ist an ein Unverständnis des eigentlichen

Sinnes und der Bedeutung der Worte Jesu gedacht. Im wörtlichen

Sinn verstehen die Jünger gewiss. Was aber mit diesen Worten
gesagt werden soll, ist ihnen verschlossen. Lukas spricht dies ausdrücklich

in seiner nachfolgenden Erläuterung aus: «Und es war ihnen
verborgen, damit sie es nicht begriffen.» Das Unverständnis der Jünger
zeigt auf ihre eigene Unmöglichkeit, sich die Bedeutung und das
Verständnis dieses Wortes anzueignen, weil sie auf Grund ihrer menschlichen

Verfassung diesem seltsamen, fremden, göttlichen Werk, das in
Jesus Christus geschehen wird, fernstehen. Beide Evangelisten schlies-

sen die Perikope mit den Worten: «Und sie fürchteten sich, ihn zu
fragen.» Die Enthüllung des eigentlichen Sinns dieser Worte würde die

Entblössung der irrtümlichen und falschen Absichten der Jünger
bedeuten, die sie gegenüber Jesus haben, und sie nicht dahin ausgerichtet

28 Von der LXX verwendete Ausdrücke lauten : irreführen, betören, abbringen, wanken,

verlassen, sich vereinen (mit Bösen), zerstreuen, sündigen, sich verfehlen,
unvorsätzlich sündigen, verkehrt handeln, abweichen, abtrünnig werden.

29 Mk 9,30-32; Lk 9,43^15.



H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 77

sind, mit ihm zu leiden und zu sterben. Sie verstehen das Wort nicht,
weil es ausserhalb des Horizontes liegt, den sie sich für ihre Nachfolge
und ihren Dienst in der Gemeinschaft mit Jesus gesetzt haben. Somit
wird ihr Unverständnis zum Ausdruck ihrer eigenen Verkehrtheit und
Sünde, die sie dieses Handeln Gottes nicht verstehen lässt.

Sechsmal enthalten die paulinischen Briefe die formelhaft sich
anhörende Rede : « Ich will euch nicht in Unkenntnis darüber lassen. »30

Die Worte leiten einen für das jeweilige Thema wichtigen Gedanken
ein und verweisen - ähnlich der Mahnung alttestamentlicher Weisheit

- auf einen in diesem Zusammenhang nicht zu übersehenden Gesichtspunkt.

Was also Paulus im Anschluss solcher Rede sagt, darf unter
keinen Umständen übergangen und leichtfertig aufdie Seite geschoben
werden. Wer es nicht bedenkt, handelt uneinsichtig und töricht, indem
er in dieser jeweiligen Situation zu Fehlschlüssen und Fehlhandlungen
gelangen wird. Die Themen sind verschiedener Art, jedoch teilweise

von erheblichem, theologischen Gewicht.31

In diesem Sinne lassen sich auch die übrigen Stellen verstehen, wo
bedeutsame, theologische Sachverhalte angeführt sind. Vom
Menschen, der, von der Sünde verleitet, die Gnade Gottes zu seinen eigenen
Gunsten missdeutet und missbraucht, redet das àyvoerv an weitern
Stellen der Paulusbriefe. Es ist der Ausdruck menschlicher Verkehrtheit,

wenn gemäss Rom 2,4 unwissentlich übersehen wird, dass die
Güte Gottes zur Busse führt und nicht Anlass zu eigenem Ruhm gibt.
Es ist wiederum irrtümliche und verfehlte Erkenntnis, wenn der
Mensch angesichts der ihm zugesprochenen Erlösung in der Sünde
verharren oder den Anspruch des Gesetzes aufrechterhalten will. So in
Rom 6,3 und 7,1. Solche Fehlerkenntnis zeigt sich auch Rom 10,3, wo
Paulus über die Juden sagt, dass sie, nicht erkennend, was die göttliche
Gerechtigkeit beabsichtigt, ihre eigene aufrichteten. In eindringlicher
Formulierung sagt Paulus I Kor 14,38: «Wenn einer nicht beachtet,
wird er nicht beachtet.» Und die Einsicht des durch Gott begnadeten
und erlösten Menschen zeigt sich vor allem darin, dass er die Hinterlist
des Satans durchschaut. «Denn seine Gedanken sind uns nicht
unbekannt», ist II Kor 2,11 zu lesen.32

30 Die Formel ist an keiner Stelle in ganz demselben Wortlaut überliefert. Sie findet
sich Rom 1,13; 11,25; I Kor 10,1; 12,1; II Kor 1,8; I Thess 4,13.

31 Rom 1,13 ; 11,25 ; I Kor 10,1 ; 12,1 ; II Kor 1,8 ; I Thess 4,13.
32 Siehe II Kor 6,9: «als Unbekannte und doch erkannt».



78 H. Kiilling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

Die Bedeutung des àyvoeîv in den Paulinischen Briefen zeigt gegenüber

der des AT keine wesentlich verschiedenen Gesichtspunkte. Sie ist
vielmehr in entscheidenden Aussagen der paulinischen Theologie
Ausdruck der in der menschlichen Sünde wurzelnden Verkehrtheit und
Irrtümlichkeit. Dieser Gesichtspunkt wird bei den noch übrigen Stellen
des NT erst recht bestätigt.

Der I Tim-Brief legt Paulus im Blick auf seine frühere Lebensperiode
das Bekenntnis in den Mund, ein Lästerer, Verfolger und Frevler

gewesen zu sein.33 Aber er war dies als Unwissender, der im Unglauben
gehandelt hat. Er handelte also in der Verblendung seiner Sünde, die
ihn die Wirklichkeit der göttlichen Wahrheit nicht erkennen Hess. In
gleicher Art und Weise erscheint im II Petr-Brief die Lästerung der
Irrlehrer als ein unmittelbarer Ausdruck ihres àyvoeîv, wobei ihr
Benehmen mit dem unvernünftiger Tiere, denen die Auszeichnung
menschlicher Vernünftigkeit und menschlichen Begreifens und Verste-
hens fehlt, verglichen wird.34 Der Vergleich zeigt, dass sie in ihrem
Lästern einem ganz andern Wirklichkeitsbereich angehören, indem
ihnen die Erkenntnis der Wahrheit verschlossen bleibt. Mild und
versöhnlich hören sich die Worte des Petrus in seiner Rede an die
Jerusalemer nach der Heilung des Lahmen bei der Tempelpforte an. Petrus

sagt im Blick auf die von ihnen vollbrachte Kreuzigung Jesu: «Ich
weiss, dass ihr aus Unkenntnis gehandelt habt.35» Ihre Tat geschah aus
der menschlichen Verwirrung, die sie das Gute verwerfen und das Böse

wählen Hess. In ihrer Verwirrung, angezettelt durch den bösen Plan
ihrer Oberen, handelten sie als Verführte, die wie Blinde auf einen
verderblichen Weg gelockt wurden. Nicht sie trifft die erste Schuld,
sondern diejenigen, die das Böse verursacht haben. Aber schuldig sind
sie, wie ja kein Mensch angesichts des Sterbens Jesu unschuldig bleibt.
Doch ihre Schuld ist die der Unwissenden und Verführten. Sie spiegelt
die verfallene Natur des Menschen wider, der das Gute, das er will,
nicht tut, sondern das Böse, das er nicht will.

Das gilt nun aber im besondern Mass für die Heiden. Die Schuld, in
der sie im Lichte des Evangeliums erscheinen, ist die ihrer Unwissenheit.

Weil sie das Evangelium nicht kennen, haben sie auch keine rechte
Einsicht in die Gebrechlichkeit und Verkehrtheit menschlicher Exi-

33 I Tim 1,13.
34 II Petr 2,12.
35 Act 3,17.



H. Kiilling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 79

Stenz. Was das NT bei den Heiden zeigt, ist die Tatsache, dass sie

wissen, was gut und böse ist. Gott hat sich ihnen gegenüber nicht
verborgen gehalten.36 Aber dieser Voraussetzung zum Trotz verfallen sie

der Nichtigkeit, der Finsternis und also den bösen und verkehrten
Übeln dieses Äons.37 Sie vermögen nicht zu sein, was sie ihrer natürlichen

Ausstattung gemäss sein könnten. Überall zeigt sich ihre
Verfallenheit, so dass an ihnen wiederum nur der in seiner Sünde verirrte
und verwirrte Mensch sichtbar wird. Die heidnische Verfehlung wird
jedoch gemäss Eph 4,18 als eine dyvour bezeichnet. Sie ist nicht
vornehmlich der Ausdruck des sich absichtlich Gottes Gnade
entgegensetzenden Menschen, sondern jener Unwissenheit, die keine Kenntnis
davon hat, wozu der Mensch eigentlich bestimmt und berufen ist.

III. Die Bedeutung des dyvoerv in Act 17,23 im Bezug auf die

Religiosität der Athener

Die Übersicht über das Vorkommen und die Bedeutung des Begriffs
dyvoetv und seiner ihm verwandten Begriffe bezweckte, den
Zusammenhang aufzuzeigen und sichtbar zu machen, innerhalb dessen der
Verfasser der Apostelgeschichte das Wort vorgefunden und verstanden
hat. Zum rechten Verständnis seines Gebrauchs in 17,23 war dieser

lange Weg unvermeidlich. Was hat sich für die Erklärung dieser Stelle

gezeigt?
Indem Paulus die Athener als Unwissende bezeichnet, muss ihre

Unwissenheit mit all den Folgen des daraus hervortretenden Irrens und
Verfehlens als ein Zustand der Verlorenheit und Sünde betrachtet werden.

Der Zusammenhang, innerhalb dessen der Begriff àyvoeîv steht,
lässt keine andere Deutung mehr zu. Paulus bezeichnet die Athener als
solche Sünder, denen keine Entschuldigung mehr möglich ist, sondern
die als schlechthin von der göttlichen Wahrheit abgewandte und ihr
fernstehende Menschen zu betrachten sind. Ihre Sünde gilt zwar
keineswegs als unverzeihlich. Gott wird, wie es am Schluss der Areopag-
rede ausgesprochen ist, die Zeiten der Unwissenheit übersehen.38

Jedoch ist im Blick auf die Athener ihre Unwissenheit Ausdruck ihrer
gänzlichen Hilflosigkeit und Verlorenheit.

36 Rom 1,18-21.32.
37 Rom 1,22-31; Eph 4,18.
38 Act 17,30.



80 H. Külling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

Das im àyvoeîv ausgesprochene Urteil erfolgt, nachdem Paulus
bereits ein erstes Urteil über die Athener ausgesprochen hat. Es war dies

die Anerkennung ihres religiösen Eifers, der in der Altarinschrift «Dem
unbekannten Gott» ihren kräftigsten Ausdruck findet. Die Athener
sind Leute, die recht viel Scheu vor den Göttern haben. Wir haben

gesehen, wie dieses Urteil sich mit dem Urteil ausserbiblischer Zeugen
deckt. Das zweite Urteil, das im àyvoeîv die Sünde und also die
Gottesferne der Athener ausspricht, erfolgt angesichts eines ersten, das

ihrem religiösen Eifer höchste Anerkennung zollt. Der Gegensatz dieser

beiden Urteile deutet auf einen Sachverhalt hin, der näher zu
betrachten ist.

Dieser Gegensatz zeigt nämlich aufzwei verschiedene Standpunkte.
Einerseits auf die Religiosität der Athener, die eine der grössten und
höchsten Entfaltung antiker, ja menschlicher Religiosität überhaupt
bedeutet. Andererseits auf die von Paulus verkündigte Botschaft des

Evangeliums, die in dieser überragenden Religiosität dennoch den
Ausdruck menschlichen Irrtums und menschlicher Verfehlung anwesend

sieht. Zwei Mächte stehen sich gegenüber, die offenbar keine
gemeinsame Grundlage kennen. Denn was Paulus verkündigt, ist in der

religiösen Haltung und den frommen Bemühungen der Athener nicht
beabsichtigt, nicht gesucht und nicht begehrt. Religiöses Suchen, Fragen

und Forschen kennen sie gewiss und sind darin in ihrem Eifer
unübertrefflich. Gerade indem sie die Verehrung des unbekannten
Gottes in ihr religiöses Denken eingeschlossen haben, haben sie die
äussersten und letzten Möglichkeiten in dieser Sache nicht ausser acht

gelassen. Ihre Religiosität ist sozusagen gegen jeden Fehlgriff, der dem
Menschen unterlaufen mag, abgesichert. Die Verehrung des unbekannten

Gottes ist die klügste und überlegteste Massnahme, die vor allen
unvorhergesehenen Ungewissheiten schützt. Und an diesem Punkt
verkündigt ihnen Paulus, dass sie einem grundlegenden Missgriffverfallen
sind. Gerade hier, wo der Mensch zum Äussersten greift und im Blick
aufseine Möglichkeiten zur höchsten Erfüllung gelangt, ist er im Irrtum
begriffen.

Das àyvoeîv, das der stärkste Ausdruck der Verurteilung der
athenischen Religiosität ist, trifft also ihre grundsätzliche Haltung. Es deckt
nicht nur einen Mangel auf, der durch eine weitere Belehrung oder
einen nützlichen Beitrag auszugleichen wäre. Die Athener leiden nicht
an einer «Informationslücke», die der hergelaufene Paulus ergänzen
oder ausmerzen könnte. Es wäre eine offensichtliche Verkennung ihrer



H. Kiilling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 81

geistigen Möglichkeiten und ihres geistigen Reichtums, ihnen das je
vorzuwerfen. Die literarischen und architektonischen Zeugnisse, deren
Eindrücklichkeit man nicht genug bewundern kann, reden hier eine
deutliche Sprache. Und vor allem erfahren wir aus dem allernächsten
Zusammenhang unseres Textwortes, dass die Athener keine Mühe
gescheut haben, sich mit jeder neuen geistigen Strömung auseinanderzusetzen.

Nicht zufälligerweise sagt der Verfasser der Apostelgeschichte
ihnen, dass sowohl die Bürger der Stadt wie die dort weilenden

Fremden für nichts anderes Sinn hatten, als etwas Neues zu sagen oder
zu hören.39 Um Aufgeschlossenheit zu lernen und zu üben, kam man
nach Athen. Diese Stadt war der Inbegriffeiner wachen Geistigkeit, die
sich unermüdlich neuen Horizonten zugewandt hat.

Doch diese Lebensausrichtung und dieser Lebensvollzug der Athener

wird durch das àyvoeîv des Paulus getroffen. Es stellt ihr Sein und
Handeln unter ein Urteil, das in dieser Art von ihren eigenen
Voraussetzungen her, sogar bei schärfster Selbstkritik, nicht möglich ist. Sie

sind einem Gericht und damit einer Infrage-Stellung entgegengesetzt,
wie sie ihnen, den Allerkritischsten unter den Kritischen, denen keine
einzige Position Ruhe gewährt, noch nie widerfahren ist und innerhalb
ihres geistigen Horizontes auch nicht widerfahren kann. Die Grenze
ihres Wollens und Könnens zeigt sich nun. Denn sie werden einer
Wahrheit ausgesetzt sein, angesichts derselben das Höchste und Beste,
das sie bisher als gültig betrachteten, ins Wanken gerät und sich als

Verirrung und Verkehrtheit zeigen wird.
Nochmals ist nun aber das Augenmerk daraufzu richten, in welcher

Art und Weise Paulus nach dem Bericht der Apostelgeschichte die
Sache, die die Ursache dieser gewaltigen Erschütterung und Bewegung
ist, anzeigt. «Was ihr unwissend verehrt, das verkündige ich euch. » Das
Verbum xarayyeMerv muss ein weiteres Mal im Mittelpunkt der
Aufmerksamkeit stehen. Das Wort hält fest, dass er der Bote dieser neuen
Botschaft und Wahrheit ist, die nun den Athenern verkündigt wird. Es

ist das Merkmal des Boten, dass ihm seine Botschaft übergeben worden
ist. Er hat sie nicht selbst erfunden. Er darfsie auch nicht nach Belieben
verändern. Seine Botschaft ist ihm vielmehr von einer höhern Instanz
übergeben worden. In ihrem Auftrag handelt er. Und als zuverlässiger
Bote wird er den ihm zugewiesenen Bereich nicht überschreiten.
Bedeutungsvoll ist dieser Sachverhalt in unserem Zusammenhang dar-

39 Act 17,21.



82 H. Kiilling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos

um, weil er zeigt, dass Paulus nicht als individuelle Persönlichkeit, als

ein religiöses oder philosophisches Genie vor den Athenern steht, der
seine eigene, ihnen noch fremde Lehre und Anschauung vertritt. Als
solchen haben ihn die epikureischen und stoischen Philosophen, die
ihn auf den Areopag geführt haben, zweifellos verstanden. Paulus ist
aber der Bote einer Sache, die ihren Ursprung nicht in menschlicher
Genialität hat. Es wird nun also von ihm nicht eine neue, menschliche
Lehre mit ihren Auszeichnungen, aber auch ihren Fragwürdigkeiten
gelehrt werden. Sondern das Urteil Gottes über alle Menschlichkeit
wird offenbar. Darin wird es offenbar, dass die Göttlichkeit Gottes
diesen Menschen bekanntgemacht wird. Darin dann auch, dass von
diesem Gott her das menschliche Leben und die ganze Schöpfung in
einem neuen, bisher unbekannten Horizonte sichtbar wird. Es werden
selbst von den athenischen Philosophen nicht erahnte Sachverhalte in
den Mittelpunkt treten. Darin liegt der schärfste Angriff auf die
Religiosität des unbekannten Gottes, den die Athener als den höchsten
Inbegriff ihrer Weisheit verehren, dass Gott seine Verborgenheit
durchbrochen und damit das Fundament athenischer Frömmigkeit in Frage
gestellt hat.

Der Unwissenheit, Verfehlung und dem Irrtum der Athener,
ausgesprochen in den Worten «was ihr nun als Unwissende verehrt», wird
der Ausspruch «dies verkündige ich euch» entgegengestellt. Das dy-
voerv wird durch das xaxayyeXÀeiv aufgehoben und wirksam gemacht.
An die Stelle dessen, was Inhalt der Unwissenheit ist (angezeigt im
griechischen Relativpronomen ö), tritt das, was die paulinische
Botschaft verkündigt (angezeigt im Demonstrativpronomen xoCxo). Es

ereignet sich also ein Herrschaftswechsel. Unwissenheit, Verfehlung
und Irrtum werden aufgehoben, indem ihnen gegenüber die Herrschaft
des Gottes proklamiert wird, den die Menschen nicht mehr unwissend,
sondern wissend, nicht mehr irrtümlich, sondern wahrhaftig verehren.

Man wird zuletzt jenem fatalen Missverständnis, dass Paulus seine

Verkündigung in der Areopagrede auf Voraussetzungen der athenischen

Religion aufgebaut habe, den Abschied geben müssen.
Diese erste, grundlegende Tatsache, die bei diesem Text vor allem in

der Auslegung des àyvoeïv angesichts der ausdrücklich erwähnten,
hervorragenden Religiosität der Athener entgegengetreten ist, darf
allerdings nicht zu kurzschlüssigen Folgerungen verleiten. Falsch und
verkehrt wäre nämlich der Schluss, als wäre jenseits dieser Schwelle



H. Kiilling, Zur Bedeutung des Agnostos Theos 83

und innerhalb des Bereichs dieser Pforte eine gedankenlose Verurteilung,

ja eine hochmütige Verachtung athenischer Religiosität und
Geistigkeit angebracht. Bereits der erste Teil des Textes verbietet dies und
die folgenden Ausführungen noch viel mehr. Eindrücklich ist ja die
Tatsache, mit welcher Genauigkeit und Vorurteilslosigkeit Paulus die
Heiligtümer Athens als den unmittelbaren Ausdruck ihrer Religiosität
betrachtet hat. Und das Urteil des Apostels über die Athener enthält
keinen Deut erniedrigender Entwürdigung, sondern ist von höchster

Anerkennung geprägt. Sein Auftrag verleitete ihn nicht zu unsachge-
mässen Aussagen, sondern befähigt ihn zu einem höchst zutreffenden
Urteil. Diese Tatsache wird im Verlauf der weitern Rede erneut bestätigt.

Das Verhältnis der Botschaft des Evangeliums zu den religiösen
Aussagen der Heiden und zur gesamten, geistigen Erkenntnis des
Menschen ist also nur auf Grund der nun sichtbar gewordenen Voraussetzungen

darzustellen. Dass dieses Verhältnis keine Missachtung
menschlicher Errungenschaften bedeutet, beweisen dann die folgenden
Aussagen der Areopagrede zur Genüge. Doch die Darstellung dieses

Sachverhalts erfordert erneut deren eingehende und sorgfälltige
Betrachtung.

Heinz Kiilling, Leutmerken


	Zur Bedeutung des Agnostos Theos : eine Exegese zu Apostelgeschichte 17, 22.23

