Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Theozentrik gegenwartiger Theologie
Autor: Jager, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Theozentrik gegenwirtiger Theologie*

Gott ist. Dieser selbstverstindlich tonende und doch abgriindige Satz
steckt als inneres Leitthema in den folgenden Ausfiihrungen. Es geht
darum, orientierend auf eine merkwiirdige Entwicklung des theologi-
schen Denkens hinzuweisen (I), sie von innen her einige Schritte weit
etwas aufzuhellen (II), um abschliessend einige alternative Gesichts-
punkte knapp einzubringen (III).

Gott steht heute im Zentrum des Nachdenkens. Gott ist im Laufe der
letzten zehn bis flinfzehn Jahre zu einem Brennpunkt systematischer
Theologie geworden, um den sich Denker verschiedenster Herkunft,
verschiedener Konfession, gewiss aber auch verschiedenster Qualitit
seltsam einmiitig und doch erstaunlich vielfiltig scharen. Gott ist: Uber
diesen elementaren Satz nachzudenken ist zunehmend mehr zum
Hauptgeschift fiihrender Theologen geworden, die nicht als iiberziich-
tete Spezialisten, sondern nur als «exemplarische Christen» (Helmut
Gollwitzer) das ausdriicklich denken wollen, was auch viele andere
mehr oder weniger unterschwellig beschéftigt. Die auffallende und, wie
es scheint, noch immer zunehmende Konzentration auf die Gottesfrage
gehort offensichtlich zur elementaren Verantwortung von Theologie in
unserer Zeit.

Angefangen hat diese Entwicklung anfangs der sechziger Jahre. Man
wird sich vielleicht noch erinnern. Da verabschiedete doch ein
anglikanischer Bischof namens John A.T.Robinson unter der Fahne
«Gott ist anders» ohne Trauer und Klage, doch mit grosser, 6ffentli-
cher Resonanz den vertrauten Theismus. Da wollte doch ein junger,
amerikanischer Theologe namens Thomas J. J. Altizer, der mit seiner
«radikalen Theologie» noch greifbar genug an einem religios aus-
gewachsenen Odipus-Komplex litt, allen Ernstes eine kirchliche
Beerdigungsfeier fiir den selben Gott veranstalten, und dies libertragen
von einem der grossten Fernsehnetze der USA. (P.S. Man sah dann
doch davon ab.) Da entwickelte sich auch in Deutschland allen Ernstes

* Habilitationsvorlesung, Basel, 16. Mai 1979.



A. Jéiger, Die Theozentrik gegenwirtiger Theologie 4]

und mit wuchtigen Argumenten ein «christlicher Atheismus», getra-
gen vor allem durch den Namen Dorothee Solle, der dem Christen auch
ohne Gott ein gutes Gewissen zu geben versuchte, um sich dann desto
mehr an der Gestalt und dem Verhalten Jesu von Nazareth zu
orientieren, ein Rebell selbstredend auch er.

Schocks und sogar theologische Clownerien haben auch ihr Gutes,
sofern sie nicht nur als Biirger- und vor allem Christenschreck, sondern
als Anstoss zum Nachdenken genommen werden. Tatsédchlich setzte in
der Folgezeit zunehmend mehr das ernsthafte Eingehen auf die
Thematik Gott ein. Was noch wenige Jahre zuvor als unsinnig und
irrelevant, weil fiir den sogenannt sdkularisierten Menschen unserer
Zeit vollig unannehmbar, verworfen worden ist — das explizite Heraus-
streichen von reinen Fragen der Gotteslehre —, wurde zum eigenstin-
digen Schwerpunkt. Zunehmend wurde bewusster, dass es hier und
heute um Nichts und Alles der christlichen Botschaft ging. Zunehmend
mehr und gewichtigere Denker meldeten sich mit zunehmend und
buchstidblich gewichtiger werdenden Werken zu Wort. Den vorldufigen
Hohepunkt erreichte die Entwicklung ohne Zweifel 1978 und 1979, vor
allem mit den beiden gewaltigen Brocken «Gott als Geheimnis der
Welt» von Eberhard Jiingel und «Existiert Gott?» von Hans Kiing.
Das vollig aus dem Rahmen fallende Unikum, dass es der Verleger
wagte, Kiings neuestes Mammutwerk in einer Erstauflage von
hunderttausend Exemplaren herauszubringen, hiangt gewiss, aber nicht
allein mit dem renommierten Autor zusammen. Das Thema selbst
zieht, bedriangt, bewegt. So belanglos ist die Sache der Theologie nicht,
wie man dies lange Zeit wahrhaben wollte —auch in der Theologie. Die
Ereignisse jagen sich, gemessen am sonst eher gemachlichen Tempo der
Theologie. Mit dem Verarbeiten der einschlidgigen, meist umfang-
reichen Werke kommen selbst Insider kaum nach. Gerhard Ebeling
publizierte soeben seine dreibdndige «Dogmatik des christlichen
Glaubens» mit einem Umfang von rund 1500 Seiten, deren Gesamt-
plan ganz theozentrisch ausgerichtet ist. Die Entwicklung scheint, nur
schon dusserlich gesehen, noch immer kumulativ zu sein.

Auch wenn man sich nur auf die dem Gehalt nach gewichtigsten
Werke konzentriert, ldasst sich all dies, was hier gedacht, er- und
verarbeitet und geschrieben wurde, nicht ohne weiteres gewichten. In
einer ersten Annaherung miissen jedoch einige Punkte als merkwiirdig,
wenn nicht gar erstaunlich erscheinen.

Erstaunlich ist die deutliche Verschiebung des inneren Schwerpunk-



42 A. Jéger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie

tes von der Christo-Zentrik zur Theo-Zentrik. Noch wenige Jahre
zuvor legte man alles Gewicht aufein vielfiltiges Verstehen der Gestalt,
des Geschicks und vor allem der Glaubensbedeutung Jesu Christi. Nun
aber wurde der Christo-Monismus gleichsam redimensioniert. Das
Fragen nach Christus steht im grosseren Rahmen des Fragens nach
Gott. Das bedeutet keinesfalls eine Herabminderung der Stellung der
Christologie im Geflige des theologischen Denkens. Noch weniger ist
damit eine Neuetablierung natiirlicher Theologie intendiert. Wie nur
schon ein grober Uberblick iiber die einschlégige Literatur zeigt, geht es
mit grosserer und hie und da auch weniger grosser Deutlichkeit darum,
das Wesen jenes Gottes ins Denken zu bringen, dessen erste und
uniiberholbar angemessenste Pradikation das Geschick Jesu, besonders
zentral das Wort vom Kreuz, darstellt. Nicht der zeitgendssische
Sdkularismus, Atheismus und Nihilismus verlangen primir ein Uber-
denken der Gotteslehre, sondern der christologisch harte Kern des
Neuen Testamentes selbst. Diese christologische Einsicht unterschei-
det heutiges Denken Gottes vielleicht am griindlichsten von jenen
merkwiirdigen Erscheinungen eines christlichen Atheismus, der heuti-
gen Zeitstromungen wenig mehr entgegenzusetzen hatte als eine
fragwiirdige Kapitulation. Kurz, die Gotteslehre wird so explizit
thematisiert als umgreifender Horizont der sie tragenden und leitenden
Christologie.

Erstaunlich erscheint nicht weniger die massive Hinwendung auf die
theologische Vertikale. Es bedeutet dies nicht unbedingt eine Vernach-
lassigung der Anliegen einer Horizontal-Theologie. Sehr oft findet sich
ein waches, kritisches Gesellschaftsbewusstsein mit entsprechendem
sozialpolitischem Einsatz bei den selben Denkern, die alles Gewicht
auf das Thema Gott legen. Erstaunlich erscheint diese theo-logische
Konzentration jedoch darum, weil gerade im Bereich der Gesellschafts-
fragen nicht wenige, sehr dringlich scheinende Postulate anstehen, die
von einer «politischen Theologie» nur bedingt und/oder teilweise
abgedeckt werden. Zu erwidhnen sind etwa die Anliegen einer Oko-
Theologie, die bisher nur in Ansidtzen vorhanden ist. Unter dem
Leitprinzip der Natur-Gerechtigkeit wire hier unter wesentlich verdn-
derten Gesichtspunkten eine theologia naturalis, eine Theologie der
Schopfung, in konkreter Auseinandersetzung mit dem Wesen der
global um sich greifenden Industriegesellschaft zu entwickeln. Zu
erwiahnen sind die allzu peripher bewussten Anliegen einer Wirt-
schaftsethik. Unter den Leitprinzipien dkonomischer Sachgerechtig-



A. Jiger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie 43

keit und gesellschaftspolitischer Sozialgerechtigkeit hitte sich Theolo-
gie am heutigen Ringen um verantwortliche, wirtschaftspolitische
Zielformulierungen und Ahnlichem zu beteiligen. Die Beschrinkung
aufdie Probleme der Mikro-Ebene eines individuellen Lebensstils geht
nicht an. Die gesellschaftspolitischen Entwicklungsfragen der ndchsten
Zukunft sind zu wichtig, die Konkretisierung eines Alternativdenkens
in Form von Alternativzielen und Alternativstrategien zu bedeutsam,
als dass Theologie sich davon dispensieren diirfte. Das Thema Gott darf
insofern nicht zum Alibi, zum Fluchtturm, werden. Theologie hat, wo
es um Entscheidungs-, Entwicklungs-, Zukunftsfragen geht, Wesentli-
ches miteinzubringen in die Auseinandersetzung gesellschaftlicher
Basiswissenschaften. Selbstbescheidung wire hier wohl ein Verpassen
wichtiger Chancen, Verzicht auf die alternativ relevanten Gehalte der
eigenen Tradition, letztlich Verrat an der eigenen Verantwortung.
Erstaunlich erscheint endlich auch der verbreitete Konsens. Die
Streitlust der Theologen ist sprichwdrtlich, die Bedeutungslosigkeit
ihrer Streitereien nicht weniger. Noch in der letzten Generation
theologischer Hiupter gehorte das Parteienwesen und gewiss auch
-unwesen mit gegenseitiger, harter Bekdmpfung zum offiziellen Stil der
Auseinandersetzung. Nun aber wurde alles zur friedlichen Symphonie.
Miteinander im Gespriach, im klaren Bewusstsein um die eigenen
Grenzen, im Wissen um den Ernst und die letztlich unerdenkliche
Tiefe der Sache, arbeitet man auf vielen Wegen am Selben. Dogmati-
sche Bescheidenheit kennzeichnet die theologische Lage. Wohl liesse
sich auch im Riickblick auf jene Grundsatzschlachten der theologi-
schen und politischen Zwischenkriegszeit der bdse Verdacht an-
bringen, die heute offenkundige Vertriglichkeit der Theologen hinge
unmittelbar auch mit der Belanglosigkeit ihrer Fragestellungen, viel-
leicht der Fragestellungen der Zeit tiberhaupt, zusammen. Doch wollte
man wirklich ernsthaft auf Geistlosigkeit, mangelnde Grundsitzlich-
keit, ja eindimensionale Alternativlosigkeit plddieren, so bliebe doch
eines trotzdem unverletzt: eben eine durch die Unerdenklichkeit
Gottes selbst bedingte Bescheidenheit des Denkens Gottes. Jiirgen
Moltmann spricht gewiss nicht ohne Recht sogar von einer « 6kume-
nischen Hoffnung», die sich abzeichne!. Tatsdchlich geht die Unruhe
um Gott, das Gepacktsein vom «absoluten Geheimnis» (Karl Rahner),
iber die konfessionellen und sogar theologischen Grenzen hinweg oder

I Der gekreuzigte Gott, Miinchen 19732, 184.



44 A. Jédger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie

auch einfach unter ihnen durch. Wo sich nicht wissende, sondern
fragende, nicht ideologisch iiberzeugte, sondern im radikalen Fragen
radikal offene Menschen und Denker begegnen, werden alte Lehrdif-
ferenzen nicht weniger fraglich.

Ein seltsamer Konsens greift um sich, der seine bedeutsamen
Grlinde haben muss. Gewiss liegen diese Griinde zum Teil wenigstens
in den allen gemeinsamen Herausforderungen, denen man sich heute
zu stellen gewillt ist.

11

Zu den Herausforderungen zdhlt zentral der Atheismus. Schon der
«christliche Atheismus» war dadurch provokant, dass er die Sdkula-
risation und den miindigen Menschen ohne Gott riickhaltlos bejahte.
Dahinter aber stand und steht ein viel gewaltigeres Gegeniiber: der
neuzeitliche Atheismus in seinen vielfdltigen Formen bis hin zum
radikal nihilistischen « Gott ist tot. Gott bleibt tot. » Es fallt darum auf,
wie sich lange Passagen einschligiger Werke intensiv mit dem Phéano-
men der Gottlosigkeit beschiiftigen. Gerade die hirteste Provokation
hat ihre besonderen Folgen: Iwan Karamasovs leidenschaftlicher
Protest gegen einen Gott, der mitschuldig wird an unschuldigem Leid.
Die Auseinandersetzung mit dem Protest-Atheismus und den Proble-
men der Theodizee hat sogar und direkt zu einigen der eindriicklichsten
und spekulativsten Gedanken gefiihrt. Gott wird etwa bei Jiingel und
Moltmann nicht jenseits und iiber aller Welt in einem seligen Licht
gedacht, da niemand zukommt. In Gott ist auch Leid, Elend, Tod,
Kreuz und ein einziges Werden. Gott selbst leidet in und mit der Welt.
Gott selbst ist innerstes Wesen einer erst noch werdenden Welt, die
noch lange nicht heil und gelungen ist. Das Kreuz Jesu in seiner
einmaligen und millionenfachen Gestalt bildet die innere Angel eines
Werdens Gottes, das noch lange nicht am Ziel ist. Das Kreuz ist die
«Wende der Zeit» (Jiingel), die grosse Wende in Gott. Gottes eigene
Zukunft aber steht noch aus.

Zu den Herausforderungen gehort — der Schritt von daher ist nicht
weit — die Wahrnehmung aller Sinnlosigkeit, allen Irrsinns, Unsinns,
Widersinns, der mit zu unserer Zeit und Gesellschaft gehort. In der
scharfen Form einer umstrittenen « politischen Theologie » spricht sich
dagegen der unmissverstindliche Protest aus. Die Hoffnung auf



A.Jiger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie 45

Menschenwiirdigkeit und Gliick ldsst bestehendes Ungliick desto
schirfer sichtbar, spiirbar und unleidlich werden. Doch auch dort, wo
gesellschaftliche Fragen weniger pointiert behandelt werden, steht die
Sinnfrage zentral. Als roter Faden zieht sich durch alles hindurch die
hdufige Meinung, die Frage nach Sinn sei die tiefste Frage des
Menschen. Mehr noch, das Fragen nach Sinn sei letztlich nichts
anderes als das Fragen nach Gott. Das Fragen des Menschen nach Sinn,
das Hoffen trotz aller Sinnlosigkeit auf eine sinnerfiillte Welt, die
«Sehnsucht» (Horkheimer) nach einer letzten Geborgenheit, Getra-
genheit, zielt auf das, was heute ldngst nicht mehr alle Gott nennen.
Gott wird darum immer wieder gedacht als letzter, alles umgreifender
Sinngrund. Gottesglaube, darin enthalten und mitgedacht Christus-
glaube, wird so zum Leben aus einem letzten Vertrauen trotz allen
Abgriinden des Sinnlosen, zu einer unverwiistlichen Hoffnung auf die
Chance der Liebe in der Welt.

Nicht weniger wurde zur Herausforderung der « Zukunfisschock »
(Alvin Toffler). Die verbreitete Betroffenheit durch die anstehenden,
gesellschaftlichen Entwicklungs- und Zukunftsfragen, die Probleme
einer Uberlebensstrategie der Gesellschaft, das lebenswichtige Hinein-
leuchten in die Mdoglichkeiten, Unmoglichkeiten und Alternativen
einer ldngerfristigen Zukunft ist spiirbar bis in subtilste Spekulationen
des Gottesgedankens. Auch Theologie hat entdeckt, dass zur sogenannt
siakularisierten Gesellschaft der Moderne durchaus auch und sogar
massiv eine bestimmte Transzendenzerfahrung gehort. Transzendenz
wird nicht mehr {iber, sondern vor allem erfahren. Theologie wird in
dieser Hinsicht zur Theologie der Zukunft, sogar der «absoluten
Zukunft» (Rahner). Gott wird gedacht als ein Gott « mit Futurum als
Seinsbeschaffenheit» (Ernst Bloch). Gott kommt in der verhiillten
Gestalt, Zukunft genannt, von vorn.

Keine geringe Herausforderung stellt eher am Rand, aber bei einigen
Theologen um so nachhaltiger, die neuere und neueste Entwicklung
der Wissenschafistheorie dar. Ob und wie der Satz «Gott ist» als
wissenschaftlicher Satz im Konzert der Wissenschaften vertretbar sei,
steht zur Debatte. Die Aufarbeitung der Entwicklung des Logischen
Politivismus von seinen radikalen, agnostischen, antimetaphysischen
Anfingen bis zu den spidten Bliiten eines «anything goes» (Paul
Feyerabend), wo alles wieder moglich wird, wurde zwar spét, aber desto
konsequenter an die Hand genommen. Die Beriihrung der Theologie
mit anderen Einzelwissenschaften geschieht demnach nicht mehr



46 A. Jdger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie

gleichsam von Wohnung zu Wohnung tiber den Hausflur, sondern auf
der obersten Attika-Etage einer Universaltheorie der Wissenschaft
iiberhaupt. Von Gott zu sprechen wird darin bei einigem Gliick zur
durchaus vertretbaren, theoretischen « Hypothese » (Wolfhart Pannen-
berg). Gewiss ldsst sich kritisch vermuten, die wissenschaftstheoreti-
sche Durchpragung der Theologie diene letztlich einer eher fraglichen
Apologie einer eher fragwiirdig gewordenen Stellung der Theologie im
Hochhaus der Universitdt. Nicht weniger lasst sich fragen, ob der Satz
«Gott 1st» ein wissenschaftlicher Satz je sein konne, weil er vermutlich
und letztlich kein wissenschaftlicher Satz sein diirfe. Dennoch greift
diese Thematik mit gutem Grunde ins innerste Sanktum der Theolo-
gie.

Zu den Herausforderungen zahlt jedoch primér und iiber allem die
Sache selbst. Gewiss vibriert heute Theologie sehr stark mit den
verschiedensten Zeitstromungen. Die Jugendbewegung 68 hat gerade
in ihrem Bereich nachhaltige Wirkungen gezeitigt. Das Mitleben,
Mitleiden auch, die Mitverantwortung der Gegenwart gehort zu den
Selbstverstandlichkeiten. Letztlich sind es jedoch nicht Zeiterschei-
‘nungen, die solches Denken bewegen. Eine tiefe Gefangenheit im
harten Kern theologischer Aussagen ist alliiberall anzutreffen. Nur
boser Wille wird das iibersehen. Eine Faszination durch das Thema
selbst ist spilirbar. Gott selbst wird im Denken als Faszinosum erfahren,
wie auch immer gedacht: Gott als Zukunft (Moltmann, Metz, Schille-
beeckxs), Gott als Uberseiendes (Jiingel), Gott als Sinngrund und
Seinsgrund (Gollwitzer, Buri, Kiing), Gott als Inbegriff der Realitét
(Ogden), Gott als absolutes Geheimnis (Rahner), Gott als das letzte
Gegeniiber, das alles umgreifende Du (Ott), Gott als das taszinierende
ganz Andere, die unentdeckte terra incognita mitten in dieser Welt.
Kurz, Theologie wird zur denkenden Vergegenwirtigung einer Wirk-
lichkeit, die alles iibergreift und doch in allem sich vergegenwartigt.
«Ich bin, der ich bin» — mit Luther iibersetzt « Ich werde sein, der ich
sein werde» —: In der Vergegenwirtigung dieser rdtselhaft befreiend
sich anmeldenden Wirklichkeit hat sie ihre Hauptsache, ihr Proprium,
zu bestehen.



A.Jiger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie 47

111

Im Riick- und Uberblick auf das Gesamt dieser Entwicklung darf
mit Fug und noch mehr Recht behauptet werden, dass fiir die ndchsten
Jahre weitere Werke zur Gotteslehre nicht zu den dringendsten
Bediirfnissen gehoren. Mindestens vom Verleger-Standpunkt aus, der
die theologische Buchproduktion der letzten Jahre massiv und nicht
immer nur zum Guten der Theologie gesteuert hat, diirfte der Markt
langsam gesittigt sein, Irrtum natiirlich vorbehalten. Wichtiger als die
lineare Weiterentwicklung scheint ein momentaner Marschhalt zu sein
im Sinne einer kritischen Zwischenbilanz. Allzusehr gleicht das Ganze
einem zwar lustig, oft sogar wunderschon blithenden, aber eben doch
allzu wild wuchernden Garten ohne Gértner. Mindestens fiir Studen-
ten, Pfarrkollegen und theologisch interessierte Erwachsene scheint es
nicht mehr einfach, einen Weg durch das Gedankengestriipp zu finden.
Hauptaufgabe einer vorldufigen Gesamtbilanz kann jedoch nicht die
blosse Orientierung sein, wie auch hier reichlich summarisch versucht.
Im Zentrum steht vielmehr die lapidare Frage, was all dies nun wirklich
gebracht habe, wo wir damit eigentlich stehen, wohin die nichsten
Schritte zu lenken sind. Auch eine grundsétzliche Bejahung, kritische
Solidaritdt, auch tiefer Respekt vor den gedanklichen Leistungen
vieler, sogar eine gewisse Faszination enthebt nicht von der Aufgabe,
Kritik zu iiben mit der Riickfrage, ob Theologie ihren inneren und
dusseren Herausforderungen wirklich angemessen begegnet sei, um so
ihre besondere Aufgabe im Haus der Universitit, der Heimat der
Kirche, im Hinblick auf Zeit und die nédchste Zukunft wahrzuneh-
men.

Unter Absehen von verschiedenen anderen Hinsichten, die in
diesem Zusammenhang auch zum Zuge kommen miissten, mochte ich
riickblickend und vorblickend nur eine These riskieren: Theologie
befindet sich nach wie vor, was streng und nur das Denken des
Gottesgedankens anbelangt, in derselben Lage wie Kolumbus vor der
Entdeckung Amerikas. Die alte Welt ist an ihren Grenzen. Ahnungen,
Hinweise, taugliche und iiberzogene Ideen, Hoffnungen, Hypothesen,
die allesamt die Grenzen iiberschreitend in die neue Welt irgend
hiniiberweisen, weil sie allesamt von der Real-Moglichkeit der ganz
anderen Welt her fasziniert, ergriffen, gepackt sind, sind zwar zahllos.
Doch die neue Welt jenseits des Meeres, jenseits aller sichtbaren
Horizonte, ist das schlicht Unentdeckte. Und doch ist sie als unent-



48 A. Jdger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie

deckte mehr als nur da. Sie provoziert zu andern, alternativen Ufern.
Ohne Metapher gesagt: Nach wie vor ist Gott das noch Ungedachte
allen Denkens der Theologie, das Unerhorte in all ihrem Horen,
Lauschen und Vorgreifen, das Ungesagte in all ihrem Sagen, Schreiben,
Reden, Verkiindigen, Publizieren und — Schweigen.

Gewiss verlangt eine solche These nicht weniger als eine umfassende
Rechtfertigung. Zur Erlduterung wire nicht wenig zu sagen. Ab-
schliessend bleibe es bei einigen Schlagsidtzen, die als Hinweise
wenigstens den Horizont umreissen, in welchem diese These erst ihre
besondere Bedeutung findet.

1. Die These steht vorerst einmal in gerader Linie zur Methode der
negativen Theologie der Tradition. Gegeniiber simtlichen Gedanken,
die Gottes Wirklichkeit einfangen mochten, wird betont, dass diese
Wirklichkeit selbst letztlich simtliche Gedanken sprengt. Gegeniiber
zahllosen, allzu selbstverstandlich tonenden, metaphysischen Spekula-
tionen tiber das Sein Gottes muss dies nicht ohne Recht im Hinblick auf
heutige Theologie mit Nachdruck gesagt werden. Der Theologe, der
denkend Gott vergegenwairtigt, ist sich seiner Sache nicht und nie so
positiv sicher wie ein Wissenschaftler seines Forschungsgegenstandes.
Die Erfahrung des Zerbrechens von Gedanken, des Ungeniigens der
Sprache, der Unangemessenheit aller Worte, Chiffern und Metaphern
gehort zur Grunderfahrung seines Denkens. Das letzte Wort wire so
«Geheimnis», das mit und trotz allem Denken und Sprechen und
Schreiben nicht ausgeplaudert werden kann.

2. Wire dies wirklich das letzte Wort, kime dies jedoch einer
endgililtigen Abdankung des Denkens gleich. Theologie wire nur noch
moglich als ein Bedenken der Wirkungen Gottes in der Welt, nicht aber
der Wirklichkeit Gottes selbst. Gott ware nicht mehr Zentrum des
Denkens, sondern allenfalls der menschliche Glaube, der auch tau-
schen kann, die Kirche vielleicht, die selbst auch irrend-suchend—-glau-
bend unterwegs ist, das gesprochene Wort der Bibel, das so oder auch
anders verstanden werden kann. Dies aber scheint die Bedeutung, wenn
nicht gar die Stérke heutiger Theologie, dass sie das Ungesprochene im
Gesprochenen, das Unerdenkliche wirklich selbst denkend im Sinn
hat.

3. Uber weite Strecken wird diese Paradoxie heute auf Wegen einer
metaphysischen Theologie bewiltigt. Der Satz «Gott ist» wird auf
tiberlieferten Moglichkeiten metaphysischen Denkens aufgebaut.
Theologie kommt plotzlich in die merkwiirdige Rolle, zum ersten



A.Jiger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie 49

Anwalt des griechischen Seinsdenkens aufgeriickt zu sein. Dass mit
dem «Ich werde sein, der ich sein werde» vielleicht eine ganz andere
Wirklichkeit gemeint sein konnte als das Sein der Griechen, scheint
kaum bewusst. Dass diese Frage sogar zum Zentrum der geistigen
Auseinandersetzung der alten Kirche wurde, scheint heute kaum ein
echtes Problem. Theologie baut ihr ontologisches Geriist auf Bestdnden
iiberlieferten Seinsdenkens. Insbesondere das Denken des deutschen
Idealismus scheint offen oder auch verdeckt allgegenwirtig zu sein.
Gott im Werden, im Prozess seiner selbst, ist aber gewiss kein Lichtblitz
unserer Tage, sondern wurde vor allem von Hegel und Schelling
vorgedacht. Dass gerade dieser Gedanke im sogenannten Zusammen-
bruch des deutschen Idealismus jedoch seinen inneren Bankrott erlebte
und mit Zielsicherheit zum Nihilismus hiniiberleitete, scheint nicht
weniger unverarbeitet zu sein. Metaphysische Theologie baut hier auf
mehr als erschiitterten Fundamenten.

4. Metaphysische Theologie lebt von der Moglichkeit der Ontologie.
Das Sein Gottes ist denkbar nur auf der Basis eines wie auch immer
gearteten Seinsdenkens. Wie aber steht es, wenn, wie Heidegger schon
bemerkte, Seinsdenken nicht das Selbstverstandlichste ist, sondern das
Fragwiirdigste, Unmoglichste? Wenn dieser Verdacht stimmt, triftt
dies heutiges Denken Gottes im innersten Nerv. Mit anderen Worten,
hier handelt es sich um eine weitere Herausforderung, der sich heutige
Theologie noch nicht angemessen gestellt hat, sich aber zwangslaufig
stellen muss. « Was ist Metaphysik?»2 Diese Frage, am Rand der
Erfahrung des ridtselhaften Nichts gestellt, trifftt Theologie bedrohlicher
als ein in der Tat harmloser christlicher Atheismus.

5. Nicht um Heidegger kann es gehen, schon gar nicht um eine
Heidegger-Theologie neuester Fagon, wie es deren mit mehr oder
weniger Gliick schon mehrere gab. Vielmehr gilt es, die Herausforde-
rung dieses Fragens anzunehmen, sich in diesem Fragen buchstidblich
einzunisten, um so Theologie vorerst einmal ganz Frage werden zu
lassen. Die Kraft echter Besinnung liegt in der riickhaltlosen Bereit-
schaft zum Fragen und Fragenlernen. « Was ist Nichts?» Man hat diese
Frage als Frage innerhalb heutiger Theologie, wo soviel von Sein und
Seinsgrund die Rede ist, noch kaum bis gar nicht gestellt, weil sie, wie
Heidegger zu Recht sah, auch in iiberlieferter Metaphysik noch kaum

2 Was ist Metaphysik? Frankfurt a. M. 19606, 27.



50 A. Jdger, Die Theozentrik gegenwdirtiger Theologie

zureichend gestellt wurde. Mehr noch, der friihe Heidegger selbst bringt
die Erfahrung dieser ritselhaften Macht noch allzu depravierend in die
Nihe zur Erahnung von Angst, Grundlosigkeit und Irre. Dass sich
darin zugleich eine heilvolle Chance verbirgt, blitzt nur am Rand auf:
«Ohne urspriingliche Offenbarkeit des Nichts kein Selbstsein und
keine Freiheit.»3 Selbstsein und Freiheit, das Wesentlichste des
Menschen, verdankt sich recht verstanden der Anwesenheit jener
Macht, die dem Sein der Metaphysik als ein ganz Anderes entgegen-
steht.

6. Am Ende bedeutet dies, dass Theologie aus der alten Welt
metaphysischer Uberlieferung ausfahren und, wie schon Kolumbus,
gewiss wieder dahin zuriickkehren muss, beladen allerdings und im
besten Fall mit Erfahrungen, Einsichten, Horizonten aus einer ganz
anderen Welt. Theologie wird, was sie schon immer war: Entdeckung
des Unentdeckten, Denken des Ungedachten. Am Ende bedeutet dies,
dass Theologie die Wirklichkeit jenes Gottes namens « Ich werde sein,
der ich sein werde» gerade nicht mehr im alles umgreifenden, alles
iberwolbenden Sein, sondern in der alles aufsprengenden Gegenmacht
des ganz Anderen zu erfragen, zu erdenken und wahrzunehmen hitte.
Was kein metaphysisches Auge gesehen und kein metaphysisches Ohr
gehort, wird zur Sache des Denkens. Anstatt metaphysisch vom letzten
Urvertrauen auf ein alles begriindendes, alles in sich bergendes
Seinsgeheimnis zu reden — eine Art intellektueller Riickkehr in den
Mutterschoss —, ist von einem Glauben zu sprechen, der Luftwurzeln
treibt in jene grundlose Wirklichkeit hinein, die ungreifbar alles, auch
das Sein, iibersteigt und doch ebenso grundlos einfach da ist mitten im
Sein.

7. So bleibt am Ende der Gedanke der ganz Anderen in einer ganz
bestimmten Hinsicht. Das Sein, das Eine, besteht im Unterschied zum
Anderen. Die Welt des Einen mitsamt dem Menschen schwebt im
Grundlosen des Anderen, wie umgekehrt das Andere im Einen
insistiert. Diesen Gedanken des Einen und Anderen, der gegenseitigen
Insistenz und Existenz, festzuhalten, sich darin einzufragen, einzuden-
ken und ihn so in vielerlei Hinsicht auseinanderzusetzen in strenger
Disziplin, ist einer der ndchsten Schritte, der im Rahmen heutiger
Theologie nicht ganz iiberfliissig scheint.

8. Im Ausdenken eines solchen Gedankens mag dabei alles zum

3 Ebd. 35.



A. Jiger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie 51

Spiel geraten, zum Sprachspiel, Denkspiel, das rein und klar wie ein
Glasperlenspiel durchdacht in sich spielt und doch darin eine Welt
mitsamt den Spuren des ganz Anderen enthilt.

9. Der letzte Belang und Ernst eines theologischen Gedankens misst
sich nicht daran, ob er fiir die Praxis brauchbar, ob er niitzlich und
hilfreich sei. Gewiss gilt dieses Kriterium gerade hinsichtlich des immer
wieder allzu offen klaffenden Grabens zwischen Theologie und Kirche
zu Recht. Dennoch ist das letzte Mass eines Denkens Gottes in der
Vergegenwirtigung Gottes selbst zu suchen. Theologie ist denkende
Vergegenwirtigung Gottes.

10. Das sehr vorldufig letzte Wort ist so streng theozentrisch der Satz:
Gott «ist» als das Ungedachte das noch zu denkende ganz Andere.

In ihrer Ungeschiitztheit, Knappheit und daher Missverstindlich-
keit laden solche Satze vielleicht dazu ein, dariiber allzu rasch kritisch
zu Gericht zu sitzen. Tatsdchlich fordert die einseitige Konzentration
auf das Problem des Gottesgedankens eine theologische Mingelliste
geradezu heraus, indem zentrale Themen der Theologie darin nur
angedeutet oder gar nur stillschweigend mitenthalten sind. Die alle
Gotteslehre begriindende und im Kern leitende Christologie, die alle
Gotteslehre entfaltende Eschatologie, die alle Gotteslehre erst prak-
tisch-handlich werden lassende Ethik und anderes mehr ist vorerst nur
mitgedacht. Uber die Wichtigkeit dieser Themen ist damit noch gewiss
kein Urteil gefdllt. Im Gegenteil gehort es wohl zu den wichtigsten
Einsichten heutiger Gotteslehre, dass sich alles Bedenken der ritselhaft
einbrechenden und darin befreiend wirkenden Wirklichkeit des Ex-
odus-Gottes umsetzen muss in Motive praktischer Parteinahme fiir die
Leidenden und Unfreien. Das Kreuz in seiner einmaligen und millio-
nenfachen Gestalt bildet die innere Angel jedes Fragens nach dem Gott,
der nicht den Tod, sondern das Leben der Verlorenen will.

In diesem Sinn bedeuten diese wenigen, andeutenden Sitze nicht
mehr als den Hinweis aufein Arbeitsfeld systematischer Theologie, das
nach wie vor offensteht. Was es darin aufzuarbeiten, zu denken und
vielleicht an Altem neu zu entdecken gibt, bleibt vorerst einmal
abzuwarten.* Theologische Konzentration auf das Zentralste, Wesent-
lichste, Grundlegendste kann nicht damit beginnen, dass sie sogleich
alles allseitig entfaltet, wie wenn sie souverin iiber ihren hauptsichli-

4 Einige Einsichten sind knapp zusammengefasst in: Gott. Nochmals Martin
Heidegger, Tiibingen 1978, 445-483.



52 A. Jiger, Die Theozentrik gegenwdrtiger Theologie

chen Gegenstand bereits verfiigen konnte. Dieser Mangel an denkeri-
scher Konzentration gehort, wie Eberhard Jiingel unmutig bemerkt,
sogar zu den Gefahren heutiger Theologie: «In der gegenwdirtigen
Theologie wird zu schnell und zu viel geschrieben, aber zu wenig
gedacht.»’ Theologische Konzentration an den Grenzen ontologisch-
metaphysischer Denkmoglichkeiten, im Bannkreis der abgriindigen
Fragen nach Sein und Nichts, in Auseinandersetzung um Macht und
Ohnmacht des «gekreuzigten Gottes» (Moltmann) bedeutet in
Bescheidenheit und doch Beharrlichkeit ein langsames, griindliches
Denken-Lernen jener Wirklichkeit, die allem Denken je und immer als
das Ungedachte vorausliegt.

Alfred Jdger, St. Gallen

5 Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen 1977, XI.



	Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

