
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

Autor: Jäger, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie*

Gott ist. Dieser selbstverständlich tönende und doch abgründige Satz

steckt als inneres Leitthema in den folgenden Ausführungen. Es geht
darum, orientierend auf eine merkwürdige Entwicklung des theologischen

Denkens hinzuweisen (I), sie von innen her einige Schritte weit
etwas aufzuhellen (II), um abschliessend einige alternative Gesichtspunkte

knapp einzubringen (III).

I

Gott steht heute im Zentrum des Nachdenkens. Gott ist im Laufe der
letzten zehn bis fünfzehn Jahre zu einem Brennpunkt systematischer
Theologie geworden, um den sich Denker verschiedenster Herkunft,
verschiedener Konfession, gewiss aber auch verschiedenster Qualität
seltsam einmütig und doch erstaunlich vielfältig scharen. Gott ist: Über
diesen elementaren Satz nachzudenken ist zunehmend mehr zum
Hauptgeschäft führender Theologen geworden, die nicht als überzüchtete

Spezialisten, sondern nur als «exemplarische Christen» (Helmut
Gollwitzer) das ausdrücklich denken wollen, was auch viele andere
mehr oder weniger unterschwellig beschäftigt. Die auffallende und, wie
es scheint, noch immerzunehmende Konzentration aufdie Gottesfrage
gehört offensichtlich zur elementaren Verantwortung von Theologie in
unserer Zeit.

Angefangen hat diese Entwicklung anfangs der sechziger Jahre. Man
wird sich vielleicht noch erinnern. Da verabschiedete doch ein

anglikanischer Bischof namens John A.T.Robinson unter der Fahne
«Gott ist anders» ohne Trauer und Klage, doch mit grosser, öffentlicher

Resonanz den vertrauten Theismus. Da wollte doch ein junger,
amerikanischer Theologe namens Thomas J. J. Altizer, der mit seiner
«radikalen Theologie» noch greifbar genug an einem religiös
ausgewachsenen Ödipus-Komplex litt, allen Ernstes eine kirchliche
Beerdigungsfeier für den selben Gott veranstalten, und dies übertragen
von einem der grössten Fernsehnetze der USA. (P.S. Man sah dann
doch davon ab.) Da entwickelte sich auch in Deutschland allen Ernstes

* Habilitationsvorlesung, Basel, 16. Mai 1979.



A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie 41

und mit wuchtigen Argumenten ein «christlicher Atheismus», getragen

vor allem durch den Namen Dorothee Solle, der dem Christen auch
ohne Gott ein gutes Gewissen zu geben versuchte, um sich dann desto
mehr an der Gestalt und dem Verhalten Jesu von Nazareth zu
orientieren, ein Rebell selbstredend auch er.

Schocks und sogar theologische Clownerien haben auch ihr Gutes,
sofern sie nicht nur als Bürger- und vor allem Christenschreck, sondern
als Anstoss zum Nachdenken genommen werden. Tatsächlich setzte in
der Folgezeit zunehmend mehr das ernsthafte Eingehen auf die
Thematik Gott ein. Was noch wenige Jahre zuvor als unsinnig und
irrelevant, weil für den sogenannt säkularisierten Menschen unserer
Zeit völlig unannehmbar, verworfen worden ist - das explizite
Herausstreichen von reinen Fragen der Gotteslehre -, wurde zum eigenständigen

Schwerpunkt. Zunehmend wurde bewusster, dass es hier und
heute um Nichts und Alles der christlichen Botschaft ging. Zunehmend
mehr und gewichtigere Denker meldeten sich mit zunehmend und
buchstäblich gewichtiger werdenden Werken zu Wort. Den vorläufigen
Höhepunkt erreichte die Entwicklung ohne Zweifel 1978 und 1979, vor
allem mit den beiden gewaltigen Brocken «Gott als Geheimnis der
Welt» von Eberhard Jüngel und «Existiert Gott?» von Hans Küng.
Das völlig aus dem Rahmen fallende Unikum, dass es der Verleger
wagte, Küngs neuestes Mammutwerk in einer Erstauflage von
hunderttausend Exemplaren herauszubringen, hängt gewiss, aber nicht
allein mit dem renommierten Autor zusammen. Das Thema selbst

zieht, bedrängt, bewegt. So belanglos ist die Sache der Theologie nicht,
wie man dies lange Zeit wahrhaben wollte - auch in der Theologie. Die
Ereignisse jagen sich, gemessen am sonst eher gemächlichen Tempo der
Theologie. Mit dem Verarbeiten der einschlägigen, meist umfangreichen

Werke kommen selbst Insider kaum nach. Gerhard Ebeling
publizierte soeben seine dreibändige «Dogmatik des christlichen
Glaubens» mit einem Umfang von rund 1500 Seiten, deren Gesamtplan

ganz theozentrisch ausgerichtet ist. Die Entwicklung scheint, nur
schon äusserlich gesehen, noch immer kumulativ zu sein.

Auch wenn man sich nur auf die dem Gehalt nach gewichtigsten
Werke konzentriert, lässt sich all dies, was hier gedacht, er- und
verarbeitet und geschrieben wurde, nicht ohne weiteres gewichten. In
einer ersten Annäherung müssen jedoch einige Punkte als merkwürdig,
wenn nicht gar erstaunlich erscheinen.

Erstaunlich ist die deutliche Verschiebung des inneren Schwerpunk-



42 A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

tes von der Christo-Zentrik zur Theo-Zentrik. Noch wenige Jahre

zuvor legte man alles Gewicht aufein vielfaltiges Verstehen der Gestalt,
des Geschicks und vor allem der Glaubensbedeutung Jesu Christi. Nun
aber wurde der Christo-Monismus gleichsam redimensioniert. Das

Fragen nach Christus steht im grösseren Rahmen des Fragens nach
Gott. Das bedeutet keinesfalls eine Herabminderung der Stellung der
Christologie im Gefüge des theologischen Denkens. Noch weniger ist
damit eine Neuetablierung natürlicher Theologie intendiert. Wie nur
schon ein grober Überblick über die einschlägige Literatur zeigt, geht es

mit grösserer und hie und da auch weniger grosser Deutlichkeit darum,
das Wesen jenes Gottes ins Denken zu bringen, dessen erste und
unüberholbar angemessenste Prädikation das Geschick Jesu, besonders
zentral das Wort vom Kreuz, darstellt. Nicht der zeitgenössische
Säkularismus, Atheismus und Nihilismus verlangen primär ein
Überdenken der Gotteslehre, sondern der christologisch harte Kern des

Neuen Testamentes selbst. Diese christologische Einsicht unterscheidet

heutiges Denken Gottes vielleicht am gründlichsten von jenen
merkwürdigen Erscheinungen eines christlichen Atheismus, der heutigen

Zeitströmungen wenig mehr entgegenzusetzen hatte als eine

fragwürdige Kapitulation. Kurz, die Gotteslehre wird so explizit
thematisiert als umgreifender Horizont der sie tragenden und leitenden
Christologie.

Erstaunlich erscheint nicht weniger die massive Hinwendung aufdie
theologische Vertikale. Es bedeutet dies nicht unbedingt eine Vernachlässigung

der Anliegen einer Horizontal-Theologie. Sehr oft findet sich
ein waches, kritisches Gesellschaftsbewusstsein mit entsprechendem
sozialpolitischem Einsatz bei den selben Denkern, die alles Gewicht
auf das Thema Gott legen. Erstaunlich erscheint diese theo-logische
Konzentration jedoch darum, weil gerade im Bereich der Gesellschaftsfragen

nicht wenige, sehr dringlich scheinende Postulate anstehen, die

von einer «politischen Theologie» nur bedingt und/oder teilweise
abgedeckt werden. Zu erwähnen sind etwa die Anliegen einer
ÖkoTheologie, die bisher nur in Ansätzen vorhanden ist. Unter dem

Leitprinzip der Natur-Gerechtigkeit wäre hier unter wesentlich veränderten

Gesichtspunkten eine theologia naturalis, eine Theologie der

Schöpfung, in konkreter Auseinandersetzung mit dem Wesen der
global um sich greifenden Industriegesellschaft zu entwickeln. Zu
erwähnen sind die allzu peripher bewussten Anliegen einer
Wirtschaftsethik. Unter den Leitprinzipien ökonomischer Sachgerechtig-



A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie 43

keit und gesellschaftspolitischer Sozialgerechtigkeit hätte sich Theologie

am heutigen Ringen um verantwortliche, wirtschaftspolitische
Zielformulierungen und Ähnlichem zu beteiligen. Die Beschränkung
aufdie Probleme der Mikro-Ebene eines individuellen Lebensstils geht
nicht an. Die gesellschaftspolitischen Entwicklungsfragen der nächsten
Zukunft sind zu wichtig, die Konkretisierung eines Alternativdenkens
in Form von Alternativzielen und Alternativstrategien zu bedeutsam,
als dass Theologie sich davon dispensieren dürfte. Das Thema Gott darf
insofern nicht zum Alibi, zum Fluchtturm, werden. Theologie hat, wo
es um Entscheidungs-, Entwicklungs-, Zukunftsfragen geht, Wesentliches

miteinzubringen in die Auseinandersetzung gesellschaftlicher
Basiswissenschaften. Selbstbescheidung wäre hier wohl ein Verpassen
wichtiger Chancen, Verzicht auf die alternativ relevanten Gehalte der
eigenen Tradition, letztlich Verrat an der eigenen Verantwortung.

Erstaunlich erscheint endlich auch der verbreitete Konsens. Die
Streitlust der Theologen ist sprichwörtlich, die Bedeutungslosigkeit
ihrer Streitereien nicht weniger. Noch in der letzten Generation
theologischer Häupter gehörte das Parteienwesen und gewiss auch

-unwesen mit gegenseitiger, harter Bekämpfung zum offiziellen Stil der
Auseinandersetzung. Nun aber wurde alles zur friedlichen Symphonie.
Miteinander im Gespräch, im klaren Bewusstsein um die eigenen
Grenzen, im Wissen um den Ernst und die letztlich unerdenkliche
Tiefe der Sache, arbeitet man auf vielen Wegen am Selben. Dogmatische

Bescheidenheit kennzeichnet die theologische Lage. Wohl Hesse

sich auch im Rückblick auf jene Grundsatzschlachten der theologischen

und politischen Zwischenkriegszeit der böse Verdacht
anbringen, die heute offenkundige Verträglichkeit der Theologen hänge
unmittelbar auch mit der Belanglosigkeit ihrer Fragestellungen,
vielleicht der Fragestellungen der Zeit überhaupt, zusammen. Doch wollte
man wirklich ernsthaft auf Geistlosigkeit, mangelnde Grundsätzlichkeit,

ja eindimensionale Alternativlosigkeit plädieren, so bliebe doch
eines trotzdem unverletzt: eben eine durch die Unerdenklichkeit
Gottes selbst bedingte Bescheidenheit des Denkens Gottes. Jürgen
Moltmann spricht gewiss nicht ohne Recht sogar von einer «ökumenischen

Hoffnung», die sich abzeichne1. Tatsächlich geht die Unruhe
um Gott, das Gepacktsein vom « absoluten Geheimnis » (Karl Rahner),
über die konfessionellen und sogar theologischen Grenzen hinweg oder

1 Der gekreuzigte Gott, München 19732, 184.



44 A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

auch einfach unter ihnen durch. Wo sich nicht wissende, sondern
fragende, nicht ideologisch überzeugte, sondern im radikalen Fragen
radikal offene Menschen und Denker begegnen, werden alte
Lehrdifferenzen nicht weniger fraglich.

Ein seltsamer Konsens greift um sich, der seine bedeutsamen
Gründe haben muss. Gewiss liegen diese Gründe zum Teil wenigstens
in den allen gemeinsamen Herausforderungen, denen man sich heute
zu stellen gewillt ist.

II

Zu den Herausforderungen zählt zentral der Atheismus. Schon der
« christliche Atheismus » war dadurch provokant, dass er die
Säkularisation und den mündigen Menschen ohne Gott rückhaltlos bejahte.
Dahinter aber stand und steht ein viel gewaltigeres Gegenüber: der
neuzeitliche Atheismus in seinen vielfältigen Formen bis hin zum
radikal nihilistischen « Gott ist tot. Gott bleibt tot. » Es fallt darum auf,
wie sich lange Passagen einschlägiger Werke intensiv mit dem Phänomen

der Gottlosigkeit beschäftigen. Gerade die härteste Provokation
hat ihre besonderen Folgen: Iwan Karamasovs leidenschaftlicher
Protest gegen einen Gott, der mitschuldig wird an unschuldigem Leid.
Die Auseinandersetzung mit dem Protest-Atheismus und den Problemen

der Theodizee hat sogar und direkt zu einigen der eindrücklichsten
und spekulativsten Gedanken geführt. Gott wird etwa bei Jüngel und
Moltmann nicht jenseits und über aller Welt in einem seligen Licht
gedacht, da niemand zukommt. In Gott ist auch Leid, Elend, Tod,
Kreuz und ein einziges Werden. Gott selbst leidet in und mit der Welt.
Gott selbst ist innerstes Wesen einer erst noch werdenden Welt, die
noch lange nicht heil und gelungen ist. Das Kreuz Jesu in seiner
einmaligen und millionenfachen Gestalt bildet die innere Angel eines
Werdens Gottes, das noch lange nicht am Ziel ist. Das Kreuz ist die
«Wende der Zeit» (Jüngel), die grosse Wende in Gott. Gottes eigene
Zukunft aber steht noch aus.

Zu den Herausforderungen gehört - der Schritt von daher ist nicht
weit - die Wahrnehmung aller Sinnlosigkeit, allen Irrsinns, Unsinns,
Widersinns, der mit zu unserer Zeit und Gesellschaft gehört. In der
scharfen Form einer umstrittenen « politischen Theologie » spricht sich
dagegen der unmissverständliche Protest aus. Die Hoffnung auf



A.Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie 45

Menschenwürdigkeit und Glück lässt bestehendes Unglück desto
schärfer sichtbar, spürbar und unleidlich werden. Doch auch dort, wo
gesellschaftliche Fragen weniger pointiert behandelt werden, steht die
Sinnfrage zentral. Als roter Faden zieht sich durch alles hindurch die

häufige Meinung, die Frage nach Sinn sei die tiefste Frage des

Menschen. Mehr noch, das Fragen nach Sinn sei letztlich nichts
anderes als das Fragen nach Gott. Das Fragen des Menschen nach Sinn,
das Floffen trotz aller Sinnlosigkeit auf eine sinnerfüllte Welt, die
«Sehnsucht» (Horkheimer) nach einer letzten Geborgenheit,
Getragenheit, zielt auf das, was heute längst nicht mehr alle Gott nennen.
Gott wird darum immer wieder gedacht als letzter, alles umgreifender
Sinngrund. Gottesglaube, darin enthalten und mitgedacht Christusglaube,

wird so zum Leben aus einem letzten Vertrauen trotz allen
Abgründen des Sinnlosen, zu einer unverwüstlichen Hoffnung auf die
Chance der Liebe in der Welt.

Nicht weniger wurde zur Herausforderung der «Zukunftsschock»
(Alvin Toffler). Die verbreitete Betroffenheit durch die anstehenden,
gesellschaftlichen Entwicklungs- und Zukunftsfragen, die Probleme
einer Überlebensstrategie der Gesellschaft, das lebenswichtige
Hineinleuchten in die Möglichkeiten, Unmöglichkeiten und Alternativen
einer längerfristigen Zukunft ist spürbar bis in subtilste Spekulationen
des Gottesgedankens. Auch Theologie hat entdeckt, dass zur sogenannt
säkularisierten Gesellschaft der Moderne durchaus auch und sogar
massiv eine bestimmte Transzendenzerfahrung gehört. Transzendenz
wird nicht mehr über, sondern vor allem erfahren. Theologie wird in
dieser Hinsicht zur Theologie der Zukunft, sogar der «absoluten
Zukunft» (Rahner). Gott wird gedacht als ein Gott «mit Futurum als
Seinsbeschaffenheit » (Ernst Bloch). Gott kommt in der verhüllten
Gestalt, Zukunft genannt, von vorn.

Keine geringe Herausforderung stellt eher am Rand, aber bei einigen
Theologen um so nachhaltiger, die neuere und neueste Entwicklung
der Wissenschaftstheorie dar. Ob und wie der Satz «Gott ist» als
wissenschaftlicher Satz im Konzert der Wissenschaften vertretbar sei,
steht zur Debatte. Die Aufarbeitung der Entwicklung des Logischen
Politivismus von seinen radikalen, agnostischen, antimetaphysischen
Anfängen bis zu den späten Blüten eines «anything goes» (Paul
Feyerabend), wo alles wieder möglich wird, wurde zwar spät, aber desto

konsequenter an die Hand genommen. Die Berührung der Theologie
mit anderen Einzelwissenschaften geschieht demnach nicht mehr



46 A.Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

gleichsam von Wohnung zu Wohnung über den Hausflur, sondern auf
der obersten Attika-Etage einer Universaltheorie der Wissenschaft
überhaupt. Von Gott zu sprechen wird darin bei einigem Glück zur
durchaus vertretbaren, theoretischen « Hypothese» (Wolfhart Pannenberg).

Gewiss lässt sich kritisch vermuten, die wissenschaftstheoretische

Durchprägung der Theologie diene letztlich einer eher fraglichen
Apologie einer eher fragwürdig gewordenen Stellung der Theologie im
Hochhaus der Universität. Nicht weniger lässt sich fragen, ob der Satz

«Gott ist» ein wissenschaftlicher Satz je sein könne, weil er vermutlich
und letztlich kein wissenschaftlicher Satz sein dürfe. Dennoch greift
diese Thematik mit gutem Grunde ins innerste Sanktum der Theologie.

Zu den Herausforderungen zählt jedoch primär und über allem die
Sache selbst. Gewiss vibriert heute Theologie sehr stark mit den
verschiedensten Zeitströmungen. Die Jugendbewegung 68 hat gerade
in ihrem Bereich nachhaltige Wirkungen gezeitigt. Das Mitleben,
Mitleiden auch, die Mitverantwortung der Gegenwart gehört zu den
Selbstverständlichkeiten. Letztlich sind es jedoch nicht Zeiterscheinungen,

die solches Denken bewegen. Eine tiefe Gefangenheit im
harten Kern theologischer Aussagen ist allüberall anzutreffen. Nur
böser Wille wird das übersehen. Eine Faszination durch das Thema
selbst ist spürbar. Gott selbst wird im Denken als Faszinosum erfahren,
wie auch immer gedacht: Gott als Zukunft (Moltmann, Metz, Schille-
beeckxs), Gott als Überseiendes (Jüngel), Gott als Sinngrund und
Seinsgrund (Gollwitzer, Buri, Küng), Gott als Inbegriff der Realität
(Ogden), Gott als absolutes Geheimnis (Rahner), Gott als das letzte
Gegenüber, das alles umgreifende Du (Ott), Gott als aas faszinierende

ganz Andere, die unentdeckte terra incognita mitten in dieser Welt.
Kurz, Theologie wird zur denkenden Vergegenwärtigung einer
Wirklichkeit, die alles übergreift und doch in allem sich vergegenwärtigt.
«Ich bin, der ich bin» - mit Luther übersetzt «Ich werde sein, der ich
sein werde» In der Vergegenwärtigung dieser rätselhaft befreiend
sich anmeldenden Wirklichkeit hat sie ihre Hauptsache, ihr Proprium,
zu bestehen.



A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie 47

III

Im Rück- und Überblick auf das Gesamt dieser Entwicklung darf
mit Fug und noch mehr Recht behauptet werden, dass für die nächsten
Jahre weitere Werke zur Gotteslehre nicht zu den dringendsten
Bedürfnissen gehören. Mindestens vom Verleger-Standpunkt aus, der
die theologische Buchproduktion der letzten Jahre massiv und nicht
immer nur zum Guten der Theologie gesteuert hat, dürfte der Markt
langsam gesättigt sein, Irrtum natürlich vorbehalten. Wichtiger als die
lineare Weiterentwicklung scheint ein momentaner Marschhalt zu sein

im Sinne einer kritischen Zwischenbilanz. Allzusehr gleicht das Ganze
einem zwar lustig, oft sogar wunderschön blühenden, aber eben doch
allzu wild wuchernden Garten ohne Gärtner. Mindestens für Studenten,

Pfarrkollegen und theologisch interessierte Erwachsene scheint es

nicht mehr einfach, einen Weg durch das Gedankengestrüpp zu finden.
Hauptaufgabe einer vorläufigen Gesamtbilanz kann jedoch nicht die
blosse Orientierung sein, wie auch hier reichlich summarisch versucht.
Im Zentrum steht vielmehr die lapidare Frage, was all dies nun wirklich
gebracht habe, wo wir damit eigentlich stehen, wohin die nächsten
Schritte zu lenken sind. Auch eine grundsätzliche Bejahung, kritische
Solidarität, auch tiefer Respekt vor den gedanklichen Leistungen
vieler, sogar eine gewisse Faszination enthebt nicht von der Aufgabe,
Kritik zu üben mit der Rückfrage, ob Theologie ihren inneren und
äusseren Herausforderungen wirklich angemessen begegnet sei, um so

ihre besondere Aufgabe im Haus der Universität, der Heimat der
Kirche, im Hinblick auf Zeit und die nächste Zukunft wahrzunehmen.

Unter Absehen von verschiedenen anderen Hinsichten, die in
diesem Zusammenhang auch zum Zuge kommen müssten, möchte ich
rückblickend und vorblickend nur eine These riskieren: Theologie
befindet sich nach wie vor, was streng und nur das Denken des

Gottesgedankens anbelangt, in derselben Lage wie Kolumbus vor der
Entdeckung Amerikas. Die alte Welt ist an ihren Grenzen. Ahnungen,
Hinweise, taugliche und überzogene Ideen, Hoffnungen, Hypothesen,
die allesamt die Grenzen überschreitend in die neue Welt irgend
hinüberweisen, weil sie allesamt von der Real-Möglichkeit der ganz
anderen Welt her fasziniert, ergriffen, gepackt sind, sind zwar zahllos.
Doch die neue Welt jenseits des Meeres, jenseits aller sichtbaren
Horizonte, ist das schlicht Unentdeckte. Und doch ist sie als unent-



48 A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

deckte mehr als nur da. Sie provoziert zu andern, alternativen Ufern.
Ohne Metapher gesagt: Nach wie vor ist Gott das noch Ungedachte
allen Denkens der Theologie, das Unerhörte in all ihrem Hören,
Lauschen und Vorgreifen, das Ungesagte in all ihrem Sagen, Schreiben,
Reden, Verkündigen, Publizieren und - Schweigen.

Gewiss verlangt eine solche These nicht weniger als eine umfassende

Rechtfertigung. Zur Erläuterung wäre nicht wenig zu sagen.
Abschliessend bleibe es bei einigen Schlagsätzen, die als Hinweise
wenigstens den Horizont umreissen, in welchem diese These erst ihre
besondere Bedeutung findet.

1. Die These steht vorerst einmal in gerader Linie zur Methode der
negativen Theologie der Tradition. Gegenüber sämtlichen Gedanken,
die Gottes Wirklichkeit einfangen möchten, wird betont, dass diese

Wirklichkeit selbst letztlich sämtliche Gedanken sprengt. Gegenüber
zahllosen, allzu selbstverständlich tönenden, metaphysischen Spekulationen

über das Sein Gottes muss dies nicht ohne Recht im Hinblick auf
heutige Theologie mit Nachdruck gesagt werden. Der Theologe, der
denkend Gott vergegenwärtigt, ist sich seiner Sache nicht und nie so

positiv sicher wie ein Wissenschaftler seines Forschungsgegenstandes.
Die Erfahrung des Zerbrechens von Gedanken, des Ungenügens der
Sprache, der Unangemessenheit aller Worte, Chiffern und Metaphern
gehört zur Grunderfahrung seines Denkens. Das letzte Wort wäre so

«Geheimnis», das mit und trotz allem Denken und Sprechen und
Schreiben nicht ausgeplaudert werden kann.

2. Wäre dies wirklich das letzte Wort, käme dies jedoch einer
endgültigen Abdankung des Denkens gleich. Theologie wäre nur noch
möglich als ein Bedenken der Wirkungen Gottes in der w eit, nicht aber
der Wirklichkeit Gottes selbst. Gott wäre nicht mehr Zentrum des

Denkens, sondern allenfalls der menschliche Glaube, der auch
täuschen kann, die Kirche vielleicht, die selbst auch irrend-suchend-glau-
bend unterwegs ist, das gesprochene Wort der Bibel, das so oder auch
anders verstanden werden kann. Dies aber scheint die Bedeutung, wenn
nicht gar die Stärke heutiger Theologie, dass sie das Ungesprochene im
Gesprochenen, das Unerdenkliche wirklich selbst denkend im Sinn
hat.

3. Über weite Strecken wird diese Paradoxie heute auf Wegen einer
metaphysischen Theologie bewältigt. Der Satz «Gott ist» wird auf
überlieferten Möglichkeiten metaphysischen Denkens aufgebaut.
Theologie kommt plötzlich in die merkwürdige Rolle, zum ersten



A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie 49

Anwalt des griechischen Seinsdenkens aufgerückt zu sein. Dass mit
dem « Ich werde sein, der ich sein werde » vielleicht eine ganz andere

Wirklichkeit gemeint sein könnte als das Sein der Griechen, scheint
kaum bewusst. Dass diese Frage sogar zum Zentrum der geistigen
Auseinandersetzung der alten Kirche wurde, scheint heute kaum ein
echtes Problem. Theologie baut ihr ontologisches Gerüst aufBeständen
überlieferten Seinsdenkens. Insbesondere das Denken des deutschen
Idealismus scheint offen oder auch verdeckt allgegenwärtig zu sein.

Gott im Werden, im Prozess seiner selbst, ist aber gewiss kein Lichtblitz
unserer Tage, sondern wurde vor allem von Hegel und Schelling
vorgedacht. Dass gerade dieser Gedanke im sogenannten Zusammenbruch

des deutschen Idealismus jedoch seinen inneren Bankrott erlebte
und mit Zielsicherheit zum Nihilismus hinüberleitete, scheint nicht
weniger unverarbeitet zu sein. Metaphysische Theologie baut hier auf
mehr als erschütterten Fundamenten.

4. Metaphysische Theologie lebt von der Möglichkeit der Ontologie.
Das Sein Gottes ist denkbar nur auf der Basis eines wie auch immer
gearteten Seinsdenkens. Wie aber steht es, wenn, wie Heidegger schon

bemerkte, Seinsdenken nicht das Selbstverständlichste ist, sondern das

Fragwürdigste, Unmöglichste? Wenn dieser Verdacht stimmt, trifft
dies heutiges Denken Gottes im innersten Nerv. Mit anderen Worten,
hier handelt es sich um eine weitere Herausforderung, der sich heutige
Theologie noch nicht angemessen gestellt hat, sich aber zwangsläufig
stellen muss. «Was ist Metaphysik?»2 Diese Frage, am Rand der
Erfahrung des rätselhaften Nichts gestellt, trifft Theologie bedrohlicher
als ein in der Tat harmloser christlicher Atheismus.

5. Nicht um Heidegger kann es gehen, schon gar nicht um eine

Heidegger-Theologie neuester Façon, wie es deren mit mehr oder
weniger Glück schon mehrere gab. Vielmehr gilt es, die Herausforderung

dieses Fragens anzunehmen, sich in diesem Fragen buchstäblich
einzunisten, um so Theologie vorerst einmal ganz Frage werden zu
lassen. Die Kraft echter Besinnung liegt in der rückhaltlosen Bereitschaft

zum Fragen und Fragenlernen. « Was ist Nichts? » Man hat diese

Frage als Frage innerhalb heutiger Theologie, wo soviel von Sein und
Seinsgrund die Rede ist, noch kaum bis gar nicht gestellt, weil sie, wie
Heidegger zu Recht sah, auch in überlieferter Metaphysik noch kaum

2 Was ist Metaphysik? Frankfurt a. M. I9606, 27.



50 A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

zureichend gestellt wurde. Mehr noch, der frühe Heidegger selbst bringt
die Erfahrung dieser rätselhaften Macht noch allzu depravierend in die
Nähe zur Erahnung von Angst, Grundlosigkeit und Irre. Dass sich
darin zugleich eine heilvolle Chance verbirgt, blitzt nur am Rand auf:
«Ohne ursprüngliche Offenbarkeit des Nichts kein Selbstsein und
keine Freiheit.»3 Selbstsein und Freiheit, das Wesentlichste des

Menschen, verdankt sich recht verstanden der Anwesenheit jener
Macht, die dem Sein der Metaphysik als ein ganz Anderes entgegensteht.

6. Am Ende bedeutet dies, dass Theologie aus der alten Welt
metaphysischer Überlieferung ausfahren und, wie schon Kolumbus,
gewiss wieder dahin zurückkehren muss, beladen allerdings und im
besten Fall mit Erfahrungen, Einsichten, Horizonten aus einer ganz
anderen Welt. Theologie wird, was sie schon immer war: Entdeckung
des Unentdeckten, Denken des Ungedachten. Am Ende bedeutet dies,
dass Theologie die Wirklichkeit jenes Gottes namens «Ich werde sein,
der ich sein werde» gerade nicht mehr im alles umgreifenden, alles
überwölbenden Sein, sondern in der alles aufsprengenden Gegenmacht
des ganz Anderen zu erfragen, zu erdenken und wahrzunehmen hätte.
Was kein metaphysisches Auge gesehen und kein metaphysisches Ohr
gehört, wird zur Sache des Denkens. Anstatt metaphysisch vom letzten
Urvertrauen auf ein alles begründendes, alles in sich bergendes
Seinsgeheimnis zu reden - eine Art intellektueller Rückkehr in den
Mutterschoss -, ist von einem Glauben zu sprechen, der Luftwurzeln
treibt in jene grundlose Wirklichkeit hinein, die ungreifbar alles, auch
das Sein, übersteigt und doch ebenso grundlos einfach da ist mitten im
Sein.

7. So bleibt am Ende der Gedanke der ganz Anderen in einer ganz
bestimmten Hinsicht. Das Sein, das Eine, besteht im Unterschied zum
Anderen. Die Welt des Einen mitsamt dem Menschen schwebt im
Grundlosen des Anderen, wie umgekehrt das Andere im Einen
insistiert. Diesen Gedanken des Einen und Anderen, der gegenseitigen
Insistenz und Existenz, festzuhalten, sich darin einzutragen, einzudenken

und ihn so in vielerlei Hinsicht auseinanderzusetzen in strenger
Disziplin, ist einer der nächsten Schritte, der im Rahmen heutiger
Theologie nicht ganz überflüssig scheint.

8. Im Ausdenken eines solchen Gedankens mag dabei alles zum

3 Ebd. 35.



A.Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie 51

Spiel geraten, zum Sprachspiel, Denkspiel, das rein und klar wie ein
Glasperlenspiel durchdacht in sich spielt und doch darin eine Welt
mitsamt den Spuren des ganz Anderen enthält.

9. Der letzte Belang und Ernst eines theologischen Gedankens misst
sich nicht daran, ob er für die Praxis brauchbar, ob er nützlich und
hilfreich sei. Gewiss gilt dieses Kriterium gerade hinsichtlich des immer
wieder allzu offen klaffenden Grabens zwischen Theologie und Kirche
zu Recht. Dennoch ist das letzte Mass eines Denkens Gottes in der
Vergegenwärtigung Gottes selbst zu suchen. Theologie ist denkende

Vergegenwärtigung Gottes.
10. Das sehr vorläufig letzte Wort ist so streng theozentrisch der Satz:

Gott «ist» als das Ungedachte das noch zu denkende ganz Andere.
In ihrer Ungeschütztheit, Knappheit und daher Missverständlichkeit

laden solche Sätze vielleicht dazu ein, darüber allzu rasch kritisch
zu Gericht zu sitzen. Tatsächlich fordert die einseitige Konzentration
auf das Problem des Gottesgedankens eine theologische Mängelliste
geradezu heraus, indem zentrale Themen der Theologie darin nur
angedeutet oder gar nur stillschweigend mitenthalten sind. Die alle
Gotteslehre begründende und im Kern leitende Christologie, die alle
Gotteslehre entfaltende Eschatologie, die alle Gotteslehre erst
praktisch-handlich werden lassende Ethik und anderes mehr ist vorerst nur
mitgedacht. Über die Wichtigkeit dieser Themen ist damit noch gewiss
kein Urteil gefallt. Im Gegenteil gehört es wohl zu den wichtigsten
Einsichten heutiger Gotteslehre, dass sich alles Bedenken der rätselhaft
einbrechenden und darin befreiend wirkenden Wirklichkeit des

Exodus-Gottes umsetzen muss in Motive praktischer Parteinahme für die
Leidenden und Unfreien. Das Kreuz in seiner einmaligen und
millionenfachen Gestalt bildet die innere Angel jedes Fragens nach dem Gott,
der nicht den Tod, sondern das Leben der Verlorenen will.

In diesem Sinn bedeuten diese wenigen, andeutenden Sätze nicht
mehr als den Hinweis aufein Arbeitsfeld systematischer Theologie, das

nach wie vor offensteht. Was es darin aufzuarbeiten, zu denken und
vielleicht an Altem neu zu entdecken gibt, bleibt vorerst einmal
abzuwarten.4 Theologische Konzentration auf das Zentralste, Wesentlichste,

Grundlegendste kann nicht damit beginnen, dass sie sogleich
alles allseitig entfaltet, wie wenn sie souverän über ihren hauptsächli-

4 Einige Einsichten sind knapp zusammengefasst in: Gott. Nochmals Martin
Heidegger, Tübingen 1978, 445-483.



52 A. Jäger, Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

chen Gegenstand bereits verfugen könnte. Dieser Mangel an denkerischer

Konzentration gehört, wie Eberhard Jüngel unmutig bemerkt,
sogar zu den Gefahren heutiger Theologie: «In der gegenwärtigen
Theologie wird zu schnell und zu viel geschrieben, aber zu wenig
gedacht.»5 Theologische Konzentration an den Grenzen ontologisch-
metaphysischer Denkmöglichkeiten, im Bannkreis der abgründigen
Fragen nach Sein und Nichts, in Auseinandersetzung um Macht und
Ohnmacht des «gekreuzigten Gottes» (Moltmann) bedeutet in
Bescheidenheit und doch Beharrlichkeit ein langsames, gründliches
Denken-Lernen jener Wirklichkeit, die allem Denken je und immer als
das Ungedachte vorausliegt.

Alfred Jäger, St. Gallen

5 Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 1977, XI.


	Die Theozentrik gegenwärtiger Theologie

